ESTUDIOS

LA RELIGION
COMO HECHO
INUTIL (%) Por JOAN ESTRUCH

Pienso que seria conveniente empezar dejando bien sentados cua-
les son los presupuestos o supuestos previos, es decir, los juicios pre-
vios o prejuicios de los que parto en el momento mismo de atreverme a
hablar de la religién como hecho initil.

En efecto, si las ideas que tengo acerca del tema -como sin duda se
hard patente a lo largo de este texto- son pocas, pero confusas, mis
prejuicios al respecto son, en cambio, miltiples y diversos. Trataré de
buscar consuelo en aquella afirmacién de Kant segiin la cual “los con-
ceptos, sin intuicién, son hueros”, asi como en la confesién de Thomas
Mann a Arthur Koestler en el sentido de que “el hecho de saber mucho
sobre un tema, paraliza” (1). Y asi, echdndole “intuicién” al asunto,
alejaré de este modo todo peligro de “paralisis” en mi caso, a la par
que con ello alejaré simultdneamente el primer juicio previo o prejui-
cio, que consistiria en la de otro modo casi irresistible tentacién de no
hablar de la posible inutilidad del hecho religioso sino, méds concreta-
mente, de la evidente inutilidad de esta ponencia. En vez de ello, me
limitaré simplemente a decir -igual que los campesinos de mi pais al
iniciar y concluir sus faenas diarias, al menos antes de que entre todos
les convirtiéramos en unos descreidos de tomo y lomo-: “Déu hi faci
més que nosaltres”. Por lo demds, trataré de tener muy en cuenta
aquel sabio consejo de Juan de Mairena: “No os empefiéis en corregirlo

(*) III Foro. Majadahonda, 1979.
(1) Arthur KOESTLER, Hiéroglyphes, Paris, Calman-Lévy, 1955, pag. 449.

JOAN ESTRUCH 313



todo. Tened un poco el valor de vuestros defectos. Porque hay defectos
que son olvidos, negligencias, pequefios errores faciles de enmendar, y
deben enmendarse; otros son limitaciones, imposibilidades de ir més
alla, y 1a vanidad os llevara a ocultarlos. Y eso es peor que jactarse de
ellos” (2).

Un segundo juicio previo que creo descubrir en mi al reflexionar
sobre este encuentro es la impresién de que la mayoria de nosotros
acudimos al Foro a hablar de lo religioso como hecho imiitil con una
dosis considerable de mala conciencia. Una mala conciencia que -a mi
modo de ver- se hace manifiesta cada vez que transformamos el titulo
propuesto inicialmente (“la religién como hecho initil”) en un pudico
“la religién, jhecho imitil?”. Y es que, probablemente, la afirmacién a
palo seco, sin interrogantes, nos suena a poco seria, a poco digna. A
irreverente ad intra y a inoportuna ad extra. En efecto, cuando parti-
mos ya de un convencimiento de la crisis de credibilidad por la que
atraviesa la institucién religiosa, sélo nos falta que una reunién como
la nuestra de profesionales o semiprofesionales de lo religioso, de inte-
lectuales y pseudointelectuales, de clérigos y ex clérigos, se dedique
ahora a certificar la inutilidad del hecho mismo que constituye el cen-
tro de nuestra atencién; seria algo asi como una de aquellas ligubres
consultas médicas en las que se acuerda por fin dar al enfermo por
desahuciado. Pero el Foro correria, ademds, el riesgo de ser inoportu-
no, segiin decia antes. Efectivamente, al cabo de afios de lucha por
oponerse al conservadurismo institucional, a la reaccién eclesidstica,
al aparato burocratico y, en general, al Vaticano con su pompa y con su
gloria; y ahora que ya casi todo es casi licito: jesuitas para el freudis-
mo, arrianos para el budismo, o lo que se tercie, ahora -precisamente
ahora- ;vamos a echarlo todo por la borda y a decir que no, que de eso
nada, que lo religioso no vale, que es un hecho initil? {Qué falta de
formalidad!

Y es precisamente esta falta de formalidad o, si se prefiere, la ab-
soluta falta de seriedad del tema de este encuentro lo que me conduce
directamente a la explicitacién del tercero y dltimo de los prejuicios a
que antes hacia referencia. Confieso que acudo a esta sesién del Foro
con la clara impresién de tener que representar en la comedia de
nuestro encuentro un papel muy determinado: el de bufén. Es decir, el
papel de un personaje que en un contexto poco serio, jocoso, festivo, de
“transgresién del tabd”, trata de hacer reir a la gente a la par que les

(2) Antonio MACHADO, Juan de Mairena, Vol.I, Buenos Aires, Losada, 1957, pag. 60.

314 LA RELIGION COMO HECHO INUTIL



cuenta unas verdades como puilos, que suelen ser verdades pufieteras.
Yo no sé realmente si voy a estar a la altura de las circunstancias, e
ignoro tanto si lograré hacer reir como si conseguiré transmitir verdad
puiietera alguna. Me consuela pensar que juego con la ventaja de ser
soci6logo, que jamés ha sido una profesién seria, antes bien cosa, pre-
cisamente, de bufones (con el aliciente suplementario de que la mayo-
ria de los sociélogos llegan a la jubilacién sin haber descubierto seme-
jante condicién). Pero no se me oculta, al mismo tiempo, -y de ahi mi
desazén- el lastre que en mi caso supone mi otra condicién de catalan,
la cual implica -como todos los no catalanes por lo visto saben, puesto
que asi van diciéndolo a diestro y siniestro- dosis considerables de
“seny”. Acaso quepa percibir ahi las pérfidas intenciones de los organi-
zadores del Foro al pedirme que me hiciera cargo de esta ponencia:
conjugar simultdneamente un tratamiento serio (a la catalana, con
“gseny”) de un tema definido en el titulo como no serio, como inatil, y a
la vez un tratamiento no serio (ergo, encomendado a un sociélogo) de
una temaética a cuya seriedad tltima no sabriamos renunciar.

Puestas asi las cosas, y con estas premisas, quisiera a fin de cuen-
tas ir a parar a cinco breves reflexiones que serdn otras tantas varia-
ciones, o divertimentos, en torno a la inutilidad de lo religioso, y que
me permitiré enunciar asi:

Primer movimiento: andante
La religién es un ocio, y no un negocio.
Segundo movimiento: adagio

Creer no es sélo comprometerse,
sino también entretenerse.

Tercer movimiento: allegro ma non troppo
El mito del progreso (y el mito del progre).
Cuarto movimiento: allegro

El consumo de la religién
y la religién del consumo.

Quinto movimiento: allegro molto vivace

La secularizacién (aviso de antemano que si a ustedes
los primeros titulos les hacen sonreir, a mi el altimo
me hace carcajear).

JOAN ESTRUCH 315



1. La religién es un ocio, y no un negocio

Nuestra época se caracteriza por el predominio neto y descarado
del homo faber por encima y en detrimento del homo ludens. Todas las
grandes corrientes del pensamiento moderno occidental se apoyan en
una antropologia que considera basicamente al hombre como ser ocu-
pado, atareado, que trabaja, que fabrica. Y la Iglesia, a remolque como
de costumbre de esas grandes orientaciones culturales, ensalza y pre-
dica asimismo el homo faber, mientras olvida y culpabiliza al hombre
ocioso, al hombre juguetén, al homo ludens. Y, sin embargo, el hombre,
todo hombre, es a la vez homo faber y homo ludens.

Antiguamente esta dimensién lidica de la actividad humana era
valorada positivamente. La connotacién del término latino otium era
claramente de signo positivo, mientras que el neg-otium era la nega-
cion literal del oxAn. El equivalente griego del otium es ni mas ni me-
nos que oxAf, que significa a la vez ocio, descanso, paz, tranquilidad,
inactividad, y también estudio y escuela. La escuela es, en efecto, el
lugar del ocio por excelencia. De tal modo que el Derecho Canénico
—segtin me han contado, que yo de eso no entiendo-, prohibe la realiza-
cién de trabajos serviles en dias festivos, pero autoriza en cambio el
estudio de las artes liberales en semejantes fechas. Porque lo nuestro,
la sociologia, la teologia, la filosofia, las llamadas ciencias del hombre,
y por supuesto los encuentros de intelectuales, son actividades ociosas,
y no negocios. Y todas las actividades festivas religiosas son, obvia-
mente, ocio; baste poner como ejemplo supremo el sentido profundo
del sabbat judio (3).

({Cémo es, pues, que hoy las connotaciones de ocio y de negocio
aparecen invertidas? ;Cémo es que hoy identificamos implicitamente
el trabajo con la seriedad, y el ocio con el juego, con lo no serio? ;Por
qué en lugar de aparecer el negocio como una negacién del ocio, éste es
maés bien percibido, por el contrario, como la ausencia o negacién del
negocio? Pienso que los origenes histéricos de esta transformacién de
significado hay que buscarlos en el calvinismo y el puritanismo, y en
su concepcidn y legitimacion religiosas del trabajo humano.

Doy por supuesto que no hace falta repetir aqui la argumentacién
de la famosa tesis de Max Weber sobre La ética protestante y el espiri-
tu del capitalismo (4). Basteme recordar simplemente cé6mo, arrancan-

(3) Véase la obra de Johan HUIZINGA, Homo Ludens, Madrid, Alianza, 1972.
(4) Barcelona, Peninsula, 1969.

316 LA RELIGION COMO HECHO INUTIL



do de Lutero y de su concepcién de la vocacién, pasando por Calvino y
su doctrina de la predestinacién, y desembocando en los moralistas
calvinistas, el trabajo humano deja de ser percibido como un mal, una
condena, un castigo divino, consecuencia del pecado original y de la
expulsién del paraiso, para pasar a ser considerado -en términos emi-
nentemente positivos- como la contribucién de cada uno de los cristia-
nos a la construccién del Reino de Dios. El trabajo del hombre es, lite-
ralmente, una vocacién, una llamada de Dios a servirle, no ya
exclusivamente a través del sacerdocio o de las 6rdenes religiosas, sino
a través del ejercicio de cualquier profesién profana. Vocacién y profe-
sién dejan asf de ser atributos exclusivos del clérigo o del monje, y se
hacen extensivas a todo el pueblo fiel. Con lo cual se acentiia el proce-
so de progresiva legitimaci6én del negocio y de paralela culpabilizacién
del ocio.

Esta visién puritana del trabajo humano, esta entronizacién del
homo faber, llega hasta nuestros dias a través de multiples corrientes
de pensamiento, convirtiéndose en culturalmente dominante. Freud,
por ejemplo, es una clara muestra de esta visién, como dltimo gran re-
presentante histérico del puritanismo moderno, segiin afirma y de-
muestra convincentemente Erich Fromm (5). Y toda la antropologia
subyacente a los andlisis de Marx es, indudablemente, una antropolo-
gia del homo faber. De suerte que hoy en dia todos trabajamos (o hace-
mos ver que trabajamos), nos dedicamos a nuestros negocios, y nos da
vergiienza la mera idea de poder ser tildados de seres ociosos. En
nuestra sociedad no juega més que el nifio (y aun). Pero, ;acaso la mi-
sica no es un juego? (El violinista “juega” el violin, la orquesta “juega”
un papel). ;Acaso no son un juego nuestras reuniones de intelectua-
les? ;Acaso el amor no es un juego? Fijense c6mo la postura més in-
transigente de la Iglesia frente a la sexualidad consiste precisamente
en fomentar su dimensién orientada a la procreacién, y en culpabilizar
la sexualidad orientada fundamentalmente al goce, al placer. Lo cual
me parece un ejemplo paradigmadtico del culto al homo faber y de la re-
presién del homo ludens.

.Y, acaso, finalmente, la religién, el culto, el rito, no son también
un juego? La religi6n es, en este sentido, un ocio y no un negocio, una
actividad gloriosamente inttil.

(5) Erich FROMM, La mission de Sigmund Freud, Bruxelles, Complexe, 1975.

JOAN ESTRUCH 317

A



2. Creer no es s6lo comprometerse

Si lo dicho hasta aqui no suena a solemne disparate, podremos dar
un paso més, y precisar ahora que la religién, actividad gratuita y
ociosa, initil, es también actividad festiva: la religién es celebracién,
es fiesta. Pero ya me diran cudndo es capaz una sociedad como la
nuestra -y una Iglesia como la nuestra- de hacer fiesta...

Hemos convertido el ocio en tiempo libre, que es tiempo muerto;
matamos el tiempo. Y hemos convertido el tiempo lleno de la fiesta en
el tiempo vacio, hueco, de la vacacién. No sabemos hacer fiesta; sélo
sabemos hacer vacaciones; hasta Navidad y Pascua son vacaciones. Y
cuando en alguna circunstancia excepcional surge el estallido gozoso,
gratuito, no utilitario, de la verdadera fiesta, nos quedamos aténitos,
sin saber qué decir. Asi, por ejemplo, los catalanes vivimos una autén-
tica fiesta con motivo de algo tan ocioso, gratuito e inttil como una
victoria futbolistica; asi, por ejemplo, Polonia fue una fiesta -mal que
les pese sin duda a muchos catélicos progres- con motivo del viaje del
Papa.

(Cada cudando tenemos la oportunidad de vivir la fiesta auténtica?
La religién, sin embargo, habria de ser una invitacién permanente a
la fiesta y a la celebracién. Y asi, parodiando el titulo de la famosa
obra de Gonzilez Ruiz que todos ustedes recordaran, diria que creer
no es solo comprometerse: que creer es también gozar, creer es hacer
fiesta, porque creer es deliciosamente inutil.

Y, por otra parte, afiadiria todavia que creer no es sélo comprome-
terse, sino que también es “entretenerse”. Yo creo que estamos asis-
tiendo en todos los terrenos -y también en el eclesidstico- a un proceso
de progresiva erosién de lo que tradicionalmente habiamos denomina-
do la ortodoxia. He expuesto este punto de vista ya en diversas ocasio-
nes, y lo resumiria aqui diciendo que en el cristianismo occidental de
nuestros dias no hay una, sino multiples formas de creencia, dotadas
todas ellas de un estatuto de evidencia subjetiva, lo cual implica para
la Iglesia una progresiva erosién de la nocién misma de ortodoxia. O lo
que es lo mismo: en la Iglesia somos hoy todos herejes.

Esa privatizacién de la creencia (que, deseable o no, me parece un
hecho) y esa crisis de la ortodoxia implican como consecuencia el que
cada uno crea lo que le da la gana. Combinando a menudo elementos
distintos y de procedencias diversas -liberalismo, marxismo, freudis-
mo, orientalismo, anarquismo, etc.- la creencia se convierte en una

318 LA RELIGION COMO HECHO INUTIL



especie de “cocktail” para el que no hay recetas universales; a gusto
de cada cual. Por eso digo que creer es “entretenerse”: porque si la re-
ligién es un hobby, la creencia es cada vez mas un “bricolage”, en el
que lo que cuenta no es tanto la perfeccién del acabado como la satis-
faccién por la obra hecha con las propias manos y segun los gustos
particulares. De algin modo el hombre, “bricoleur” de su propia fe, es
un hombre que goza, que se entretiene, y que redescubre la alegria, la
gratuidad y la inutilidad del ocio (aunque este ocio pueda ser un mal
negocio para los lideres de iglesias, partidos u otras instituciones si-
milares) (6).

3. El mito del progreso

Pienso que la distincién que antes hacia entre el homo faber y el
homo ludens corre paralela con la eterna alternativa que se le plantea
al hombre en el problema de su relacién con la naturaleza: el hombre
como ser en lucha con la naturaleza, marcado por una voluntad de do-
minio, de sujecién y de transformacién de esa naturaleza, o bien el
hombre como ser en comunién con la naturaleza. Del mismo modo que
en nuestra sociedad prima el homo faber por encima del homo ludens,
es caracteristica de la civilizacién occidental la concepcién del hombre
como enfrentado a la naturaleza.

Vivimos todavia -pero, ;por cudnto tiempo atn?- en la ilusién del
progreso ilimitado, del control absoluto de la naturaleza, de la abun-
dancia material, de la libertad sin fin. La fe y la esperanza de nues-
tras generaciones han sido fe y esperanza en estos valores. Hemos
contemplado la aspiracién a la libertad, al enriquecimiento y al bie-
nestar como una via de acceso a una felicidad total. Tal es el mito, o la
religién, del Progreso, basado en la trilogia, o la trinidad, de la produc-
ci6n ilimitada, de la libertad total, de la felicidad absoluta.

Y el cristianismo, fiel como casi siempre a su trayectoria de recha-
zar inicialmente toda nueva corriente de pensamiento por el mero he-
cho de ser nueva, para acabar aceptandola acriticamente mas tarde,
también se ha convertido a la religién del progreso, en el momento en

(6) En el coloquio que siguié a la charla, José Luis L. ARANGUREN me reproché ca-
rifiosamente una utilizacién demasiado frivola del término “entretenerse”. Le di la ra-
zén, y sigo dandosela. Insistiria, pues, menos en la afirmacién: “creer es entretenerse”,
que en su contrapartida: “creer no es sélo comprometerse”.

JOAN ESTRUCH 319



que éste empezaba a entrar ya en crisis. Esa es, a fin de cuentas, la re-
ligién 1til de nuestros dias: la que comulga con el mito del progreso.

Un mito, ése del progreso -dice Savater- “dafioso y banal, que la es-
tulticia positivista que la ciencia arrastra trata de imponer en todos
los campos”.

(Por qué? Porque el progreso en el cual la sociedad occidental ha
cifrado todas sus esperanzas es un progreso de conocimientos, pero no
un progreso de conciencia. Ha habido, jquién podria dudarlo!, una re-
volucién en el mundo de los conocimientos, en el mundo de las técni-
cas; pero no la ha habido en el d4mbito de las conciencias. Combina-
mos, como dice Fromm, “un cerebro de computadora con las emociones
de un primate” (7). Eso es lo que nos ha traido la religién del progreso:
una religién de fe y de esperanza, pero que hace caso omiso de la ter-
cera dimensién (la del amor) en la medida en que cree que el hecho de
existir, de vivir para si mismo, le permite al hombre ser mas, ¥y no se
da cuenta de que el hombre que no vive més que para si, no es mas,
sino menos.

4. El consumo de la religién y la religién de consumo

En una sociedad de consumo, la religién ttil es también un pro-
ducto de consumo. Todo lo consumimos, todo lo tragamos, todo lo lleva-
mos a la boca. ;También el cristianismo lo vamos a transformar en
una religi6én a pedir de boca? Habria que consultar a los psicoanalistas
sobre las repercusiones de esta aparente regresién a un predominio de
la sexualidad oral (;no cabe una correlacién entre capitalismo de pro-
duccién y sexualidad anal, capitalismo de consumo y sexualidad
oral?).

{Qué hay en el fondo de toda esa desazén, de esa sed de consumir?
El axioma segtn el cual tener més equivale a ser mis. Quien nada tie-
ne no es nada, es un don nadie. Por el contrario, cuanto mas poseo,
mis soy. El drama es que como nunca tengo bastante, jamds soy feliz
del todo. Por consiguiente he de tener mas, he de consumir mas. La
fuente de la felicidad es la posesién (8).

(7) Erich FROMM, La revolucién de la esperanza, México, F.C.E, 1971, pag. 53.
(8) Véase Erich FROMM, 7o have or to be?, New York, Harper and Row, 1976.

320 LA RELIGION COMO HECHO INUTIL



Y ahi radica el problema: buscamos la utilidad de las cosas, el pro-
vecho, el rendimiento, la rentabilidad, a partir siempre de una estruc-
tura posesiva. También el cristianismo actual, desde el ala més inte-
grista a la mds progresista, se pelea por esta posesiéon. Dejemos a los
integristas en paz, dejemos que los muertos entierren a sus muertos, y
hablemos de lo que mas cerca tenemos.

Me ampararé para ello en dos citas de Fernando Savater. Esforcé-
monos “en demostrar la mitologia progresista; la detesto tanto mas
cuanto que en buena parte es la mia y nadie consiente en ver emborro-
nado el rostro de su imposible esperanza. La estupidez de derechas me
alegra como el rescoldo liberador de la contradiccién en la que confio,
pero la idiotez de izquierdas me deprime inconsolablemente, pues en
ella vislumbro la autorreproduccién inviolable de lo mismo. De aqui
que ser antiprogresista sea uno de los pocos designios libertarios que
mantengo sin flaquear” (9).

Y la segunda cita del mismo autor: “Hoy, como siempre, las auda-
cias de pensamiento van contra la fe dominante, contra su esclerosis y
dogmatismo. Seguir atacando a la religién catdélica, por ejemplo, no es
nada particularmente critico, sino més bien chistoso, incluso en Espa-
fia. Pero atacar a las auténticas formas de fe vigentes, es algo bastan-
te mas serio que hacer conformistas chistes anticlericales. Es preciso
aprender a blasfemar a la altura de los tiempos: a blasfemar contra la
ciencia, contra el progreso y el progresismo, contra el trabajo como rea-
lizacién del hombre, contra el populismo... Y recordemos que, lo mismo
que las viejas blasfemias antirreligiosas, éstas no excluyen la piedad
por lo maldecido, sino que atacan la obcecacién abstracta de la fe en lo
denostado” (10).

Fijémonos en que el cristianismo habla hoy de la defensa de los de-
rechos, pero no de la libre renuncia a esos derechos: el derecho a no re-
cibir bofetadas, el derecho a tener un abrigo, el derecho a no tener que
caminar con el otro. Y los grandes “derechos” fundamentales son hoy:
adquirir, poseer, sacar provecho (es decir, rentabilizar). Son los dere-
chos de la propiedad, del poder y del provecho. Lo contrario de esos de-
rechos, aquello que una religién consciente de su inutilidad habria de
reivindicar, seria no poseer sino compartir, no preservar lo poseido
sino dar.

(9) Fernando SAVATER, La filosofia como anhelo de la revolucion, Madrid, Ayuso,
1976, pég. 10 ss.

(10) Fernando SAVATER, De los dioses y del mundo, Valencia, Torres, 1975, pag. 65.

JOAN ESTRUCH 321



Porque, si el axioma es que tener mds equivale a ser mas, es decir
que yo soy aquello que poseo, ;qué sucede, qué soy, si pierdo lo que
tengo? No soy -dice Fromm- sino “el testimonio vencido y patético de
una manera errénea de vivir’. El miedo a perder lo que tengo, siempre
posible, y el miedo a la muerte, siempre segura, hacen de m{ un hom-
bre vencido. Nunca se pierde lo que se da; sélo se pierde lo que se quie-
re conservar.

Por otro lado, si yo soy aquello que tengo, esto implica necesaria-
mente que cuanto mas tenga yo, menos tendréa el otro, y cuanto mas
tenga el otro, menos tendré yo. (No otra cosa significa, a mi modesto
entender, la famosa referencia al motor de la historia de Carlos Marx).
Y ese engranaje infernal no puede romperse méas que por un solo pun-
to: renunciar a tener, renunciar a la posesion. A fin de que el bienestar
del otro (mejor habria que decir el bien ser del otro) sea la condicién
del mio. A fin de que el axioma cuanto mds tenga el otro, menos tendré
yo, se transforme en un cuanto mds sea yo, mds serd el otro.

Nuestra historia se resume en una constatacién tragica: tu muerte
es mi vida. Nuestra utopia no puede ser méds que una: es preciso que
tu vida sea mi vida. Y en la lucha por esa utopia (que no es una utopia
exclusivamente cristiana; el marxismo la postula exactamente igual)
hay algo en lo que podemos descubrir el mensaje profundo del Evange-
lio, que le distingue radicalmente de todos los demés mensajes. Hoy tu
muerte es mi vida; el dia de mafiana querremos que tu vida sea mi
vida. Entretanto, todas las religiones ttiles (y el marxismo entre
ellas), dicen: qué le vamos a hacer, de momento, desgraciadamente, tu
muerte sigue siendo mi vida. Sélo la religién inutil es capaz de decir
algo distinto, algo radicalmente nuevo y radicalmente initil: a saber,
mientras llega el dia en que tu vida sea mi vida, yo quiero no que fu
muerte sea mi vida, sino que mi muerte sea tu vida.

5. La secularizacion

{Qué es la secularizacién? Seria imperdonable que yo tratara aho-
ra de explicarselo. Todos ustedes saben que existe sobre el tema quilos
y quilos de literatura teolégica, de verborrea sociolégica. Y si no, pre-
guntenselo a los amigos de “Fe y Secularidad”. No, yo no quiero hablar
de eso ahora; ya cumpli con el rito, y escribi también yo articulos, y
hasta un libro, sobre el tema de la secularizacién. Lo inico que quisie-

322 LA RELIGION COMO HECHO INUTIL



ra hacer ahora es soltar una carcajada, una amarga carcajada, ante la
palabreja “secularizacién”.

+Qué ha estado haciendo la Iglesia, la 1til religién, durante los 1l-
timos tiempos? Enfrentarse con la llamada secularizacién a partir de
la angustia y la culpabilidad suscitadas por la incapacidad en que se
veia de rentabilizar el capital religioso. Los progres, los avanzados, los
cantores de la secularizacién, por miedo al paro religioso hemos estado
haciendo estajanovismo religioso.

&Y en qué ha consistido eso? Basicamente, en negarnos a desmitifi-
car el mundo, a desacralizar el mundo a partir de la verdad del Evan-
gelio, para -angustiados, culpables y vergonzantes- dedicarnos a des-
mitificar el Evangelio y a desacralizar a la Iglesia a partir de las
verdades del mundo (11).

Y yo digo: secularizacién? Si; de los dioses del mundo actual. ;Sea-
mos iconoclastas? Si; de los idolos del mundo. Iconoclastas de los dio-
ses y de los idolos del poder; del estadio; del consumo; del dinero; de la
eficacia; del sexo; de la revolucién; de la politica; de las ideologias; ico-
noclastas del idolo de la utilidad.

Ah{ esta la gloriosa inutilidad de lo religioso. Y acabo haciendo
bien explicita la paradoja de la que todos ustedes, sin duda, se han
dado cuenta desde hace rato: en esa radical inutilidad de lo religioso,
en la clara conciencia de esa inutilidad radica, precisamente, el senti-
do dltimo de la religién, aquello que la hace supremamente valiosa.

(11) Véase Jacques ELLUL, Les nouveaux possédés, Paris, Fayard, 1973, pag, 279.

JOAN ESTRUCH 323



