
184

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

Jordi Collet i Sabé, Recercador ISOR (Investigacions en sociologia de la
religió) i IGOP (Àrea d’educació) Universitat Autònoma de Barcelona
(UAB). Professor de sociologia (Facultat d’Educació). Universitat de Vic

Joan Estruch i Gibert. Director ISOR (Investigacions en sociologia de la
religió-UAB). Catedràtic de sociologia (Facultat de Ciències Polítiques i
Sociologia). UAB

Jordi Collet i Joan Estruch
Família i religió avui: 
cap a una socialització
invisible?

La família és una institució clau en el procés de socialització dels individus; és a

dir, en la transmissió de determinats valors i actituds davant de la vida i davant

del món. Aquest article aborda, des de la sociologia de la religió, el paper que té

la família en la socialització i en la transmissió d’una determinada fe o creença en

un temps caracteritzat pel pluralisme i la privatització religiosa, d’una banda, i la

creixent secularització de les nostres societats, de l’altra.

1. Introducció

Els qüestionaments dels progenitors catalans que volen transmetre als

seus fills i filles algun tipus d’element vinculat a l’àmbit religiós són enor-

mes.1 Des de la dècada dels 70, les veus més il.lustrades advertien sobre

l’adveniment d’un dubte radical que posava en qüestió el què, el com i el

qui de la socialització religiosa: té sentit, és plausible, és realitzable una

«educació de la fe» en les societats complexes? Des d’aleshores, aquest

dubte no ha parat d’estendre’s i d’aprofundir-se i podem dir que, al llarg

d’aquest primer decenni del segle XXI, ha esdevingut un maldecap quoti-

dià per a les famílies amb voluntat de realitzar una socialització religiosa.

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 184



185

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

Sens dubte, és el moment en el qual els progenitors es plantegen la trans-

missió d’una fe (catòlica encara de forma majoritària a casa nostra però

creixentment diversa) quan el dubte sobre si la religió té

algun rol a jugar en la vida personal i social de la Cata-

lunya del segle XXI esdevé més palpable: té sentit socialit-

zar en una creença religiosa, com es duu a terme aquest

envit, qui o amb qui es compta per al mateix, quins hau-

rien de ser els continguts d’aquesta socialització, quins

haurien de ser els temps per al seu desenvolupament,

quin és el rol del «socialitzat/da» i dels socialitzadors en

aquest procés, etc. 

Aquest és l’objectiu de l’article que presentem: par-

tint de les recerques realitzades al voltant de la socialit-

zació religiosa familiar, volem presentar una anàlisi del

fenomen que, presumptament, permeti comprendre’l

més i millor. Com dèiem, és evident que encara a Cata-

lunya el màxim nombre de famílies vinculades al «pro-

blema» de la socialització religiosa estan en l’òrbita catò-

lica. Però això no impedeix que, a parer nostre, moltes

de les reflexions de l’article puguin ser extrapolables a les múltiples i di-

verses tradicions religioses presents a Catalunya.2 Així doncs, comencem

per presentar una perspectiva analítica que ens hauria d’ajudar a com-

prendre aquest fenomen.

2. Una mirada sobre el fenomen: el pluralisme i la privatització 

religiosa

2.1. Un grilló s’ha trencat i amb ell la cadena...

Foren P.L. Berger i T. Luckmann3 qui explicaren de manera senzilla com

es construïa i es reconstruïa la realitat social en la qual tot/es vivim, ens

movem i som. En un primer moment, com a necessitat antropològica en

tota societat i en tota família apareix la producció d’una cultura: d’uns

sentits, d’uns significats, d’uns vincles, d’unes normes... Com sabem, els

éssers humans, malgrat néixer amb un caràcter no disposem d’instints

prou desenvolupats, és a dir, de pautes prefixades que marquin el nostre

Té sentit socialitzar en

una creença religiosa?,

com es duu a terme

aquest envit?, qui o amb

qui es compta per al

mateix?, quins haurien 

de ser els continguts

d’aquesta socialització?,

quins haurien de ser 

els temps per al seu

desenvolupament?, 

quin és el rol del

«socialitzat/da» i dels

socialitzadors en aquest

procés?

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 185



186

Familia i religió avui: cap a una socialització invisible?

comportament a l’hora de saber com relacionar-nos, com construir una

casa o com iniciar un flirteig. Així doncs, tota societat i tota família són

el projecte de la (re)construcció constant d’un món ordenat, compartit,

amb sentit i amb pautes que orientin la conducta dels seus membres

(fase d’exteriorització). Una vegada aquest món, aquestes pautes, aquest

sentit ha estat edificat de manera compartida entre els diferents subjec-

tes, arriba, amb el temps, la fase d’objectivació: tot allò que un dia els

nostres avantpassats i nosaltres mateixos hem construït, es converteix en

quelcom «objectiu», evident i donat per descomptat. Finalment, una ve-

gada construïda una societat i objectivada progressivament, arriba el

moment de fer-hi partícips les noves generacions en la fase d’interioritza-

ció o socialització. Precisament el procés de socialització primària consis-

teix en això: els progenitors transmeten un món als infants (actituds, va-

lors, normes, sentit...) com si fos el món, l’únic possible. Un món que,

gràcies als poderosos vincles afectius entre ambdós durant la primera in-

fantesa, esculpeix l’infant com cap altra influència no ho farà al llarg de

la seva vida. 

Però, en aquests darrers decennis, tenim i vivim la sensació que algu-

na cosa d’aquest esquema mil.lenari s’ha trencat i, amb ella, la lògica i la

dinàmica de la construcció i la transmissió de la cultura i la realitat reli-

giosa. El grilló de la interiorització s’ha esquerdat i amb ell, la cadena de

la socialització religiosa ha perdut tota la seva força en un doble movi-

ment alhora alliberador i problematitzador: tot allò al voltant de la

transmissió de la fe que en moltes zones del país fins fa 30 anys formava

part del món donat per descomptat, ara és un problema. En el sentit que

és quelcom que cal plantejar-se, optar i construir quan abans ja venia fet.

Molt sovint, aquest malestar al voltant de la socialització religiosa fami-

liar s’ha interpretat des dels postulats de la secularització. Però creiem

que, tot seguint les darreres recerques al respecte,4 aquestes teories de la

«desaparició» de la religió en les societats contemporànies, cada vegada

tenen menys capacitat per ajudar-nos a comprendre la realitat. Per con-

tra, presentem els dos processos socials, que segons la nostra opinió, po-

den contribuir més a aquest envit: el pluralisme i la privatització. 

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 186



187

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

2.2. El pluralisme i la privatització de les creences religioses: del religare al re-elegere

Les teories de la secularització, és a dir, les que atribuïen les dificultats 

de les famílies a l’hora de transmetre unes creences religioses al fet que

aquest àmbit anava de baixa o tendia a desaparèixer, cada vegada ajuden

menys a entendre la realitat social. El problema d’aquestes teories és que

equiparaven religió a ortodòxia i tot allò que queia fora d’aquesta (i des

de fa 40 anys cada vegada més gent, pràctiques, idees i propostes són he-

terodoxes) sumava i contribuïa a constatar que la religió estava en un im-

parable declivi. Així, confonent la part pel tot, afirmaven que a casa nos-

tra la religiositat, i àdhuc l’espiritualitat, anirien desapareixent de la

realitat social i familiar, quan en realitat el que indicaven era el declivi

d’una definició de religió lligada i marcada per una institució com l’es-

glésia catòlica (ortodòxia). Sembla evident que en un context de creixent

individualització, una de les característiques fonamentals de la vivència

i la pràctica religiosa és que l’heretgia (literalment l’elecció) es transforma

en la norma.

Així, si les institucions ja no tenen la capacitat per determinar els va-

lors i les normes que configuraran l’ortodòxia, a les famílies, fonamental-

ment, els toca afrontar «l’obligació d’escollir» (Sartre). Una tria que esdevé

més i més complexa en un context de creixent plura-

lisme social i religiós. Pluralisme en un doble sentit: un

major nombre d’ofertes de sistemes de sentit (pluralitat

de religions i altres creences); i un major nombre de bran-

ques o variants dins de cadascun d’aquests sistemes.

Amb el resultat que cada família necessita uns cinc mi-

nuts per explicar (i explicar-se) on i com està situada 

respecte de la creença religiosa, quan abans amb una pa-

raula n’hi havia prou: catòlica. Ara, tothom ha esdevin-

gut un «creient però...». És a dir, una persona o família

que ha d’explicitar els seus punts de referència escollits

de caire teòric i pràctic amb els quals se sent vinculat

per tal que l’interlocutor el pugui situar en el mapa religiós. Els conceptes

de creient, no creient, practicant, no practicant, han perdut la seva capa-

citat comprensiva i avui esdevenen, per si mateixos, conceptes muts. És a

dir, sense capacitat per conduir-nos a una realitat compartida.

Si les institucions ja no

tenen la capacitat per

determinar els valors 

i les normes que

configuraran l’ortodòxia,

a les famílies,

fonamentalment, 

els toca afrontar

«l’obligació d’escollir»

(Sartre).

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 187



188

Familia i religió avui: cap a una socialització invisible?

Presentem ara un segon concepte amb una alta capacitat per ajudar-

nos a entendre l’estat actual de la socialització religiosa familiar: la priva-

tització. Fou T. Luckmann5 qui el 1967 va explorar l’evolució històrica de

les religions situant les societats de la segona meitat del segle XX en un

nou estadi. Així, en les societats arcaiques, el manteniment i la transmis-

sió de «l’univers sagrat» es basava en una coherència de tota l’estructura

social que tenia en la religió el seu eix vertebrador principal, en un con-

text sense institucions especialitzades en aquest àmbit. En un segon esta-

di, malgrat que la religió continuava essent la clau de volta de tot el sen-

tit i la legitimació d’aquelles societats, apareixen les institucions (les

esglésies) i les persones especialitzades en aquest àmbit (els sacerdots). En

un tercer estadi, allò sagrat es va separant d’allò profà, i unes institucions

específiques són les encarregades de vetllar per l’ortodòxia en aquest

camp, així com per la seva transmissió. A occident, les esglésies cristianes

esdevenen la plasmació d’aquesta especialització i separació de l’àmbit sa-

grat de la resta de la vida social. Finalment, en les societats complexes

contemporànies, anem avançant cap a una religió més privatitzada.

Abans d’entrar en el concepte, val a dir que aquesta accepció del concepte

de privatització, no té res a veure amb el debat, tan encès (i tan superfi-

cial?) en els darrers mesos, sobre el rol públic o privat de la religió. Nosal-

tres no ens referim al debat de la presència pública o privada de l’església.

Sinó que ens referim al tipus de relació o no relació que s’estableix entre

les persones més o menys vinculades a una determinada religió amb la

institució especialitzada de referència (a casa nostra, sobretot l’església

catòlica).

La privatització es caracteritza per un moviment en el qual altres «es-

pais» que no són les institucions especialitzades (esglésies) parlen, pensen

i practiquen la religió amb més o menys vincles amb aquestes institucions

(des-especialització institucional de la religió); alhora, hi ha una desmo-

nopolització de la producció i la difusió de cosmovisions (pluralisme), al-

tament lligada a una accessibilitat immediata (sense intermediaris) a

aquesta pluralitat d’oferta de religions a través dels mass media i les TIC.

Així, les religions, les cosmovisions, les idees vinculades a la transcendèn-

cia i l’espiritualitat es privatitzen i es subjectiven. Per tant, aquest procés

de privatització i de subjectivació situa en les famílies tota la responsabi-

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 188



189

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

litat de triar (consumidor) les creences religioses a viure i a transmetre i

el com cal fer-ho.

En la mateixa mesura que les institucions (esglésies a casa nostra) per-

den pràcticament del tot la seva capacitat per ser qui dicta el què i el com

s’ha de socialitzar, les famílies han d’assumir aquest rol, aquesta llibertat

i aquesta responsabilitat. Com dèiem, en un context en

el qual les creences religioses s’han pluralitzat i privatit-

zat, la família esdevé la protagonista absoluta de qualse-

vol procés de socialització religiosa. Un procés en el qual

no només haurà d’escollir, sinó que també en molts ca-

sos haurà de construir el què i el com d’aquesta trans-

missió religiosa. Un què i sobretot un com que ja no po-

drà avançar pels camins tradicionals, sinó que haurà de

moure’s en un terreny inexplorat, tot buscant noves

vies, noves formes i nous objectius per a la socialització

dels infants i joves. Si la religió havia estat quelcom que relligava (religare),

ara esdevé un dels camps més clars de la nova obligació social, el re-elegere

(escollir constantment). 

3. Velles preguntes, nous camins: de la institució al món privat

3.1. Tres tipus ideals de socialització familiar

Un cop presentat aquest context, ens preguntem ara per la manera com

les famílies donen resposta pràctica i concreta a l’envit de socialitzar en

aquest àmbit els seus fills i filles. Per a fer-ho, recorrem a l’estratègia we-

beriana dels tipus ideals, recordant que no són més que caricatures que

cerquen facilitar la lectura de la realitat i no pas fotografies d’aquesta.

Així, proposem tres models ideals de socialització familiar de la religió,

contraposats entre ells i que anirem desgranant al llarg del present

apartat.

3.2. Model tradicional 

En l’enfocament i la pràctica tradicional de la socialització religiosa fami-

liar, l’objectiu d’aquesta era que els infants i els joves esdevinguessin cris-

tians i esdevinguessin persones «correctes», com «Déu mana(va)». Això en

En un context en el qual

les creences religioses

s’han pluralitzat i

privatitzat, la família

esdevé la protagonista

absoluta de qualsevol

procés de socialització

religiosa.

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 189



190

Familia i religió avui: cap a una socialització invisible?

un context culturalment catòlic significava construir, en el si de la famí-

lia, persones que tinguessin clares les seves arrels, els seus pilars. Unes

arrels que els havien de sostenir per a tota la vida i que estaven basades en

un catàleg de creences i de dogmes morals universals, únics i homogenis.

En aquest tipus ideal de socialització familiar de la religió, els progeni-

tors feien una tasca de professors que, a través de «classes», transmetien

la doctrina correcta a seguir i l’ortodòxia a aprendre a través d’una peda-

gogia explícita, visible, unidireccional i memorística («Ets cristià? Sóc

cristià per la gràcia de Déu»). El temps d’aprenentatge era la infantesa i

com dèiem, la normalitat d’aquest procés es basava en una coherència

força alta entre allò a transmetre i allò esperat socialment de les persones

joves i adultes. 

Avui en dia podem pensar que aquest tipus de socialització religiosa fa-

miliar ja ha desaparegut. No és cert, ja que, com vàrem comprovar en la

Objectiu (per a què) –
entorn

Plantejament 
(per què)

Rol dels progenitors
(qui)

Contingut (què)

Contingut II (què)

Metodologia (com)

Metodologia II (com)

Temporalitat (quan)

Context (on)

Model tradicional

Fer bons cristians – 
religió social

Fer persones amb 
bones arrels

Professors – 
plantejament escolar

Doctrina – ortodòxia

Catàleg de creences -
moral

Classe

Visible, explícita 
i formal

Infantesa

Context social 
coherent

Model modern

Fer bones persones –
creença minoritària i 
de petita comunitat

Fer resistents

Referents – planteja-
ment d’esplai

Valors - coneixement
de Jesús

Moral autònoma

Altres maneres: 
pel.lícules, cançons, 
internet, jocs, grup 
d’iguals, trobades...

Explícita i informal

Infantesa i joventut

Context social 
en contra

Model invisible

Fer persones 
autònomes – religió 

privatitzada

Fer persones que 
puguin disposar 

d’àncores

Mestres – plantejament
d’assessors/consultors

Habilitats per a poder
buscar sempre de nou
(seguretat secundària)

Confiança i autoestima

Iniciàtica

Invisible, implícita 
i informal

Tota la vida

Context social 
coherent amb el rol 

de consumidor

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 190



191

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

nostra anterior recerca,6 una part gens menyspreable del catolicisme ac-

tual vinculat a posicions conservadores segueix valorant de manera signi-

ficativa la importància d’una socialització religiosa amb continguts vin-

culats a la doctrina («catàleg de creences»). Això no implica que les formes

no hagin evolucionat (rol de l’afectivitat, plantejament menys escolar, ...)

però sense abandonar, com a element clau en la pròpia identitat, els ele-

ments substantius de la moral, la doctrina i la militància. I són precisa-

ment aquests elements substantius els criteris per a fer una avaluació dels

resultats de la socialització religiosa en el model tradicional. Una avalua-

ció els indicadors de la qual són la pertinència de les pràctiques morals,

els coneixements doctrinals, o la voluntat de transmetre aquestes propos-

tes als infants.

En tot cas, el gran canvi d’aquest model respecte els anys del franquis-

me és que avui en dia les famílies estan obligades a optar per aquest mo-

del ja que, ni de bon tros, és el «normal» o el «natural». Així, els objectius

i la metodologia socialitzadora són divergents amb els altres planteja-

ments, però el procés de tria, i el sentiment d’incertesa i de fragilitat per

si allò triat o construït és el correcte, és igual de present en aquestes que

en les altres famílies. 

3.3. Model modern

En aquest segon model ideal podem trobar un gran nombre de persones

de més de 50 anys que, malgrat la seva voluntat, tenen la sensació de «fra-

càs» en la socialització religiosa dels propis infants. Aquestes famílies, par-

tícips de l’esperit del Concili Vaticà II, lamenten enormement que els seus

fills/es (majoritàriament de menys de 50 anys) malgrat que siguin bons

professionals, bones persones, etc., no vagin a missa i que ni tant sols es

casin per l’església o bategin les criatures. Per aquestes persones i per a

moltes famílies joves en l’actualitat, la socialització religiosa té tant una

dimensió de construir bones persones (valors), com de fer cristians més

vinculats a una petita comunitat que no pas als dogmes del Vaticà. Són 

famílies que no es veuen amb cor de fer aprendre un catecisme com qui

ensenya les taules de multiplicar, ja que no és el mateix fer veure a una

criatura que set per vuit fan cinquanta-sis, que intentar explicar-li que Je-

sucrist és engendrat, no creat, i de la mateixa naturalesa del Pare. Així, la

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 191



192

Familia i religió avui: cap a una socialització invisible?

pròpia vivència de la fe parental ja té força elements de «cristians però...»

i és viscuda com a contracorrent (ni identificats amb les posicions vatica-

nistes, ni desvinculats de la dimensió cristiana). Els progenitors, en aquest

model, actuen com a referents, com a acompanyants del procés de socia-

lització dels seus fills, tot sabent que necessiten d’altres referents per a so-

cialitzar-los en la fe (esplai, escoltes, ordes religioses, pasqua jove, Taizè...).

Per aquestes famílies, el contingut de la fe ja no és tant un llistat de creen-

ces sinó uns valors i un apropament a la figura de Jesús, alhora que una

moral amb vincles a la doctrina però per a la qual l’autonomia i la cons-

ciència són els principals elements (privatització). 

Potser la característica més important d’aquest segon tipus ideal és la

seva voluntat renovadora en les formes de la socialització (com): l’ús de les

pel.lícules, de les cançons actuals, d’internet, de les xarxes socials, del mò-

bil, dels jocs, de les mil varietats del grup d’iguals, de les trobades, de l’es-

tètica... Tot això són elements clau en la pràctica socialitzadora d’aquest

tipus de famílies que a través d’una pedagogia explícita, informal i actua-

litzada cerquen al llarg de la infantesa i la joventut que les noves genera-

cions siguin cristians «autèntics». Trobant en aquesta autenticitat (el meu

fill/a «és cristià perquè vol i ho viu així») i en la reproducció de les pràcti-

ques dels progenitors (anar a algun tipus de missa, grup de revisió de vida,

vincles amb l’església a través de capellans «dels nostres», certa preocupa-

ció per l’església institució....) els dos criteris clau per avaluar els resultats

d’aquesta socialització religiosa.

3.4. Model invisible

Finalment, trobem en els darrers anys certes famílies amb un capital edu-

catiu alt que, de manera més intuïtiva i no tant amb un full de ruta clar,

cerquen altres maneres de socialitzar la dimensió transcendent dels seus

fills/es que s’avinguin més amb les seves formes de vida objectiva. En

aquest tercer tipus ideal, l’objectiu de la socialització religiosa (altament

privatitzada) és el de formar persones autònomes que emprin la religió o

els elements religiosos en la pràctica de la seva autonomia, per al seu ben-

estar i en la construcció de la seva identitat.7 Així, com diu Bauman,8

mentre que l’important en la modernitat sòlida és que els infants tinguin

unes arrels ben estables, fixes i compartides, en la modernitat líquida el

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 192



193

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

recurs fonamental a socialitzar són les àncores: elements i recursos que

puc treure o posar en funció del moment i que m’ajuden a estar vinculat,

però alhora a no estar-ho massa, ja que això em podria

fer perdre la llibertat (seguretats secundàries).9 En aquest

model ideal, els progenitors exerceixen una mena de rol

d’assessors o consultors en la cerca d’aquelles «habilitats

i coneixements religiosos» que sobretot han d’aportar

confiança i autoestima a llurs fills (fe=creença vs fe=con-

fiança). 

La manera d’exercir aquesta socialització familiar

privatitzada és invisible, implícita i funciona a través

d’elements iniciàtics. Així, més que no pas un camí tra-

çat, un llistat de creences a aprendre, uns valors o uns vincles amb Jesús i

la comunitat a establir, el que es cerca és l’acompanyament discret (invisi-

ble)10 de l’infant i el jove cap a la transcendència, cap al sagrat, cap al mis-

teri. Uns conceptes que no se sap què volen dir ja que per a cada persona

són diferents (subjectivació de la fe). Aquest «assessorament» cap al sagrat

implica un plantejament de socialització religiosa iniciàtic, és a dir, que

avança a partir d’elements i camins que sovint poden resultar paradoxals,

contradictoris (amb la idea tradicional de transmissió de la fe) i sorpre-

nents:11 contactes i pràctiques d’altres religions, lectures allunyades del

cristianisme... Tot avançant sempre des de la incertesa, les preguntes i els

dubtes com a elements habituals (socialització de la pregunta vers socia-

lització de les respostes). I amb una avaluació dels resultats de la mateixa

que ja no disposa de cap criteri objectiu per a ser realitzada (moral, anar

a missa, voler transmetre una creença als fills...) perquè només subjectiva-

ment cada persona pot realitzar-la. Una opció, la socialització invisible,

que transforma la socialització en quelcom que pot durar molts anys i da-

vant de la qual, com ja deia Luckmann fa 40 anys, l’actitud dels progeni-

tors respecte al repertori de religions i creences esdevé la d’un consumi-

dor que tria des del binomi de la llibertat i la responsabilitat totals. 

4. Conclusió: cap a una socialització familiar religiosa invisible?

Sembla lògic que en el nostre país convisquin famílies amb opcions de so-

cialització religiosa vinculada als tres tipus ideals presentats. També sem-

L’objectiu de la

socialització religiosa

(altament privatitzada)

és el de formar persones

autònomes que emprin

la religió o els elements

religiosos en la pràctica

de la seva autonomia.

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 193



194

Familia i religió avui: cap a una socialització invisible?

bla lògic pensar que el darrer dels models presentats estigui esdevenint un

nou paradigma amb regles, objectius i criteris d’avaluació diferents als dos

anteriors. Alhora, els interrogants al voltant d’aquest darrer model invisi-

ble de socialització religiosa familiar són molts. Però per a unes famílies

amb una religió altament privatitzada i basada en elements subjectius,

sembla «lògic» que estiguin practicant (sovint més enllà de la reflexió) un

tipus de socialització de la dimensió transcendent que deixi en un segon o

tercer lloc qualsevol relació amb una religió (institucional) que relliga so-

cialment i que té continguts explícits (doctrina, moral, coneixements...), i

avancin en el camí d’una socialització més iniciàtica, feta de preguntes

més que de respostes, de vivències més que de doctrines, d’autonomia més

que de moral, de confiança més que de creences... i amb un ús instrumen-

tal, consumidor dels elements religiosos, amb un rol dels progenitors més

invisible (assessorament) i avaluable tan sols des de la pròpia subjectivitat.

Només el pas dels anys dirà quins són els resultats socials i personals d’a-

quest nou model de socialització familiar religiosa invisible.

NOTES

1. Collet, J. (2005) S’acaba la fe cristiana? La transmissió de la fe en els nous processos de so-

cialització. Fundació Joan Maragall-Editorial Claret. Barcelona. 

2. Amb un matís important, però. Per a les minories religioses, el món donat per descomptat

en el qual es vol socialitzar no ha estat mai el món que la societat global donava per descomp-

tat. En cert sentit, per a les minories la socialització religiosa ha estat sempre problemàtica: per

als catòlics catalans, ho ha esdevingut tan sols en els darrers temps.

3. Berger, P. L.; Luckmann, T. (1988) La construcció social de la realitat. Herder. Barcelona. 

4. Estruch, J; Griera, M. (2007) De la secularització al pluralisme o de quan la religió torna a es-

tar de moda. Caixa Sabadell. Sabadell. 

5. Luckmann, T. (1967) La religión invisible. Sígueme. Salamanca.; Estruch, J. (2007) «Una con-

versa amb T. Luckmann» A: VIA nº 5. 

6. Collet, J. (2007) «The crisis in religious socialization: an analytical proposal.» A: Social com-

pass. Vol. 54, núm. 1. 

7. Bauman, Z. (2005) Identitat. Publicacions Universitat de València. València. 

8. Bauman, Z. (2008) L’educació en un món de diàspores. Fundació Jaume Bofill. Pàg. 12. 

9. Les seguretats secundàries rauen en el fet de tenir sempre la possibilitat de tornar a comen-

çar i canviar de parella, religió o feina. Així, més que centrar-se molt perquè cada àmbit de la

vida funcioni molt bé, el que cal és mantenir el màxim nombre de portes obertes per si s’ha de

canviar d’estratègia en la cerca d’una oportunitat millor. 

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 194



195

VIA09 04/2009 REVISTA DEL CENTRE D’ESTUDIS JORDI PUJOL

10. Aquí invisible implica l’accepció de Luckmann de privatitzada i de Bernstein de pedagogia

poc explícita, amb un rol de l’educador secundari, on es dóna més autonomia a l’infant, on els

criteris d’avaluació són implícits ... Cf. Bernstein, B. (1985) «Clases sociales, lenguaje y socializa-

ción.» A: Revista Combiana de Educación. Vol. 15. 

11. La pel·lícula «A años luz» d’Alain Tanner seria un bon exemple d’aquesta socialització inicià-

tica.

013-VIA09-1  12/5/09  18:47  Página 195


