TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

Sibetrans Trans Grupos de trabajo Etno Instrumentos para la investigacién musical Intranet

Home @

Trans

REVISTA TRANSCULTURAL DE MUSICA

ISSN:1697-0101

< Volver

Cantar lo que no se puede decir. Los cantos de Sant Antoni en Arta, Mallorca

Jaume Ayats Abeya

Resumen

En la vigilia de la fiesta de San Antonio en el pueblo de Arta (Mallorca), grupos de vecinos se comunican
entre si cantando informaciones que son dificiles de transmitir el resto del afio. Durante la velada, alrededor
del fuego, el canto permite comunicar sentimientos ocultos y mostrar actitudes, expresar opiniones y detalles
de la vida social y personal que fuera de esa ocasion parecerian inoportunos o inapropiados para ser
expresados en publico.

¢ Porqué se hace necesario que ciertas cosas tengan que ser cantadas para poderlas expresar? ;Qué
elementos juegan un papel relevante en este momento social? La noche salvaje de los demonios, del fuego,
de la comida y del alcohol, deviene social (y, por tanto, personal) gracias, principalmente, al canto. Se tiene
que cantar lo que no se puede decir: la identidad, los vinculos sociales, las criticas, las discrepancias y los
sentimientos.

Palabras clave: cantar, texto improvisado, género, fiesta.

VER VIDEO >>

Durante la fiesta de San Antonio, en algunos pueblos de la isla de Mallorca, grupos de vecinos se comunican
entre si cantando informaciones que son dificiles de transmitir el resto del afio. En un espacio de la velada
que precede a la fiesta, y solo alrededor del fuego de esa noche, el canto permite comunicar sentimientos
ocultos y mostrar actitudes, expresar opiniones y detalles de la vida social y personal que fuera de esa noche
parecerian inoportunos o inapropiados para ser expresados en un espacio publico. La discrecion o la
confidencia privada que, en términos generales, observan los habitantes del pueblo para ciertas
informaciones, dejan paso esa noche a una expresién mas libre y enunciada en un espacio compartido.

¢ Porqué se hace necesario que ciertas cosas tengan que ser cantadas para poderlas expresar? ;Qué
elementos juegan un papel relevante en este momento social y hacen posible la situacion comunicativa? Las
paginas que siguen pretenden responder a estas cuestiones a partir de la observacion de una fiesta
concreta: la fiesta de Sant Antoni del pueblo de Arta.

Antes de entrar en el andlisis de esta fiesta, conviene precisar el uso que tienen actualmente en la isla las
gloses o cantos de texto improvisado —haciendo algunas referencias a las Ultimas generaciones—, y qué
consideracion se les otorga. En las islas Baleares[1] gran parte de los habitantes de los pueblos pequefios o
rurales, tanto hombres como mujeres, saben cantar gloses o cangons, que son el resultado de la practica
que se desarrolla en las ocasiones festivas, donde se repite incansablemente una melodia que a cada
reiteracion tiene versos distintos. Actualmente, se pueden oir en diversas fiestas locales, en la matanza del
cerdo y durante el carnaval y las fiestas de San Antonio. Estas gloses o cuartetas de aspecto improvisado
casi nunca se crean en el acto, sino que generalmente se trata de citaciones o de adaptaciones de las gloses
mas populares, memorizadas por una parte importante de la poblacién, que se adecuan a las circunstancias
de un momento concreto. Segun el grado de implicaciéon de cada asistente, la memoria de una persona
puede guardar perfectamente entre un centenar de textos hasta trescientos o cuatrocientos, que son
recordados inmediatamente por parte de los cantadores mas habituales. A pesar de que raramente en estas
ocasiones alguien llegue a crear textos completamente nuevos, a partir de los textos recordados los
participantes son capaces de construir entre ellos un didlogo cantado y una interaccién social de
dimensiones notables y sorprendentes. Nuestra observaciéon se centrard en el canto de estos no-
especialistas, de estos actores anénimos que, no obstante, intervienen como pilares indispensables de las
fiestas.

Pagina 1 de 11

SIBE I &t

Explorar TRANS:

Por Numero >
Por Articulo >
Por Autor >

Buscar X

Moghare | Share Share

EY suscribir RSS Feed
r Sociedad de
Etnomusicologia
Observatorio de
e Prifticas Musicales
Emergentes

| Revists do misica y cultura

N

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

Pero para poder hablar de forma precisa de estos protagonistas poco conocidos, es necesario presentar
brevemente a los personajes situados en el primer plano de la visibilidad del canto: los glosadors o
especialistas en crear y cantar gloses.

1. El arte del glosador en Mallorca[2]

Hasta unos cuarenta afios atras, el glosador era casi siempre un hombre y su lugar habitual para cantar era
el café o el teatro. Ocupaba un lugar privilegiado de «voz publica» en las sociedades rurales de Mallorca y de
Menorca[3] transmitiendo noticias y aportando criticas y reflexién. Su carisma y su fineza lingiistica le
otorgaban, con el tiempo y la experiencia, una legitimidad en el uso publico de la palabra. Uso que quedaba
reservado para determinados momentos de las fiestas principales. Los glosadors de Mallorca mostraban esta
singular consideracion gracias a un vestido elegante, con corbata de sefior. Cuando se enfrentaban dos o
mas glosadors en un combate de gloses (las gloses de picat) dramatizaban una actitud de exhibicién y de
desafio vinculada directamente a una determinada imagen de masculinidad y se atacaban con una virulencia
verbal que habria sido imperdonable fuera del cuadro ritualizado. En Menorca, los combates cantados no
permitian la participacion femenina debido a un lenguaje considerado «no-correcto» en boca de una mujery,
también, por como se desarrollaban las argumentaciones y las imagenes relativas al sexo. Pero la profunda
transformacion social de los cuarenta Ultimos afios en cuestiones de género ha permitido que
progresivamente, en las dos islas, las mujeres asuman este papel antes exclusivamente masculino.

El valor y la importancia que se atribuye a esta voz que se expresa delante de la gente del pueblo, proviene
de lo que dice, de lo que declaran sus palabras, de su habilidad en presentarlas y no de la busqueda de una
estética situada en la melodia o en la belleza del canto, elementos que, a pesar de ser apreciados, se
mantienen en un segundo plano. De esta forma, la estructura melddica (generalmente una sola melodia que
cada glosador ha adaptado para su uso particular de entre las melodias de algunos predecesores) constituye
solo un marco formal que transforma todo lo que se expresa en algo correctamente enunciado, en el mismo
nivel que lo hace la estructura poética y los cédigos de comportamiento, de lugar y de tiempo. No obstante, el
glosador tiene que cantar dentro de los modelos que los oyentes consideran idéneos. Una «mala
interpretacion» cantada va a reducir la reputacion del glosador.

Los asistentes a la sesion legitiman las palabras del glosador cuando rien o aplauden. El cantador muestra
su dominio de la expresion y su conocimiento de las etapas que tiene que recorrer: empieza por los elogios
de rigor, pide excusas por lo que dira, se presenta como torpe e inexperto, para llegar progresivamente a
afirmaciones arriesgadas o a transgresiones que todo el mundo espera. Cuando alude a alguno de los
presentes —y a menudo lo hace muy directamente—, aquella persona no se puede enfadar. Y si desea
responder al glosador, tendra que hacerlo cantando con la misma elegancia y humor. La sesién construye un
espacio de expresion sorprendentemente directa y explicita, un espacio de libertad que ha dejado rastro
desde hace, al menos, un par de siglos. Pero no se trata de una voz que se expresa sélo a titulo personal,
sino de la voz de alguien que calcula y pesa las palabras teniendo en cuenta las reacciones de los presentes,
asumiendo una cierta representacion de las opiniones o del sentir que detecte entre algunos de los
asistentes.

Al final de la sesién —a veces muy larga, como ocurria en las veladas de glosats de Menorca, que podian
durar toda una noche de invierno— en el seno del grupo reunido se han manifestado diversos acuerdos y
desacuerdos. Se comparten quejas y conflictos. El glosar es una parte de la fiesta que construye y que hace
sentir un espacio comun a los que estan reunidos. Ellos saben que el cantador juega un papel en la
construccién social, como si se tratara de un catalizador. Sus cangons satiricas solo ocupan un momento,
solo crean un espacio verbal y sonoro en medio de los otros espacios festivos que combinan diversas
actividades encuadradas en una disposicion aceptada: musicas emblematicas y demostraciones de poder y
de autoridad, ademas de la participacion individual, que abarca desde bailes y comidas hasta ceremonias
religiosas.

La formulacién de los versos sigue una estructura muy definida y el cantador dispone de un amplisimo
repertorio de textos que conserva en su memoria y que puede reutilizar —adaptandolos a cada nueva
situacion, a modo de cita oportuna— o transformar cambiando solo alguna palabra o algun verso. Hasta hace
escasamente medio siglo la mayoria de los cantadores eran iletrados y muy agiles en la improvisacion de los
versos; actualmente contintian aplicando estrategias como la de empezar siempre pensando el ultimo verso,
«aquel que tiene que cautivar», para configurar después los otros tres. Para conseguir agradar, el glosador
tiene un cierto numero de procedimientos automatizados y cuenta con la complicidad y el conocimiento que
los oyentes tienen de los procedimientos y de las posibilidades linguisticas.

En los afios de la dictadura del general Franco muchas sesiones de los glosadors —las mas publicas—
perdieron forzosamente su parte de critica social. Desde mediados del siglo XX la actividad de glosar fue
disminuyendo su presencia social y quedando reducida a una generacion mayor. En los afios de la transicion
democratica estos cantos recuperaron cierta presencia social gracias al deseo de encontrar una imagen de
palabra colectiva y popular, pero durante el mismo proceso también se fueron adaptando a los nuevos
valores de la cultura denominada «tradicional»: aquello considerado antiguo, auténtico y singular. Mas
recientemente —en los diez uUltimos afios— una generacion de jévenes ha empezado a retomar esta voz,
ahora situados en un entorno contemporaneo donde esta actividad ya adopta unas caracteristicas
notablemente distintas. La fuerza social de los cantos ha sido superada por una cierta estética del canto y del
acto: en realidad, hoy pocos alcaldes pueden perder su cargo debido a la critica de un glosador. En cambio,
lo que parece predominar es el sentimiento de perpetuar un pasado y una identidad cultural, con algo de
exotismo y de nostalgia hacia una época que los que cultivan esta melancolia dificilmente han conocido. La
presentacién de estos cantos sobre el escenario con micréfono se ha transformado en habitual y han sido
objeto de grabaciones. En definitiva, lo que anteriormente era habitual y, por lo tanto, indispensable en la

Pagina2 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

vida social, actualmente se ha convertido en un «patrimonio cultural» (que tiene que preservarse
precisamente porque ha dejado de ser necesario o indispensable). Pero por otra parte, este discurso vivo y
directo cantado en la plaza o en el escenario —con pocas mediaciones e interpelando a la gente cercana—
contintia ofreciendo una importante fuerza social y esta resurgiendo actualmente entre los sectores jovenes,
evidentemente con una nueva distribucion de roles y de valores. Quedan pocos glosadors de los antiguos
que mantengan una cierta actividad, pero ha surgido una sorprendente generacion de jévenes cantadores
reunidos en forma de asociacion cultural y que, con un buen conocimiento de la técnica interpretativa, estan
renovando profundamente los temas y el lenguaje.

El efecto social de los antiguos glosadors de Mallorca cuando enlazaban argumentaciones para reclamar
justicia, atacar la autoridad, reforzar las normas y los valores mas hegemonicos o satirizar directamente a
una persona, se refleja en esta glosa:

‘lliberau-mos, sant Antoni,

de llengo de glosador

que n’hi emprén com un pintor
que amb sa mateixa color

tan pinta sant com dimoni.

(Ginard, 1966-1975, 1I: 298)

[Liberadnos, san Antonio,
de lengua de glosador,

que actia como un pintor
que con el mismo color
pinta al santo y al demonio.]

En esta isla el glosador siempre canta sin ningin acompafiamiento instrumental y con una Unica melodia que
ha convertido en suya (silabica y de aspecto recitativo, pero con algunos melismas, un timbre y unos
movimientos vocales que recuerdan las melodias de las tonades de trabajo en el campo). La estructura
minima de versificacion (que es la que usan siempre los no profesionales) consiste en una simple cuarteta
octosilaba con rima abba o abab, pero los glosadors facilmente la desarrollan en mas versos (abbbba, por
ejemplo), hasta llegar a una docena de versos alternando dos rimas o a veces combinando tres rimas. En
esta circunstancia, puede tomar el nombre de glosat. La glosa hasta puede llegar a transformarse en un
canto narrativo o cangé llarga, como ocurre con las denominadas cangons de mort (cantos dedicados a un
difunto). En definitiva, el glosador podia tratar cualquier tema que le fuera propuesto, incluso los temas mas
absurdos o conceptuales[4].

2. Decir algo nuevo a través de palabras ya dichas

A la sombra de esta fecunda inventiva de los glosadors mas o menos profesionales, la gente de la sociedad
rural balear desarrollaba una intensa actividad cantada durante las situaciones festivas y, también, durante
los trabajos agricolas. Esta situacién era muy comun —si damos crédito a las descripciones que nos han
llegado y a la memoria oral— en el siglo XIX y en la primera mitad del XX, con una posterior disminucién en
las ultimas décadas. Cantar era una habilidad compartida por gran parte de esta sociedad y actualmente ain
podemos observar esta capacidad de expresarse cantando gloses en un numero importante de los
habitantes del llano central y de la parte oriental de la isla de Mallorca. Un hombre o una mujer, hasta
durante una charla entre amigos, puede responder a una pregunta recitando una cuarteta que recuerda en
aquel momento, con la legitimidad que le otorga el conocimiento oral repetido. Evidentemente, la capacidad
de evocar estas cangons es mucho mas importante en las personas de mas edad, pero algunos jévenes
pueden sorprendernos con una notable agilidad para recordar textos.

Estas cangons[5] se cantan en situaciones muy precisas de la vida colectiva: algin momento de las fiestas
principales de cada pueblo, fiestas en familia (matanzas de cerdo, bodas) o reuniones de amigos (sean de
calendario anual, como el carnaval u ocasionales como las reuniones de cuadrillas de amigos en una casita
en medio de los campos, especialmente en verano). Y acostumbran a aparecer junto con canciones
atrevidas, erodticas y de baile. También pueden aparecer al final de una sesién de glosadors, en un rincén de
la sala donde varios de los asistentes se quedan para cantar cangons de este tipo.

En los ultimos afios, gran parte se cantan en las ximbombades, los cantos a ritmo de ximbomba
(zambomba), el tambor de friccién[6] que se transforma en simbolo de los darrers dies, o sea, de los dias de
carnaval. Las ximbombades de carnaval se realizan en espacios privados, en las casas o en los garajes,
donde se reunen los amigos y/o la familia con disfraces y mascaras, mayores y nifios, alrededor de la comida
sin que falten nunca las delicias del cerdo, con las tipicas sobrasadas de elaboracion doméstica, ni las
bebidas artesanas, especialmente las herbes dolces. Bromas, carcajadas, satiras directas, cantos de
ximbomba y cantos narrativos de tono atrevido y erético se mezclan durante las horas de una larga noche de
invierno, hasta la madrugada.

Las melodias de las cangons durante las ximbombades son singulares de estas ocasiones en que se
acompanfa el canto con ximbomba, y notablemente distintas de las melodias de los glosadors: tienen una

Pagina 3 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

pulsacién precisa y unos rasgos muy comunes en toda la isla. No poseen, en cambio, la libertad de
ornamentacion ni la estructura <> del glosador, sino que se trata de una melodia bastante mas simple y de
aspecto tonal, con determinadas ornamentaciones muy caracteristicas.

El otro gran momento anual de las cangons, como ya comentamos, es en la fiesta de Sant Antoni. Muchos
pueblos de la isla de Mallorca celebran el dia de este santo, 17 de enero, como una de las fiestas principales
o simplemente es su santo patrono; otros sittan la fiesta en el dia cercano de san Sebastian (20 de enero),
en unas fechas en que todo indica que antiguamente se celebraba la fiesta anual mas importante. San
Antonio, en realidad, es probablemente la fiesta mas comun de todos los paises con lenguas romanicas, y
sus elementos —el fuego, los demonios, las campanillas y el simbolo tau— son muy comunes en ltalia,
Cércega, Cerdefia y en todos los paises de la Peninsula Ibérica (ademas de gran parte de la América
Latina). Este santo asume simbolos que forman parte de la base mitica mas compartida en el espacio
cultural latino de los siglos precedentes, y que proviene de las sociedades mediterraneas de la Antigliedad

[71.

En la zona norte oriental de Mallorca, la reputacién de las fiestas de Sant Antoni se sitia en los pueblos de
Sa Pobla y de Arta. En las paginas que siguen nos centraremos en observar la fiesta de Arta, un pueblo de
alrededor de cinco mil habitantes, aprovechando una investigacion reciente[8].

En la vispera del dia del santo, a partir de las ocho de la mafiana, centenares de jovenes y de adultos (que
en algunos momentos llegan al millar) recorren las calles del pueblo siguiendo el baile de los dos demonios.
Van acompafiados por la musica de la banda local y, sobretodo, por un canto que todo el mundo conoce, una
melodia que todos los participantes identifican con el pueblo. El objetivo inicial de la comitiva seria la colecta
de dinero o de objetos para la fiesta y para la obreria, la cofradia religiosa que tiene a su cargo el altar y el
santo en la iglesia parroquial. Durante todo el dia la banda repite la misma melodia sin cesar —sélo en
algunos raros instantes la alterna con otra—, y todo el mundo la canta centenares y centenares de veces,
hasta la extenuacion. La melodia principal tiene un aspecto tonal, con una caracteristica articulacién
poliritmica (entre el 6/8 y el 3/4, como se puede oir en las grabaciones audiovisuales). Se puede cantar a dos
voces en terceras paralelas, pero solo rara vez se interpreta de esta forma.

Después de una pequeiia interrupcién para comer, ya a primera hora de la tarde, a las 18h. se reconstruye
de nuevo la comitiva para dirigirse a las 19h. a la iglesia parroquial. Alli, entre el gentio y el alboroto, se
celebran las Completas, con apretujones y los asistentes de pie. El acto acaba con el canto dedicado al
santo, un canto al que se une todo el mundo o, mas precisamente, que todo el mundo expresa con toda la
fuerza, casi chillando, para concluir con los Visques ! (Vivas) dedicados al santo y al pueblo. A la salida, los
demonios —que, como la banda musical, nunca entran en la iglesia— y las autoridades recorren de nuevo
parte del pueblo para encender los principales foguerons, hogueras repartidas por las calles en mas de
medio centenar de emplazamientos. En cada hoguera, los demonios tienen que bailar el mismo baile de la
mafiana. Cada fuego ha sido organizado por un grupo de vecinos, de amigos o de colegas de trabajo, o por
la sede de una asociacién o de un partido politico. Y casi siempre el grupo es liderado por un nucleo activo
de mujeres. En cada fogueré se come (especialmente productos del cerdo y comidas consideradas
tradicionales o campesinas), se bebe y se canta sin acompafamiento instrumental. Los cantos emergen
durante la noche de vez en cuando. Diversas posibilidades de articulaciéon social del pueblo se hacen
patentes en esta geografia local de puntos de fuego. Nuestra atencion se centrara en estos foguerons, y
dejaremos para otra ocasiéon el elevado numero de actividades del dia siguiente, el 17 de enero, con
elementos tan diversos como la bendicién de los animales, la representacion de los demonios golpeando al
santo, el oficio religioso o la cronica cantada del ultimo afio.

Las noches de enero son frescas —también en Mallorca— y las hogueras en la calle se transforman en
centros de convivencia de cada grupo, siempre cercanos a la puerta abierta de una casa o de un garaje.
Mucha gente esta fatigada de todo el dia de recorrer el pueblo. Los demonios han venido a bailar para
encender el fuego con la melodia emblematica que se repite, entre los dos dias, mas de 500 veces. Antes
que nada, se ataca la comida y las herbes dolces, la bebida que ha corrido generosamente desde la salida
del sol, principalmente entre los jovenes y los adolescentes. Después, empiezan los cantos. Hay quien pasa
toda la noche alrededor de la misma hoguera; otros se desplazan a dos o tres para beber, comer y cantar
con diferentes grupos de su red social. Es importante remarcar el caracter intergeneracional de la mayoria de
los fuegos, con nifios y abuelos, y con la participacién decidida, sobretodo a la hora de cantar, de las
generaciones jovenes, entre veinte y cuarenta afios. Todos los indicios sefialan que en esta noche esta en
juego una cuestiéon de identidad del pueblo.

Empiezan con las cangons mas populares, una veintena de textos que es necesario cantar cada afio y que
todo el mundo conoce perfectamente. Durante las tres o cuatro horas que durara la reunién, de vez en
cuando volveran a cantarse y siempre con gran euforia y con la potencia sonora al maximo. Las letras
exaltan la identidad del pueblo y se burlan de los pueblos vecinos, pero también evocan recuerdos que se
han transformado en estereotipos, episodios de la vida imaginaria del santo que habrian ocurrido en Arta y
tematicas eréticas. Todos estos textos son muy celebrados, aunque sean de sobra conocidos y se repitan sin
parar.

Sant Antoni ho va dir clar
predicant damunt sa trona :
-No hi ha cap festa més bona
com sa que me fan a Arta.

[San Antonio lo dejé claro

Pagina4 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

predicando desde el pulpito:
-No hay otra fiesta mejor
que la que me dedican en Arta.]

Un grupo de hombres, capitaneados por los obrers o priores de la cofradia, por ejemplo, entonan con gran
entusiasmo:

Sa padrina diu que ho féu
més de trenta mil vegades :
de sa meitat de pipades

es padri no se’n temé !

[La abuela dice que lo hizo
mas de treinta mil veces:
de la mitad de pipazos

el abuelo no se enterod!]

U otra —que un grupo de chicas dedica con tono provocador a un grupo de chicos— en la que los cascabeles
y la campanilla de la iconografia del santo se transforman en una metafora directa de los atributos sexuales
masculinos:

Si vols sonar es picarols

0 remenar sa campana,

posa sa teva ma plana

i et donaré lo que vols !

[Si quieres hacer sonar los cascabeles
0 menear la campana,

pon tu mano plana

y te daré lo que quieres!]

Después de estas cangons conocidas por todos, diversos grupos cantan los textos que han preparado
especialmente para este afio: en ellos realizan una larga critica de los sucesos del pueblo, de la sociedad y
de la politica. Fueron redactados generalmente en cenas entre amigos en los diez dias anteriores y
actualmente casi siempre se crean y transmiten por escrito. No obstante, algunos grupos han ensayado
hasta sentirse capaces de cantar sin mirar al papel o apenas leyéndolo de refilon.

No es necesario aclarar que un buen ndmero de los habitantes del pueblo canta con una notable capacidad
expresiva. Una destreza que ya se percibe en la escuela, con un timbre de voz claro y preciso y con cierta
gracia para conducir la melodia con desenvoltura. En realidad, es necesario saber cantar si se quiere ocupar
un lugar dentro de la heterofonia social, y casi todo el mundo canta, hombres y mujeres, ellos muy a menudo
con una aguda entonacion de «voz de pecho» (el denominado técnicamente mecanismo 1 de la voz) y ellas
en un registro al unisono con el masculino (alguna rara vez en terceras paralelas).

El alcalde no puede faltar a varias hogueras donde se espera su visita, preparados con una carga de
cangons de contenido politico o social completamente explicito. El alcalde sabe que quedara rodeado por un
circulo de diez o0 mas personas —de pie y a su vez rodeados por un segundo y tercer circulo que quiere
escuchar la inspiracién y sagacidad de los cantos— y que durante mas de veinte minutos hilvanaran satiras y
criticas directas sobre la gestion municipal y sobre su persona en un tono acido y provocador. El tiene que
aguantar el chaparrén y las risas, como si las invectivas se dirigieran a otro. Si desea contestar, tiene que
hacerlo cantando una cang¢é improvisada en aquel instante, y siempre con ironia y buen humor. El alcalde
actual se limita a aceptar los cantos sonriendo y repitiendo a los investigadores que es un verdadero honor
estar en el centro de la critica de sus vecinos y que siempre toma nota de todas las quejas y de todos los
temas sefialados.

Igualmente, dos grupos de opciones politicas opuestas procuran coincidir en un foguerdé y asi poder
dedicarse invectivas de tono grosero, incluyendo calificaciones como «puta» o «cornudo». Pero nadie se
enfada, todo queda dentro de la retdrica prevista y deseada, y al dia siguiente todos comentaran con placer
los momentos mas intensos de la noche y la atrevida impertinencia del adversario.

También la Iglesia es motivo de satiras, con temas de actualidad como las bodas de parejas del mismo sexo:
L’Església perd sa pacienci’,

foc en treuen pels queixals:

no acceptaren es divorci

i ara en casen dos d’iguals!

[La Iglesia pierde la paciencia,

Pagina 5 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

echan fuego por la boca:
no aceptaron el divorcio
y ahora les casan dos de iguales!]

Algunas de estas cangons pueden ser recordadas en los afios venideros, pero entonces seran citadas de
manera espontanea y sin el trabajo previo de preparacién y de escritura. Una de las cuadrillas nos conté que
varios afios atrds una persona les grabd sus cantos y al afio siguiente aquel forastero se puso a cantar,
viniera 0 no a cuento, las cangons que habia «estudiado» a partir de la grabacion. EIl grupo reaccioné
inmediatamente, cansado del «intruso», dedicandole una can¢é bastante popular:

Beneito, betzol, collo,
pardalot, bambol, gran puta,
t'hauras de rentar amb sabd
aquesta llengo tan bruta.
[Tontorrén, estupido, idiota,
gilipollas, gran puta, mamon,
tendras que lavarte con jabdn
tu lengua tan sucia.]

Cuando terminan las cangons preparadas, retornan las mas populares e identitarias. A pesar de ello, aun
queda un largo repertorio. Entonces los habituales de entonar cangons empiezan a evocar los textos
relacionados con los recuerdos de cantar cerca de la hoguera. Estos textos no escritos o recuperados del
recuerdo de los escritos en afios precedentes, permiten construir un sorprendente juego social, poco visible
para el forastero. Para poder participar es necesario conocer a fondo el repertorio potencial y las
posibilidades de reformular o de adaptar los textos; se hace imprescindible tener importantes complicidades
personales, también un conocimiento de la lengua en sus giros locales y sobretodo, es esencial un
conocimiento de las circunstancias concretas de las personas que rodean el fuego de la velada de Sant
Antoni.

En este momento no hay creacién textual en su sentido completo pero si que hay creaciéon a partir de
rehacer lo que ya se conoce. En definitiva, un procedimiento creativo mucho mas habitual. Se trata de la
habilidad de la citacion oportuna, de saber en qué momento se puede adaptar el recuerdo histérico de
situaciones parecidas con textos que se revelan utiles para una circunstancia precisa. Es la invencion
sustentada en el reciclaje conveniente. En realidad, es la unica «invenciéon» o «improvisacion» posible, la de
siempre, bastante alejada de la idealizaciéon romantica de una creacion divina, completa, ex novo.

Los participantes evocan, pues, con gran fineza los textos que ya conocen. A veces cantandolos literalmente,
tal como los recuerdan. En otras ocasiones cambiando una palabra o, maxime, un verso. De esta forma
consiguen comunicar novedades a través de la cita de lo “ya dicho”. En cierta manera, ¢ no se trataria de una
habilidad muy cercana a lo que se hace en cualquier creacion literaria o musical? Es el principio fundamental
de cualquier creacion (artesanal o artistica) y a parte de esto, solo podemos llegar a crear desarrollando este
reciclaje en amplificaciones con mas disponibilidad de tiempo, con mas reflexiéon o con la ayuda de la
escritura.

En esta evocacién/reciclaje es sumamente importante la gestion del tiempo: todo ocurre en pocos segundos,
dentro de los que se tiene que asumir la decisién, la actitud teatral y el ponerse en el primer plano de la
observacién de los colegas. Se trata de ser rapido y socialmente adecuado, licido en la comprensién del
sentir de los que forman el circulo (jo al menos de algunos!) y al mismo tiempo atrevido, sorprendente. Nos
enfrentamos a una situacién comunicativa muy densa, donde la corporalidad y la economia del espacio
toman un papel muy decisivo —con movimientos de los presentes que parecen sacados de algunos gestos
del baile de los demonios, sobretodo, con mucho contacto corporal, con abrazos y cantos agarrando a los
proximos y también, con la intensificacién a partir de los gestos de lo que comunica el texto cantado. Se
practican con rapidez tacticas y recursos que merecerian un analisis en detalle a la manera de los «arts de
faire» observados por Michel de Certeau (1980). Un elemento que se repite continuamente es un singular
movimiento de quienes cantan para remarcar los acentos de las cangons: con la mano derecha cerrada,
agitandola en direccion al suelo, como si golpeasen algo, la espalda algo inclinada, indicando asi una
ratificacion enfatica de lo que estan cantando (como se puede ver en la grabacion audiovisual). Este
movimiento confiere a lo que se esta diciendo toda la fuerza de una aseveraciéon y de una « verdad
dramatica », por exagerado o atrevido que sea. Es precisamente dentro de esta retdrica, que busca los
limites del atrevimiento y de la conviccién maxima, que se construye el discurso cantado. La identidad del
pueblo representada en su nivel extremo, la audacia personal también llevada al extremo de lo aceptable
gracias a la complicidad que te rodea.

Las cangons citadas en el momento oportuno aportan otra virtud decisiva: ellas mismas transmiten la
legitimidad de lo que ya ha sido aceptado y ratificado en una situacién parecida, en una situacién recordada
como magnifica y que al mismo tiempo queda en la memoria y en boca de la mayoria de los presentes. En
definitiva, el gesto aseverativo de la mano recuerda también esta legitimidad «indudable», y el movimiento de
balanceo de los cuerpos que forman el circulo, las caras de alegria y de aceptacion y, principalmente, la
repeticiéon por parte de todo el mundo de los versos que cada solista va proponiendo, acaban de atribuir a la
cangé toda la autoridad compartida. Es el principio de autoridad que adquiere la palabra formalizada a través

Pagina 6 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

de los codigos sociales del rito y del canto. Esta autoridad, sustentada sobre una cierta concepcién de
«creacion colectivay», protege al enunciante como si se tratara de un talisman. En cierta forma, libera de
cualquier responsabilidad a quien se ha atrevido a pronunciar o a sugerir palabras delicadas o atrevidas.

Eso permite abrir, en un instante, un espacio que conduce a nuevos significados a través de palabras ya
pronunciadas, ya conocidas. Cada uno de los presentes imagina como, con inventiva y audacia, se puede
relacionar el matiz que acaba de descubrir con otros argumentos textuales que tiene a su disposicion.
Entonces, uno del grupo se atreve a iniciar una cangé para responder al tema propuesto (o para conducirlo a
otros terrenos). Si la propuesta es considerada «buena» (sorprendente, adecuada, ingeniosa, o otras
posibilidades socialmente acertadas), sera repetida con entusiasmo por todos, acompafiandola con
carcajadas y gestos de complicidad y de amplificacion. Todo el mundo reacciona fascinado y con énfasis a la
capacidad que ha demostrado el cantador en el momento de evocar y de imaginar. Y esto permite la
concatenacion, entre dos o mas personas, de un didlogo cantado muy abierto, de un juego de metaforas en
multiples direcciones (remarcadamente polisémicas) o de metonimias que se construyen solo a través de
recordar textos que los participantes tienen en su memoria.

Es un tipo de situacion dificil de ser observada, donde lo sonoro (verbal y «musical» y, consecuentemente,
corporal) no tiene significado fuera de la complejidad de las circunstancias de la interaccién presente, del hic
et nunc. Pero son precisamente esta clase de situaciones las que dejan un rastro duradero en la memoria de
los actores: todos lo recuerdan y reconstruyen este juego, quiza un afio después. Creemos que se trata de
un marco privilegiado para el andlisis pragmatico de la construccién del hecho social y del imaginario social
que se sustenta en la accién, como muestran, entre otras, las propuestas de Erving Goffman (1974).

3. Cantar lo que no se puede decir: los demonios que desatan las lenguas

La situacion se convierte, en estas circunstancias, en propicia a poder decir cosas inauditas. El tiempo de la
fiesta ha sido abierto y todo el mundo ha seguido y ha sufrido una jornada tumultuosa y cansada. Los dos
demonios han recorrido todo el pueblo y han pegado a mucha gente con sus largos y ligeros palos, fingiendo
raptar a los nifios y acosar a las mujeres (jespecialmente a las jovenes!). Después del griterio colectivo en la
iglesia en honor del santo y de la identidad del pueblo, los demonios han prendido las hogueras y han
bailado cien veces alrededor de los foguerons que conforman la singular geografia nocturna de esta fecha.
En estos momentos, el teatro de un tiempo especial esta listo. Las sabrosas comidas grasas —con inevitables
alusiones cantadas a la panceta que comia el santo, un santo que en la iconografia siempre va acompafado
por el cerdito negro— y el alcohol omnipresente actia en la misma direccion. El santo es el primero en amar
a la fiesta y a las mujeres guapas, como también recuerdan las cangons, y es un santo a quien le gustan los
juegos de naipes que le sirven para vencer al demonio:

Sant Antoni i el dimoni
jugaven a trenta-u:

el dimoni va fer trenta,
Sant Antoni trenta-u.

[San Antonio y el demonio
jugaban a las treinta y una:
el demonio marco treinta,
san Antonio, treinta y una.]

Como vemos, se trata de un santo muy humano y muy cercano a los placeres y a las tentaciones que lo han
transformado en emblema. Sant Antoni es la fiesta de los campesinos y de sus bestias, de la fertilidad de los
animales y de los frutos que esperamos que el santo nos otorgue —la capilla esta recubierta de una
decoracion de frutas de invierno elaborada por los responsables de la obreria o cofradia— v,
consecuentemente, de la fertilidad de los humanos. Esta fiesta abre el periodo de semanas que acabaran
con los darrers dies, o sea, las semanas del largo carnaval mallorquin (que conocieron y sufrieron Frédéric
Chopin y George Sand, como se describe en Un hiver a Majorque). Pero el santo no aparece en toda la
velada. No tomara forma fisica hasta el dia siguiente, su dia, bajo la figura de un hombre con mascara y
vestidos de ermitafio que resistira a las tentaciones y a las agresiones de los dos demonios (antiguamente
solo intervenia un demonio) por las calles de la poblacion, para acabar vencedor dentro de su capilla de la
iglesia, desde donde oira la misa principal que le dedican.

Todos los detalles recuerdan las caracteristicas habituales del carnaval: los demonios que actian de
espiritus salvajes o de animales del bosque que raptan las chicas para fertilizarlas (en una simbologia
bastante comun de la fertilizacién de la naturaleza y de los animales); las comilonas de los productos del
cerdo y de las bebidas alcohdlicas; el fuego regenerador e iniciatico de un nuevo ciclo temporal (iniciacién
que pasa por saltar en medio de las llamas de la hoguera); las continuas referencias al sexo y a la
corporalidad y la interrupcion del tiempo cotidiano para entrar en un tiempo especial y Unico que incluye la
libertad critica de decir. Hasta aqui todo concuerda con la gran fiesta invernal que trastorna el orden de las
cosas para terminar reconstruyéndolo. Pero ;se trata de una simple teatralizacion, en un escenario
compartido, que se repite cada afio? O, hasta cierto punto, quien toma parte en ella sale transformado en
su persona?

Es en esta transformacién individual donde el decir cantado juega un papel principal. Poco antes de
medianoche se rememoran las viejas cangons para presentar nuevas situaciones, para mostrar nuevos

Pagina 7 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

sucesos que han transformado las relaciones durante el afio y, quiza, nuevas posibilidades de reconstruir la
red de relaciones personales. En los corros al lado de la hoguera que se apaga poco a poco, los mas
atrevidos empiezan a dedicar cangons a un interlocutor preciso del grupo reunido, le destinan invectivas
sobre su comportamiento, su aspecto o sus intenciones no explicitas. Las alusiones sexuales son, también,
cada vez mas claras y directas, favorecidas —quizdé— por la bebida: ses grosseres son flor de darrera hora
(las [canciones] groseras son flor de Ultima hora). Entonces, se perfilan los pequefios «reyes» y «reinas» de
la cuadrilla, quienes quieren mostrar liderazgo y opinién. Las expresiones se vuelven directas en una
sociedad donde durante el afio predomina el tacto en el decir suave y sin intencién de herir al interlocutor,
con el uso sobretodo de referencias indirectas. Asi, las batallas verbales entre los dos sexos se construyen
en tono violento y con entusiasmo por las dos partes. Una mujer canta, sefialando con el dedo a otra que le
estaba atacando con dureza:

Tu ja tens ses mames baixes

i a sa cara tot son ‘rues [arrugues],
i per ‘magar-te se muies [sacsons]
t'has de posar dues faixes.

[Tu ya tienes las tetas bajas

y en tu cara todo son arrugas,

y para esconder los michelines

te tienes que meter dos fajas.]

Muchos de los presentes se unen al canto y la mujer aludida, en lugar de mostrar enfado, ya prepara una
respuesta tan o mas hiriente. Aprovechando los textos antiguos cada vez se detectan mas dobles sentidos y
mas referencias al aqui y ahora de los presentes. Cada cual se permite imaginar, un dia al afio, posibilidades
personales probablemente escondidas; se permite re-presentar un papel imposible de mantener durante el
resto del afio; se permite teatralizar actitudes y expresiones habitualmente prohibidas. Es la emergencia de
un espacio social nuevo que en esta noche se permite imaginar. Pero al dia siguiente, dia de la fiesta del
santo, se tendra que olvidar (excepto de que haya alguien que decida cambiar completamente de vida!).

En este espacio de «libertad» nocturna también se manifiestan, y con notable fuerza, las opiniones
femeninas delante de los hombres. Si bien se considera, de forma general, que las mujeres han tenido desde
al menos un par de siglos atras un visible papel social en los debates de las cuestiones que preocupaban a
los pueblos mallorquines, eso no debe de hacer olvidar que se trata de una sociedad tradicionalmente
gobernada y controlada por hombres. En cambio, en la expresién cantada alrededor de las hogueras se hace
patente el importante peso del verbo femenino (frente a la masculinidad de los glosadors, que coincide con la
gran mayoria de cantos con texto improvisado del Mediterraneo). En esta noche son habituales las satiras
cantadas elaboradas por grupos de mujeres: en la preparacion previa de los textos ya se observa un
liderazgo claro de las mujeres cuando las cuadrillas son mixtas, y la existencia de grupos solo femeninos (en
cambio, no hemos observado ningun grupo exclusivamente masculino, a pesar de ser muy habituales en
otros momentos de la vida social de la zona).

Entre los eventos de la velada no es nada raro saber, por ejemplo, que en esta noche se han formado
nuevas parejas. Y durante los cantos una madre puede dirigirse directamente a un chico joven (que le gusta
especialmente) para informarle de que su hija es bastante guapa y que necesitaria tener un amigo... Un
grupo de mujeres casadas, de mas de cuarenta afios, gritan cantando a los chicos que estan en la veintena
que ya va siendo hora de olvidar a las chicas sensatas (y aburridas) y probar la experiencia Unica que
representa una «mujer en la cuarentena». Una chica que no llega a los treinta se interesa por los
compromisos nocturnos del guapo de la camara que esta filmando la fiesta y lo manifiesta claramente en
presencia de su marido, que rie a su lado. En realidad, durante esta noche se puede sofiar con diversas
posibilidades amorosas, a la par que sociales o politicas, y mientras se canta se producen intentos,
declaraciones emocionales o nuevas amistades, compartiendo opiniones y declarando pareceres que, el
resto del afo, se manifiestan de manera mucho mas discreta o, simplemente, quedan ocultos.

Som un grup de trentanyers
que mos ‘grada molt cantar,
mos ‘grada beure i menjar

i boixar mos ‘grada més.
[Somos un grupo en la treintena
que nos gusta mucho cantar,
nos gusta beber y comer,

pero joder nos gusta mas.]

La libertad de hablar de sexo en esta noche es equivalente, una vez mas, a las libertades de carnaval.
Antiguamente, en la isla de Cerdefia se denominaban «hijos de san Antonio» a los hijos de padre
desconocido: ¢ era por el santo de la fertilidad, quien les acogia? o ¢quiza tenia algo que ver con hipotéticas
libertades sexuales alrededor de las hogueras, que en Cerdefia también se celebran esta noche?

Pagina 8 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

Por otra parte, como ocurria en los bailes de carnaval, hay cangons donde todo el mundo tiene que
declararse cornudo; otras que hablan de tocarse con intencién sexual; y el tono tolerante ain se acentua
cuando alguien empieza a cantar, contestado por todos:

Marit, no estigau gelés

d’una fruita que no es gasta:
no fa res si un altre el tasta
mentre n’hi hagi per vos.
[Marido, no estéis celoso

de una fruta que no se gasta:
no es importante si otro la cata

mientras quede para vos.]

La cofradia siempre tiene entre sus tres priores a un sacerdote hijo del pueblo, que preside los actos
religiosos en honor del santo, como la bendicién de los animales. Esta noche, dicho sacerdote, de 75 afios,
enrojece por las cangons que le dedican un grupo de mujeres: le cantan que con el dinero de su jubilacién de
sacerdote y, ademas, con la bella casa que le quedd en el pueblo por herencia, se ha transformado en un
muy buen partido para una mujer de cuarenta afios. El, atento al ritual cantado, responde inmediatamente
improvisando una cancgé en la que agradece el interés femenino, pero afirma que ahora ya es demasiado
viejo para aprender a convivir con otra persona.

En el pueblo vecino de Sa Colonia de Sant Pere (dentro del mismo municipio de Arta) también pudimos
observar, durante la misma fiesta de Sant Antoni, como las mujeres de entre cuarenta y cincuenta y pico
reciclaban cangons ya conocidas para preguntar al cura sobre sus capacidades sexuales. Después de cuatro
o cinco invectivas, el sacerdote indicd que queria intervenir cantando: afirmé que los hombres siempre son
hombres, y que si alguna de ellas tenia necesidad de comprobarlo, él estaba listo para demostrar la verdad
de lo que decia... Y el juego social continuaba entre carcajadas, ambigliedades calculadas y pequefias
sorpresas a la luz temblorosa del fuego.

En los cantos de esta noche pueden llegarse a saber no pocas cosas sobre los vecinos, sobre el entramado
politico del pueblo, sobre diversas opiniones mas o menos compartidas por los habitantes, sobre amores
imaginados o potenciales. Se llegan a cantar afirmaciones mas atrevidas de lo que cabria esperar. Después
de medianoche solo quedan los rescoldos del fuego y a la mafiana siguiente los caballos correran al galope,
intrépidos, sobre las cenizas. Todo el mundo se habra vestido para la gran fiesta con la indumentaria que se
ha transformado en la imagen tépica de los campesinos mallorquines. Formaran una larga comitiva en la
bendicién de los campesinos y de sus animales, con la banda musical del pueblo, y dentro de un orden social
ya reconstituido, a pesar de la presencia molesta y divertida de los dos demonios con sus largos palos.

El ritual del decir cantando en la noche de Arta abre y, al mismo tiempo, impide las posibilidades de accién.
Es un tiempo especial, abierto y virtual, un paréntesis Unico en el calendario anual que ofrece un cuadro
ritualizado con una funcién, segun nuestro entender, principal: permitir que se comunique lo que cada cual
quiera decir o se atreva a decir; permitir que se puedan expresar imaginaciones ocultas. Durante la noche un
importante numero de los habitantes del pueblo se distribuye y se mezclan segun vinculos de actividad,
familiares o personales, para construir el grupo a partir del canto y, también, para construir una determinada
imagen del yo. En cierta forma, se trata de una construccién anual del «nosotros» por contraste con «los de
fuera», con los pueblos vecinos y con los de mas lejos. Cantan sobretodo la diferencia en relacién con el
pueblo vecino de Capdepera, a quien durante todo el dia se le dedican las cancons que marcan la distincién
(y sin tener en cuenta que el actual cura de Arta, originario de Capdepera, tenga una muy buena
consideracion en el pueblo). Son numerosas las cangons que exaltan la identidad del pueblo, y que son
escuchadas y repetidas con satisfaccién y emocién, principalmente por parte de los mas jévenes (los que a
través de la fiesta estan «aprendiendo» casi fisicamente a «ser del pueblo»).

Todo indica que se trata de una retérica interna de adhesion al pueblo, desplegada una vez al afio por gran
parte significativa de los habitantes. En realidad, los «extranjeros» raramente estan presentes en la fiesta, a
pesar de cierta publicidad turistica local que se ha realizado en los Ultimos afios. La colonia de alemanes y la
pequefa inmigracién no-europea, si quieren participar, se ven casi forzados a asumir un papel de integracién
completa (y lingliisticamente fuerte) en las cuadrillas del pueblo, de la misma manera que se produce en el
caso de los nifios y de los jévenes. De lo contrario, quedan circunscritos a las hogueras que construyen para
su grupo social separado, foguerons donde intentan adaptarse a la noche festiva, pero dentro de un orden de
valores perceptiblemente distinto.

Los que no son de Arta, y que han venido para la fiesta desde otros pueblos o de fuera de la isla, no tienen
un acceso directo a los grupos: se mueven alrededor, observadores forzosos de una actividad que excluye al
espectaculo. De vez en cuando algun «visitante» perdido pregunta qué se tiene que ver, sin obtener casi
respuesta por parte de los «nativos». El gran teatro esta hecho por y para los actores. Los «otros» quedan
excluidos o quedan forzosamente integrados. Es el caso de una guapa periodista y de un camara de una
cadena de television de Mallorca que, en el momento de una conexion en directo al principio de la comitiva
que se dirige a la iglesia, fueron «secuestrados» por la multitud de jovenes que los agitaron, los tocaron y los

Pagina 9 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review Pagina 10 de 11

mantearon por encima de las cabezas de la multitud: era el precio que tenian que pagar los intrusos con una
camara que querian camuflarse en medio de la gente para «mostrar la fiesta» desde dentro.

No puede haber espectadores ni espectaculo, como afirma sin sombra de duda el alcalde. El canto es casi
obligado y hasta las personas que asumen el papel de investigador-observador tienen que mostrar su buena
predisposicion cantando a los organizadores de una hoguera las cangons de agradecimiento y de elogio
habituales en esta situacion. La fiesta solo pertenece «a nosotros», y los forasteros tienen que ser
rechazados o se tienen que incorporar simbodlicamente al imaginario del pueblo. Decir cantando da vida a los
vinculos y a las voluntades y es frecuente que una persona originaria del pueblo, pero ausente durante todo
el afio (en Palma, en Barcelona o mas lejos) sienta la obligacién urgente de regresar al pueblo durante los
dos dias de la fiesta para cantar con los amigos, a veces hasta abandonando obligaciones laborales. Es su
promesa de pertenencia al pueblo, es la ocasion anual indudable. Es la unica forma de conseguir que exista
la comunidad imaginada del pueblo —en una imaginacién notablemente distinta segun cada miembro—, y
esto no seria posible sin el marco establecido de las cancons. Las cangons que permiten comunicar los
matices del debate de construccién social y, sobretodo, hacen sentir a cada individuo la experiencia de la
participacion fisica y emocional.

En otros pueblos, este teatro de la existencia colectiva durante una fiesta anual se representa con una
actividad mas cercana a una representacion de escenario o coreografica, como si se tratase de una simple
ratificacion formalizada de la voluntad de ser. En la noche de Arta, en cambio, los individuos son llamados a
participar de una manera sensiblemente distinta: aqui el canto permite el riesgo personal de un «decir
nuevo» y obliga a responder al decir del adversario, de un individuo concreto y presente. Las cangons
suministran el material y las reglas de un juego fundado por una parte sobre la identidad compartida con una
voz unificadora, y por otra parte sobre la dramatizacion del conflicto y de la discrepancia personal. El ataque
directo y la respuesta pertinente despliegan un decir que es impracticable en otras circunstancias (y
especialmente en un entorno donde los cédigos sociales evitan abordar directamente los temas delicados, un
comportamiento muy habitual de esta sociedad mediterranea). Este didlogo tan particular contribuye a
«ajustar» y a contrastar las actitudes y las sensibilidades de los participantes. Permite reconstruir elementos
del tejido social de manera mas fina y matizada. Si los sentimientos y las opiniones no hubieran sido
cantados cerca del fuego, quizd nunca habrian sido expresados, probablemente habria sido imposible
comunicarlos otro dia. Y si estas mismas palabras fueran expresadas entre dos personas fuera del espacio
ritual y compartido, no tendrian ni la misma fuerza ni las mismas repercusiones.

La noche salvaje de los demonios, del fuego, de la comida y del alcohol, deviene social (y, por tanto,
personal) gracias, principalmente, al canto. Se tiene que cantar lo que no se puede decir: la identidad, por
una parte; los vinculos sociales, las criticas, las discrepancias y los sentimientos, por otra. Y después del
combate cantado —apoyado en la legitimidad que aporta la evocacién de los versos ya conocidos— retorna el
orden o, al menos, el equilibrio de un orden nuevo, que sera ratificado por los actos de bendicion y por los
cantos colectivos del dia siguiente, del dia del santo. Este dia se volveran a cantar todas las cangons
identitarias y ya consolidadas, pero aquellas de critica, satiricas o exploratorias quedaran apartadas hasta al
cabo de un afio.

En Arta, por la tarde del 17 de enero todo el mundo estd muy fatigado y se retiran a dormir con la cabeza aun
ocupada por la melodia que ha estado sonando ininterrumpidamente durante dos dias.

Referencias bibliograficas
rats, Jaume. 2007. Les chants traditionnels des pays catalans, Cahiers d’ethnomusicologie régionale numero 8,
Toulouse: Isatis.

rats, Jaume; Vicens, Francesc y Sureda, Antonia M.. 2008. Sant Antoni d’Arta. DVD numero 3 de la coleccion “Les
musiques de Mallorca”, Palma de

allorca, Consell de Mallorca. (Subtitulos en inglés, espafiol, francés y aleman).
+ Certeau, Michel. 1980. L’invention du quotidien. 1. Arts de faire. Paris: Union générale d’éditions.

nard Bauga, Rafael. 1966-1975. Cangoner popular de Mallorca: replegat i ordenat, amb nombroses variants, pel
P. Rafel Ginard Bauga. 4 volumenes, Mallorca: Moll.

>ffman, Erving. 1974. Les Rites d’interaction. Paris: Editions de Minuit.
rtat-Jacob, Bernard. 1994. Musiques en Féte. Nanterre: Société d’Ethnologie.

oll, M. Antonia et Moll, Xavier. 2001. “La musica popular a l'illa de Menorca”. Historia de la Musica Catalana, Valenciana
i Balear, volumen VI: 228-249, Barcelona: Edicions 62.

unar, Felip. 2001. Manual del bon glosador: tecniques, exercicis i glosades. Mallorca: Documenta Balear.

iay, Laura. 1999. Les gloses i les vetllades de glosat a Menorca. Mecanografiado inédito, Universitat Autonoma de
Barcelona.

Notas

| Las Islas Baleares, en su significado estricto, son Mallorca y Menorca. Aunque la comunidad auténoma llles Balears
también incluye Ibiza y Formentera, en realidad estas dos islas conforman las Islas Pitiusas, bastante diferentes de
las Baleares en ciertas caracteristicas culturales, a pesar de que todas ellas formen parte del area de lengua
catalana.

| En este apartado expondremos algunas de las informaciones tratadas en el libro Ayats 2007, p. 64-66 y 72-75.

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



TRANS - Revista Transcultural de Musica - Transcultural Music Review

| En el presente articulo no trataremos las caracteristicas singulares de las “vetlades de glossatTRANSMR04@)
desarrollan un canto mas lento y siempre acompafiado por, al menos, una guitarra.

| Algunos creadores de gloses no eran capaces de elaborarlas directamente delante del publico, pero si de prepararlas y
memorizarlas: son los glosadors de posat o de camilla, «de mesa», menos apreciados pero que han dejado versos
memorables (Munar 2001:28).

| Generalmente se usa la denominacion gloses cuando se trata de la improvisacion del glosador y, en cambio, la
denominacion cangé se usa de forma mas habitual para designar los cantos de los no-profesionales

| Tambor de piel de cabra o de cordero. La piel se dispone tensada sobre un recipiente de alfareria con una fina cafa
sujeta a la piel a través de un dispositivo muy simple. Con el instrumento siempre en posicién horizontal, el intérprete,
generalmente sentado, fricciona la cafia con su mano derecha mojada. El instrumento emite un sonido grave muy
particular, que a menudo se compara con los ronquidos. En las cangons, el gesto de tocar este instrumento se
transforma facilmente en una metafora de la masturbacion masculina o, simplemente, de actividad sexual.
Antiguamente era interpretado casi siempre por hombres, pero en la actualidad també lo utilizan mujeres. Existen de
dimensiones bastante variadas, con ejemplares de gran tamafio y de sonido muy grave, que son muy apreciados. En
las casas de Mallorca se guardan en una pequefia alacena o lugar frio junto a los alimentos frescos y a la carne. Sélo
sale de alli para acompaniar al canto, sobretodo por carnavales.

| Con sorprendentes vinculos entre los atributos de san Antonio y la divinidad Horus del antiguo Egipto; o los detalles de
una narracion oral en la que el santo asume atributos del Prometeo transmisor del fuego, como hemos podido
registrar recientemente en Cerdefia

| Una investigacion sobre la fiesta de Sant Antoni, dirigida por Jaume Ayats y desarrollada por un equipo formado por él
mismo, Francesc Vicens y Antonia M. Sureda, que ha recibido ayuda del Departament de Cultura i Patrimoni del
Consell de Mallorca. Los resultados de la investigacion también se ofrecen en forma de DVD: Sant Antoni d’Arta,
numero 3 de la coleccion «Les musiques de Mallorca» publicada por el Consell de Mallorca, diciembre de 2008.

Subir >

(€ TRANS - REVISTA TRANSCULTURAL DE MUSICA - 2011

Los articulos publicados en TRANS-Revista Transcultural de Musica estan (si no se indica lo contrario) bajo una licencia Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 2.5
Espafia de Creative Commons. Puede copiarlos, distribuirlos y comunicarlos publicamente siempre que cite su autor y mencione en un lugar visible que ha sido tomado de
TRANS agregando la direccién URL y/o un enlace a este sitio: www.; smetrans com/trans No utilice los contenidos de esta revista para fines comerciales y no haga con ellos
obra derivada. La licencia completa se puede consultar en d/2. e

All the materials in TRANS-Transcultural Music Review are published under a Creative Commons licence (Attribution-NonCommercial-NoDerivs 2.5) You can copy,
distribute, and transmit the work, provided that you mention the author and the source of the material, either by adding the URL address of the article and/or a link to the
webpage: www.sibetrans.com/trans. It is not allowed to use the contents of this journal for comerclal purposes and you may not alter, transform, or build upon this work. You
can check the complete licence agreement in the following link: http:; i y d/2.. .en

x?

Pagina 11 de 11

http://www.sibetrans.com/trans/articulo/20/cantar-lo-que-no-se-puede-decir-los-canto... 09/01/2014



