BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOL http://dx.doi.org/10.5565/ rev /brumal.132
Research Journal on the Fantastic Vol. IV, n.°1 (primavera/spring 2016), pp- 189-207, ISSN: 2014-7910

FRANCISCO TARIO: EL MICO, LOS MONSTRUOS

DANIEL ZAVvALA MEDINA
Universidad Auténoma de San Luis Potosi (México)
dzavala72@hotmail.com

Recibido: 07-09-2014
Aceptado: 10-10-2015

RESUMEN

El objetivo de este trabajo es analizar el relato «El mico» del escritor hispano-mexicano
Francisco Tario. En principio, haré la presentacién general de un autor y de una obra
poco conocidos fuera del ambito mexicano. En segundo lugar, en la perspectiva de
analisis se subrayara el problema de que en la literatura fantastica se ponen a prueba
los limites del lenguaje como instrumento de representacién. Finalmente, se examina-
ran algunas caracteristicas de los dos personajes principales del texto desde la perspec-
tiva de lo monstruoso.

PALABRAS CLAVE: Francisco Tario, «El mico», lenguaje, monstruo.

ABSTRACT

The aim of this paper is to analyze the story «El mico», by Francisco Tario, a Hispa-
nic-Mexican writer. First, I will make the overall presentation of an author and a work
little-known outside of Mexican literature. Second, the analysis will highlight the pro-
blem that, in fantasy literature,the limits of language as an instrument of representa-
tion are tested. Finally, some characteristics of the text’s two main characters will be

examined from the perspective of the monstrous.

Keyworps: Francisco Tario, «El mico», language, monster.

189


http://dx.doi.org/10.5565/rev/brumal.132

190

Daniel Zavala Medina

Francisco TARIO: ALGUNAS PALABRAS SOBRE SU VIDA Y SU OBRA

Francisco Tario (seudénimo del escritor, pianista, futbolista y empresa-
rio cinematografico Francisco Peldez Vega) naci6 en 1911 en la ciudad de Mé-
xico; y murié en Madrid el dia 30 de diciembre de 1977. Nacido durante el
conflicto revolucionario mexicano, sus padres decidieron trasladarse a Lla-
nes, Espafia, de donde eran originarios. En ese poblado de la costa asturiana
transcurrieron su infancia y adolescencia. De regreso en México, radicé en el
puerto de Acapulco. A partir de 1960 y hasta su muerte, vivié6 en Madrid,
alejado de toda actividad ptblica.

Francisco Tario era uno de los méximos escritores secretos en México,
hasta hace veinticinco afios, aproximadamente. Sin embargo, con la reedicién
de Una violeta de mds en 1990, esto ha ido cambiando. La preparacién de anto-
logias de sus relatos (Tario, 1988; Tario, 2004a; Tario, 2012); la publicacién de
estudios sobre su vida y su obra (Gutiérrez de Velasco, 1997; Torres, 2001; Bel-
tran Félix, 2009; Ordiz Vazquez, 2009; Poblete Alday, 2011 y 2012; Dominguez
Michael, 2012; Villalobos, 2012); la aparicion de ntimeros especiales de revistas
(por ejemplo, Casa del Tiempo, de la Universidad Auténoma Metropolitana, a
finales de 2000; o la edicién espafiola de Letras Libres de agosto de 2012); la
edicién en dos volimenes de sus Cuentos completos, en 2004; la organizacién de
eventos académicos para conmemorar el centenario de su nacimiento, han re-
presentado su incorporacién definitiva al canon de la narrativa mexicana.'
No obstante, no estoy seguro de que esto haya ocurrido en otros paises del
ambito hispénico.> Asi, me parece que Tario sigue siendo uno de los grandes
desconocidos de la literatura fantastica en lengua espafiola. Las paginas si-
guientes son parte de un estudio mas amplio que estoy preparando, pues atin
hay mucho que decir sobre este extraordinario autor hispano-mexicano.

1. Un trabajo introductorio, con buenas referencias bibliograficas, es el de Gutiérrez de Velasco
(1997). La bibliografia sobre Tario mds completa, pero que sélo llega a 1996, es la de Ocampo (1996).
Ha de sefialarse, sin embargo, que a pesar de que la bibliografia ha aumentado de modo significativo,
desde mi perspectiva —y desde la perspectiva de varios de los estudiosos que cito en estas paginas—atin
se requiere un mayor nimero de trabajos de investigacién académica, y no sélo de presentaciéon mas o
menos general sobre la vida y obra del autor.

2. La excepcion serfa Espana. En 2012, en la editorial Atalanta se publicé la antologia La noche. Guia-
dos por el titulo, ésta parece ser una reedicién de la obra original de 1943; sin embargo, en realidad se
trata de una recopilacion que incluye dieciocho relatos: diez de La noche; uno de Tapioaca Inn. Mansion
para fantasmas; y siete de Una violeta de mds. Pese a lo anterior, no hay ninguna advertencia editorial que
aclare que estamos ante una antologia. Tampoco lo sefiala Alejandro Toledo, autor del prélogo del libro,
y quien probablemente sea el responsable de la compilacién para el volumen. Asimismo, y también bajo
el sello editorial de Atalanta, aparecié en 2013 la Antologin universal del relato fantdstico. El compilador
fue Jacobo Siruela (editor de las soberbias colecciones El Ojo sin Parpado y la borgeana La Biblioteca de
Babel), quien incluy¢ en su seleccion de autores a Francisco Tario.

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

De acuerdo con Mario Gonzéalez Sudrez, su obra literaria estaria confor-
mada por tres grandes etapas (Tario, 2004b: 18-25). A la primera corresponde-
rian el libro de cuentos La noche (1943), la novela Aqui abajo (1943), los aforis-
mos, relatos breves y prosas poéticas de Equinoccio (1946) y el inclasificable La
puerta en el muro (1946). La segunda etapa abarcaria las publicaciones de los
primeros afios de la década de 1950: las alucinaciones amorosas de Yo de amo-
res qué sabia (1950) y Breve diario de un amor perdido (1951); un libro sobre Aca-
pulco, ilustrado con fotografias de Dolores Alvarez Bravo, Acapulco en el sue-
7io (1951); y los cuentos de Tapioca Inn. Mansién para fantasmas (1952). Luego de
esta etapa, vendrian casi dos décadas de silencio. De la tercera y tltima seria
Una violeta de mds (Cuentos fantdsticos) (1968); asimismo, tenemos que de ma-
nera postuma se publicaron las tres obras de teatro de El caballo asesinado (1988)
y la novela Jardin secreto (1993).

UNA VIOLETA DE MAS

Una violeta de mds es, a mi juicio, uno de los mejores libros de la litera-
tura fantastica en México. Uno de los primeros elementos llamativos del volu-
men es el titulo. Mds atin, cuando se revisa el indice: ninguno de los relatos
lleva ese nombre. ;A qué aludiria, entonces, ese titulo? Uno de los aspectos
que vienen a la mente es, en principio, la idea del exceso. A una idea de equili-
brio aparente o de totalidad le llega algo adicional, eso que estad de mds. De
acuerdo con la teoria clasica de Tzvetan Todorov, algunos de los relatos de lo
fantastico comienzan con el establecimiento de un marco de representacion
literaria de corte realista, el cual es roto por la aparicion de un fenémeno inex-
plicable. Tendriamos, entonces, que en Una violeta de mds el hecho fantastico
seria tal vez ese componente afiadido e inesperado (de mds) que vendria a
vulnerar la cotidianidad del mundo y de la vida.

El violaceo es un color que adquieren los cadaveres. Al parecer, para
los romanos la violeta era una flor mortuoria, pues la colocaban sobre las tum-
bas y con ella decoraban las criptas. Y en el libro de Tario tenemos la presencia
constante de la muerte. Asimismo, la violeta tiene algunas connotaciones sim-
boélicas interesantes. De acuerdo con Chevalier (1986: 1074), el violeta, que
surge de la mezcla del rojo y del azul, es el color de la templanza. El Arcano
del tarot que representa La Templanza muestra «a un dngel que tiene en las
manos dos vasos, uno azul y uno rojo, entre los cuales se intercambia un flui-
do incoloro, el agua vital. El violeta, invisible en esta representacion, es el re-
sultado de este intercambio perpetuo entre el rojo cténico de la fuerza impul-

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

191



192

Daniel Zavala Medina

siva y el azul celeste» (Chevalier, 1986: 1074). Y Van Rijnberk comenta asi el
Arcano:

Se [le] considera en general como el simbolo de la alquimia. Me parece que
puede indicar igualmente una transfusién espiritual... La influencia ejercida
de hombre a hombre por la sugestion, la persuasion, la influencia hipnética, la
dominacién mesmeriana, magica en fin... El dogma de la trasmigracion de las
almas o de la reencarnacién parece expresado en esta lamina de manera evi-
dente. Basta con recordar que en la Grecia clasica el acto de verter de un vaso a
otro se toma como sinénimo de la metempsicosis (Van Rijnberk citado por
Chevalier, 1986: 1074).

Desde mi perspectiva, ese simbolo de transicion representado por el
Arcano XIV del tarot estarfa presente, de alguna manera, en los relatos de Una
violeta de mds: por un lado, con el paso de la vida a la muerte (o de la muerte a
una muerte atin més definitiva: «La banca vacia»); por el otro, con la teoria de
lo fantéstico de Todorov: la mutacién de un mundo ordenado de acuerdo con
las leyes de la 16gica a otro donde éstas son insuficientes para explicar el fun-
cionamiento del universo.

En la bibliografia sobre Francisco Tario o sobre Una violeta de mds, no
hay ninguna nota que oriente sobre los antecedentes literarios de un relato
como «El mico». Podemos postular en principio, sin embargo, a tres autores
de la tradicion fantastica hispanoamericana: los argentinos Jorge Luis Borges
y Julio Cortéazar, y el mexicano Juan José Arreola. Pienso, de manera particu-
lar, en el fundacional bestiario literario Manual de zoologia fantdstica (1957), de
Borges; en el volumen de relatos Bestiario (1951), de Cortazar; y en las prosas
poéticas, tituladas Punta de plata (1959), y rebautizadas, también, como Bestia-
rio a partir de 1972, de Arreola. Si bien se trata de libros de naturaleza muy
diferente, en los tres hay —entre otros intereses— una voluntad de aproxima-
cién similar a los animales (o a los monstruos): como una otredad radical que
vendria a desestabilizar nuestras convicciones epistemoldgicas.

Como se constatara, la criatura de Francisco Tario parece echar por los
suelos las taxonomias zooldgicas de cualquier enciclopedia occidental. Por
sus desconcertantes caracteristicas, «El mico» es un ejemplar digno de algu-
nas paginas del Manual de zoologia fantdistica (llamado en otras ediciones EI li-
bro de los seres imaginarios). Digno de un espacio entre los posibles conejitos o
las imposibles mancuspias del Bestiario cortazariano. Digno de una morosa
descripcién en prosa poética en el Bestiario arreolesco.

En definitiva, creo que falta un estudio sobre la fauna fantéastica en Una

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

violeta de mds (y en la obra completa de Tario). Ademads de «El mico», bien
valdria la pena analizar un relato como «Fuera de programa», donde me pa-
rece evidente la influencia de «Los caballos de Abdera», de Leopoldo Lugo-
nes. De igual modo, habria que meditar en una posible lectura de Tario de Las
fuerzas extrafias (1906). Reléase del poeta y narrador argentino «Un fenémeno
inexplicable» y, sobre todo, «Yzur», el mono que se niega de manera sistema-
tica a hablar, como un lejano antecedente de «El mico». Finalmente, muy poco
se ha dicho sobre la influencia de Jorge Luis Borges en Francisco Tario. Debe
subrayarse, por ejemplo, que Alejandro Toledo ha mencionado el descubri-
miento de dos ejemplares de la Antologia de la literatura fantdstica en la biblio-
teca del mexicano (Tario, 2012: 18). ;Se trataria de dos voltimenes de la prime-
ra edicion (1940) o dos de la segunda (1965)? ;O se trataria de un ejemplar por
cada una de las ediciones?’

«EL M1CO»: §UN MICO?

El primer cuento de Una violeta de mds es, asi pues, «El mico».* En éste, el
narrador y protagonista de la historia relata la inexplicable llegada de una
rarfsima criatura a su departamento. En el parrafo inicial se lee: «Me hallaba
yo en el cuarto de bafio, afeitindome, y deberian ser méas o menos las diez de
la noche, cuando tuvo lugar aquel hecho extravagante que tantas desventuras
habria de acarrearme en el curso de los afios» (Tario, 1990: 9). El protagonista
sale del bafio durante unos segundos y, al regresar, se percata de que el agua
ha dejado de caer con fluidez de uno de los grifos. Algo esta obstruyendo la
libre salida del liquido: «Algo asomaba alli (...) haciendo que el agua se pro-
yectara contra las paredes. Era él. Primero sac un pie, después otro, y por fin
fue deslizandose suavemente, hasta quedar de pronto atenazado» (Tario,
1990: 9). Desafortunadamente, la cabeza de la criatura queda atorada y, luego
de unos minutos de esfuerzos intitiles por salir, la lucha ceja y sus miembros
van adquiriendo un ligero tono violdceo. Enseguida, el protagonista se lanza
en su auxilio; instantes después, consigue liberar al ser diminuto y reanimar-
lo. Este, agotado del todo, se queda dormido.

Una vez que se encuentra a solas, el protagonista se dirige a la sala,
coloca un disco, prepara una pipa y se sienta a reflexionar. Su primer pensa-

3. Para un estudio sobre las variantes y la importancia de esas diferencias en las dos ediciones de la
Antologia..., véase Zavala Medina (2012).

4. Solo he identificado un trabajo dedicado especificamente al analisis de «El mico» (Riviello Vidrio,
2000-2001).

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

193



194

Daniel Zavala Medina

miento fue el siguiente: «De entre todas mis memorias y lecturas no logré re-
cordar nada semejante, ni una sola situacién que pudiera equipararse a la mia
en aquella tibia noche de otofio» (Tario, 1990: 11). Hay un aspecto muy signi-
ficativo relacionado con esta ausencia total de precedentes —vivenciales o lite-
rarios— percibida por el personaje: su notoria incapacidad para designar a la
criatura que ha llegado a su hogar. Esta incapacidad para comprender o dis-
tinguir la naturaleza del ser que lo acompana se manifiesta en su reaccién
inicial: recurrir con prontitud a los especialistas del Museo de Historia Natu-
ral.

El cuento esta dividido en cuatro grandes secciones, indicadas tinica-
mente por un espacio en blanco. El paso de una seccién a otra puede ser leido,
también, como las fases en la evolucion de la relacién del hombre con el mico.
En la primera, se da la intempestiva llegada del visitante. En la segunda,
cuando supone que la criatura es de naturaleza acuética, la confina a una pe-
cera, con lo que su vida vuelve por un tiempo a una relativa normalidad. En
la tercera seccién, la mas larga y rica en acontecimientos del relato, el mico
abandona la pecera y pronuncia una palabra, una «oscura palabra», que tan-
tas consecuencias acarreara al hombre. En este apartado, asimismo, el prota-
gonista anhela deshacerse del visitante y planea asesinarlo. En la cuarta sec-
cién se presenta el desenlace del cuento.

La primera denominacién que usa el protagonista para referirse a la
criatura es «renacuajo» (Tario, 1990: 12). Con toda seguridad, es por esto que
el narrador lo llama, también, «anfibio» (Tario, 1990: 19). Sin embargo, en
otro momento lo ha caracterizado como un «ser eminentemente acudtico»
(Tario, 1990: 14), con lo cual estaria mucho maés cerca de los peces que de los
anfibios. Asi, las referencias al espécimen caen muy pronto en el terreno de
las ambigiiedades. Por ejemplo, increiblemente se comenta acerca del extra-
fo visitante que, a pesar del paso del tiempo, «sus carnes seguian siendo
flaccidas y muy poco consistentes, como una esponja mojada, y, de hecho,
nunca dejé de preocuparme la idea de que, de un modo u otro, perteneciese
a alguna particular rama de la familia de las esponjas» (Tario, 1990: 21).
También es asombroso otro de los pasajes que pretenden describirlo: «...él
no constituia sino un simple renacuajo, quizds una misteriosa planta, un
péjaro en su jaula, no sé» (Tario, 1990: 19). En realidad, en las primeras pa-
ginas se le llega a valorar, aunque con algunas dudas, como un hombre:
«Mostraba una precoz inteligencia y hasta una sutil picardia, que se me an-
tojaron poco comunes en un ser humano de su edad. Aunque lo que hacia
falta dilucidar, de momento, era si quien habitaba la pecera constituia, en

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

efecto, lo que se entiende por un ser humano. Ciertos indicios parecian con-
firmarlo asi, en tanto que otras evidencias posteriores me hicieron ponerlo
en duda» (Tario, 1990: 16).

Si bien el cuento se titula «El mico», Ginicamente en las ultimas lineas
del relato el narrador aplica esa denominacién para la criatura; y lo hace en
una sola ocasién (Tario, 1990: 30). Ademas, es curioso que la utilice cuando el
visitante ya ha abandonado el departamento. Es decir, en un momento en el
que ya hay una minima distancia critica para evaluar el suceso.

EL MI1CO, EL MONSTRUO

En la convivencia del protagonista con la criatura podemos identificar uno de
los aspectos mas interesantes y problematicos de la literatura fantdstica: la
percepcion de los limites de lenguaje. En mudiltiples ocasiones, cuando el na-
rrador de un hecho fantastico trata de referirlo, su expresion vacila, se vuelve
oscura e imprecisa. David Roas comenta al respecto: «El fendmeno fantéstico,
imposible de explicar mediante la razoén, supera los limites del lenguaje: es
por definicién indescriptible porque es impensable» (2001: 27).

Para Jean Bellemin-Noél, el monstruo, «<objeto o momento central de la
aventura [fantastica] es, por definicién, indescriptible. Una representacion irre-
presentable» (2001: 111). Sin embargo, la obligacién de quien narra es ponerlo
en escena. En este sentido, explica Bellemin-Noél: «El autor fantastico debe
obligarlas [a las palabras], sin embargo, durante un cierto momento, a produ-
cir un “atin no dicho”, a significar un indesignable, es decir, a hacer como si no
existiera adecuacion entre significacion y designaciéon, como si hubiera fractu-
ras en uno u otro de los sistemas [lenguaje/experiencia] que no se correspon-
derfan con sus homologos esperados» (Bellemin-Noél, 2001: 111). De acuerdo
con Tzvetan Todorov (2006), en la representacién primera y general de un
texto fantastico encontramos un universo y unos personajes literarios que
identificamos, en general, con los de lo real y cotidiano. En este mundo es
donde se presenta, para desestabilizarlo, el fendmeno fantastico. Es ésta una
de las razones por las que se da una discordancia entre el universo literario
mas o menos conocido y reconocible y el suceso fantastico que se pretende
representar. Hay, por lo tanto, un notable desajuste entre el referente literario
de codificacion realista y la realizacion lingiiistica (Roas, 2001: 28). La cuestién
descrita arriba justificaria la incapacidad del protagonista para lograr referir-
se a la criatura: angustiosamente, el lenguaje no le alcanza para dar cuenta del
ser con el que se enfrenta.

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

195



196

Daniel Zavala Medina

Numerosos autores de bestiarios fantasticos modernos han aprove-
chado y llevado a sus limites estos problemas en su (re)presentacién de des-
cripciones y taxonomias animales. Quizas el ejemplo mas célebre sea la cla-
sificacién zooldgica incluida en el Emporio celestial de conocimientos benévolos,
enciclopedia china citada en «El idioma analitico de John Wilkins», de Jorge
Luis Borges.” No obstante, mds que un mero divertimento borgeano, ten-
driamos en la «irracionalidad» de esa taxonomia uno de los cuestionamien-
tos mds agudos a las categorias con las que el hombre moderno ha organiza-
do su idea del universo. Asi pues, y de acuerdo con Michel Foucault, ciertos
animales s6lo pueden yuxtaponerse en el no-lugar del idioma, con lo que
sus descripciones reunidas crean una heterotopia que arruina nuestras certe-
zas, y «las heterotopias inquietan sin duda porque minan secretamente el
lenguaje, porque impiden nombrar esto y aquello, porque rompen los nom-
bres comunes o los enmarafian, porque arruinan de antemano la “sintaxis”
y no sélo la que construye las frases —aquella menos evidente que hace
“mantenerse juntas” (unas al otro lado o frente de otras) a las palabras y a
las cosas» (Foucault, 2004: 3). Esto justificaria, también, que el narrador
quiera recurrir al Museo de Historia Natural al principio de su relato: nece-
sita que los especialistas de esa institucion privilegiada de la cultura y de la
ciencia en el Occidente de la modernidad le resuelvan un conflicto de epis-
teme.

Y en concordancia con lo anterior, es a partir de una idea implicita de
enciclopedia que el protagonista quiere entender a la criatura. Comprenderla a
partir de una enciclopedia para, al mismo tiempo, abrirle un espacio en la
enciclopedia: para aprehenderla. Desde luego, no es nuevo el fracaso epistémi-
co del narrador de «El mico»: en la literatura moderna, es amplia la bibliogra-
fia en torno al bestiario y a la enciclopedia como problemas en la modernidad
(Lopez Parada, 1993; Zavala, 2003; Maciel, 2006 y 2007; Ramirez Lambarry,
2011; Sariols Persson, 2012; Noguerol Jiménez, 2012).

Asi pues, la descripcion del mico logra poner en situacién de crisis las
clasificaciones taxonémicas convencionales. Sin embargo, como se ha visto,
hay algo de animal y de hombre en ese ser. Es decir, en definitiva hay algo de
monstruo en él:

5. En el pasaje se lee lo siguiente: «En sus remotas paginas esta escrito que los animales se dividen en
(a) pertenecientes al Emperador, (b) embalsamados, (c) amaestrados, (d) lechones, (e) sirenas, (f) fabulo-
s0s, (g) perros sueltos, (h) incluidos en esta clasificacion, (i) que se agitan como locos, (j) innumerables,
(k) dibujados con un pincel finisimo de pelo de camello, (1) etcétera, (m) que acaban de romper el jarrén,
(n) que de lejos parecen moscas» (Borges, 2010: 91).

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

Indiscutiblemente el monstruo pertenece al reino de lo animado; el monstruo
estd emparentado fuertemente con los animales. Se le compara constantemente
con las bestias debido a un acuerdo tacito l6gico y ontolégico: s6lo se compara
lo semejante. Existen en otros idiomas palabras que de alguna manera nos van
acercando a este concepto, por ejemplo Mischewesen, palabra alemana para de-
signar seres mixtos, tratindose, generalmente, de una mitad de hombre y otra
mitad de otro animal. Pero ;pertenece el monstruo al reino de lo humano?
(pertenece acaso al reino animal? Variadas han sido las respuestas; y por ello la
preocupacion ha estado viva. Pierre d”Ailly, aunque constata la anomalia de los
monstruos, los sitda entre dos reinos, el humano y el animal (Santiesteban Oli-
va, 2003: 35).

Segtin Héctor Santiesteban Oliva, acaso «el rasgo mds importante del
monstruo sea que en su ser se da una coniunctio elementorum, una conjunciéon
de elementos. Elementos heterogéneos en la mayor parte de las ocasiones,
pero también con otros francamente contrapuestos, en donde llega a haber
una conciliacién de contrarios» (Santiesteban Oliva, 2003: 31). Desde luego, y
de acuerdo con lo anterior, ejemplos clasicos del monstruo serian seres mito-
l6gicos como la Esfinge o la Quimera, donde convive el 4guila y la mujer, el
leén y la cabra. De modo desconcertante, el mico es descrito de manera suce-
siva como mono o como renacuajo, como planta o como ave. De esta forma,
no tendriamos que éste logre conciliar a diferentes seres al mismo tiempo. Sin
embargo, no por eso dejaria, en mi opinién, de ser en verdad un monstruo:
aunque no conjugue simultdneamente a varios animales, de un modo protei-
co es distintos seres en momentos diversos.

Tal vez uno de los rasgos mas notables en torno a la idea del monstruo
es que evoca la confrontaciéon orden/caos. Y, de manera l6gica, hablar de
monstruo es hablar de elementos de un universo desordenado, en caos. Asi lo
vemos en la inquietante conjuncién de seres contranatura. Digamos, recupe-
rando la cita foucaultiana, que el ente monstruoso resquebraja la sintaxis de la
naturaleza. Y, como ya vimos con Bellemin-Noél, no es posible hablar del
monstruo sin violentar la sintaxis del lenguaje. Y este problema se puede am-
pliar a otras manifestaciones de la literatura fantastica. Mery Erdal Jordan lo
sintetiza de manera inmejorable en la nocién de lo indecible:

Indecibilidad: el discurso fantastico es expresiéon de lo indecible en el sentido
mas riguroso que los romanticos adjudican a este concepto: lo impensable, lo
indefinible, lo inexperimentado, todo aquello que, siendo esencialmente trans-
gresion de lo verosimil realista, se convierte en apertura a lo desconocido y, por
equivalencia, al infinito. La concepcién del lenguaje como creador de mundo,

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)

197



198

Daniel Zavala Medina

en el sentido de que nuestra capacidad cognitiva esta limitada por nuestra ca-
pacidad de nombrar, adquiere en el discurso fantastico su maxima potencia
paraddjica: al expresar lo inexpresable, lo fantastico amplia solamente nuestro
caudal lexical y no nuestro campo cognitivo; una de las indudables causas del
efecto «inquietante» de lo fantastico, radica en esa dicotomia permanente de lo
nombrado/lo incognoscible (Erdal Jordan, 1998: 13).

La literatura fantastica postula, entonces, un problema de indecibili-
dad. Y la figura del monstruo genera un problema de indecibilidad. Aqui hay
algo en cierto grado paraddjico: «El mico» es un relato fantastico sobre lo in-
decible donde un ente es monstruoso, como veremos mas adelante, también
por su semihumana capacidad de comunicacién: de decir lo que serfa imposi-
ble que dijera.

LA METAMORFOSIS DE UN HOMBRE

El narrador de «El mico» vive solo en su departamento.® Es un hombre sin
contacto con los otros; un hombre empenado en preservar su soledad y su
aislamiento: «Poco me importan (...) las estaciones, los vaivenes de la politi-
ca, las controversias sobre la educacién, los problemas laborales, la sexuali-
dad y las modas. Desde mi pequefia terraza suelo contemplar los tejados,
muy por debajo del mio, y ello me otorga como una cierta autoridad» (Tario,
1990: 16). El personaje cuenta que desde los quince afios trabajo infatigable-
mente, ahorré todo el dinero que pudo y decidi6 retirarse a partir de los
treinta y cinco. Sefiala que lo tinico que le interesé desde entonces fue que
«nadie se inmiscuya en mi vida e interrumpa este laborioso limbo que me he
creado al cabo de una larga etapa de disciplinas, muchas de ellas en extremo
amargas» (Tario, 1990: 16). Desde esta perspectiva, es muy interesante que el
drama, que la extraordinaria situacion que el narrador enfrentaré tenga que
ver con un problema de convivencia y comunicacién con un ser al que no
consigue comprender.

Pese a que el narrador se ha empefiado en forjar un limbo que lo aisle y
proteja del resto del mundo, la criatura llega a desestabilizarlo, pero también
a compartir en principio ese aislamiento. El mico, por ejemplo, se sobresaltaba

6. En este sentido, el protagonista se inserta en la tradicién del tipo de personajes presentados por
Poe o Maupassant. Por ejemplo, en el caso del cuento fantastico «;Quién sabe?», del escritor francés,
comenta Roas acerca del narrador protagonista: «es un tipo solitario, un sofador, la gente le incomoda
(aunque no sabe por qué). Ello le ha conducido a vivir aislado de los seres humanos y a rodearse de
objetos inanimados, entre los cuales es muy feliz» (Roas, 2011: 118).

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

cada vez que alguna sefal de la vida exterior irrumpia en el departamento:
«...era feliz, estoy seguro, y conservaba su buen humor de costumbre, salvo
cuando alguien hacia sonar el timbre de la puerta, o silbaba, de pronto, un
ferrocarril. Entonces él se tapaba la cara con las manos y corria a guarecerse en
un rincén, donde permanecia acurrucado hasta que se disipaba el eco» (Tario,
1990: 21). En un momento climatico de la narracion, al hombre le llama la
atencion, justamente, su aparente entereza ante una seiia que llega del exte-
rior: «Habia empezado a llover, y recuerdo que en aquel instante cruzé un
avion sobre el tejado. Le vi estremecerse de arriba abajo, aunque continu in-
movil esta vez» (Tario, 1990: 27-28). Ferrocarril o avién: ambos son emblemas
de un mundo en movimiento y comunicacion. Sin embargo, si bien el narra-
dor y su visitante se han conservado distantes del mundo externo, es la convi-
vencia y la comunicacién entre ellos lo que va a transformar indefectiblemen-
te al primero. Y esto, a pesar de que la comunicacién verbal se reducird, a lo
largo del cuento, a una sola palabra.

Un dia, el protagonista se despierta durante la madrugada, con el vago
presentimiento de que algo anormal estaba ocurriendo. De pronto, siente un
par de tirones a la colcha. Al encender la luz, descubre que es el mico, quien
se hallaba temblando y mostraba una expresién de panico. Y se miran duran-
te unos minutos:

Por fin extendi los brazos y, tomandolo por las axilas, lo subi con cautela a mi
cama y lo senté frente a mi. Pero atin habriamos de contemplarlos largo rato
antes de que él profiriese aquella oscura palabra —la tinica que profirié jamas—y
que tan deplorables consecuencias habria de acarrearnos a los dos. Ocurrio,
mas o menos, asi: sentado, como estaba, alzé hasta mi sus ojos, ensay6 una
penosa mueca de alegria e intent6 llorar. Después alargé sus brazos en busca
de los mios, y repitié dos veces, con una voz chillona que me exasperé: -jMama!
iMama! (Tario, 1990: 18).

La mencién de aquella «oscura palabra» transfigura de modo radical al
hombre: «Fue el comienzo de una nueva vida, de una rara experiencia que yo
jamas habia previsto, porque, a partir de aquella fecha, las cosas no fueron tan
halagtiefias, y dondequiera que me hallara, en el instante mas feliz del dia, la
dolorida palabra volvia a mi, oprimiéndome el corazén» (Tario, 1990: 18). Es
como si la palabra magica hubiera cambiado la naturaleza del protagonista y
lo hubiera transformado en una verdadera madre. Comenta que, a partir de
entonces: «comenzaron a preocuparme determinados pormenores que hasta
el momento presente me habian tenido sin cuidado: su salud, el tedio de sus

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

199



200

Daniel Zavala Medina

solitarias jornadas, su irrisoria pequefiez, la fealdad de sus carnes flaccidas, su
inseguro porvenir» (Tario, 1990: 18-19).

Como he subrayado, a lo largo del cuento la palabra le resulta insufi-
ciente al narrador para designar a la criatura que ha llegado a su departamen-
to. En contraste, es a partir de una sola palabra que se produce una metamor-
fosis fantastica en el hombre. Cuando el mico enuncia el vocablo «mamaé», el
protagonista se asume como una verdadera madre. Poco después, otro con-
junto de palabras, enlazadas ahora por el hombre, seran el punto de partida
de un cambio extraordinario. Una tarde el narrador, preocupado por el tedio
y la soledad de la criatura, medita: «Tal vez -me dije— conviniera proporcio-
narle un hermanito» (Tario, 1990: 23). Con este pensamiento se inicia una nue-
va fase en su vida:

Mi salud, en los dias que siguieron, fue quebrantandose y perdi casi por com-
pleto el apetito. Sufria estados de depresion, agudos dolores de cabeza e inten-
sas y frecuentes nauseas. Una extrafia pesadez, que con los dias irfa en aumen-
to, me retuvo en cama una semana. A duras penas conseguia incorporarme y
caminaba con torpeza, como un pato. Padecia vértigos y accesos de llanto. Mi
sensibilidad se aguzaba y bastaba la mas leve contrariedad para que me consi-
derase el ser mas infeliz del planeta (Tario, 1990: 24).

Ante estos y otros sintomas fisicos y psicolégicos, el hombre no tarda
en elaborar una inquietante hipétesis: «Posiblemente estuviese encinta» (Ta-
rio, 1990: 24).

Cuando el narrador habla de la criatura como el «renacuajo», parece
insinuarse la idea de la metamorfosis. Sin embargo, si somos testigos de alguna
en «El mico», es la metamorfosis del protagonista. Y él mismo la anuncia de
manera directa:

(Comenzaba a metamorfosearme? Estuve seguro que si. Ello empez6 a inquie-
tarme, a despertar en mi muy serios temores, y cref, en mas de una ocasién, no
reconocerme del todo al cruzar ante un espejo. jAy de mi! No se trataba tan s6lo
de la extrafieza que me provocaban ahora mis antiguas aficiones, o de la imagen
deformada que pudieran devolverme los espejos, sino de algo mucho mas sutil
y grave, casi esttipido, que yo iba percibiendo dentro de mi (Tario, 1990: 23).

Desde luego, la transformacién maés espectacular en este relato fantas-
tico se da en el cuerpo del hombre, a través del embarazo. Cuando sospecha
que podria estar encinta, de manera significativa se afeita el bigote, eliminan-
do uno de los principales rasgos de la masculinidad.

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

EL monNo, SfMBOLO DE FERTILIDAD

A pesar de que en el cuento se denomina a la criatura de multiples ma-
neras, en el titulo se privilegia la idea de que es un mono. No obstante, la
constatacion de ello es incierta. Si la agilidad de movimientos es una de las
caracteristicas de los simios, ésta no se observa en el ser del relato. Solamente,
acaso, cuando el mico habita la pecera y se mueve con gracia y destreza en el
agua. Pero también es cierto que, por sus cualidades antropomorfas y por la
posibilidad de pronunciar una palabra, es conjeturable que se trate de alguna
especie de mono.

Tal vez el nombre del cuento tenga que ver con un elemento simbdlico
presente en los monos: en algunas culturas, se les ha relacionado con la ferti-
lidad. Se dice que en la India «las mujeres estériles se desnudan y abrazan la
estatua de Hantiman, el mono sagrado, para volverse fecundas» (Chevalier,
1986: 718). Por otro lado, en Japén «se les da [un mufieco en forma de mono]
a las mujeres embarazadas para facilitar su alumbramiento» (Chevalier, 1986:
719). En «El mico», este animal seria, por lo menos, el emisario de una extra-
fiisima fertilidad.

Diversas culturas han relacionado al mono con la incontinencia sexual
(Chevalier, 1986: 720). Se explica, en el mismo sentido: «Con sus rasgos carac-
teristicos, su actitud bestial, su pelaje y su desnudez a partes iguales, repre-
senta la conjuncién de los vicios de la carne y del espiritu, leitmotiv de la ico-
nografia romdanica» (Beigbeder, 1989: 321). La sintesis de lo anterior en la
representacion iconogréfica es el hombre desnudo y el hombre vestido. Es de sub-
rayar que cuando el mico emite su tinica palabra, es decir, cuando con este
acto se acerca a la naturaleza humana, el narrador descubre su desnudez
como algo inquietante y al parecer moralmente reprobable: «fue entonces, y
no antes, cuando alcancé a darme cuenta con precision de que mi huésped se
hallaba desnudo, y que esta desnudez sonrosada resultaba cruelmente inmo-
ral. Anteriormente, (...) no habia inconveniente alguno en mirarle. Pero, ya de
pie junto a mi cama o tratando de escalar a un sillén (...) ya no result6 grato
mirarle. Habia, pues, que cubrirlo. ;Que vestirlo, tal vez? Y lo vesti» (Tario,
1990: 20).

En el Diccionario de simbolos se dice que, quizas, una sintesis de estas
tradiciones contradictorias en torno al mono se hallarfa en la interpretacién
que lo ve como un emblema del inconsciente humano. Sin que sea posible
dirigirlo o regularlo, el inconsciente se puede manifestar de dos formas: des-
encadenando energias instintivas e incontrolables o dirigiendo fuerzas para la

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

201



202

Daniel Zavala Medina

acciéon. La primera ha sido valorada por algunos como negativa; la segunda,
como su contraparte positiva. A la primera se le ha vinculado con la imagen
del brujo; a la segunda, con la del hada. De acuerdo con esto, es significativo
que en las dltimas lineas del cuento el narrador lo llame «el hechicero» (Tario,
1990: 31). Asimismo, cuando el hombre sospecha que esta encinta, reflexiona:
«Todo esto es perfectamente absurdo y lo que ocurre es que estoy hechizado»
(Tario, 1990: 25). Si aceptaramos la acusacién de que el mico es un hechicero,
podriamos decir que el embarazo del protagonista fue una magia alcanzada
con una sola palabra: «;Mama!».

EL OTRO MONSTRUO

Ante la perspectiva de que la situacién se ha vuelto insostenible, el
hombre decide asesinar a la criatura. La planeacién del crimen perfecto es por
demads tortuosa. Sin embargo, una tarde, mientras prepara la maleta que lle-
vara a un viaje después de la comisién del delito, el mico lo descubre. En una
escena donde se mezcla el desconcierto, la desesperacion y la ternura, el hom-
bre no puede detenerse mas y precipita el plan:

Entonces abri la puerta del bafio, cogi atolondradamente a la criatura y la
sostuve en alto. Tras despojarlo de su bata de casa, lo estreché fuertemente
contra mi pecho, le miré por tltima vez y lo arrojé al inodoro. Fue un instante
muy cruel —recuerdo—, mas, a fin de cuentas, era de alli de donde él procedia
y yo no hacia ahora otra cosa que devolverlo a sus antiguos dominios. Esto
me confortd, en lo que cabe. Con el agua al cuello, todavia me mir6, confuso,
posiblemente incrédulo, e hizo ademéan de salir. Pero yo le retuve alli, opri-
miéndole la cabeza, y él se fue sumergiendo ddcilmente, deslizdndose sin
dificultad, perdiéndose en una catarata de agua que lo absorbi6 entre su es-
puma. Y desaparecié. Inmediatamente después, debi perder el sentido (Tario,
1990: 28).

Al volver del desmayo, la vida del hombre regresa a la paz y a la sole-
dad previas a los acontecimientos inexplicables. Nada lo inquieta ya. Ni si-
quiera, el sonido cercano de una corneta semejante a la que solia tocar la cria-
tura. Hasta que una noche, ante la persistencia del ruido, descubre a través de
una ventana que el mico ha sido adoptado venturosamente por unos vecinos.
Después de un rato de espiar misica, juegos y risas, la cortina es corrida.
Como ante el telon de un teatro, la escenificacion culmina, desde ese momen-
to y para siempre, para satisfaccién del espectador tnico...

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

El relato se inici6 con la llegada de la criatura a través del grifo de la
bafiera. El narrador multiplica en ese pasaje las imagenes y los vocablos rela-
cionados con el alumbramiento de un bebé.” Y en la tltima oracién del cuen-
to se lee: «Y tres meses mas tarde [de la vez que vio al mico a través de la
ventana] di a luz con toda felicidad» (Tario, 1990: 31). En este final misterioso
y desconcertante (y que bien podemos interpretar como el complemento y el
reverso perfecto del «parto» ocurrido al principio de esta historia) nos enfren-
tamos, de nueva cuenta, con un problema en torno al lenguaje.

Todorov establecié que «la vacilacion del lector es (...) la primera condi-
cién de lo fantastico» (Todorov, 2006: 25). Numerosos relatos de este género
de la tradicién decimonénica estan construidos a partir del testimonio de un
narrador homodiegético, quien suele presentar la crénica de los hechos ex-
traordinarios. Sin embargo, ese testimonio estd de modo constante marcado
por la vacilaciéon sefialada por Todorov: y en tanto que el protagonista estable-
ce una distancia critica y duda de la veracidad de lo que relata, el lector termi-
na por compartir ese escepticismo. Esta suspicacia, ademas, se acentia cuan-
do los narradores confiesan —recuérdense los cuentos clasicos de Edgar Allan
Poe o de Guy de Maupassant- ser adictos a alguna sustancia estimulante o
tener problemas nerviosos o psicolégicos crénicos. Rodriguez Herndndez ca-
racteriza de manera muy acertada la construcciéon de la duda en esta corriente
literaria del siglo xix:

la presentacién del fenémeno fantéstico es inseparable de la eleccién de un tipo
de narrador concreto (focalizacién) y su caracterizacion, es decir, de su fiabili-
dad, su posicién o no de testigo directo de los hechos, su propia actitud frente
a lo narrado, sus caracteristicas psicolégicas, etc. De ahi que hayan sido desta-
cadas cuestiones como la predileccién por la narracién homodiegética o la va-
cilacién (localizada en el protagonista o en el lector real, como via de creacion
de la ambigiiedad interpretativa) (Rodriguez Hernandez, 2010).

Justamente estamos frente a un fendmeno semejante en el caso de «El
mico». Mas alla de las palabras del narrador-protagonista, no tenemos ningu-
na posibilidad de verificar la veracidad de lo relatado. Escribe Roas sobre este
problema: «Nadie, aparte del narrador y del lector, presencia el fenémeno fan-
tastico porque este apela a una comprension puramente intelectual (y grama-

7. Véanse las frases siguientes: «Tratdbase, naturalmente, de no tirar demasiado, de no forzar el
alumbramiento» (Tario, 1990: 11); «jamds pas6 por mi cabeza la idea de que, algiin desventurado dia,
me veria obligado a actuar de comadrona» (Tario, 1990: 11-12); «[...] un ruido seco y breve, como el de
un taponazo, me anunci6 que el alumbramiento se habia llevado por fin a cabo» (Tario, 1990: 12).

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)

203



204

Daniel Zavala Medina

tical): una transformacion epistemolégica que —como concluye Rodriguez
Herndndez—- no remite a un “acontecimiento” positivo y verificable sino al
propio discurso y que no tiene lugar més que en el pensamiento del protago-
nista» (Roas, 2011: 139).

¢De verdad hubo un encuentro entre el narrador y un ser al que nunca
termina de identificar? ;En verdad la criatura articul6 alguna vez una pala-
bra? ;En verdad se produjo un embarazo a partir de la emisién de esa pala-
bra? Desde luego, més alla de la fe que podamos depositar en las palabras del
protagonista, la corroboracion es del todo imposible. Asi, para leer de manera
adecuada este cuento, debemos suspender momentdneamente nuestra incre-
dulidad y asumir un discurso en el que se asegura que, tres meses después de
los acontecimientos presentados, un hombre habria experimentado un parto
feliz. Sin embargo, surgen mas cuestiones: ;cémo se habra dado ese parto?;
(via «oral», como se verifica a través del vomito de conejitos en la «Carta a
una seforita en Paris» cortazariana?

Creo que con la metamorfosis, el embarazo y el parto es posible postu-
lar que también el protagonista seria una especie de monstruo. Asilo reconoce
Poblete Alday: «Més que el extrafio anfibio, la mutacién del narrador y el he-
cho de que se embarace es lo que configura lo monstruoso» (2011: 233). De
esta forma, si la naturaleza proteica del mico lo emparenta con el monstruo,
por otro lado la nocién especial de prodigio vincula al hombre con la naturale-
za de lo monstruoso. Ambroise Paré distingui6é de manera muy ttil la diferen-
cia entre el monstruo y el prodigio:

Los monstruos son cosas que aparecen fuera del curso de la Naturaleza (y que,
en la mayoria de los casos, constituyen signos de alguna desgracia que ha de
ocurrir), como una criatura que nace con un solo brazo, otra que tenga dos ca-
bezas y otros miembros al margen de lo ordinario. Prodigios son cosas que
acontecen totalmente contra la Naturaleza, como una mujer que dé a luz a una
serpiente o un perro, o cualquier otra cosa totalmente opuesta a la naturaleza
(Paré, 1993: 21).

Por supuesto, el hombre que se embaraza y da a luz es, en definitiva,
este ser contranatura, este prodigio monstruoso. Y aqui ademas es obligada la
pregunta: ;qué fue, con exactitud, lo que pari6 el narrador? La respuesta es
obvia, pero al mismo tiempo vaga por necesidad: un monstruo sélo puede dar
a luz, de seguro, a otro monstruo.

Brumal, vol. 1V, n.° 1 (primavera/spring 2016)



Francisco Tario: El mico, los monstruos

CONCLUSION

En «El mico» de Francisco Tario estariamos, al inicio del relato, ante la
presencia de un monstruo. Pero conforme avanza la narracién, y de forma insos-
pechada, la aparente victima del monstruo se transforma, a su vez, en un mons-
truo que daré a luz a un nuevo monstruo. Esto no es del todo inexplicable: se ha
insinuado en las mitologias que el héroe que se enfrenta con el monstruo es, de
alguna manera, un ser monstruoso también. Alejandro Toledo sefiala de modo
muy atinado: «El mico es el otro; el monstruo es el otro. O quizés se trata mas
bien del reconocimiento de lo semejante en los otros, el enfrentarse a espejos in-
esperados en donde se descubren rasgos comunes, pero ocultos, que nos espan-
tan. Lo que aterra al narrador de “El mico” es la convivencia, y cémo sus costum-
bres solitarias se alteran por este monstruillo nacido absurdamente en la bafiera»
(Toledo, 2011: 44). Por otro lado, Jeffrey Jerome Cohen ha postulado la idea de
que los monstruos no son mas que proyecciones de lo mas intimo de nuestro ser:

Monsters are our children. They can be pushed to the farthest margins of geog-
raphy and discourse, hidden away at the edges of the world and in the forbid-
den recesses of our mind, but they always return. And when they come back,
they bring not just a fuller knowledge of our place in history and the history of
knowing our place, but they bear self-knowledge, human knowledge... These
monsters ask us how we perceive the world, and how we have misrepresented
what we have attempted to place. They ask us to reevaluate our assumptions
about race, gender, sexuality, our perception of difference, our tolerance to-
wards its expressions. They ask us why we have created them (Cohen, 1996: 20).

Como vemos, uno de los puntos que destaca Cohen en el encuentro con
el monstruo tiene que ver con la revaloracién de nuestras concepciones en
torno a la sexualidad. En este sentido, la transformacién que en su sexualidad
vive el narrador seria coherente con esa postulacién. Y Francisco Tario, a mi
juicio, lo plasm¢ de una manera extraordinaria a lo largo de este relato con las
imagenes y simbolos sexualizados del mono, la probable transformacion ge-
nérica de un hombre, el embarazo y el parto.

BIBLIOGRAFiA
ARREOLA, Juan José (1997): Narrativa completa, Alfaguara, México.

BIEGBEDER, OLIVIER (1989): Léxico de los simbolos, trad. Abundio Rodriguez, Ediciones
Encuentro, Madrid.

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)

205



206

Daniel Zavala Medina

BELLEMIN-NOEL, Jean (2001): «Notas sobre lo fantastico (Textos de Théophile Gau-
tier)», en David Roas (ed.), Teorias de lo fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp.
107-140.

BELTRAN FELIX, Geney (2009): El suefio no es un refugio sino un arma, Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, México.

BoRGEs, Jorge Luis (2010): Obras completas, 1, Emecé, Buenos Aires.

CHEVALIER, Jean (dir.) (1986): Diccionario de simbolos, trad. Manuel Silvar y Arturo Ro-
driguez, Herder, Barcelona.

CoHEN, Jeffrey Jerome (1996): «Monster Culture (Seven Theses)», en Jeffrey Jerome
Cohen (ed.), Monster Theory: Reading Culture, University of Minnesota Press,
Minneapolis, pp. 3-25.

CORTAZAR, Julio (1994): Cuentos completos, 1, Alfaguara, Madrid.

DomMiNGUEz MicHAEL, Christopher (2012): Diccionario critico de la literatura mexicana
(1955-2011), Fondo de Cultura Econémica, México.

ERDAL JORDAN, Mery (1998): La literatura fantdstica. Evolucion del género y su relacion con
las concepciones del lenguaje, Iberoamericana, Madrid.

FoucauLt, Michel (2004): Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas,
trad. Elsa Cecilia Frost, Siglo XXI, México.

GUTIERREZ DE VELASCO, Luz Elena (1997): «Francisco Tario, ese desconocido», en Al-
fredo Pavon (ed.), Ni cuento que los aguante (la ficcion en México), Universidad
Auténoma de Tlaxcala, México, pp. 41-53.

LopPEZ PARADA, Esperanza (1993): La tradicion animalistica en el cuento hispanoamericano
contempordneo, Tesis doctoral, Universidad Complutense, Madrid.

MacreL, Marfa Esther (2006): «<De enciclopédias e bestiarios: lugares incomuns», Revis-
ta de Letras, num. 28, pp. 52-56.

— (2007): «Poéticas do inclassificavel», Aletria. Revista de Estudos de Literatura, vol.
15, pp. 155-162.
<http:/ /dx.doi.org/10.17851/2317-2096.15.0.154-162>

NoGUEROL JIMENEZ, Francisca (2012): «Borges y Arreola: bestiario, biblioteca y vida»,
Variaciones Borges, num. 33, pp.127-148.

Ocamro, Aurora (1996): Diccionario de escritores mexicanos, Universidad Nacional Au-
ténoma de México, México.

Orpiz VAzQuEz, Francisco Javier (2009): «Incursiones en el reino de lo insdlito. Lo
fantastico, lo neofantastico y lo maravilloso en la narrativa mexicana contem-
poréanea», en José Carlos Gonzélez Boixo (ed.), Tendencias de la narrativa mexica-
na actual, Iberoamericana, Vervuert, Bonilla Artigas, Madrid, pp. 123-141.

PARE, Ambroise (1993): Monstruos y prodigios, trad. Ignacio Malaxecheverria, Siruela,
Madrid.

POBLETE ALDAY, Patricia (2011): «Sombras, fantasmas y monstruos en la obra de Fran-
cisco Tario», The Korean Journal of Hispanic Studies, nam. 4, pp. 217-237.
<http://dx.doi.org/10.18217 /kjhs.4..201111.217>

—(2012): «La funcién de la mirada en la cuentistica de Francisco Tario», Literatura
Mexicana, vol. XXIII, nam. 2, pp. 97-110.

RAMIREZ LAMBARRY, Alejandro (2011): El otro radical. La voz animal en la literatura hispa-

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)


http://dx.doi.org/10.17851/2317-2096.15.0.154-162
http://dx.doi.org/10.18217/kjhs.4..201111.217

Francisco Tario: El mico, los monstruos

noamericana de la sequnda mitad del siglo xx, Tesis doctoral, Universidad Pa-
ris-Sorbona, Paris.

RivieLLo VIDRrio, Victoria (2000-2001): «Lo estrambético y lo cotidiano en “El mico” de
Francisco Tario», Casa del Tiempo, num. 23-24, pp. 71-77.

Roas, David (2001): «La amenaza de lo fantédstico», en David Roas (ed.), Teorias de lo
fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp. 7-44.

—— (2011): Tras los limites de lo real. Una definicién de lo fantdstico, Paginas de Espuma,
Madrid.

RopriGUEzZ HERNANDEZ, Tahiche (2010): «La conspiracién fantdstica: una aproxima-
cién lingtiistico-cognitiva a la evolucién del género», Espéculo. Revista de Estu-
dios Literarios, num. 43, disponible en <http://pendientedemigracion.ucm.es/
info/especulo/numero43/consfan.html.> [Fecha de consulta 4 de enero de
2015]

SANTIESTEBAN OL1vA, Héctor (2003): Tratado de monstruos. Ontologia teratolégica, Plaza
y Valdés, México.

SArIOLS PERSSON, Deesie (2012): «Un tigre, dos tigres... Lo antiguo y lo nuevo en los
bestiarios de Jorge Luis Borges y Julio Cortadzar», Cuadernos del CILHA, nam. 16,
pp- 43-59.

SIRUELA, Jacobo (comp.) (2013): Antologia universal del relato fantdstico, Atalanta, Espa-
na.

Tar10, Francisco (1988): Entre tus dedos helados y otros cuentos, seleccién de Alejandro
Toledo, prélogo de Esther Seligson, Instituto Nacional de Bellas Artes-Univer-
sidad Auténoma Metropolitana, México.

—— (1990): Una violeta de mds, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México.

—— (2004a): Algunas noches, algunos fantasmas, Fondo de Cultura Econémica, México.

—— (2004b): Cuentos completos Iy 11, prélogo Mario Gonzélez Sudrez, Lectorum, Mé-
xico.

—— (2012): La noche, prél. Alejandro Toledo, Atalanta, Esparia.

Toporov, Tzvetan (2006): Introduccion a la literatura fantdstica, trad. y prol. Elvio Gan-
dolfo, Paidés, Buenos Aires.

ToLEDO, Alejandro (2011): «Francisco Tario, entre monstruos y fantasmas», Casa del
Tiempo, num. 49 (noviembre), pp. 41-44.

Torres, Vicente Francisco (2001): La otra literatura mexicana, Gobierno del Estado de
Veracruz, México.

VILLALOBOS, Juan Pablo (2012): «Francisco Tario, el fantasma que rie», Letras Libres
(edicién de Espafa), nim. 131 (agosto), pp. 60-65.

ZAVALA, Lauro (2003): «De los bestiarios y otros géneros breves», AlterTexto, num. 2,
pp- 61-77.

ZAVALA MEDINA, Daniel (2012): Borges en la conformacion de la «Antologia de la literatura
fantdstica», Miguel Angel Porria — UASLP, México.

Brumal, vol. IV, n.° 1 (primavera/spring 2016)

207


http://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero43/consfan.html
http://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero43/consfan.html




