EL CONFLICTO DESPUES DEL CONFLICTO: LA POLITICA
DE RECONCILIACION EN IRLANDA DEL NORTE

Byron Bland






PRESENTACIO

Pompeu Casanovas

Universitat Autonoma de Barcelona

Sigueu tots molt benvinguts en aquesta cinquena edicio dels Cicles Aranguren.
Enguany el Cicle esta dedicat a un tema tan candent com la violéncia, la génesi dels con-
flictes i la seva possible soluci6 o, si més no, seguint I’experiéncia acumulada que ja
comencem a tenir, la seva possible gestio en el mén contemporani.

Els he de dir que ja fa tres anys que voliem plantejar un Cicle Aranguren sobre
aquesta qiiestid, perque és un aspecte de la convivencia for¢a preocupant que ara, al
comencament del segle xxi, afecta el lligam entre ciutadania i llibertat. Atés que la
forma de violéncia que ha estat denominada «terrorisme» comengava a formar part de la
nostra vida quotidiana, voliem plantejar una reflexio conjunta sobre les maneres de
comprendre de forma amplia no solament aquest fenomen, sin6 també les seves possi-
bles causes i sortides. No ho vam fer aleshores perque vam considerar que era una ¢poca
d’atemptats al nostre pais, després d’un periode de treva.

Ho hem fet enguany i, a la [lum dels darrers esdeveniments de I’onze de setembre,
potser podriem acordar tots que en unes condicions internacionals encara més crispades.

Voldria especificar que el nostre objecte no sera la violéncia per se, o «el» terro-
risme, i tampoc no ens alinearem amb cap de les posicions politiques que es troben al
centre de la violéncia i que seran aqui debatudes. En la tradicié democratica d’aquests
Cicles, intentarem donar la paraula a tothom i, en un marc més ample, procurarem
entendre el fenomen global dels conflictes en el context en que es donen i en la mesura
que ens afecten i que ens seguiran afectant com a ciutadans d’un mén globalitzat.
Inevitablement, ara tant com abans, vivim dins de conflictes irresolts.

Aixi, no tractarem només I’aspecte politic, siné que intentarem cobrir també
altres dimensions —com el génere o I’etnicitat— que constitueixen aspectes essencials de
la nostra convivencia. Tanmateix, la perspectiva que hem adoptat —com veuran de se-
guida— se centra més en I’aspecte de les relacions internacionals. Pensem que, avui dia,
ja no podem desglossar les situacions conflictives en petites o grans, privades o publi-
ques, individuals o col ‘lectives, sind que tot conflicte —per local que sigui— també pos-
seeix un aspecte immediatament global. Hem demanat als diversos participants que
tinguin en compte aquest aspecte, pero que el centrin també en les seves experiencies
concretes o fins i tot personals.

Em resta només presentar-los al nostre conferenciant d’avui. Byron Bland ¢és
director adjunt del Centre de Negociacid i de Resolucio de Conflictes de la Universitat

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 31



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

de Stanford, i membre del Forum Europeu de I’Institut d’Estudis Internacionals. Es
enginyer de formacid, i fou durant divuit anys el ministre presbiteria de la Universitat de
Stanford, carrec que va deixar I’any 1994 per concentrar-se com a ombudsman i media-
dor en el procés de pau d’Irlanda del Nord. Promou les politiques de la dinamica de la
reconciliacid i les comunitats de dialeg, i treballa normalment amb ex combatents i ex
presoners. Coneix, doncs, molt bé de primera ma els problemes reals de conviveéncia i la
dificultat de construir relacions humanes amb possibilitat de futur. He de fer notar que la
seva posicié és molt compromesa i, per tant, hem d’agrair-li especialment que hagi
acceptat de compartir amb nosaltres la seva experiéncia en una conferéncia publica.

Mr. Bland, sigueu molt benvingut, i teniu la paraula. Mr. Bland, you are very
welcome among us. | have the pleasure and the privilege to introduce you and I am
very glad to be the mediator between your experience and our own problems. Thank
you for your courage and your kindness in accepting our invitation to cross the
Athlantic in these days. Thank you very much.

32



El conflicto después del conflicto:
la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte®
Byron Bland

La mafiana del siete de julio de 1997 paseaba por el barrio de Dumcree (Irlanda
del Norte) con mi amigo y colega Fr. Brian Lennon. El dia anterior, el RUC! y las tropas
britanicas habian organizado el despliegue de la marcha anual de la Orden de Orange
que habria de transcurrir por tercera vez —y quizas ultima— a lo largo de Garvaghy Road.
Las heridas y la amargura residuales de los residentes locales eran abrumadoras. En las
ultimas veinticuatro horas, no pocas madres habian hecho publica, con una mezcla de
orgullo y pesar, la adhesion de sus hijos al IRA Provisional. Los padres hablaban de la
vergiienza y la humillacion que sufrian de manos de protestantes que exhibian orgullo-
samente su ascendencia recordando a los catdlicos su status de segunda clase. Una
atmosfera de desanimo ensombrecia toda esperanza de que un nuevo espiritu de coope-
racion y respeto emergiera entre los viejos antagonismos de Irlanda.

Mis pensamientos discurrian mas allé de los testimonios de odio y resentimiento
percibidos en cada rincon. Era consciente de que la guerra que habia engullido a Irlanda
del Norte durante veinticinco afios habia llegado probablemente a su fin, pero la hostili-
dad y desconfianza entre protestantes y catdlicos seguia siendo, todavia, muy viva. Al fin,
todos habian acabado por reconocer que ningun bando habia vencido o podia vencer en
un futuro previsible. Sin embargo, todos se sentian muy vulnerables ante la posibilidad
de que los suyos salieran perdiendo. A pesar de las treguas, pues, la lucha a vida o muer-
te proseguia, aunque pocos entendieran los parametros de este nuevo enfrentamiento.
Ciertamente, nadie esperaba que el conflicto pudiera ser contenido en un discurso civil,
ni confiaba en que la violencia no volviera a jugar un papel tragico.

Diria que el Unico ministro presbiteriano en Dumcree aquel dia era yo mismo.
Tampoco albergo duda respecto de la singularidad de la conversacion que mantuve con
mi colega jesuita y conmigo mismo. Me preguntaba qué podia significar «reconcilia-
cion» después de todo lo visto y oido. Obviamente, los antagonismos que afloraban en la
marcha de Garvaghy Road no eran aberraciones momentaneas, sino las puntas visibles
de contenciosos locales que, como icebergs gigantes, se extendian entre las comunida-
des de Irlanda del Norte. Y cada bloque de hielo sumergido tenia la capacidad de minar

* Traduccion del inglés de Marta Poblet.
1. Royal Ulster Constabulary (Policia de Irlanda del Norte).

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 33



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

cualquier minimo avance que el proceso de paz pudiera lograr. Ademas, la dinamica de
comunidad que rodeaba a la crisis s6lo alentaba una politica de «cul-de-sac»? en la que
las exigencias de una parte negaban las ambiciones fundamentales de la otra. En el
fondo, nadie creia que el otro bando estuviera en favor de la paz, y menos ain de una
paz sosegada. Como dijo un lider paramilitar en relacidon con el proceso, «temo la paz
porque sé que acabaré en la carcel, y alli es donde vendran a visitarme los hijos de
mis hijosy».’

Reconciliacion parecia sugerir una disposicion a hacer cosas juntos —trabajar,
salir, jugar, progresar—, que no era sino una brizna de ilusion en medio de los desperdi-
cios y de los cristales rotos de la ultima noche de disturbios. Quiza aquella esperanza
lejana requeria mas de lo que los protestantes y los catolicos de Portadown podian ofre-
cer —demasiadas cosas que olvidar, demasiado que perdonar, que tolerar y que compro-
meter. Tal vez, en lugar de eso, fuera mejor buscar la mera coexistencia, la separacion
mental que erradicara la vida en comun.

Pero una existencia asi exige las lineas de division que delimitan a las entidades
disjuntas, cuando no independientes entre si. Y tales lineas de demarcacion ni existen, ni
probablemente pueden proyectarse en comunidades tan entrelazadas como las de Irlanda
del Norte. Aun asi, si la reconciliacion constituye un objetivo demasiado elevado y la
coexistencia tampoco es la opcion viable, ;qué nos queda sino lo que ya tenemos: mas
violencia, mas odio, mas muerte y dolor? ;Hacia donde deben mirar Irlanda del Norte
y otras sociedades divididas para vislumbrar un futuro pacifico después de un pasado
beligerante? ;Es plausible la reconciliacion cuando las demas alternativas son mas cos-
tosas 0 menos practicas?

Ha llovido mucho desde aquella mafiana en Dumcree. Sin embargo, la cuestion
de la reconciliacién sigue plenamente vigente. El Acuerdo del Viernes Santo fue el resul-
tado de un pacto que ofrecia estabilidad politica a los protestantes y mas igualdad a los
catolicos. No obstante, dejaba sin resolver muchos de los intereses y aspiraciones con-
trapuestos que se hallan en el origen de serios desacuerdos. Ademas, tras las particulari-
dades de cada disputa subyace una divergencia fundamental que envenena cualquier
esfuerzo por lograr un compromiso. Por un lado, los unionistas ven el Acuerdo como la
normalizacion de la vida politica. Por otro, los nacionalistas lo contemplan como el inicio
de un proceso que habra de transformar la vida politica y social. Si bien, efectivamente,
ambas cosas pueden darse, parece bastante improbable que ello satisfaga a ambas partes.*

2. Segun la expresion de Davie ERVINE, lider politico unionista.

3. Esta conversacion fue reproducida por John Paul LEDERACH en «Justpeace - The Challenge of the
21st Century», People Building Peace [publicacion del European Center for Conflict Prevention, disponible
online en http://euconflict.siteworld.nl/euconflict/pbp f/index.html].

4. El decomiso voluntario de las armas del IRA constituye un ejemplo paradigmatico. Como Joseph
RUANE y Jennifer TopD explican, los unionistas ven el decomiso como la afirmacion publica del IRA de

34



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Parece mas probable, en cambio, que cada parte interprete las acciones de la otra como
una violacion del espiritu esencial del Acuerdo, cuando no de su literalidad.’

En un estrato psicoldgico mas profundo, ambas partes desconfian del Acuerdo
porque las pone en relacion politica con quienes, por razones histéricas, les merecen una
desconfianza profunda. En tales circunstancias, el discurso favorable al Acuerdo tiende
a perder concrecion politica y social debido a la dificultad del comtin de ambas partes de
concebir al otro como socio politico fiable. Asi, los politicos acostumbran a apelar a la
reconciliacion sin mencionar los sacrificios que ésta implica. Proclaman publicamente
su compromiso con un proceso intelectualmente elevado sin indicar claramente los
dolorosos peldafios que conlleva. Entre tanto, para las comunidades locales, que si per-
ciben con toda claridad tanto los riesgos como los costes vinculados al logro de acuerdos
sociales y econdmicos concretos, las ventajas y beneficios de la reconciliacion aparecen
como inciertos, vagos y etéreos.

Indudablemente, si la paz vuelve a Irlanda del Norte sera algo mas que un acuer-
do firmado por sus lideres politicos. La paz debe tomar cuerpo a través de una multipli-
cidad de acuerdos, arreglos, entendimientos y asociaciones efectivas que operen entre y
dentro de las comunidades locales. Querra decir establecer lazos entre gente que duda
profundamente de la honestidad del otro. La reconciliacion, vista asi, implica la dificil
tarea de crear sociabilidades de este tipo en el &mbito local.

seguir la via de la normalizacion politica de Irlanda del Norte y el reconocimiento de la legitimidad de la
provincia como entidad politica (RUANE & Topp 1999: 2627). Si el IRA accede al decomiso, ello indica
que los republicanos renuncian a su compromiso histérico con la violencia y, al mismo tiempo, constituye
una garantia de que no utilizaran la amenaza de la violencia para determinar la agenda politica. Para los
unionistas, pues, la entrega voluntaria de las armas es un simbolo de la estabilizacion de Irlanda del
Norte. Pero el decomiso voluntario tiene un sentido completamente distinto para los republicanos, que lo
ven como una consecuencia de los cambios que aun deben producirse en Irlanda del Norte. La lucha
republicana no ha sido abandonada, sino que ha entrado en un nuevo —y mas efectivo— estadio. Es la conti-
nuacion de los compromisos pasados, y no la renuncia a los mismos. Es la sefial del logro de objetivos
futuros, y no de la aquiescencia al status quo. Bajo esta luz, el decomiso no tiene tanto que ver con las
armas como con el pulso librado entre estabilizacion y transformacion. Si termina por resolverse de un
modo u otro, quedaran todavia muchas cuestiones sobre el tapete: la reforma de la policia, las marchas
orangistas, etc.

5. Stephen STEDMAN, investigador senior del Centro para la Seguridad y la Cooperacion Internacional
de la Universidad de Stanford, ha dirigido una extensa investigacion sobre la implementacion de dieciséis
acuerdos de paz. En diversas presentaciones ante Community Dialogue y otros grupos de base en Irlanda
del Norte ha explicado que mientras hay gente que ve el acuerdo de paz como un contrato que debe respe-
tarse rigurosamente, hay quienes lo contemplan como un proceso que refleja la relacion cambiante entre las
partes. De este modo, se adoptan posturas diferentes en momentos distintos: se pide sumision a las estipula-
ciones cuando se esta de acuerdo con ellas y comprension hacia el proceso cuando se esta en desacuerdo.
Como puede adivinarse facilmente, la postura de cada parte en cada momento constituye el negativo de la
otra. Pues bien, todo esto ocurre cuando la gente de las comunidades locales se pregunta donde esta la paz,
ya que lo que sucede en su ambito cotidiano no se corresponde con lo que el acuerdo prometia.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 35



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

(En qué puede consistir la reconciliacion si lo que se propone es la consecucion
de tales fines practicos? Si tenemos en cuenta que tan s6lo un tercio de los acuerdos
negociados en guerras civiles en el periodo 1945-1993 ha conducido a una paz estable y
duradera, ;qué puede significar «vivir y trabajar juntos» para gente que ha intentado
matarse (Licklider, 1995)? ;Como podemos recordar y, al mismo tiempo, dejar de lado
el pasado doloroso que da sentido a nuestras identidades? Estos interrogantes indican un
cambio de orientacion de la reconciliacion, que de la clasica dimension interpersonal se
expande a procesos sociales y politicos de mas amplio alcance.® Las implicaciones de
esta transicion estan todavia por explorar.” Lo que quisiera esbozar en las paginas que
siguen son los trazos iniciales de un concepto de reconciliacion dirigido a las comunida-
des que luchan para crear un futuro en comun, desprovisto de divisiones violentas.
Acabaré indicando seis hipotesis extraidas de esta exploracion. Espero dar asi un conte-
nido practico a la nocidn de reconciliacion, de manera que puedan abrirse nuevos espa-
cios para investigaciones futuras.

EL SIGNIFICADO POLITICO DE LA RECONCILIACION

La reconciliacion es un concepto con raices religiosas profundas, especialmente
en la tradicion cristiana. El término reconciliacion viene del conciliatus latino, que
significa «reunirse, constituir una asamblea». Originariamente, el término se referia
en primer lugar a la relacion entre Dios y los hombres, con lo cual se producia un cambio
en la forma como los hombres se relacionaban entre si. La teologia medieval y, poste-
riormente, la moderna, exploraron esta segunda dimension humana bajo la nocion de
concordantia. El foco de atencion era la coexistencia pacifica de las diferentes religiones
y el intento de armonizarlas bajo la voluntad de Dios. No obstante, no existia ningin
intento de aplicar estos desarrollos a las realidades politicas y sociales (Robinson-
Hammerstein, 1994: 10).8

6. John P. LEDERACH sostiene que la dinamica interpersonal que se asocia normalmente con la reconci-
liacion no se ajusta bien a los procesos sociales a gran escala (LEDERACH, 2000).

7. Susan DWYER afirma que la reconciliacion politica y social puede darse incluso en situaciones en las
que no es posible la reconciliacion individual (DWYER, 1999).

8. En la teologia medieval, el término «reconciliacion» se reservaba a la recomposicion del cisma
entre la Iglesia y los herejes. En tiempos de la Inquisicion espafiola, cuando la convivencia entre las comu-
nidades cristianas, judias y musulmanas fue reemplazada por las conversiones forzosas al cristianismo,
«reconciliacion» paso a significar «asimilacion obligatoria a la hegemonia politica y religiosa cristiana».
De manera similar, durante la Reforma, los reformadores protestantes eran urgidos a «reconciliarse» con
la verdadera Iglesia catolica. En ambos casos, la preocupacion real era una cohesion social, religiosa y poli-
tica que dificilmente casa con el ethos democratico moderno, tal y como hoy lo conocemos (ROBINSON-
HAMMERSTEIN, 1994: 10-11).

36



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Perturbados por la masacre del Holocausto, por la terrible violencia de dos guerras
mundiales y por el sufrimiento engendrado en genocidios y limpiezas étnicas, los tedlogos
del siglo pasado empezaron a explorar las profundas ramificaciones sociales y politicas
que la nocién de reconciliacion contiene. Algunos sugirieron que la reconciliacion podia
entenderse como un proceso de «caminar juntosy» hacia un futuro comtn (Wink,
1998:14). Sin embargo, los tedlogos que han dirigido su atencidon hacia los retos de
reconciliar sociedades divididas han recibido escasa ayuda de las ciencias sociales.
Esta tendencia s6lo ha empezado a invertirse recientemente (Abu-Nimer, 2001).

Una vez mas, John Paul Lederach, uno de los pocos investigadores que tiende un
puente entre teologia y ciencias sociales, afirma que los modelos de reconciliacion elabo-
rados en el &mbito de las ciencias sociales, politicas, o de las relaciones internacionales son
escasos, cuando no inexistentes.” Un problema obvio son las formulaciones abstractas y
idealistas que se utilizan normalmente para definir la reconciliacion desde una perspectiva
teoldgica.!? Estos conceptos no se dejan traducir facilmente en hipdtesis politicas y socia-
les verificables.!! Los escasos estudios existentes se centran principalmente en las comi-
siones de verdad y/o en el régimen de los derechos humanos, pero no exploran en profun-
didad la propia dindmica de reconciliacion.!?> Asi, tanto los politicos como los activistas
humanitarios se han visto forzados a utilizar conceptos biblicos, religiosos o filosoficos
que pueden no ser adecuados para propositos politicos y sociales.

Por ejemplo, Geiko Miiller-Fahrenholz ha argumentado que el uso extendido de
la reconciliacidon en el discurso publico se debe, en parte, a la falta de especificidad
politica y social.’? Los politicos, como decia anteriormente, pueden apelar a la reconci-

9. Ademas, Hizkias ASSEFA, profesor de estudios sobre el conflicto en la Eastern Mennonite Univer-
sity, concluye que, cuando de reconciliacion se trata, «no hay demasiada comprension de lo que quiere
decirse, especialmente entre los cientificos sociales» (ASSEFA, 1999: 40). Everett WORTHINGTON y Dewitt
DRINKARD también han escrito que «la literatura cientifica sobre reconciliacion es muy pobre» (WORTHINGTON
& DRINKARD, 2000: 93-101).

10. Una excepcion recientemente hallada es la definicion que propone Louis KRIESBERG: «La reconciliacion
[...] se refiere al modo adaptativo con el que los miembros de entidades adversarias se contemplan tras haberse
involucrado en una lucha intensa y a menudo destructiva. Han sido capaces de poner de lado sentimientos de
aversion, miedo u odio, de ignorar la vision del otro como algo sub-humano y peligroso, asi como el deseo
de venganza y retribucion. Poner de lado no quiere decir no tener tales sentimientos, percepciones o finalidades;
significa no erigirlos como algo primordial o no utilizarlos contra el antiguo adversario (KRIESBERG, 1999).

11. LEDERACH escribe: «Asi, la Hermana Paz se transmuta en proceso de reconciliacion nacional y se
forman comisiones de Verdad. La Hermana Clemencia toma forma de programas nacionales de amnistia. Y
la Hermana Justicia se encarna en tribunales de guerra. Cada proyecto contiene un elemento importante de
reconciliacion, pero ninguno de los cuatro miembros de la hermandad se entiende en términos practicos»
(LEDERACH, 1999: 64).

12. Véanse las Actas de un valioso conjunto de conferencias celebradas en Sudafrica previas al estableci-
miento de las Comisiones de Verdad y Reconciliacion (BORAINE, LEVY & SCHEFFER, 1994; BORAINE ef al., 1995).

13. En este sentido, Susan DWYER afirma que los gobiernos esconden a menudo su inactividad tras el
lenguaje de la curacion terapéutica (DWYER, 1999).

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 37



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

liacion sin necesidad de estipular lo que implica o lo que requiere para promoverla. «La
reconciliacidon —sigue este autor— incluye cualquier cosa, pero tiende a expresarse de una
forma que sugiere procesos de encaminarse a algiin lugar sin indicar qué etapas o proce-
dimientos han de seguirse y como deben de seguirse» (Miiller-Fahrenholz, 1997: 3). De
este modo, el sentido politico de la reconciliacion tiende a fluctuar en funcién del punto
de vista adoptado.

Priscilla Hayner es uno de los pocos cientificos sociales que han intentado espe-
cificar las implicaciones de la reconciliacion (Hayner, 1999). Autoridad destacada en
comisiones de verdad, Hayner sefiala algunas asunciones basicas ampliamente compar-
tidas por lo que a los procesos de reconciliacion se refiere. Entre ellas:

1. «el fin de la impunidad requiere de la justicia de los tribunales»

2. «el establecimiento de la verdad respecto de los abusos pasados facilita
que una sociedad pueda dejar atras el pasado» y

3. «la reconciliacion —ya sea a nivel individual o social- depende del
conocimiento completo de las atrocidades que ambas partes hayan
cometido» (Hayner, 1999: 363).

Estos postulados se apoyan en la presuposicion implicita segun la cual la reconci-
liacion estéd inseparablemente ligada, por un lado, a la persecucion de la justicia y la ver-
dad y, por otro, a la interaccion democratica.'# No obstante, Hayner afiade también un
elemento de cautela. Asi, previene que:

A pesar de las ventajas de contemplar las pasadas transiciones a la paz
tanto en Latinoamérica como en otros lugares, la relacion entre justicia, verdad y
reconciliacion, asi como los medios para obtener tales fines es ain oscura. [...]
Muchas de estas asunciones todavia no han sido plenamente comprobadas, y tal
vez no puedan serlo, ya que los factores que inciden en cada transicion son distin-
tos y, ademas, la psicologia de la curacion y la reconciliacion es imprecisa
(Hayner, 1999: 363).

La advertencia de Hayner no ha caido en saco roto. Cada vez mas, los criticos
han empezado a preguntarse si la justicia, la verdad y las interacciones democréaticas

14. De forma similar, Dan BORKHORST, aprovechando su dilatada experiencia en Amnistia Internacio-
nal, afirma que, si bien no existen modelos estandar para lograr la reconciliacion, son necesarios sin embar-
20 unos ciertos requisitos minimos (BRONKHORST, 1995). Estos son:

(1) el establecimiento de la verdad

(2) el fortalecimiento del Estado de Derecho (rule of law)

(3) la institucion de procedimientos democraticos verificables y
(4) la fijacion de compensaciones y reparaciones.

38



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

forman realmente una unidad no problematica, y si conducen automaticamente a la
reconciliacion. En este sentido, Michael Ignatieff duda de si la consecucion de justicia
legal o retributiva promueve la reconciliacion bajo cualquier circunstancia (Ignatieff,
1997: 164-190). Ignatieff argumenta que las partes conciben la busqueda de la justicia
de manera distinta. Lo que uno considera curativo el otro lo relega a la caza del chivo
expiatorio. Para Ignatieff, que la justicia restafie las heridas o las exacerbe sigue siendo
una cuestion abierta. De forma similar, Martha Minow afirma que los juicios penales,
los tribunales de guerra y el Estado de Derecho no buscan la reconstruccion de las rela-
ciones y la cicatrizacion de las heridas en ningun sentido directo (Minow, 1998). Como
ella misma concluye: «todas las dimensiones practicas de la acusacion podrian ir con-
tra el objetivo de curar, reconciliar y explicar toda la verdad» (Minow, 1998: 89).

Tampoco la afirmacién segun la cual la verdad es parte constitutiva de la recon-
ciliacion encaja mejor en este esquema. Ignatieff sugiere que la verdad esta relacionada
con la identidad, y por tanto la ausencia de una identidad comtin y compartida hace
inconcebible la idea de una verdad igualmente comtn. La guerra, la violencia y la des-
confianza crean comunidades del miedo, y este miedo del otro deviene parte integral de
su sentimiento de separacion. La «verdad» mds importante no es factual o narrativa,
sino moral e interpretativa. Mas que una cronologia de los sucesos, los grupos hostiles
construyen historias de sufrimiento y victimizacion. Los esfuerzos por trascender las
divisiones mediante el acto de compartir el dolor que ambas partes han sufrido son una
ayuda considerable, pero reconocer el sufrimiento no es lo mismo que estar dispuesto
a admitir responsabilidades y asignar culpabilidades. Cuando la verdad se acerca a la
cuestion de la responsabilidad, se abre la lucha sobre qué historia resultara vencedora.
En tales casos, la verdad y la reconciliacion toman caminos divergentes.

Otros criticos, y especialmente un think tank de Belfast denominado Democratic
Dialogue, advierten que las instituciones democraticas precisan de un contexto plural
para poder funcionar de forma reconciliatoria (Hennessey & Wilson, 1997). Para
Hennessey & Wilson, la democracia, entendida estrictamente en términos de mayoria, es
solo un vehiculo para reparar viejos agravios. Una democracia que funciona sélo en
estos términos no implica tanto la igualdad y el didlogo necesarios para la reconciliacion
como su rechazo. Una democracia debe perseguir ante todo la creacion de relaciones
que fomenten el entendimiento. Si se reduce a la emision de mandatos, dividird en lugar
de unir. Una democracia que no promueva tales asociaciones, pues, obstaculizara la
reconciliacion en lugar de impulsarla.

El corolario de estas criticas es que la reconciliacion, en cierto modo, sigue siendo un
misterio. Para que la reconciliacion pueda tener lugar, deben cumplirse unos estandares mi-
nimos. Y, sin embargo, para que éstos minimos se alcancen, las dos partes tendran que ha-
berse reconciliado previamente. De hecho, parece mas plausible una reconciliaciéon que
abra la via de la justicia, la verdad y la interaccion democratica que el recorrido inverso.

skooksk

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 39



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

El primatologo Frans de Waal emplea una anécdota para ilustrar el significado de la
paz cuando no se adorna con la retorica de justicia, la no violencia y la seguridad (de
Waal, 1989: 231). La historia puede aplicarse también a una reconciliacion desprovista
de los ropajes de justicia, verdad e interaccion democratica. Una vez, pues, tres nifios
holandeses de diez afos encontraron un monedero que contenia cinco billetes de mil flo-
rines y salieron disparados a gastarlos. Cuando finalmente la policia los detuvo, descu-
brié que los nifios habian gastado hasta tres mil florines, sin que hubiera rastro de los
otros dos mil. ;Qué habia pasado con el dinero restante? Bien, pues parece que los cha-
vales habian arrojado al canal dos de los billetes para solventar el problema de dividir
cinco billetes a partes iguales entre ellos.

La historia es una muestra de la importancia primordial que otorgamos al mante-
nimiento de aquellas relaciones que, por valiosas, nos merece la pena conservar. De
hecho, de Waal piensa que la paz no tiene tanto que ver con el establecimiento de com-
portamientos cooperativos o armoniosos per se como con las formas concretas con las
que creamos y preservamos aquellas relaciones. Envolver la paz con el ceremonial de la
justicia, la no violencia y la seguridad oscurece este aspecto fundamental. Lo mismo
puede decirse de la reconciliacion, ya que ambas inciden en la creacion y el manteni-
miento de relaciones de valia y mérito reconocidos. Sin éstas, no hay fundamento sobre
el cual la paz y la reconciliacion —excepto si se trata de un orden impuesto y coercitivo—
puedan descansar.

El conflicto puede darse siempre que un grupo humano entre en contacto estable
con otro u otros. La disposicion para reparar las disrupciones que ello puede generar
constituye un signo del valor que se otorga a las relaciones. Es mas, la reconciliacion con-
siste fundamentalmente en esta disposicion. En La condicion humana, la prestigiosa
filésofa politica Hannah Arendt arguye que hay dos factores que dificultan los intentos
de los seres humanos de vivir en comunidad (Arendt, 1858: 236-247). El primero es que
la vida es irreversible; aunque los resultados de vivirla hayan sido destructivos o insatis-
factorios, la vida no puede repetirse. Como tampoco podemos borrar el dolor que hemos
causado ni el dafio que hemos hecho por mas involuntarios o imprevistos que hayan
sido. jVivimos en un mundo en el que los agravios se acumulan, cuando no se multipli-
can exponencialmente!

El segundo factor es que la vida es imprevisible. El futuro es desconocido, e
incluso lo poco que podemos prever esta lleno de sorpresas. Envueltos en una incerti-
dumbre cadtica, resultamos tan poco fiables para quienes nos rodean como para nosotros
mismos. No podemos garantizar en qué nos convertiremos o cdmo actuaremos mafiana.
Menos atn, no podemos responder de los sentimientos, acciones y compromisos de los
demas. La capacidad potencial para el mal o, en su defecto, la tendencia a hinchar la
importancia de nuestros impulsos egocéntricos, percepciones y prejuicios, reside en
cada corazdn. La vida, en suma, es un mar de vulnerabilidad.

Arendt, sin embargo, sostiene que los remedios a condicionamientos tan desalen-
tadores residen en nuestra capacidad para perdonar y hacer promesas. En palabras suyas:

40



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Si no fuéramos perdonados, liberados de las consecuencias de lo que hici-
mos, nuestra capacidad para actuar quedaria confinada a un unico hecho del cual
no podriamos recuperarnos; seriamos victimas de sus consecuencias para siempre,
como el aprendiz de brujo que carece de la formula magica que rompe el malefi-
cio. Sin la obligacion de cumplir con nuestras promesas, jamas seriamos capaces
de mantener nuestras identidades [en comunidad]; estariamos condenados a vagar
sin rumbo, vanamente, en la oscuridad del corazon solitario de cada hombre, atra-
pados en contradicciones y equivocos —una oscuridad que s6lo puede disipar la luz
del dominio publico a través de la presencia de otros que confirman la identidad
[comunidad] entre el que promete y el que cumple (Arendt, 1958: 237).1

Estas dos facultades humanas abonan la posibilidad de existencia politica y social
y prescriben los principios que han de gobernar nuestra vida en comun.'©

Puesto que, en dltima instancia, la reconciliacion tiene que ver con aprender a vivir
juntos otra vez, es razonable esperar que la exploracion de nociones como perdon y pro-
mesa puedan revelar algunas de las dinamicas fundamentales relativas a la reconciliacion.
A pesar de ello, no queda completamente claro si el perdon y la promesa constituyen el
fundamento adecuado para reconciliar sociedades divididas. Lo que si garantizan ambos
conceptos es investigacion adicional.

Dado el propésito de este articulo, prefiero dejar a un lado el perdén y concentrar-
me en la promesa. De este modo, eludiré un componente emocional decisivo. Ninguna de
las cuestiones que dividen a Irlanda del Norte puede considerarse un simple conflicto de
intereses. Al contrario, tales cuestiones afectan a sentimientos tan profundos que algunos
preferiran inflingir un dafio a sus oponentes antes que disfrutar de ventajas compartidas.
En este sentido, Ruane y Todd sugieren que el Acuerdo podria fracasar sélo por la inten-
sidad y profundidad emocionales que evoca (Ruane & Todd, 1999: 23). Asi,

«la implementacion del Acuerdo exige que cada comunidad otorgue y
deposite respeto y confianza politicos en quienes han sido responsables de lo mas
doloroso de sus sentimientos y recuerdos, en quienes —para afiadir mas desasosie-
go— siguen defendiendo la justicia de su causa y la rectitud de sus acciones...».

15. Prefiero el término «comunidad» [commonality] al de «identidad». Es evidente que Arendt esta
hablando de algo que unifica nuestra separacion, de algo que nos une. Obviamente, el uso que hace de
«identidad» es correcto. Sin embargo, resulta confuso cuando el tema de reflexion es la reconciliacion en
sociedades divididas, esto es, cuando existen dos identidades que compiten entre si y se trata de construir
una vida politica en comun.

16. El perddn y la promesa implican necesariamente al otro, mientras que otras nociones mas clasicas
derivan del supuesto dominio de uno sobre si mismo—o, como presumo, de una sobre si misma, aunque
nunca se exprese en estos términos. Pero incluso la nocién de perdonarse a si mismo o prometerse algo
depende de una bifurcacion del yo en el que una parte de mi perdona o promete algo a otra parte de mi
(GOFFMAN, 1971).

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 41



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

Pero no por diferir el problema del perdon a un momento posterior quisiera dar a
entender que se trate de un aspecto menos central que el de la reconciliacion y la promesa.!”

PROMETER

Arendt afirma que el prometer surge como respuesta a la combinacion de dos
hechos inalterables acerca del modo en que vivimos. En primer lugar, vivimos con otros
y nuestras vidas estan, al menos en parte, determinadas por lo que los demas hacen. En
segundo lugar, disponemos de un cierto grado de libertad y podemos elegir como actuar
en una gran variedad de formas egoistas y/o altruistas. Sin embargo, esta libertad tam-
bién nos hace intrinsecamente menos fiables. La conjuncién de ambas consideraciones
significa que, nos guste o no, el futuro que elaboramos con quienes nos rodean se confi-
gura a partir de una asociacion intrinsecamente inestable. Esta situacion es simplemente
el precio que pagamos por vivir en un mundo poblado por otros. La tnica salida estable
es la realizacion de promesas.

Las alternativas a la promesa para la gestion de los asuntos humanos implican
algln tipo de dominacion o coercion. Arendt arguye que prometer es el Uinico recurso
que no radica en la fuerza bruta (idem, 244). La capacidad de prometer permite la
emergencia de un espacio publico en el cual la gente puede reunirse libremente para
descubrir objetivos compartidos y comprometerse en acciones comunes. Asi, a través
de las promesas mutuas que intercambiamos en el presente podemos adquirir un cier-
to control sobre un futuro cadtico y potencialmente peligroso. En suma, prometer crea
la posibilidad de una comunidad de libre asociacion en la cual podemos construir un
futuro predecible y seguro.

Arendt sostiene que la fuerza que mantiene a la gente unida es la promesa
mutua. El poder de conexidn no se halla en la creacion de intereses o deseos idénticos,
sino en la identificacion de objetivos acordados a través de compromisos mutuos. La
gente no se compromete con lo que ya es armonico, sino con lo que puede provocar
desacuerdos o generar conflictos. Aunque Arendt no trata este punto especificamente,
comprometerse implica crear relaciones fiables y beneficiosas frente a la disputa y la
diversidad.

Ak ok

17. Aunque no puedo explorarlo aqui, quisiera subrayar la sugerente idea de Susan DWYER segtn la
cual reconciliacion y perdon son conceptualmente distintos. Reconciliacion puede implicar o no perdéon —o
disculpa, para el tema que nos ocupa (DWYER, 1999).

42



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Como ha escrito el diplomatico Harold Saunders:

Soélo los gobiernos pueden redactar tratados de paz, pero sdlo los seres
humanos —ciudadanos fuera de los gobiernos— pueden transformar las relaciones
conflictivas en relaciones pacificas. (xviii)

Saunders subraya también que los acuerdos formales de paz «no producen paz
hasta que no se imbrican en un proceso politico destinado a transformar un espectro mas
amplio de relaciones a lo largo del tiempo —un proceso, en definitiva, que se inserta en la
practica de una sociedad civil saludable» (xxiii). Para Saunders, este aspecto —lo que
denominamos dimension humana— se conceptualiza mejor como relacion. Obviamente,
algunas relaciones son constructivas y otras destructivas. Aun asi, sélo sondeandolas
puede adquirirse la capacidad necesaria para cambiarlas de forma que favorezcan una
interaccidn pacifica.

Los enemigos son el caso mas extremo de relacion destructiva. En El concepto
de lo politico, Carl Schmitt desarrolla una nocion técnica de enemigo que me parece
importante. Para Schmitt, todo cuanto concierne a lo politico tiene que ver con grados
de asociacion y disociacion. El enemigo es otro, diferente, fordneo y extraiio en la
medida que no existe comunidad alguna entre nosotros y ellos. El cisma es total, y esta
ruptura produce una situacion de amenaza sin paliativos. Los enemigos persiguen la
destruccion de nuestra forma de vida. Su mera existencia representa la negacion de
quienes somos, de nuestro ser, de nuestra identidad en tanto que individuos y colectivi-
dad. La continuidad de nuestra existencia politica y social se halla ahora en juego incluso
en la mas infima de las disputas. Ni el compromiso ni la tolerancia tienen cabida, ya que
todas las desavenencias se llevan al extremo. Por definicion, enemigo es el antagonista
cuya existencia debe ser eliminada.

En este estadio de disociacion extrema, la violencia y el asesinato no surgen Uni-
camente como posibilidades inminentes, sino como imperativos urgentes. La vida esta
llena de formas de rivalidad y oposicion. La economia, la moral, la estética, etc. impli-
can distintos modos de competicion adecuados a cada dominio particular. Lo que distin-
gue a los enemigos de cualquier otro antagonista es este acechar de la violencia y de
la muerte. En cualquier otro ambito de contienda, matar constituye una grave violacion
de las normas de conducta humana establecidas. No hay causa que permita justificar de
forma plausible la muerte del adversario econdmico, del proponente de un punto de vista
moral divergente, del que participa de un gusto estético opuesto. Sin embargo, el hecho
de considerar al rival como enemigo lo cambia todo. La violencia y el asesinato son
intrinsecos a la nocion misma de enemigo y se contemplan siempre de forma activa.
Cuando la violencia y el asesinato se desvanecen como opciones viables, los enemigos
dejan de ser enemigos y se convierten en rivales, adversarios, oponentes o competidores.

A partir de la distincién amigo/enemigo de Schmitt, Chantal Mouffe afirma que
un orden democratico plural descansa en la transformacion del enemigo en adversario

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 43



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

(Mouffe, 1993). Como Schmitt, Mouffe sostiene que un mundo politico sin conflicto es
una ilusion peligrosa, ya que toda identidad politica es relacional y depende de un otro
constitutivo, la diferencia que determina el limite entre nosotros 'y ellos. Los antagonis-
mos emergen de manera inevitable a lo largo de esta demarcacion, y siempre existe la
posibilidad de que los desacuerdos adquieran la forma mas extrema de la dicotomia
amigo/enemigo. El reto esta en diluir los elementos de hostilidad latentes en toda identi-
dad politica en un pluralismo agonistico:'8

El oponente deberia ser considerado no ya como un enemigo a destruir,
sino como un adversario cuya existencia es legitima y debe ser tolerada. Debemos
luchar contra sus ideas sin poner en cuestion su derecho a defenderlas. La catego-
ria de «enemigo» no desaparece, sino que se desplaza: sigue siendo pertinente para
aquellos que no aceptan las reglas del juego democratico y, por tanto, se excluyen
de la comunidad politica. (Mouffe, 1999:4).

El resultado es una tentativa que basamos no tanto en el acuerdo como en la
resistencia a la fragmentacion. El enemigo se convierte en adversario a través de la afir-
macion de un terreno comun (idem).

En este trasfondo, el sentido politico de la reconciliacion se sittia en un primer
plano. Son la violencia y la muerte las que perturban las relaciones politicas y crean las
brechas que deben repararse.'? La reconciliacion politica debe entonces reemplazar a la
disociacion extrema que define a los enemigos con medidas graduales de asociacion.
Dicha asociacion no debe definirse necesariamente a través de la unanimidad, las rela-
ciones amistosas o la conformidad, sino de la asociacion agonistica. Los desacuerdos no
conllevan el peligro que los enemigos representan, precisamente por el terreno comin
que tal asociacion abona. Vista desde esta perspectiva, la reconciliacion abre la esperan-
za a pensar y actuar en tanto que nosotros.

kK

Saunders sugiere que «pensar en tanto que “nosotros” supone un cambio eviden-
te de orientacion mentaly» (Saunders, 1999: 33): es algo claramente discernible de pensar
en términos de nosotros y ellos. Una relacion de «nosotros» es mas que la suma de las
dos partes porque abre posibilidades que ninguna parte habria podido vislumbrar

18. Elias CANETTI argumenta en Masa y poder que los sistemas parlamentarios descansan sobre una
psicologia de ejércitos antagdénicos que han abandonado el campo de batalla. Los partidos siguen luchan-
do, pero de tal modo que renuncian a matar. El voto sustituye al derramamiento de sangre, y perder ya no
supone poner en peligro la vida. El parlamento es una renuncia a la muerte como instrumento de decision
(CANETTI, 1973: 188-190).

19. Véase Fintan O’Toole, 5 de octubre de 2000.

44



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

mientras actuaba por si sola (idem: 33). De hecho, arguye que «una relacion efectiva de
resolucion de problemas puede resultar util hasta un punto tal que se perciba como inte-
rés a proteger por si mismo» (idem: 42).

El alcance y sentido del prometer como un pensar y actuar en tanto que nosotros,
sin embargo, distan de ser claros. Pueden incluir o excluir elementos distintos en funcion
tanto de los propdsitos como de sus efectos. Una historia breve titulada Enemigos, del
celebrado novelista Tim O’Brien, ilustra algunas de estas implicaciones (O’Brien,
1990). O’Brien narra la pelea desatada entre Lee Struck y Dave Jensen, en mision de
patrulla durante la guerra del Vietnam. El motivo de la misma fue la desaparicion de una
navaja que, segun sospechaba Dave, Lee habia robado. La pelea se prolongd durante
algunos minutos con un intercambio de golpes. Dave era mas grande y fuerte que Lee y
finalmente le gano la mano. Después de inmovilizar a Lee en el suelo, Dave empez6 a
golpearle la nariz con dureza, una y otra vez, hasta que ésta acabd por reventar en un
chasquido agudo parecido al estallido de un petardo. La nariz estaba a todas luces rota,
pero Dave siguié inflingiendo pufietazos certeros hasta que los otros miembros de la uni-
dad le apartaron de su oponente, a quien evacuaron para recomponerle la nariz con una
placa de metal.

Cuando pasados dos dias Lee regreso al campamento, Dave empezd a preocupar-
se. Al finy al cabo, aquello era Vietnam y la gente llevaba armas encima. A pesar de que
Lee no mostraba sefiales amenazadoras de venganza, Dave era muy consciente de la ten-
sion palpable entre ambos. Empez6 a tomar precauciones especiales —mantener la espal-
da cubierta, cavar su guarida lo mas lejos posible de Lee, evitar situaciones que llevaran
a un cara a cara. Cuando patrullaban, tenia especial cuidado en ubicar el paradero de Lee.
Lee estaba presente en su mente en todo momento y no hallaba un sélo instante de reposo.

Tras un cierto tiempo, Dave perdid el control. Una tarde, algo en su interior hizo
un chasquido y Dave empezd a disparar frenéticamente al aire gritando el nombre de
Lee. Finalmente, cayo en algo parecido a un trance de estupor durante varias horas.
Nadie tuvo coraje suficiente para acercarse a él. Mas tarde, aquella misma noche, Dave
cogio una pistola y, sujetandola por el cafion, se rompié la nariz. Poco después, se acercd
a la guarida de Lee y, mostrandole la nariz rota, le preguntd si ahora habian ajustado las
cuentas.

El sentido de justicia de parvulario que muestra Dave otorga verosimilitud a la
historia. Sin embargo, la narracidon no tiene tanto que ver con la justicia como con la
necesidad de reconciliacion. Que Lee fuera culpable y, por tanto, mereciera de algun
modo lo que tuvo no podia por si solo arreglar las cosas. Dave necesitaba algo mas que
la aquiescencia resentida de Lee ante la forma en que se habia zanjado el asunto entre
ellos, una resignaciéon amarga que podia convertirse facilmente en traicionera o malévo-
la en circunstancias adversas. Aunque Dave mantenia buenas relaciones con los demas
miembros de la unidad, éstas no podian compensarle la mala relacion con Lee. La pers-
pectiva de una division nosotros/ellos en la que Lee se convertia en el punto ciego de
Dave durante un tiroteo o un ataque resultaba fatal.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 45



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

Para sobrevivir a los peligros de la guerra, Dave necesitaba no sélo recibir asis-
tencia de Lee, sino también establecer sociedad activa con €l. Confiar en los demas no
garantizaba su seguridad. Lee era el socio que Dave necesitaba si queria crear un futuro
viable para si mismo. Sin Lee, Dave era vulnerable, se exponia demasiado y se hallaba,
en cierto modo, incompleto. Como individuo, no podia ir por libre. Su seguridad estaba
ligada a la de Lee. Tanto su propia supervivencia como la de la unidad —de la de cualquier
unidad en una guerra— dependia de un pensamos-nosotros y un actuamos-nosotros. De
modo que Dave se sintié impulsado a reconciliarse con Lee.

Dave tuvo que enmendar la relacion con Lee, pero disponia de toscas y escasas
herramientas para hacerlo. Lo Gnico que se le ocurri6 fue sufrir la misma agresion que
inflingio a Lee, creando asi reciprocidad en el dolor. Atn asi, ¢por qué funciond este acto
de auto-agresion? La razdén es que la penitencia de Dave confirmaba, sin lugar a dudas,
que la comunidad entre ambos era més fuerte que la fisura.

Toda comunidad alberga en su ntcleo un entramado de bienes comunes que ligan
a sus miembros. Sin embargo, no es unidad sin tacha: también la recorren un nimero
significativo de fisuras. Para que una asamblea se convierta en comunidad, los bienes
comunes deben ser mas relevantes que las fisuras. Eso es lo que sucede precisamente en
sociedades divididas: las fisuras exceden a los bienes comunes. Atn asi, la polarizacion
y la division nunca eclipsan por completo los lazos que estrechan a la gente. Para una
mayoria, la vida continua mas o menos como antes del estallido de la guerra: no se
involucran en la lucha, no matan a sus vecinos y no humillan a sus conciudadanos. En
efecto, muchos lazos positivos sobreviven a las tensiones y divisiones que separan
incluso a las comunidades mas polarizadas.

Mary Anderson denomina a estos vinculos «capacidades locales para la paz»
(Anderson, 1999) y afirma que existen antes de la guerra y permanecen a pesar de la vio-
lencia que arrasa las comunidades.?? En el seno de las mismas, la gente descubre intere-
ses comunes, objetivos y aspiraciones comunes y proyectos compartidos para promover
la vida en comun. Mas auin, estas capacidades establecen las bases para una paz futura.
En palabras de Anderson:

Son las piedras angulares actuales —y potenciales— de los sistemas de
interaccion politica y social capaces de asegurar un futuro estable y pacifico a
sociedades que una vez vivieron bajo el signo del conflicto (Anderson, 1999: 24).

La promesa de pensar y actuar en tanto que nosotros implica concentrarse en
aquellos bienes comunes con el fin de alentar dia a dia una existencia mutua y benefi-

20. ANDERSON identifica cinco categorias superpuestas de capacidades y conectores para la paz: (1)
sistemas e instituciones, (2) actitudes y acciones, (3) valores e intereses compartidos, (4) experiencias comu-
nes y (5) simbolos y eventos.

46



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

ciosa para todos. John Menzies, antiguo embajador de Estados Unidos en Sarajevo,
denomina a este tipo de actividad «desmantelar diferencias» (Rasmussen, 2001: 115).
Ello implica algunos de los aspectos funcionales mas basicos de la vida en comun
—conectar la electricidad y el agua o dar de alta nuevas lineas telefonicas en las areas
habitadas por los adversarios. Después de observar como la gente de la antigua
Yugoslavia tuvo que superar la ira y el rencor en esta esfera practica, Menzies sostiene
que la cooperacion basica funcional puede actuar como precursora de la reconcilia-
cion.

Este tipo de cooperacion funcional persigue entrelazar el bienestar de ambos ban-
dos de forma que o naden o se hundan juntos. De hecho, la esencia de pensar en tanto
que nosotros es esta creacion de futuros vinculados. Asimismo, refleja el convencimien-
to de que los objetivos y acciones hegemonicas no so6lo estan fuera de todo limite, sino
que son contraproducentes. Ningin bando puede alcanzar sus aspiraciones sin el con-
sentimiento o, en muchos casos, el respaldo activo del otro. Todo objetivo futuro se halla
vinculado en este sentido, de tal modo que ninguna de las partes puede esperar benefi-
ciarse de algo a expensas de la otra (Sisk, 1995: 15).2!

21. Ala luz de ello, resulta esclarecedor examinar el memorando de marzo de 1989 que Nelson Man-
dela envio al Presidente Botha. En el mismo, Mandela transmitia un ofrecimiento concreto del Congreso
Nacional Africano (ANC) para negociar una salida pacifica al conflicto surafricano. En primer lugar, Man-
dela aseguraba a Botha su preocupacion ante la perspectiva de «una Sudafrica dividida en dos campos hos-
tiles —blancos a un lado... y negros al otro, asesinandose unos a otros» (Mandela, 1995: 546). En segundo
lugar, rechazaba las demandas presentadas por el equipo gubernamental con quien habia iniciado conversa-
ciones secretas: (1) renuncia a la violencia, (2) ruptura con el Partido Comunista Surafricano y (3) renuncia
a la regla de mayoria. Mandela, no obstante, dejé margen de maniobra. Se mantuvo inflexible sélo en el
caso de la regla de mayoria, afirmando que «la regla de mayoria y la paz interna son las dos caras de la
misma moneda: la Sudafrica blanca debe aceptar que no habra paz y estabilidad en este pais hasta que el
principio no sea plenamente aplicado» (idem: 547). Mandela sugiri6 entonces que el dilema real al que se
enfrentaban tanto el gobierno como el ANC era la necesidad de encontrar una via para reconciliar dos cues-
tiones politicas. La primera, por parte del ANC, era la exigencia de la regla de mayoria en un Estado unita-
rio. La segunda tenia que ver con el temor blanco a que dicha regla llevara a la dominacion negra. Mandela
propuso discutir en primer lugar como crear las condiciones para una negociacion adecuada. Establecidas
éstas, podrian entonces abordarse las cuestiones sustantivas mas relevantes. Mandela terminé su carta sin
rodeos: «Debo subrayar que el paso que he dado les brinda la oportunidad de superar el punto muerto actual
y normalizar la situacion politica del pais. Confio en que sabran aprovecharla sin dilaciones» (idem: 547).
Al enmarcar el futuro politico de Sudafrica como el problema de reconciliar dos demandas legitimas, Man-
dela invitaba al Gobierno a vincular su futuro con el de la ANC. Objetivamente, la situacion sobre el terre-
no era de evidente impasse y, siendo realistas, ninguna parte podia albergar la menor esperanza de romper-
lo. Cualquier intento por parte de una de ellas de obtener una victoria unilateral significaba la derrota de
ambas. No habria victoria para los afrikaners sin la del ANC y viceversa. Solo podria hacerse politica cuan-
do ambas partes entendieran que sus minimos aceptables se hallaban irrevocablemente entrelazados —es
decir, que ganarian o perderian juntas. Esta nueva forma de responsabilidad politica —«futuros vinculados»—
es la que rige ahora las relaciones entre las comunidades negra y afrikaner en Sudafrica.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 47



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

CONFIANZA: CREAR EL ELEMENTO AUSENTE

Para que la reconciliacion pueda tener lugar, ambas partes tienen que dar crédito
a la promesa de la otra de «pensar y actuar en tanto que nosotros» (Fisher, 2001: 36;
Rasmussen, 2001: 104). El problema radica en que, mas que la confianza, es la descon-
fianza la que permea las relaciones entre antiguos enemigos. El hecho de que se necesi-
te confianza para generar confianza sélo complica las cosas un poco mas. Una paradoja
insalvable de caracter similar es la que surge cuando la confianza que se precisa de ante-
mano es, en realidad, la misma que uno espera crear (Smith & Berg, 1987: 110, 115-
120).22

Smith y Berg utilizan el juego del dilema del prisionero para ilustrar su argumen-
tacion.?? En el dilema del prisionero los jugadores se ven forzados a confrontar el interro-
gante de si el otro jugador actuard en interés propio o bien lo hara en funcion del interés
conjunto. Ambos jugadores ignoran de antemano si el otro actuara como un socio 0 como
un adversario. Tratar al otro jugador como adversario significa, con toda seguridad, que
uno actuara de igual manera. De lo que uno no puede estar seguro, en cambio, es de si el
otro/a actuard o no como un socio. La unica forma de averiguarlo es confiar en que asi sea
y observar si tal confianza tenia o no fundamento. De algun modo, la confianza, en tanto
que decision de fondo tomada sin base fiable, debe trocarse en una decision procedimental
que, teniendo en cuenta la dimension relacional del proceso, facilite su emergencia.

A la luz de esta paradoja, vale la pena prestar atencion a una serie de sucesos en los
que se vieron involucrados varios prisioneros paramilitares de la prision de Crumlin Road
en los albores del conflicto norirlandés.>* La administracion penitenciaria de Crumlin
Road no aplicaba ninguna politica de segregacion a los prisioneros paramilitares a finales

22. SMITH y BERG definen la paradoja de la confianza como «un ciclo que depende de si mismo para
generarse» (SMITH & BERG, 1987: 115).

23. El dilema del prisionero es un juego de suma no-cero entre dos jugadores en el que a cada jugador
se le plantea la eleccion de cooperar (C) o no cooperar (NC). La estructura de las recompensas es la siguien-
te: NC-C«—C-C«-NC-NC«C-NC.

Jugador A
C NC
Jugador B C 3,3 0,5
NC 5,0 1,1

En cualquier jugada, no cooperar constituye la mejor eleccion para ambos jugadores, ya que obtendran la
mejor puntuacion con independencia de lo que el otro jugador haga. Esta estrategia, sin embargo, conduce a que
ambos jugadores elijan «no cooperar», cuando en realidad C-C otorga siempre una mayor puntuacion. El dile-
ma, pues, esta en como superar los intereses propios inmediatos en favor de beneficios mutuos a largo plazo.

24. Colin CRAWFORD (Defenders or Criminals?: Loyalist Prisoners and Criminalisation) y Marion
GREEN (The Prison experience - A Loyalist Perspective) ofrecen un relato completo de los sucesos.

48



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

de los sesenta —momento en que la violencia empezo a desatarse.?’ Los paramilitares
arrestados en las calles representaban entonces a los sectores mas alienados y hostiles de
la sociedad. A través de las divisorias entre comunidades, unos y otros se consideraban
mutuamente enemigos implacables a quienes no dudarian en matar si surgiera la oportu-
nidad. Del mismo modo, todos eran plenamente conscientes de que suftirian idéntico des-
tino si en el otro bando se diera idéntica oportunidad. Sobra decir que la situacion era
explosiva.? El primer incidente grave sucedié durante el invierno de 1971 con motivo de
una pelea entre prisioneros unionistas y republicanos en el comedor de la prision. Aunque
la refriega se saldd rapidamente con un reducido niimero de heridos leves, el suceso puso
de manifiesto el peligro que la situacion conllevaba para todos. Al ver que la administra-
cion de la prision no tenia la menor intencidon de cambiar su politica de no-segregacion y
que sélo una disciplina estricta por parte de las distintas facciones prevendria el derrama-
miento de sangre, los comandantes paramilitares sellaron un pacto que implicaba una
politica de «no-conflicto» entre ellos.2” Su Ginica motivacion era la necesidad de minimi-
zar el riesgo, no so6lo ante la ausencia absoluta de confianza, sino también ante la descon-
fianza activa y la sospecha imperantes, por no mencionar la aversion y la hostilidad. Este
tipo de relaciones, que pueden calificarse de cooperacion antagdnica, se dieron también
en Long Kesh a partir de 1972, cuando los prisioneros fueron trasladados alli con un sta-
tus de categoria especial y bajo un nuevo régimen de segregacion.?

La primera accién coordinada, tomada de comtin acuerdo entre prisioneros repu-
blicanos y unionistas, tuvo lugar como respuesta a las restricciones impuestas a todas las
visitas después de que un prisionero del IRA Provisional se diera a la fuga desde la zona
de espera.?® Republicanos y unionistas formaron un consejo de campo para negociar una

25. En aquel tiempo, todos los prisioneros tenian que compartir celda en una estrecha y atestada sec-
cion de la carcel, conocida como «Ala A». A menudo, tres reclusos dormian en celdas que habian sido dise-
fladas para una sola persona, y no era infrecuente que seis personas ocuparan una celda doble. El comedor y
los espacios de trabajo también eran comunes.

26. En el mismo periodo estalld una violenta contienda entre las facciones Oficial y Provisional del
IRA. Los prisioneros unionistas aceptaron albergar a los oficialistas en su seccion, actuando como amorti-
guador entre los dos grupos republicanos rivales y, en consecuencia, protegiéndolos.

27. Los lideres eran Peter Monaghan (IRA Oficial), Billy McKee (IRA Provisional) y Gusty Spence
(UVF paramilitar unionista). Los tres acordaron no tolerar ninguna expresion de triunfalismo y reducir las
actividades culturales y sectarias al minimo. Cada comandante asumio la responsabilidad del comporta-
miento de sus hombres ante los demas grupos.

28. Los prisioneros seguian compartiendo areas de visita e instalaciones médicas y las rifias eran fre-
cuentes. De nuevo, los comandantes acordaron que las rifias podian y debian cesar y llegaron a un pacto de
no agresion que constituia un paso adelante hacia una relacion constructiva.

29. Estas nuevas normas menoscababan gravemente la privacidad de los prisioneros y eran fuente de
un descontento profundo. Durante catorce semanas, todas las categorias especiales de prisioneros rehusa-
ron solicitar o recibir visitas. En el exterior de la prision, las comunidades republicanas y unionistas expre-
saron su solidaridad con los prisioneros con la quema de autobuses, el secuestro de coches y el bloqueo de

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 49



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

respuesta unificada. Esta relacion cooperativa se extendié a otras cuestiones comunes,
como la protesta de los alimentos de 1974, en la cual prisioneros de facciones distintas
compartieron paquetes de comida con aquellos que tiraron la comida de la prision «a las
alambradas».’° Sin duda alguna, estas relaciones sumieron en la confusion a los paramili-
tares que, siguiendo con la lucha en el exterior, carecian de una experiencia comparable
de adaptacion y reciprocidad.

La ilustracion mas espectacular del fortalecimiento creciente de la relacion entre
los prisioneros tuvo lugar en octubre de 1974 con motivo de los maltratos sufridos en
manos de guardianes de la prision. La tension habia ido en aumento durante algin tiem-
po hasta que un guardian particularmente notorio fue atacado.3! Los oficiales de la pri-
sion pidieron a los responsables del ataque que se entregaran, pero el IRA Provisional se
nego. La confrontacion escald hasta el punto en que el IRA Provisional empezo a que-
mar algunas instalaciones. A lo largo de la noche, los republicanos redujeron a cenizas
todos los sectores de Long Kesh excepto los dos que albergaban a los unionistas que
se habian congregado en busca de refugio. Aunque los unionistas no intervinieron en el
incendio, cooperaron en el rescate de prisioneros republicanos heridos y les asistieron
con material médico sustraido del hospital de la prision. Los lideres unionistas, asimis-
mo, mediaron con los oficiales de prision para obtener un acuerdo que permitiera evacuar
con garantias a los prisioneros republicanos a la unidad de quemados.

Sin duda, la percepcion de un enemigo comun en la administracion de la prision
facilito el fortalecimiento de las relaciones entre prisioneros republicanos y unionistas.
Aun asi, algo mas significativo estaba sucediendo. En un estudio magistral de estos
sucesos, Colin Crawford concluye que «desde 1974 hasta 1976, unionistas y republi-
canos alcanzaron tal nivel de concierto en Long Kesh que el acuerdo logrado podria
describirse razonablemente como el precursor del proceso de paz anunciado veinte
afos después» (Crawford, 1999: 35). Nada es tan evidente como la propuesta del con-
sejo de campo de establecer una oficina de reintegracion en Belfast para facilitar el
proceso de reinsercion de los prisioneros de vuelta en sus comunidades.??

carreteras. Finalmente, la administracion penitenciaria cedio y restablecid el anterior régimen de visitas.
Los comandantes recibieron incluso la garantia de mejorar todo el régimen de visitas.

30. Los unionistas siguieron apoyando a los republicanos con paquetes de comida y provisiones de
la tienda de la prision incluso después de que los primeros cesaran la protesta. En buena medida, los
unionistas estaban dispuestos a renunciar a sus lotes para consolidar la relacion que habian iniciado con
los republicanos.

31. El portavoz del IRA Provisional habia solicitado que un determinado funcionario fuera trasladado
de su ala. Esta era ya una peticion habitual cuando el malestar de los prisioneros aumenté hasta tal punto
que la seguridad del citado guardian ya no podia garantizarse. En este caso, sin embargo, el funcionario
rehuso el traslado y, en consecuencia, fue atacado.

32. Aunque unionistas y republicanos hicieron circular en un principio documentos distintos, el conse-
jo de campo logré unificarlos en una propuesta comtn que respaldaron todos los paramilitares recluidos en
Long Kesh.

50



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Aunque habia mucho terreno comun vinculando a los paramilitares en temas de
bienestar de los prisioneros, el aspecto mas sobresaliente consistié en la creacion de un
comité de coordinacidon que habria de velar por la interaccion estructurada entre las
redes de asistencia de todos los paramilitares activos en Irlanda del Norte. Disefiado para
dar respuesta a los problemas comunes de los prisioneros, el potencial para abarcar cues-
tiones politicas de mas alcance estaba claro y explicitamente incluido en las intenciones
de sus miembros fundadores. En efecto, €stos habian propuesto un foro comun para
implicar a las facciones belicosas en el didlogo politico. De esta forma los prisioneros
intentaban trasplantar la relacion que habian cultivado en Long Kesh en el ambito de sus
comunidades. Lamentablemente, el establishment politico vio este hipotético proceso
como una amenaza y hundio el plan.33

* kK

Como Smith y Berg, Robert Axelrod utiliza el dilema del prisionero para explorar
situaciones en las que algo parecido a la confianza empieza a despuntar. En La evolucion
de la cooperacion, Axelrod escribe acerca del extendido sistema vive-y-deja-vivir surgido
durante la Primera Guerra Mundial (Axelrod, 1984). En numerosos escenarios bélicos, y
a pesar del clima extremo de violencia y hostilidad, el comportamiento cooperativo entre
contendientes surgié de forma espontanea. Axelrod refiere como ejemplos iniciales las
pausas para comer que suponian un respiro para los bandos divididos por tierra de nadie.
Las pausas se extendieron para incluir otros aspectos cotidianos que la guerra habia
impuesto a los soldados. En otro caso, se dedicaba una hora de la mafiana a «asuntos pri-
vados» y se marcaban areas libres de francotiradores. A veces, los recesos se anunciaban
mediante sefiales verbales o visuales. El mal tiempo brindaba asimismo recesos que a
menudo se convertian en patrones ritualizados de contencion mutua. La contenciéon en un
ambito alentaba a menudo mayor libertad de respiro en otros.

Lo que facilitaba el mantenimiento y la estabilidad del sistema vive-y-deja-vivir
era la capacidad de cada parte para tomar represalias en caso necesario. Axelrod cuenta
como los francotiradores alemanes mostraban su destreza disparando una y otra vez
sobre la misma linea de los muros de una casa hasta unir todos los impactos, como
recordatorio de que harian lo mismo con el enemigo si asi lo desearan. A menudo, las
descargas puntuales de artilleria tenian el punto de mira ligeramente desviado para

33. La Oficina de Reintegracion habria promovido contactos e interacciones entre las comunidades
divididas de Irlanda del Norte similares a los que los prisioneros de Long Kesh habian experimentado. A
medida que el contacto y el reconocimiento de cuestiones comunes aumentara, el foro, bajo la aprobacion y
el respaldo de los propios paramilitares, habria podido empezar a abordar los problemas de mas alcance que
alimentaban el conflicto. Dado el vacio politico existente en las relaciones intercomunales en aquel momen-
to, el foro albergaba el potencial de transformar la estructura social de Irlanda del Norte a través de la crea-
cion de una alianza entre clases trabajadoras que trascendia las identidades sectarias.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 51



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

sefalar qué objetivos resultarian dafiados en caso de ataque. En definitiva, el control del
sistema de contencién mutua se efectuaba, por un lado, recordando al otro bando lo que
suponia la defeccion y, por otro, indicando que la cooperacion no era el resultado
impuesto de una presunta debilidad, sino el fruto de una eleccion.

Axelrod concluye que este sistema cooperativo de contencion mutua llevaba a
que las dos partes tuvieran en consideracion el bienestar de ambas, puesto que el bien-
estar propio estaba ligado al de la otra parte.3* Este reconocimiento sienta las bases
para la emergencia de un acuerdo cooperativo. En este sentido, el interés primordial de
Axelrod consiste en demostrar que, en un ambiente cadtico, determinados comporta-
mientos en beneficio propio pueden generar sistemas cooperativos de conducta. Sin
embargo —o precisamente por ello— Axelrod no aborda explicitamente las cuestiones
relativas a la confianza. Aunque es obvio que alguna forma de confianza emerge en el
sistema vive-y-deja-vivir, sélo las lineas fundamentales del esbozo son claramente
visibles.

kokok

En el Discurso sobre el origen y el fundamento de la desigualdad entre los
hombres, Rousseau incluye una ilustracion que evoca los dilemas asociados a la emer-
gencia de la sociedad civil (Rousseau, 1974 [1754]: 215). Presumiblemente inspirado
por una fabula de Esopo muy popular en la Francia del siglo dieciocho, Rousseau ima-
gina una partida de caza al acecho de un ciervo. De repente, un conejo se cruza ante la
partida, ofreciéndose sin duda como presa mas facil. El éxito de la caceria depende de
que todos los integrantes de la partida mantengan sus posiciones y, obviamente, un vena-
do supone una recompensa mucho mayor que un conejo. Aun asi, la tentacion de atrapar
al conejo para uno mismo es grande, aun a sabiendas de que tal recompensa deja a los
demas con las manos vacias.

Los teoricos contemporaneos han utilizado este pasaje para describir la tension
entre intereses individuales y colectivos y formalizarla como un juego de suma no-cero®

34. Quizas el ejemplo mas ilustrativo es el incidente que se produjo cuando las tropas alemanas abrie-
ron fuego accidentalmente mientras una compaiiia britanica tomaba el té. Ambos bandos se lanzaron rapida-
mente a tierra, dispuestos al combate, entre las maldiciones de alglin soldado britanico por aquella intolera-
ble violacion del sistema. Para sorpresa de todos, un valiente soldado aleman salié de su bunker y, a modo
de disculpa, exclamd: «Sentimos mucho lo sucedido y esperamos que nadie haya resultado herido. No ha
sido culpa nuestra, sino de la maldita artilleria prusiana» (AXELROD, 1984: 85).

35. En contraposicion al denominado «juego de suma ceroy, en el que las ganancias de un jugador son
exactamente iguales a las pérdidas —o a la ausencia de ganancia— del otro jugador. Véase la obra clasica de
John VoN NEUMANN y Oskar MORGENSTERN, Theory of games and economic behavior, publicada en 1944.

(N. del e.).

52



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

conocido como «la caza del ciervo» (Waltz, 1959:167-170; Jervis, 1978).3¢ No obstan-
te, el modelo de la caza del ciervo también pone de manifiesto un aspecto importante de
la confianza que puede no resultar evidente en un primer momento. La eleccion entre
atrapar al conejo o mantenerse en el puesto no descansa exclusivamente en la evaluacion
personal de los intereses individuales y colectivos, sino que depende asimismo de lo que
uno piensa que los demas van a hacer. Por mas que uno de los cazadores decida concen-
trarse en el ciervo como objetivo de caza, la caceria puede malograrse en funcion de lo
que hagan los demas. De este modo, lo que uno piense acerca de los demas deviene pri-
mordial. Sin embargo, todavia hay un quiebro mas: el comportamiento del resto de caza-
dores depende también de lo que piensen de uno mismo. Asi pues, la decision de confiar
entra en un circulo espiral de referencias en el que lo que yo hago depende de lo que
pienso que tu vas a hacer, lo cual depende a su vez de lo que tu pienses que haré yo, lo
cual depende asimismo de lo que yo piense acerca de lo que tu piensas acerca de lo que
yo pienso que vas a hacer... y asi una y otra vez. Los tedricos de juegos denominan a este
tipo de entendimiento mutuo «conocimiento comtiny.3’

Desde este punto de vista, la tarea de crear confianza estd vinculada al desarrollo
de conocimiento comun. Aln asi, no queda del todo claro qué es lo que cada parte debie-
ra de saber de la otra para que la confianza pudiera emerger. Obviamente, es imposible
responder a esta pregunta en el plano abstracto. La creacion de confianza debe adaptar-
se a las divisiones particulares que muestran las relaciones polarizadas. Con todo, dos
observaciones generales pueden resultar ttiles:

La confianza, definida como «creencia en y voluntad de actuar a partir de las
palabras, acciones y decisiones de otros», puede dividirse en dos tipos distintos, aunque
conectados entre si: confianza basada en el calculo y confianza basada en la identifica-
cion (Lewicki & Wiethoff, 2000: 87).38 Orientada esencialmente a la accion, la confian-

36. La estructura de recompensas para el juego de la caza del ciervo es la siguiente:

Jugador A
C D
Jugador B C 4,4 1,3
D 3,1 2,2

37. Técnicamente, el conocimiento comin emerge en relacion con un problema de coordinacion que
se explica a través del siguiente dilema: vas a encontrarte con un amigo o amiga en Nueva York, pero no
habéis acordado ni la hora ni el lugar. ;Adonde ir y a qué hora? Tu respuesta estara determinada por adonde
y cuando piensas que tu amigo/a ird. Lo que finalmente decidas, pues, dependera de conocimientos que, a
buen seguro, compartes con €l o ella.

38. En un articulo anterior titulado «La confianza en las relaciones», LEWICKI y BUNKER argumentan
que la confianza es relevante para aquellas situaciones en las que: (1) el futuro esta abierto o es ambiguo,
(2) los resultados dependen del comportamiento de los demés y (3) las consecuencias de episodios dafiinos
son mayores que los incidentes beneficiosos. LEWICKI y BUNKER también sostienen que la confianza puede
emerger tanto en relaciones cooperativas como competitivas (LEWICKI & BUNKER, 1995).

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 53



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

za basada en el calculo (CBT, calculus-based trust) es el producto de la estimacion de
los beneficios obtenidos en el mantenimiento de la relacion versus los costes de supri-
mirla; la confianza basada en la identificacion (IBT, identification-based trust) descansa
en la identificacion de cada parte de las intenciones y aspiraciones de la otra. Por otro
lado, la confianza basada en la identificacion depende del grado de comprension y apre-
ciacion de los deseos de la otra parte que permite actuar efectivamente en nombre de ella
(idem: 89).3°

La confianza basada en el calculo es la mas elemental de ambas y la que tiene una
relevancia mas inmediata para las sociedades divididas. Puede implicar tanto recompen-
sas como amenazas y puede emerger incluso si una parte actua contra los intereses de la
otra. En este caso, ha de ser posible predecir correctamente en qué ocasiones aquello
puede darse y, en consecuencia, deben adoptarse mecanismos de proteccion ante resulta-
dos perjudiciales. Probablemente, la confianza basada en el calculo es la que empez6 a
desarrollarse inicialmente entre los prisioneros paramilitares de Irlanda del Norte y, asi-
mismo, entre los soldados del sistema «vive-y-deja-vivir» de la Primera Guerra Mundial.
Como ambos ejemplos ilustran, no hay duda de que algunas formas elementales de con-
fianza basada en el calculo pueden emerger en situaciones de violencia. En ambos casos,
existia conocimiento comun de intereses compartidos que llevaron a un curso reciproco
de acciones. Bajo esta luz, la primera tarea en la construccion de confianza consiste en
identificar intereses complementarios y establecer vinculos entre los mismos.

Aun asi, si la finalidad es la consecucion de estabilidad politica, es probable que una
relacion basada en este tipo de confianza sea insuficiente a largo plazo. En tales circuns-
tancias, se necesita como minimo una base rudimentaria para la emergencia de una con-
ciencia colectiva que incorpore valores comunmente compartidos, esfuerzos conjuntos y
resultados vinculados. En este sentido, los mismos intereses que permiten el desarrollo de
la confianza basada en el célculo pueden también abonar el terreno para el crecimiento
de la basada en la identificacion. La transicion hacia fundamentos mas solidos descansa en
una compatibilidad y fiabilidad crecientes (Lewicki & Wiethoff, 2000: 101-103).

La segunda observacion tiene que ver con la necesidad de desarraigar la descon-
fianza. La desconfianza no es la mera ausencia de confianza, sino una experiencia de
separacion. Mientras que la confianza sugiere la anticipacion de resultados positivos, la
desconfianza evoca expectativas negativas. Sin duda, en cualquier relacion coexisten ele-
mentos de confianza y desconfianza (como coexisten elementos de confianza basada en
el calculo y en la identificacion).*Y A menudo, el problema consiste en encontrar férmulas

39. El criterio definitivo para determinar la firmeza de la confianza basada en la identificacion se
obtiene cuando una parte actiia en nombre de la otra con mas celo del que esta parte emplearia si actuara en
nombre propio (Lewicki & Bunker, 1995).

40. Lewicki y Wiethoff han desarrollado un cuadro que incluye cuatro componentes:

— Confianza basada en el calculo [calculus-based trust (CBT)]: expectativa fiable positiva en relacion

54



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

para mantener al margen aquellas cuestiones que pueden interferir en la creacion de con-
fianza basada en el calculo. Esta segunda tarea de creacion de confianza, pues, consiste
en crear salvaguardas que permitan a las partes relacionarse con la garantia de que no
resultaran dafiadas o no quedaran en severa desventaja por las acciones de la otra.

Ambas tareas —(1) la identificacion de intereses complementarios y la construc-
cion de vinculos fiables entre las partes; (2) la creacion de salvaguardas que les permitan
actuar con la garantia de que no resultaran gravemente dafiadas o no quedaran en severa
desventaja por las acciones de la otra parte— necesitan fundarse en el conocimiento
comun. No basta con que las partes sepan que existen intereses compatibles y vincula-
dos, que es posible establecer garantias fiables, etc. Aqui es donde la importancia del
dialogo entra en escena. El didlogo puede verse como un mecanismo de creacion de este
tipo de conocimiento comun.

RECONCILIACION: CREAR UN PRESENTE PARA CURAR EL PASADO
Y EXPLORAR EL FUTURO

John Paul Lederach observa que los procesos de reconciliacion en paises como
Sudafrica, El Salvador o Argentina asumen una cierta secuencia de presente, pasado y
futuro. La reconciliacidon pasa, en primer lugar, por determinar los agravios pasados,
identificar a los culpables y reconocer a las victimas. La curacion social empieza cuando
una sociedad confronta el horror de su pasado. La confesion, tanto individual como
colectiva, provee el fundamento a partir del cual se articula la restauracion de las rela-
ciones, y se acompafa a menudo de una amnistia que puede facilitar a la sociedad ir mas
alla de la recriminacion y la venganza. En la mayoria de los casos, la justicia retributiva
y la responsabilidad suelen jugar un papel menor.*! Establecer qué ocurri6 en el pasado
hace posible vivir juntos en el presente y caminar hacia un futuro positivo. Este enfoque

con el comportamiento de otro, a partir de la creencia de que los beneficios esperados seran mayores que los
costes probables.

— Confianza basada en la identidad [identity-based trust (IBT)]: expectativa fiable positiva en relacion
con el comportamiento de otro, a partir de la percepcion de compatibilidad de valores, fines, y del grado de
adhesion emocional.

— Desconfianza basada en el céalculo [calculus-based distrust (CBD)]: expectativa fiable negativa en
relacion con el comportamiento de otro, basada en la creencia de que los costes anticipados pesaran mas
que los beneficios probables.

— Desconfianza basada en la identidad [identity-based distrust (IBD)]: expectativa fiable negativa en
relacion con el comportamiento de otro, a partir de la percepcion de incompatibilidad de valores, fines, y
del grado de adhesion emocional.

41. A efectos practicos, como en Sudafrica, El Salvador y Argentina, tanto la amnistia como la mini-
mizacion de responsabilidades han sido precondiciones recogidas en los mismos acuerdos de paz.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 55



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

particular esta fuertemente asentado en un estilo de transformacion personal que puede
hallarse en el Nuevo Testamento.

Lederach sostiene que no existe un conjunto de férmulas o procedimientos aplica-
bles a todas las situaciones.*> En este sentido, cita el trabajo de la Red para la Paz y el
Desarrollo en Nicaragua como contraste interesante. La mayoria de los miembros de la red
son soldados desmovilizados de ambos bandos —el gobierno sandinista y la contra— que
fueron un dia enemigos encarnizados. Ademas, se trataba principalmente de soldados de
bajo rango que, una vez finalizado el conflicto, se enfrentaban a penurias econdomicas con-
siderables. A medida que fueron conociéndose, los antiguos enemigos se dieron cuenta de
que se enfrentaban a no pocos problemas comunes. Surgieron asi dos cuestiones: (1) como
tratar los conflictos que perpetuaban la violencia y les impedian avanzar y (2) como crear
soluciones practicas que abordaran sus necesidades econdmicas y de subsistencia. Las res-
puestas implicaban reconocer que el impulso basico que les movia era la subsistencia
inmediata, asi como asumir que compartian una situacion precaria comtn y necesitaban
trabajar juntos. Empezaron a recibir formacion en proyectos de desarrollo a pequefia esca-
la, asi como en técnicas de reconciliacion y mediacion. Cinco afios antes, eran odiados
enemigos que llevaban armas. Ahora eran socios en la tarea de crear un futuro comun.

La Red para la Paz y el Desarrollo ofrece un enfoque completamente distinto a la
reconciliacion. Como escribe Lederach:

La necesidad comun de supervivencia ha creado interdependencia en el
presente. La gente se ha concentrado en el presente y en lo que necesitan sus fami-
lias para salir adelante. Sin embargo, han puesto el pasado entre paréntesis y, por
ahora, lo han dejado de lado. Es algo demasiado cercano, demasiado doloroso, y
demasiado lleno de preguntas sin respuesta y acciones ambiguas.

El pasado es algo sobre lo cual persisten desavenencias profundas. Cuando se
tiene en cuenta sigue generando graves confrontaciones. Solo las necesidades comunes
e inmediatas del presente posibilitan nuevas relaciones. Se trata de relacionarse unos con
otros sin necesidad de estar de acuerdo sobre quien tenia razon o no en el conflicto ante-
rior. El pasado es simplemente puesto en espera hasta que llegue el momento en que
pueda ser abordado de modo mas favorable. EI compromiso establecido en el presente
posibilita la construccion de un futuro comun y, en el mejor de los casos, el retorno a las
cuestiones del pasado.

Estos dos modelos, no obstante, no agotan todas las posibilidades. Lederach des-
cubri6 otro planteamiento cuando visité Camboya en 1994 como integrante de un equipo
de formacion que debia trabajar con oficiales de distintas facciones del gobierno.

42. Quisiera argumentar aqui, y creo que Lederach estaria de acuerdo, que hay mas de un enfoque cris-
tiano estandar en cuanto a la reconciliacion.

56



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

Algunos oficiales tenian experiencia directa de la violencia, en tanto que otros podian
considerarse propiamente como perpetradores. AUn asi, trabajaban conjuntamente a
sabiendas de que habian temido y habian sufrido intensamente la violencia de manos de
algunos de sus colegas actuales. Cuando se les preguntaba como podian trabajar con
alguien que les habia inflingido tales tormentos, respondian que lo hacian por sus hijos y
los hijos de éstos, para que ellos no tuvieran que soportar similares padecimientos. El
pasado era demasiado doloroso y el presente demasiado amargo, y no podian afrontar
directamente ni el uno ni el otro. Debian fijar la mirada en el futuro si querian mantener
alguna esperanza de reconstruir su sociedad. Era so6lo la esperanza comun en un futuro
mejor lo que les permitia poner al pasado entre paréntesis, de forma incluso mas intensa
que en Nicaragua, y arreglarselas con un presente desconcertante.

Estos tres planteamientos deberian prevenirnos de férmulas y enfoques rigidos.
Como dice Lederach, «la reconciliacion no es como cocinar un pastel» (idem: 78). El
restablecimiento de las relaciones es algo mas complejo y preciso que lo que los mode-
los anteriores son capaces de representar. En algunas ocasiones, los paradigmas se
superponen y en otras, sin duda, presentan lagunas considerables. Los aspectos del pasa-
do, del presente y del futuro se entrelazan y vuelven sobre si mismos a pesar de los
esfuerzos por sellarlos. Quizas lo mejor que puede esperarse es clarividencia en la ges-
tién del curso de accion mas apropiado.

En mi opinion, Irlanda del Norte deberia concentrarse en el presente. Su pasado es
demasiado polémico y s6lo podra abordarse cuando la historia deje de privilegiar un curso
de accion sobre otro. De modo similar, el futuro se presenta demasiado contencioso como
para ofrecer el fundamento necesario para la emergencia de relaciones constructivas.
(Tendrd Irlanda del Norte un futuro esencialmente republicano o unionista? Por ahora s6lo
disponemos del presente y, aunque tampoco esta libre de controversia, concentrarse en él
sigue siendo la mejor forma de explorar un patrimonio y un bienestar comunes.

skooksk

Quisiera concluir este articulo sintetizando seis proposiciones. He intentado argu-
mentar cada una de ellas de modo persuasivo y no concluyente. No se trata de una lista
exhaustiva ni, por supuesto, irrefutable. Algunos puntos, sin duda, suscitaran criticas e
inquietudes legitimas. Y, todos, probablemente, requeriran alguna modificacion o, como
minimo, una mayor clarificacion. En lugar de un producto acabado, pues, sugiero esta
lista como plataforma de discusion. Las proposiciones son las siguientes:

1. La reconciliacion empieza con un sentido de inclusion a través de relaciones
de valia y mérito probados.

2. La reconciliacion tiene lugar, principalmente, entre agentes sociales y politi-
cos, y solo secundariamente entre instituciones que pueden facilitar el fortalecimiento de
las relaciones comunales.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 57



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

3. La reconciliacion implica fundamentalmente «pensar y actuar en tanto que
nosotrosy».

4. La reconciliacion se construye a partir de un patrimonio comun con la finali-
dad de alentar la existencia cotidiana de forma mutuamente beneficiosa.

5. La reconciliacion aspira a promover sociabilidades fiables en un ambiente de
desconfianza profunda a través de la creacion de un «conocimiento comuny.

6. La reconciliacion debe abordar el pasado, el presente y el futuro a través de
una estrategia de secuencias que permita el desarrollo de relaciones constructivas.

EPILOGO

En un primer momento, este articulo surgié como ensayo exploratorio para iniciar
un estudio de tres afios sobre didlogo y reconciliacion, a desarrollar conjuntamente por
Community Dialogue (CD), una organizacion de base norirlandesa comprometida con el
dialogo intercultural, y el Stanford Center on Conflict and Negotiation (SCCN). Los tér-
minos relacionales que he utilizado para describir la reconciliacion, de hecho, han
encontrado considerable resistencia por parte de algunos miembros de Community
Dialogue.*? Asi, para algunos miembros, el concepto de reconciliacion implica una
carga religiosa dificil de sobrellevar. En una dimension mds practica y pragmatica, tér-
minos como «asociacion, relacion y nosotros» («we-ness») —conceptos que sitiio en el
nucleo de la reconciliacion— parecen connotar una armonia y concordia poco verosimi-
les, dada la dureza actual de la politica en Irlanda del Norte. Los miembros de CD, en
cambio, ven el didlogo como una «actividad vinculante» que aspira a un mayor entendi-
miento mutuo o, al menos, a la disminucion de los malentendidos y las emociones nega-
tivas que tan frecuentemente envenenan las relaciones transcomunitarias. En este senti-
do, dudan de si la reconciliacion y sus correlatos —asociacion, sentido de identidad y
futuro compartidos— pueden considerarse un objetivo realista y apropiado.**

Mas elocuente si cabe es quizas la objecion segun la cual la reconciliacion impli-
ca relaciones conciliatorias previas que nunca han existido en Irlanda del Norte.*> No

43. El descubrimiento mas importante hasta la fecha es la clara distincion entre los objetivos del dialogo
y los objetivos normalmente asociados a la reconciliacion. El diadlogo aspira ante todo a un mayor entendi-
miento, mientras que la reconciliacion implica la creacion de sociedades. Existe, pues, una cierta tension, ya
que un mayor entendimiento no conlleva necesariamente una mayor disposicion a establecer tales sociedades.

44. Hasta la fecha, no hay consenso en Community Dialogue acerca de si el didlogo podria o deberia
aspirar a otro proposito mas alla del de disminuir malentendidos y, en caso afirmativo, en qué deberia con-
sistir tal propdsito.

45. Por el contrario, Susan DWYER opina que la reconciliacion, definida como incorporacion narrativa,
es apropiada en situaciones «en las que no hay ninguna relacion positiva que restaurar» (DWYER 1999: 96).

58



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

hay memoria de un pasado en el que funcionara una asociacion a mayor escala entre las
comunidades nacionalista y unionista. En consecuencia, no se dan aquellos entendi-
mientos o acuerdos tacitos que la reconciliacion podria intentar restaurar, puesto que la
gente apenas dispone de ellos. Para muchos, sigue siendo cuestionable si la asociacion
es posible y, ademas, deseable. Este escepticismo respecto de la reconciliacion plantea la
posibilidad de que la coexistencia ofrezca un marco mas constructivo para la construc-
cion de la paz en Irlanda del Norte.*

Esta perspectiva desafia mi afirmacion inicial, segun la cual las comunidades de
Irlanda del Norte estan demasiado entrelazadas como para que la coexistencia funcione.
Al reflexionar sobre esta cuestion, me he dado cuenta de que la relacion entre coexisten-
cia y reconciliacion es mucho mas compleja de lo que inicialmente habia pensado.
Quizas coexistencia y reconciliacion vayan de la mano (Rasmussen, 2001: 113).47

Louis Kriesberg define la coexistencia como «un acomodo entre miembros de
distintas comunidades [...] que viven juntos sin tratar de destruirse colectivamente o da-
flarse gravemente» (Kriesberg, 2001: 48). La coexistencia puede implicar una buena
dosis de competencia y conflicto en la medida en que se establezcan canales legitimos
y no violentos. También pueden mantenerse diferencias significativas en valores y
patrones culturales, asi como distancias considerables en cuanto a poder politico y eco-
ndémico. Sin embargo, la coexistencia a este nivel minimo representa tan so6lo una paz
raquitica.

En cualquier caso, la coexistencia requiere algo mas que una acomodacion no-
minal marcada por la intolerancia y la injusticia para ser estable y duradera. Kriesberg
sostiene que algin grado de reconciliacion es, a menudo, un elemento necesario (idem:
60-61). Mientras que la coexistencia puede variar de acuerdo con el grado de integracion
existente y en la medida en que aquélla ha sido impuesta —en lugar de libremente acep-
tada— ambas partes deben transformar su antigua hostilidad en relaciones constructivas
si se quiere algo mas que el contacto minimo dentro de un orden coercitivo (idem: 49).
En este sentido, el progreso hacia una coexistencia estable y justa —observa Kriesberg—
es en si mismo indicador de una reconciliacion significativa.

46. Mari FitzpUFF, ex directora del Consejo de Relaciones Comunitarias de Irlanda del Norte, ha abor-
dado el debate continuado en Irlanda del Norte en relacion con los términos mas apropiados en la descrip-
cion de este tipo de trabajo. FIZTDUFF observa que el término «reconciliaciony, raramente utilizado antes de
los alto al fuego de 1994, adquirié notoriedad. Hacia finales de los noventa, la nocion de «interdependen-
cia» era ya comun. Recientemente, «coexistencia» ha entrado en escena. Sin embargo, FITZDUFF sostiene
que la coexistencia se asocia principalmente con la ratificacion cultural y la necesidad de separacion de
dominios comunitarios (F1ZTDUFF, 2001: 271).

47. Rasmussen sostiene que «en sociedades divididas, las comunidades deben, en primer lugar, apren-
der a cooperar y a coexistir antes de que alguna oportunidad para la reconciliacion pueda tener lugar a
mayor escala» (idem: 113). Rasmussen hace de la reconciliacion un resultado, mientras que mi enfoque la
plantea como un proceso que incluye los primeros estadios de cooperacion y coexistencia. En cualquier
caso, Rasmussen subraya también el vinculo entre ambos que, inicialmente, yo habia pasado por alto.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 59



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

Sefiala Kriesberg que un mayor control mutuo y un acomodo creciente de las
diferencias no lleva necesariamente a una mayor integracion (idem: 59). A medida que
los grupos experimentan una coercion menor, pueden buscar la independencia o una
separacion mas amplia entre ellos. Un caso paradigmatico es el de Oriente Medio, donde
un menor control israeli ha supuesto peticiones para una mayor autonomia y separacion
por parte de los palestinos. Aunque algunos en Irlanda del Norte puedan inclinarse tam-
bién por esta opcion, el Acuerdo del Viernes Santo va en la linea de vincular, en lugar de
separar, las comunidades norirlandesas. En consecuencia, aquellos que siguen mostran-
dose escépticos ante la necesidad de reconciliacion estdn desafiando implicitamente los
pilares basicos de los acuerdos sobre distribucion de poderes que el proceso de paz esta
intentando auspiciar.

Es aqui donde las ideas de Hannah Arendt asoman de nuevo con fuerza. Arendt
sostenia que la Unica alternativa a la fuerza bruta en la gestion de los asuntos humanos
era la realizacion de promesas (Arendt, 1958: 244). Kriesberg apunta a la misma cues-
tion al afirmar que la dominacion y la coercidn son los unicos recursos para quienes evi-
tan buscar la reconciliacion. Si tienen razon, entonces aquellos que rechazan la necesi-
dad de buscar la reconciliacion necesitan enfrentarse llanamente a las consecuencias
hobbesianas de su decision.*

Quizas Arendt y Kriesberg se equivoquen y pueda encontrarse una alternativa
estable a la coercion y a la reconciliacion. John Locke buscaba evitar la hostilidad gene-
rada cuando los deseos y las necesidades de la gente entran en conflicto abogando por un
contexto de superabundancia en el que hay lo suficiente para todo el mundo (Locke, The
Two Treatises of Government, p ii, 27).4° Sin duda, un mayor bienestar social aliviaria el
conflicto, pero es dudoso que eliminara todos los problemas. Parece probable, en cambio,
que el componente relacional siga siendo clave en aquellas dificultades que pervivan.

El modo en que este componente relacional acabe por conceptualizarse o pensar-
se puede jugar o no un papel importante en la prevision del futuro curso de eventos en
Irlanda del Norte. En cualquier caso, pensar el tipo de relaciones que queremos con cla-
ridad y en profundidad es una de las escasas herramientas de que disponemos para deter-
minar lo que acabaremos obteniendo. Cuando de paz se trata, no es frecuente obtener
mucho. Muy probablemente, tendremos que acabar arreglandonos con menos de lo que
habiamos previsto.

48. HOBBES escribe en el Leviatdn: «Y asi, cuando dos hombres desean la misma cosa, de la cual no
pueden disfrutar a la vez, se convierten en enemigos» (p. 105). En el mismo tono, también escribe en De
cive: «si bien cada hombre puede decir de cualquier cosa esto es mio, bien puede no disfrutarla por razén de
su vecino, quien, teniendo igual derecho y poder, pretenda que la misma cosa sea suya» (p. 1117). HOBBES
proponia controlar esta rivalidad endémica y la hostilidad que genera a través de la imposicion de un orden
por un soberano fuerte.

49. «El [Dios] —escribe Locke— lo dio [el mundo en comun] a los industriosos y los racionales..., no al
antojo o la codicia de refiideros y pendencieros. De nuevo, LOCKE era instigador.

60



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

BIBLIOGRAFIA

ABU-NIMER, M. Reconciliation, Justice and Coexistence: Theory and Practice. Lanham,
MD: Lexington Books, 2001.

ANDERSON, M. B. Do No Harm: How Aid Can Support Peace - or War. Boulder, CO:
Lynne Rienner Publishers, 1999.

ARENDT, H. The Human Condition, Chicago, IL: The University of Chicago Press, 1958.

AsMAL, K., AsMAL, L. and ROBERTS, R. S. Reconciliation through Truth: A Reckoning of
Apartheid’s Criminal Governance, Cape Town, South Africa: David Philip
Publishers, 1996.

AXELROD, R. The Evolution of Cooperation, New York, NY: Basic Books, Inc, 1984.

BORAINE, A., Levy, J. & Scheffer, R. Dealing with The Past: Truth and Reconciliation in
South Africa, Cape Town, South Africa: Institute for Democracy, 1994.

BORAINE, A. & LEVY, J. (ed.). The Healing of a Nation?, Cape Town, South Africa:
Justice in Transition, 1995.

BRONKHORST, D. Truth and Reconciliation: Obstacles and Opportunities for Human
Rights, Amsterdam, Netherland: Amnesty International Dutch Section, 1995.

Baum, G. & WELLS, H. (ed.) The Reconciliation of Peoples: Challenges to the Churches,
Maryknoll, NY: Orbis, 1997.

CANETTI, E. Crowds and Power, New York, NY: The Noonday Press, 1973.

CRAWFORD, C. Defenders or Criminals?: Loyalist Prisoners and Criminalisation.
Belfast, NI: The Blackstaff Press, 1999.

DE WAAL, F. Peacemaking among Primates, Cambridge, MA: Harvard University Press,
1989.

DE GRUCHY, J. «The Dialectic of Reconciliation.» Baum, en G. & Wells, H. (ed.) The Re-
conciliation of Peoples: Challenges to the Churches, Maryknoll, NY: Orbis, 1997.

DWYER, S. « Reconciliation for Realists», Ethics & International Affairs, 1999, vol. 13,
pp 81-98.

FISHER, R. «Social-psychological Processes in Interactive Conflict Analysis and
Reconciliation», en Abu-Nimer, M. (ed.) Reconciliation, Justice, and
Coexistence: Theory and Practice, New York, NY: Lexington Books, 2001.

Fitzpurr, M. «The Challenge to History: Justice, Coexistence, and Reconciliation Work
in Northern Ireland», en Mohammed Abu-Nimer, ed., Reconciliation, Justice,
and Coexistence: Theory and Practice, New York, NY: Lexington Books, 2001.

GOFFMAN, E. Relations in Public: Microstudies of Public Order, New York, NY: Basic
books, 1971.

GREEN, M. The Prison Experience - A Loyalist Perspective. EPIC Research Document,
Belfast, Northern Ireland: EPIC Print, 1998.

HAYNER, P. «In Pursuit of Justice and Reconciliation», en Armson, C. J. (ed.) Comparative
Peace Processes in Latin American, Stanford, CA: Stanford University Press, 1999.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 61



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

HENNESSEY, T. & WILSON, R. With All Due Respect: Pluralism and Parity of Esteem,
Belfast, Northern Ireland: Democratic Dialogue, 1997.

IGNATIEFF, M. The Warriors’ Honor: Ethnic War and the Modern Conscience. New York,
NY: Metropolitan Books, Henry Holt and Company Inc., 1997.

JERVIS, R. «Cooperation under the Security Dilemmay, World Politics. 30, 1978.

KRIESBERG, L. «Changing Forms of Coexistence», en Abu-Nimer, M (ed.)
Reconciliation, Justice, and Coexistence: Theory and Practice, New York, NY:
Lexington Books, 2001.

KRIESBERG, L. «Paths to Varieties of Intercommunal Reconciliation», en Jeong, H
(ed.) Conflict Resolution: Dynamics, Process and Structure, Aldershot:
Ashgate, 1999

KRroG, A. Country of My Skull: Guilt, Sorrow, and the Limits of Forgiveness in the New
South Africa, New York, NY: Random House, Inc., 1998.

LEDERACH, J. P. Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies.
Washington, DC: United States Institute of Peace Press, 1997.

LEDERACH, J. P. The Journey toward Reconciliation, Scottdale, PA: Herald Press, 1999.

LEDERACH, J. P. «Five Qualities of Practices in Support of Reconciliation Processes», en
Helmick R. & Petersen, R. (ed.) Forgiveness and Reconciliation: Religion,
Public Policy, and Conflict Transformation, Philadelphia, PA: Templeton
Foundation Press, 2001.

Lewickr R. J. & WIETHOFF, C. «Trust, Trust Development, and Trust Repair», en
Duetsch M. & Coleman, P. T. (ed.) The Handbook of Conflict Resolution: Theory
and Practice, San Francisco, CA: Jossey-Bass, Inc., 2000.

Lewicki R. J. & BUNKER, B. B. «Trust in Relationships: A Model of Development and
Decline», en Bunker, B. B. & Rubin J. Z. Conflict, Cooperation, & Justice:
Essays Inspired by the Work of Morton Deutsch, San Francisco, CA: Jossey-Bass
Publishers, 1995.

LickLIDER, R. E. «The Consequences of Negotiated Settlements in Civil Wars, 1945-
1993», en American Political Science Review, 89 (3) 1995, pp 681-690.

Love, M. Peace Building through Reconciliation in Northern Ireland, Brookfield, VT:
Ashgate Publishing Co., 1995.

MANDELA, N. Long Walk to Freedom, Boston, MA: Little, Brown and Company, 1995.

MiNow, M. Between Vengeance and Forgiveness, Boston MA: Beacon Press, 1998.

MITCHELL, G. J. Making Peace, New York, NY: Alfred A. Knopf, 1999.

Morrow, D., WILSON, D., EYBEN, K. Reconciliation and Social Inclusion in Rural
Areas, Cookstown, Northern Ireland: Rural Community Network, 2000.

Morrow, D. «Seeking Peace amid the Memories of War: Learning from the Peace
Process in Northern Ireland», en Rothstein, R. (ed.) After the Peace: Resistance
& Reconciliation, Boulder, CO: Lynne Rienner Publichers, 1999.

Mou¥rg, C. The Return of the Political, New York, NY: Verso, 1993.

Mourrg, C. (ed.) The Challenge of Carl Schmitt, New York, NY: Verso, 1999.

62



El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte BYRON BLAND

MULLER-FAHRENHOLZ, G. The Art of Forgiveness: Theological Reflections on Healing
and Reconciliation, Geneva, Switzerland: Would Council of Churches Publi-
cations, 1997.

O’BRrIeN, T. «kEnemiesy» The Things They Carried, New York, NY: Penguin Books, 1990.

O’KEEFFE, T. «A Response» (to Duncan B. Forrester, «Politics and Reconciliationy), en
Hurley, M (ed.) Reconciliation in Religion and Society, Dublin, Ireland: Institute
of Irish Studies, 1994.

O’NEILL, B. Honor, Symbols, and War, Ann Arbor, MI: The Univerity of Michigan
Press, 1999.

O’ToOLE, F. «Are the Troubles Over?», New York Review of Books, 5 de octubre de 2000.

RASMUSSEN, J. L. «Negotiating a Revolution: Toward Integrating Relationship Building
and Reconciliation into Official Peace Negotiation», en Abu-Nimer, M. (ed.)
Reconciliation, Justice, and Coexistence: Theory and Practice, New York, NY:
Lexington Books, 2001.

RoBINSON-HAMMERSTEIN, H. «History and Reconciliation», en Hurley, M. (ed.)
Reconciliation in Religion and Society, Dublin, Ireland: Institute of Irish Studies,
1994

RoUSSEAU, J. The Social Contract and Discourse on the Origin of Inequality, New York,
NY: Simon & Schuster, Inc.,1974.

RUANE J. & Tobpb, J. «The Belfast Agreement: Context, Content, Consequences» en
Ruane J. & Todd, J. (ed.) After the Good Friday Agreement: Analysing Political
Change in Northern Ireland, Dublin, Ireland: University College Dublin Press,
1999.

SAUNDERS, S. 4 Public Peace Process. Sustained Dialogue to Transform Racial and
Ethnic Co0O0Onflicts, New York, NY: St. Martin’s Press, 1999.

SCHREITER, R. J. The Ministry of Reconciliation: Spirituality & Strategies, Maryknoll.
NY: Orbis Books, 1998

Sisk, T. D. Democratization in South Africa: The Elusive Social Contract, Princeton,
NJ: Princeton University Press, 1995.

SMmiTH K. & BERG, D. Paradoxes of Group Life: Understanding Conflict, Paralysis, and
Movement in Group Dynamics, San Francisco, CA: Jossey-Bass Inc. 1987.

VoLE, M. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness,
and Reconciliation, Nashville, TN: Abingdon Press, 1996.

VoLF, M. «Forgiveness, Reconciliation, and Justice: A Christian Contribution to a More
Peaceful Social Environment» en Helmick R. & Petersen, R. (ed.) Forgiveness
and Reconciliation: Religion, Public Policy, and Conflict Transformation,
Philadelphia, PA: Templeton Foundation Press, 2001.

WILSON, R. A. The Politics of Truth and Reconciliation in South Afiica: Legitimizing the
Post-Apartheid State, Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2001.
Wartz, K. N. Man the State and War: A Theoretical Analysis, New York, NY: Columbia

University Press, 1959.

CICLE Aranguren V. Gestid i resolucié de conflictes 63



BYRON BLAND  El conflicto después del conflicto: la politica de reconciliacion en Irlanda del Norte

WINK, W. When the Powers Fall: Reconciliation in the Healing of Nations, Minneapolis,
MN: Fortress Press, 1998.

WORTHINGTON E. & DRINKARD, D. «Promoting Reconciliation through Psycho-
educational and Therapeutic Interventions», Journal of Marital and Family
Therapy, 26 (1) de enero de 2000, pp. 93-101.

64





