


"

w
~

Editorial de la
Universidad Nacional del Sur

E-mail: ediuns@uns.edu.ar

\

I

IMltNiJII/II/I{1/j I

ISBN-10: 987-1171-38-2
ISBN-13: 978-987-1171-38-5

1~1'1'lIliI:Corresponde I fa. edición mayo 2006 Istronomls de Pedro Gallego. Horóscopo para el
NM me 8918 folio 56v.

1IIIpll nUn



Jo iMartlncz Gázquez - Rubén Florio
(coordinadores)

ANTOLOGíA DEL LATíN
CRISTIANO Y MEDIEVAL

Introducción y Textos

J. Martínez Gázquez - C. Perrero Hernández
Universtat Autónoma de Barcelona

R. Florio - M. Garelli - N. Iglesias - E. Zaina
Universidad Nacional del Sur

~ ~,,~

Universidad Nacional del Sur

Witi;V,tll!sitat:
AUfi:rroma
de Bar€elonaJ

Bahía Blanca- Argentina· 2006

Universitat Autónoma de Barcelona



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 1

UAB PREI 2008   José Martínez Gázquez 
 

ÍNDICE 

0.- INTRODUCCIÓN 

1.-INDICE GENERAL  

 

9.-CULTURA FILOSÓFICO-CIENTÍFICA      

  9.1.-TEXTOS MORALIZANTES         

   9.1.1.Physiologus.  (N. I.) 

   9.1.2.-Gregorio Magno. Moralia in Job. (R. F.) 

   9.1.3.-Tabula exemplorum secundum ordinem alphabeti. (M. G. ) 

  9.2.-ENCICLOPEDIAS       (J. M. G.- C. F.) 

   9.2.1.-La tradición enciclopédica. Isidoro. Etym.  

De medicina. 

De mathematica. 

De astronomia. 

9.2.2.-Hrabano Mauro. De naturis rerum. 

 De minutis animantibus. 

9.2.3.-Bartolomé Ánglico. De proprietatibus rerum. 

 Praefatio. 

9.2.4.-Vincent de Beauvais. Speculum Maius. 

Liber decimus octauus, cap. I. 

De opera sexta diei: et primo de animalibus. 

   9.2.5.-Alberto Magno. Liber aggregationibus seu liber secretorum. 

    De uirtutibus quarundam herbarum 

    De uirtutibus quorundam lapidum. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 2

9.2.6.-Guillermo de Biterris. Informatio Guillelmi de Biterris scolaribus 

suis. 

 Prologus 

 Quomodo debet esse bene habere cameram 

 Patiens debet esse bene coopertus 

 De sirupis 

9.2.7.-Juan Gil de Zamora. 

9.2.7.1-Historia  Naturalis 

   De abiete arbore 

   De abeston 

   De ardea aue 

             9.2.7.2.-Contra Venena 

      Contra pediculos 

      De remedio contra basiliscum 

   9.3.-HERBARIOS         (J. M. G.- C. F.) 

    9.3.1.-Walafridus Strabo: Hortulus. 

    De rosa 

    9.3.2.-Un herbario farmacéutico medieval. 

     Heerba bonifatia 

     Herba instanutia 

     Herba faba inuersa 

   9.4.- LAPIDARIOS.  (J. M. G.- C. F.)  

    9.4.1.-Marbodo. Liber lapidum 

     Incipit. 

9.5.-CÓMPUTO Y CALENDACIÓN.     (J. M. G.- C. F.) 

9.5.1.-Beda: Liber de temporum ratione. 

 Praefatio 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 3

    9.5.2.-Monje Oliba: Epistula de ciclo paschali. 

     De Domenico Die Paschae 

   9.6.-ASTRONOMIA         (J. M. G.- C. F.) 

    9.6.1.- Liber de significatione cometarum. 

     Ad sciendum quid est cometa 

 Ad sciendum ex quo fiunt comete et stelle currentes et 

cuisus figure sunt 

9.6.2.-Campano de Novara. Theorica planetarum. 

 Tractatus de Luna. 

9.6.3.-Pedro Gallego. Summa de Astronomia. 

 Incipit 

  9.7.-EL CONCEPTO DE CIENCIA          (J. M. G.- C. F.) 

   9.7.1.-Domingo Gundisalvo. De scientiis. 

    Prologus 

10.-TRADUCCIONES         (J. M. G.- C. F.) 

  10.1.-DEL GRIEGO AL LATÍN: 

10.1.1.-Textos patrísticos. Burgundio de Pisa. De comentatione Ihonannis 

Chrisostomi supra Euangelium Sancti Iohannis Euangeliste. 

  Prologus. 

10.1.2.- Textos hagiográficos. Barlaam. 

 Prologus 

 Epilogus 

 Cap. XXVII 

   10.1.3.-Textos científicos. De mulieribus affectis. 

    Praefatio 

  10.2.-DEL ÁRABE AL LATÍN 

   10.2.1.-Textos apologéticos. El Corán 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 4

10.2.1.1.-Primera traducción del Corán. Robert de Ketton. 

 Prefatio 

 Azoara Prima 

10.2.1.2.-Prefacio a la edición trilingüe del Corán.Juan de 

Segobia. 

 Prefatio.  

   10.2.2.-Textos científicos.  

    10.2.2.1.-Calendario de Córdoba. 

     Incipit. 

10.2.2.2.-Apéndice redactado por los discípulos de Gerardo de 

Cremona a la traducción del Pantegni de Galeno.  

10.2.2.3.- Avicena, Liber Canonis. 

De diuisione disposicionum corporis humani et de 

generibus egritudinum 

   10.2.2.4.-Abusalt, De medicinis simplicibus.  

             De medicinis simplicibus mundificantibus sanguinem. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 5

Capitulum 9.-pp. 192-218  (J. M. G. y C. F.) 

CULTURA FILOSÓFICO-CIENTÍFICA. 

En el ámbito de esta antología, “cultura filosófico-científica” no pretende dar una 

definición exacta de los conceptos que abarca esta expresión, sino solamente englobar en ella un 

grupo de textos latinos medievales, principalmente hispánicos, referidos a filosofía moral, 

ciencia natural y técnica, entendidos con la mayor amplitud, como lo eran en la época medieval. 

 

9.1.-TEXTOS MORALIZANTES 

  9.1.1.Physiologus. 

  9.1.2.-Gregorio Magno. Moralia in Job. 

  9.1.3.-Tabula exemplorum secundum ordinem alphabeti. 

 

9.2.- ENCICLOPEDIAS 

La visión obligadamente sintética que se ofrece en los correspondientes apartados de los 

aspectos científicos, recogidos en la Antología, no debe verse falta de una mínima perspectiva 

cronológica en la que entender, en unos casos, cierta dependencia, evolución en otros, o 

simplemente yustaposición en el tiempo, cuando la difusión de las ideas y los progresos eran 

más lentos y encontraban numerosas dificultades. El hilo conductor que nos guía es intentar 

seguir, al menos en alguna medida, los hitos más representativos de la diversa recepción que 

tuvieron las ideas desde el mundo clásico y, a su vez, los condicionantes que sobre ellas ha 

tenido cada momento histórico, político o religioso, por ejemplo.  

 

BIBLIOGRAFÍA: Est.: L’ enciclopedismo Medievale, ed. Michelagelo Picone, Ravenna, 1994.  

 

9.2.1.-  LA TRADICIÓN ENCICLOPÉDICA.  

 

ISIDORO DE SEVILLA 
(570- 636) 

Partiendo de Isidoro, recopilador de la cultura antigua y correa de transmisión a la Edad 

Media, se irán organizando todas las demás enciclopedias medievales, siendo así el puente entre 

los antiguos y los modernos, entre el saber pagano y el cristiano; y su magisterio le será 

reconocido por todos los enciclopedistas.  

Escribe M.C. Díaz y Díaz: “La personalidad y actividad singulares de Isidoro de Sevilla 

no se comprenden sin tener presentes la circunstancias concretas en que se mueve su vida y su 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 6

obra. Resueltamente hay que decir que casi todas las producciones isidorianas responden a unas 

necesidades, y a unas exigencias, de la época en que vive el obispo de Sevilla” (p.7) 

La gran obra de Isidoro, la que le dio fama y prestigio durante siglos y aquella con la 

que se le identifica todavía hoy, son las Etimologias. En esta vasta enciclopedia se encuentran 

reunidos, bajo los lemas de vocablos usuales o infrecuentes, todos los campos del saber antiguo 

explicados mediante la justificación de los términos que los designan. Quería con ello, según 

deja entender Braulio de Zaragoza,  proceder a "una restauración de las doctrinas y testimonios 

de los antiguos". Consiguió, sin duda, que la recopilación que había efectuado tuviese inmensa 

difusión y que "el esfuerzo de síntesis, el planteamiento del conjunto y no el juicio 

pormenorizado sobre cada uno de los lemas de la enciclopedia" (p. 99) fuesen lo que produjo un 

gran impacto en la Edad Media.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum siue Originum libri XX. Ed. W.M. 
Linsay. Oxford. (1911) 1971. Est.: J. Oroz Reta y M. Marcos Casquero, San Isidoro De Sevilla, 
Etimologías, texto latino, versión española y notas, introducción general por M. C. Díaz y Díaz, Madrid 
1982.  
 

DE MEDICINA 

I. DE MEDICINA
1. Medicina est quae corporis uel tuetur uel restaurat salutem: cuius materia 

uersatur in morbis et uulneribus. Ad hanc itaque pertinent non ea tantum quae ars eorum 

exhibet, qui proprie Medici nominantur, sed etiam cibus et potus, tegmen et tegumen. Defensio 

denique omnis atque munitio, qua [sanum] nostrum corpus aduersus externos ictus casusque 

seruatur. 

III. DE INVENTORIBUS MEDICINAE. Medicinae autem artis auctor ac repertor apud Graecos 

perhibitur Apollo. Hanc filius eius Aesculapius laude uel opere ampliauit. Sed postquam 

fulminis ictu Aesculapius interiit, interdicta fertur medendi cura; et ars simul cum auctore 

defecit, latuitque per annos pene quingentos usque ad tempus Artaxerxis regis Persarum. Tunc 

eam reuocauit in lucem Hippocrates Asclepio patre genitus in insula Coo. 

V. DE QVATTVOR HVMORIBUS CORPORIS.2 Sanitas est integritas corporis et temperantia naturae ex 

calido et humido, quod est sanguis; unde et sanitas dicta est, quasi sanguinis status. Morbi 

generali uocabulo omnes passiones corporis continentur; quod inde ueteres morbum 

nominauerunt, ut ipsa appellatione mortis uim, quae ex eo nascitur, demonstrarent. Inter 

                                                           
1 El libro que trata sobre las cuestiones de medicina, el libro IV en la ordenación actual de las Etimologías, está 
ausente en algunos manuscritos antiguos y en algunos casos, como otras partes de la obra, aparece aislado como obra 
independiente en algunos códices. En resumen de Diaz y Diaz (p. 214) ¨con las Etimologías, Isidoro se ha propuesto 
resolver al hombre culto medio las dudas que le plantea un conjunto de vocablos no usuales, cuyo interés reside en 
que representan momentos de una cultura, bíblica y grecolatina a la vez, que ahora le atrae y en la que reconoce la 
base y principio de su propia cultura". Isidoro añadió a la presentación de las ciencias del Trivium y el Quadrivium la 
consideración de la medicina, siguiendo las obras médicas de Sorano, traducidas por Celio Aureliano. De hecho las 
principales ideas expuestas por Isidoro se pueden seguir en ellas.    
2 La teoría de los cuatro humores del cuerpo se presenta ampliamente en la medicina de Galeno, pero igualmente 
parece seguir aquí Isidoro la formulación del Pseudo-Sorano. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 7

sanitatem autem et morbum media est curatio, quae nisi morbo congruat, non perducit ad 

sanitatem. Morbi omnes ex quattuor nascuntur humoribus, id est, ex sanguine et felle, 

melancholia et phlegmate. Sicut autem quattuor sunt elementa, sic et quattuor humores, et 

unusquisque humor suum elementum imitatur: sanguis aerem, cholera ignem, melancholia 

terram, phegma aquam. Et sunt quattuor humores, sicut quattuor elementa, quae conseruant 

corpora nostra. Sanguis ex Graeca etymologia uocabulum sumpsit, quod uegetetur et sustentetur 

et uiuat. Choleram Graeci uocauerunt, quod unius diei spatio terminetur; unde et cholera, id est, 

fellicula, nominata est, hoc est, fellis effusio. Graeci enim fel  dicunt. Melancholia dicta 

eo quod sit ex nigri sanguinis faece admixta abundantia fellis. Graeci enim  nigrum 

uocant, fel autem  appellant. Sanguis Latine uocatus quod suauis3 sit, unde et homines, 

quibus dominatur sanguis, dulces et blandi sunt. Phegma4 autem dixerunt quod sit frigida. 

Graeci enim rigorem  appellant. Ex his quattuor humoribus reguntur sani, ex ipsis 

laeduntur infirmi. Dum enim amplius extra cursum naturae creuerint, aegritudines faciunt. Ex 

sanguine autem et felle acutae passiones nascuntur, quas Graeci  uocant. Ex phlegmate 

uero et melancholia ueteres causae procedunt, quas Graeci  dicunt. 

 

LIB. III DE MATHEMATICA  

I.- MATHEMATICA5 Latine dicitur doctrinalis scientia, quae abstractam considerat quantitatem. 

Abstracta enim quantitas est, quam intellectu a materia separantes uel ab aliis accidentibus, ut 

est par, impar, uel ab aliis huiuscemodi in sola ratiocinatione tractamus. Cuius species sunt 

quattuor: id est Arithmetica, Musica, Geometria et Astronomia. Arithmetica est disciplina 

quantitatis numerabilis secundum se. Musica est disciplina quae de numeris loquitur, qui 

inuenitur in sonis. Geometria est disciplina magnitudinis et formarum. Astronomia est disciplina 

quae cursus caelestium siderum atque figuras contemplatur omnes atque habitudines stellarum. 

Quas disciplinas deinceps paulo latius indicamus, ut earum causae competenter possint ostendi. 

 

LIB. III. DE ASTRONOMIA 

XXIV. DE ASTRONOMIA NOMINE. Astronomia est astrorum lex, quae cursus siderum et figuras 

et habitudines stellarum circa se et circa terram indagabili ratione percurrit.  

XXVIII. DE ASTRONOMIA RATIONE. Astronomiae ratio modis plurimis constat. Definit enim 

quid sit mundus, quid [sit] caelum, quid sphaerae situs et cursus, quid axis caaeli et poli, quae 

sint climata caeli, qui cursus solis et lunae atque astrorum, et cetera. 

                                                           
3 suauis = Etym. 11, 1,122 Isidoro emplea un juego de palabras sanguis - suauis. 
4 Cf. Etym. 4, 6,7; Plinio N. H. 20,24. Phegma es la palabra que se aplica al fuego, al calor, a la llama y, por 
derivación, a una inflamación en sentido médico, aunque a veces se aplique al humor; cfr. Paladio 8,6,2; Vegecio 
Mul. 3,19.   
5 Isidoro recoge la doctrina de los antiguos acerca de los números dejando de lado los aspectos prácticos y 
presentando su inserción como elementos del mundo creado por el Supremo Hacedor. Sigue la teoría de los números 
de Nicómaco de Gerasa probablemente a través de Boecio que la había traducido e incorporado a su obra. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 8

LXXI. DE NOMINIBVS STELLARVM, QVIBVS EX CAVSIS NOMINA ACCEPERVNT6. Sol appellatus 

eo quod solus appareat, obscuratis fulgore suo cunctis sideribus. Luna dicta quasi Lucina, ablata 

media syllaba. De qua Vergilius (Ecl. 4,10): 

  Casta faue Lucina. 

Sumpsit autem nomen per deriuationem a solis luce, eo quod ab eo lumen accipiat, acceptum 

reddat. Stellae dictae ad stando, quia fixae stant semper in caelo nec cadant. Nam quod uidemus 

[e] caelo stellas quasi labi, non sunt stellae, sed igniculi ab aethere lapsi; qui fiunt, dum uentus 

altiora petens aethereum ignem secum trahit, qui tractu suo imitatur stellas cadentes. Nam 

stellae cadere non possunt: inmobiles enim, ut praedictum est, sunt, et cum caelo fixae feruntur. 

Sidera dicta, quod ea nauigantes considerando dirigunt ad cursum consilium, ne fallacibus undis 

aut uentis alibi deducantur. Quaedam autem stellae idcirco signa dicuntur, quia ea nautae 

obseruant in gubernandis remigiis, contemplantes aciem fulgoremque eorum, quibus rebus 

status caeli futurus ostenditur. Sed et omnes homines ea intendunt ad praeuidendas aeris 

qualitates per aestatem et hiemem uernalemque temperiem. Ortu enim uel occasu suo certis 

stationibus temporum qualitatem significant. Signorum primus Arcton, Iouis nutricem; cuius 

posteriorem partem corporis in effigiem piscis ideo formauerunt, ut pluuias eiusdem temporis 

designarent, quas solet idem mensis plerumque in extremis habere. Porro Aquarium et Piscem 

ab imbribus temporum uocauerunt, quod hieme, quando in his signis sol uehitur, maiores 

pluuiae profunduntur.    

  

 

9.2.2.-                                                           HRABANO MAVRO 
(780-856) 

Nace en Maguncia, y aún siendo monje en el Monasterio de Fulda, del que llegó a ser 

abad, formó parte del grupo de intelectuales de que se rodeó Carlomagno. Fue alumno de 

Alcuino de York, quien le dio el sobrenombre de Mauro. Llegó a ser arzobispo de Maguncia, 

donde murió.  

Sigue la misma línea de compilación que ya había iniciado Isidoro, y con un propósito 

de exégesis bíblico redacta De naturis rerum, llamado también De uniuerso, que tiene como 

objetivo fundamental proporcionar a los clérigos un discurso apropiado para la predicación a los 

fieles. Es, por tanto, Hrabano Mauro el puente que se establece entre la obra de Isidoro y la de 

los enciclopedistas más notables del s. XIII, que se verán más adelante. (Véase 3.1.9) 

 

BIBLIOGRAFÍA: Ed.: De Naturis Rerum, PL. 107-112. Est.: Hrabanus Maurus. Lehrer, Abt, Bischof. 

Ed. R. Kottje und H. Zimmermann. Mayance 1982.  
                                                           
6 Las fuentes clásicas inspiradoras de estas ideas sobre los astros son diversas. Oroz-Casquero señalan: Sidus: Paulo 
Festo 37, 4 y Prisc. Gram. Lat. 2, 174,19 K. Triones:: Varrón, L. 7, 74. Iugulam: Varrón L. 7, 50. Hyades: Cic. Nat.2, 
111. Pliades-Vergiliae: Ampel. Liber mem..3, 2; Plin. N. H. 18, 273. Canis: Cic. Nat.2, 114. Faeton no consta si lo ha 
tomado de Higino o Cicerón. Gemini: Varrón, R. 2,1. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 9

 

DE MINVTIS ANIMANTIBVS 

Mus pussillum animal Grecum illi nomen est, quicquid uero ex eo trahit Latinum fuit. Alii 

dicunt mures quod ex humore terrae nascantur. Nam mus terra unde et humus terra his in 

plenilunio iectur crescit sic quedam maritima augentur quae rursus minuent e luna deficiunt. 

Sorex Latinum est eo quod rodat et in modum serie precidat. Antiqui autem soricem sauricem 

dicebant sicut et clodum claudum. Mustela dicta quasi mus longus nam telum a longitudine 

dictum. Haec ingenio subdola in domibus ubi nutrit catulos suos transfert mutatque sedem, 

serpentes etiam et mures persequitur. Duo autem sunt genera mustellarum. Alterum enim 

siluestrum est distans magnitudine quod Greci ictidas uocant. Alterum in domibus oberrans, 

falso autem opinantur qui dicunt mustellam ore concipere aure effundere partum. Mustella est 

furti figura ut in Leuitico demonstratur. Talpa dicta quod sit damnata cecitate perpetua tenebris. 

Est enim absque oculis semper terram fodit et humum egerit et radices subter frugibus comedit. 

Mistice autem mures significant homines cupiditate terrena hinniantes et predant de aliena 

substantia subrapientes. Mustela uero eos per figuram demonstrat qui ingenium naturale subdolo 

malicie polluunt et totam uitam suam in insidiis et fraudibus ducunt.  

Talpa ergo que cecitate perpetua damnata est aut idola significat caeca surda et muta aut etiam 

ipsos idolatros qui ignorantia et stulticia tenebris semper errant, de quibus in Esai scriptum est: 

Vt adoretis talpas et uespertiliones hoc est caeci cecos coluant de quibus alibi scriptura dicit: 

Similes illis fiant qui faciunt ea et omnes qui confidunt in eis. Aut etiam hereticos siue falsos 

Christianos per figuram demonstrat quoniam sicut talpa absque oculis semper terram fodit et 

humum egerit et radices sub frugibus comedit. Sic et ipsi uerae scientiae lumine priuati terrenis 

actibus incumbunt et desideriis carnis et inlecebris uoluptatum deseruiunt radicesque bonorum 

operum in quibuscumque possunt dente malitiae conrodere et subuertere conantur.  

Glires dicti sunt que pingues eos efficit somnus. Nam gliscere dicimus crescere hieme enim tota 

dormiuit et inmobiles quasi mortui iacent tempore aestiuo reuiuiscunt. Isti eos significare 

possunt qui torpore pigritiae mutiles fiunt et laborare utiliter nolunt. De qualibus scriptum est: 

Propter frigus piger arare noluit mendicabit ergo aestate et non dabitur ei. Quia qui nunc otiosus 

tempore presentis uitae torpescit frustra in die iuditii quando tempus est messis mendicabit que 

caelestis uitae gaudia nullo modo cum iustis habebit.  

 

 

9.2.3.-                                                   BARTOLOMÉ ÁNGLICO 

(+1272) 

Perteneciente a la orden franciscana, sobre Bartolomé solo hay referencias 

fragmentarias; concretamente en la Chronica Fratris Jordani, escrita por Giordano de Giano, 

menciona que Bartolomé es lector en teología, en 1230, en el studium de los  franciscanos en 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 10

París. La crónica de Giordano hace otra mención a Bartolomé el Inglés, o Ánglico, diciendo que 

fue elegido ministro provincial de Saxo en 1262, cargo que debió ocupar hasta 1272. Por su 

parte Adam de Salimbene lo menciona, en una crónica realizada en torno a 1284, diciendo que 

el autor del De proprietatibus rerum había sido lector en París. Adam conoce bien esa obra de la 

que nos dice que está contenida en diecinueve libros. Hay pocos datos sobre la fecha de 

composición de su obra. Entre los autores contemporáneos citados se hallan Juan de Saint-Gilles 

y Ricardo Rufus de Cornouailles, cosa que permite datar la obra después de 1240, y antes de 

1250, ya que no se cita ni a Thomas de Cantimpré, ni a Alberto Magno ni a Vincent de 

Beauvais. Otro dato más para la datación de la obra es el hecho de que aparece una larga cita del 

libro VII, extraída línea a línea de la obra Summa fratris Alexandri, obra compilada por Juan de 

la Rochelle, alumno de Alejandro de Halès, y completada por franciscanos sobre 1245.  

La obra se organiza según un sistema cosmogónico descendente: Desde Dios, que es el 

origen y el centro del universo, se van enhebrando los diversos tratados sobre los ángeles y el 

alma, el cuerpo humano, el cielo, los meteoros y los pájaros; el agua y los peces; la tierra y los 

animales terrestres. Concluye en el último tratado realizando un estudio sobre colores, sabores, 

números, en una suerte de libro misceláneo.  

Bartolomé Ánglico fue un punto de referencia importante para los demás 

enciclopedistas medievales, sobre todo Thomás de Cantimpré, Vincent de Beauvais y en último 

término Juan Gil de Zamora. Tuvo además la fortuna de ser traducido a las lenguas modernas, 

así, muy pronto, al francés en el s. XIV, al castellano en el XVI. 

BIBLIOGRAFÍA: Ed. Bartholomeus Anglicus, De proprietatibus rerum, Francofurti, 1601. Trad. 
Francesa: Le Livre Des Propriétés Des Choses. Une encyclopédie au XIVe. siècle. (Tr. par Jean 
Corbechon). Intr. mise en français moderne et notes par Bernard Ribémont. Paris, 1999. 

 

PRAEFATIO 

Cum proprietates rerum sequantur substantias, secundum distinctionem et ordinem 

substantiarum: erit ordo et distinctio proprietatum, de quibus adiutorio diuino est praesens 

opusculum compilatum. Vtile mihi et forsitan aliis, qui naturas rerum et proprietates per 

sanctorum libros nec non et Philosophorum dispersas non cognouerunt, ad intelligenda 

aenigmata scripturarum, quae sub symbolis et figuris proprietatum rerum naturalium et 

artificialium a Spiritu Sancto sunt traditae et uelatae, quemadmodum ostendit beatus Dionysius 

in Hierarchia Angelica, circa principium dicens: “Non est aliter nobis possibile lucere diuinum 

radium, nisi uarietate sacrorum uelaminum anagogice circumuelatum. Quoniam impossibile est 

animo nostro ad immaterialem coelestium hierarchiarum ascendere contemplationem, nisi ea, 

quae secundum ipsum est, materiali manuductione utatur, et cetera quasi diceret. Non potest 

animus noster ad inuisibilium contemplationem ascendere, nisi per uisibilium considerationem 

dirigatur: Inuisibilia enim Dei per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur, ut dicit Apostolus. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 11

Et ideo Theologia prouide sacris et poeticis informationibus usa est, ut et rerum uisibilium 

similitudinibus allegoricae locutiones et mystici intellectus trampsumptiones formentur, et sic 

carnalibus et uisibilibus spiritualia et inuisibilia coaptentur”. Huius rei gratia praesens efficio 

opusculum ad aedificationes domus Domini, qui est Deus gloriosus, sublimis et benedictus in 

secula seculorum. In quo agitur de quibusdam proprietatibus rerum naturalium, quarum alia est 

incorporea, alia corporea. Et primo de substantia incorporeae secundum sui differentias, quarum 

alia est corpori unibilis, ut anima rationalis, sensibilis et uegetabilis. Alia non unibilis corpori, ut 

angelus. Et angelorum alii sunt boni, alii mali. In bonis uero angelis est ordo secundum trinam 

multiplicatione Trinitatis. Vnde a beato Dyonisio distinguuntur tres hierarchiae coelestes, 

quarum qualibet  trium ordinum continet dispositiones. Nouendecim itaque sunt de quibus in 

hoc opusculo adiuuante deo per ordinem agendum est, et hoc tam in communi atque in speciali. 

Primo igitur de Deo et nominibus diuinis, quae dicuntur de Deo, uel quod essentiam, uel 

personam, siue quo ad effectum siue appropriationem. Secundo de proprietatibus angelorum 

tam bonorum, quam malorum in generali et speciali. Tertio de proprietatibus Animae rationalis, 

quod naturae siue simplicitatem, et quo ad uiarium suarum diuersitatem, et de eius unione et 

operatione in corpore, pro ut confert ei formam et perfectionem. Quarto de proprietatibus 

substantiae corporeae, sicilicet, de Elementis et elementaribus qualitatibus, ex quibus 

componitur omne corpus, et de quatuor humoribus ex quibus componantur corpora tam 

hominum quam brutorum. Quinto de hominis corpore et singulis eius partibus, de quibus sacra 

scriptura facit mentionem, Sexto de aetatibus. Septimo de de infirmitatibus et uenenis. Octauo 

de mundo et corporibus celestibus. Nono de tempore et partibus temporis. Decimo de materia et 

forma earumque proprietatibus et elementis. Vndecimo de aëre et passionibus eius. Duodecimo 

de auibus in generali et in speciali. Tertiodecimo de aquis et eius differentiis et ornatu, scilicet 

de piscibus. Quatordecimo de terra et eius partibus. Quintodecimo de prouinciis. Decimosexto 

de lapidibus et metallis. Decimoseptimo de herbis et plantis. Decimoctauo de animalibus. 

Decimonono de accidentibus, scilicet de coloribus, saporibus, et cetera. In istis nouendecimis 

libellulis rerum naturalium proprietates summatim et breuiter continentur, pro ut ad manus meas 

spicae quae effugerunt manus metentium, pertingere potuerunt. In quibus de meo pauca uel 

quasi nulla apposui, sed omnia quae dicentur de libris authenticis sanctorum et philosophorum, 

excipiens sub breui hoc compendio, pariter compilaui, sicut per singulos titulos poterit 

legentium industria experiri. 

 

9.2.4.-                                        VINCENT DE BEAUVAIS 
(+ 1264) 

Vincent de Beauvais, de la Orden de Santo Domingo,  fue viceprior del convento de los 

dominicos en Beauvais, y posteriormente lector de la abadía cisterciense de Royaumont. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 12

Relacionado con el círculo de la realeza, concibe un proyecto sobre teoría política: Opus 

uniuersale politicum, del que tan sólo se conocen los tratados: De eruditione filiorum nobilium, 

sobre la educación de los hijos de la nobleza, y De morali principis institutione, tratado sobre la 

conducta del príncipe. Se conservan, asimismo, otras obras de carácter teológico y moral.  

Es más conocido por ser el autor de la mayor enciclopedia de la Edad Media. En el 

contenido de esta obra confluye la herencia de Isidoro de Sevilla, el movimiento naturalista de 

los ss. XII-XIII y las novedades científicas llegadas al mundo cristiano gracias a las 

traducciones medievales del griego y del árabe. Esta enciclopedia, el Speculum maius, gozó de 

gran difusión y prestigio hasta el movimiento de la Ilustración. Es una obra estructurada en 

cuatro partes; las tres primeras, Speculum Naturale, Doctrinale, Historiale debieron ser 

compiladas entre los años 1240 y 1250. La cuarta, el Speculum morale, parece un añadido 

posterior. El propósito de la obra es organizar y difundir todas las áreas del conocimiento, 

utilizando fuentes antiguas y modernas, para ayudar a una mejor comprensión del dogma 

cristiano, así como para servir de ejemplo en las buenas costumbres. Procede por acumulación 

de información tomando todas las fuentes posibles (autores antiguos, paganos y cristianos), 

completando todos los puntos de vista que llevan a resaltar su propósito personal. La 

enciclopedia no se limita a ser una obra meramente compilatoria, e incorpora además los 

presupuestos del método científico, dotándola de un referente indispensable para el 

conocimiento de su época. 

La temática de estas tres partes se organiza como sigue: 

Speculum naturale, compuesto por 32 libros, expone, según el orden de la creación, la 

naturaleza de las cosas y del hombre, el alma y el cuerpo. 

Speculum doctrinale, lo componen 17 libros y está dedicado a las ciencias y a las artes, 

mediante las que el hombre encuentra parte de los bienes perdidos por culpa del pecado original, 

es decir el triuium y el quadriuium.  

Speculum historiale, desarrolla en 31 libros las gestas de los hombres, que buscan la salvación 

desde la creación hasta el juicio final. El discurso de la obra llega hasta 1254.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: Vincentius Bellovacensis, Speculum Quadruplex, Duai M DCXXIV,(Reimpr. 
Graz, 1965). Est.: S. Lousignan- M. Paulmier- Foucart- A. Nadeau, ed, Vincent de Beauvais: intentions et 
réceptions d’ une oeuvre encyclopédique  au Moyen Âge, Saint- Laurent-Paris, 1990. 
 

 

LIBER DECIMVSOCTAVVS, CAP. I: DE OPERA SEXTA DIEI: ET PRIMO DE ANIMALIBVS. 

Guilhelmus de Conchis. Piscibus itaque et auibus effectu superiorum ex aqua creatis, ubi fuit 

tenuior aqua ex istorum creatione, et superiorum  calore est desicata. Sed superficies terrae, 

quae ex superposita aqua erat lutosa ex calore bulliens diuersa animalium genera ex se creauit. 

Et si qua ex parte dominabatur caliditas ignis: inde cholerica nata sunt animalia, ut leo. Si 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 13

frigiditas terrae, melancholica, ut bos. Si aquae phlegmatica, ut porci. In orientali quippe regione 

est factum. Est enim caeteris regionibus temperatior. Comestor. Ornatis ergo cunctis 

superioribus mundi partibus, id est, caelo, et aere, et aqua: tandem sexta die ornauit Deus 

infimam partem, id est, terram, producens ex ea tria genera animalium, scilicet, bestias, reptilia, 

iumenta. Sciens Deus hominem per peccatum casurum: in poenam laboris dedit ei iumenta ad 

opus uel ad esum. Reptilia uero et bestiae sunt ei in exercitium. Sed quaeritur de his et aliis 

nociuis animantibus, utrum creata sint nociuam primo mitia, postea facta sint nociua. 

Respondetur quod primo creata sunt mitia, sed post peccatum facta sunt nociua homini tribus de 

causis, scilicet, propter hominis punitionem, correctionem, instructionem. Punitur enim homo 

cum laeditur ab his, uel cum timet laedi, quia timor maxima poena est. Corrigitur his, cum scit 

ista sibi accidisse pro peccato suo. Instruitur etiam admirando opera Dei, magis, scilicet, 

admirans opera formicarum quam onera camellorum, ut cum uideret homo haec minima sibi 

posse nocere, recordaretur suae fragilitatis et humiliaretur. Forte diceret aliquis quod quaedam 

animalia laedunt alia, qui nec inde puniuntur, nec corriguntur uel instruantur. Sed etiam in his 

instruitur homo per exemplum, quia ad haec creata sunt, ut aliis sint in esum. Sed forte obiiciet 

quod etiam in mortuos homines seauiunt. Ac per hoc instruitur homo, ne aliquod genus mortis 

horrescat, quia per quoscumque transeat meatus, nec capillus de capite eius peribit. 

CAP. II DE PECORIBVS IN GENERALI. Auctor. Priusquam assignemus animalium terrestrium 

naturam, singulorumque membrorum anatomiam in generali conuenit, ut de singulis per se 

generibus ac singulorum generum speciebus disseramus in speciali more nostro, secundum 

ordinem alphabeti. Illud enim ad praesens propter fastidium longitudinis euitandum, utique 

praeterimus et sequenti opere diligentius atque diffusius prosequendum reseruamus. Nunc ergo 

de illis generibus, quae praecipue in adiutorium hominis facta sunt, id est, de pecoribus et 

armentis, quos etiam ob causam iumentorum nomine Scriptura appellat, exordium capiamus. 

Isidor. lib. 12.  Pecorum nomen accomodari proprie his animalibus solet, quae sunt aut ad 

uescendum apta, ut oues et sues, aut in usus hominum commoda, ut equi et boues. Generaliter 

tamen omne animal pecus a pascendo uocatur. Iumenta autem dicta sunt, eo quod labores 

hominum uel onera iuuent: uel subuectando uel arando. Item et armenta, uel quod sint armis 

apta, id est, bello, uel quod his homines utuntur. Alii armenta tantum boues intelligunt ab arando 

dicta, quasi aramenta, uel quod sint cornibus armata: discrecio autem est inter armenta et greges. 

Nam armenta equorum et boum sunt. Greges uero ouium et caprarum. Plin. lib. 9. Pecus potu 

pinguescit et ideo sal est illis aptissimum. Idem in lib. 24. Onera pomorum a iumentis statim 

sentiuntur ac nisi prius ostendatur eis, quamuis pauca ilico sudant. Solinus. Armenta gentis 

garamantum obliquis ceruicibus pabulantur. Nam si recta ad pastus ora dirigant, oficiunt prona 

ad humum cornua obnixa. Valer. Max. De gestis et dictis memorabilibus lib. I  In Cephalonia 

insula, cum omnia ubique pecora usu aquae quotidie recreentur, in ea pecudes maiore ex parte 

anni ore aperto ex alto uentos recipientes, sitim suam extinguunt.      



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 14

 

 

9.2.5.-                                                   ALBERTO MAGNO 
(1200-1280) 

Perteneciente a la Orden de los Predicadores, realizó estudios en Padua y Colonia. Fue 

el primer alemán en obtener el título de magister Theologiae, en la Universidad de París. 

Realizó una intensa actividad como intelectual escolástico, tal como enseñar en el studium 

dominico de Colonia, y como obispo de Ratisbona, predicador de la Cruzada en los países de 

lengua alemana. Su figura fue biografiada desde finales del s. XIII.  

Su obra, que parte de la interpretación de las obras naturales de Aristóteles, es 

inconmensurable y abarca numerosos campos. Su fama se muestra tan sólida que se le atribuyen 

varias obras, de carácter apócrifo, basadas en ésta que presentamos, De uirtutibus herbarum, 

lapidum et animalium quorumdam, dedicada a glosar las virtudes de plantas, piedras y animales, 

y que gozó de gran éxito. Estas obras de carácter apócrifo contribuyeron a propagar la leyenda 

de Alberto como Magnus in magia.  

En los capítulos seleccionados podemos resaltar el elemento empírico y el 

encantamiento, que figuran como un rasgo constante del desarrollo de la obra.  

 

BIBLIOGRAFÍA: Ed.: Liber Aggregationis Seu Liber Secretorum Alberti Magni De Virtutibus 
Herbarum, Lapidum et Animalium Quorumdam. Amstelodami 1655. Est.: L. Thorndike, History of Magic 
and Experimental Science, New York, 1923. T. II, 517-592.  
 

LIBER PRIMUS.  DE VIRTVTIBVS QUARVMDAM HERBARVM 

Duodecima herba a Chaldaeis Colorio, uel Coloricon, a Graecis Clamor, a Latinis Saluia 

communiter est nuncupata. Haec autem herba putrefacta sub fimo in uase uitreo procreat 

quendam uermem uel auem habentem caudam in modum merulae, de cuius sanguine si tangatur 

aliquis in pectore emittet sensum per quindenam et plus. Et si predictus serpens comburatur et 

ponatur cinis in igne statim fiet ysitis tonitrui horribilis. Et si praedictus puluis ponatur in 

lampade et accendatur, uidebitur quod tota domus serpentibus repleatur. Et hoc est expertum a 

modernis. 

Tertiadecima herba a Chaldaeis Olphanas, a Graecis Hilirion, a Latinis Verbena dicitur. Haec 

autem herba, ut referunt Magi, collecta sole existente in signo Arietis et coniecta cum grano 

Peoniae unius anni caducos a malo morbo curat. Et si ponatur in terra pingui, post octo 

septimanas generabuntur uermes, qui si aliquem tetigerint, statim morietur. Et si praedictum 

ponatur in columbario, omnes columbae congregabuntur ibi. Et si puluis illorum in sole ponatur, 

uidebitur quid sol sit liuidus. Si autem puluis ponatur in loco ubi homines habitant, uel iacet 

inter duos amantes, statim sit lis uel malitia inter eos.  

 

LIBER SECVNDVS.  DE VIRTVTIBVS LAPIDVM QVORVNDAM. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 15

Si uis scire utrum mulier tua sit casta accipe lapidem qui magnes uocatur. Est autem ferrugine 

coloris et inuenitur in mari Indico et aliquando in partibus Theutoniae, in illa prouincia quae 

Francia orientalis uocatur. Suppone ergo lapidem hunc capiti mulieris, et si casta est, ipsa 

maritum amplexabitur, si autem non statim cadet e lecto. Ad hoc autem si lapis iste ponatur 

super carbones in quattuor angulis domus, dico tritus et super carbones sparsus, dormientes 

fugient aedes et relinquent totum et tunc possunt fures respicere totum quod uolunt. 

Si uis ut aqua bulliens statim exeat manu immissa, accipe lapidem qui Topasion uocatur, a 

Topasi insula, uel quia auri similitudinem protendit, et sunt duae species. Una est omnino 

similis auro et pretiosior est. Alia species est crocea magis sensibilis coloris quam si aurum et 

haec est uilior. Expertum autem est in nostro tempore quod si in aqua bulliente mittatur, 

defluere facit, quod statim manu immissa extrahitur, et hoc fecit unus de fratribus nostris 

Parisiis. Valet etiam contra emorrhoicam et stimaticam uel lunaticam passionem. 

 

 

9.2.6.-                                          GUILLERMO DE BITERRIS 

(† 1322) 

 Guillermo de Biterris o Guillem de Béziers, es miembro de la tercera generación de la 

Escuela de medicina de Montpellier, donde se forma. Sobre su biografía tenemos noticias gracias a 

la documentación encontrada en el Archivo de la Corona de Aragón. Viaja por varias ciudades del 

territorio catalán, siempre a petición del rey Jaime II, a cuyo servicio estuvo durante muchos años. 

Tras la creación del Studium Generale Ilerdense, se nombra a Guillermo de Biterris como 

promotor general de los estudios médicos: regens in medicina in generali studio Ilerdensi, (1301) 

cargo para el cual fue posiblemente recomendado por Arnau de Vilanova, a quien había conocido 

en Montpellier, compuso para los estudiantes un breve compendio de medicina práctica, del que 

presentamos los primeros items. 

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. y Est.: M. Mcvaugh, J. Martínez Gázquez, L. García Ballester (†), “Guillem de 
Béziers and His Informatio scolaribus suis” History of universities, vol. XVIII/ 2. Oxford, 2003. 
 

<INFORMATIO GUILLELMI DE BITERRIS SCOLARIBUS SUIS> 

Incipit informatio quam fecit magister Guillelmus de Biteriis scolaribus suis.  

<PROLOGUS> 

Quia tempus est eundi ad practicam, et uos scolares nouissimi ut plurimum lucrabimini in 

febrium curatione, ideo ad informationem uestram uolo aliquantulum loqui de practica, quamuis 

illa que dicam in libris inueniantur, disperse tamen.   

<QVOMODO DEBET PATIENS HABERE CAMERAM> 

Dico ergo quod, cum medicus uocatur ad curam febrium ardentissimarum, quia ad illas uocatur 

ut plurimum, quod in principio ipse debet habere patienti cameram subterraneam que portam et 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 16

fenestras habeat uersus septentrionem, si possit. Si non possit, debet artificialiter cameram 

infrigidare cum foliis uitium et salicis et rosis, que colligantur de mane ante ortum solis, 

antequam aer sit supercalefactus. Et debet tenere in camera ollas siue urnas plenas aqua dulci 

frigida, quia illa sunt principalia in cura et ideo bene est miser qui eas negligit. 

<PATIENS DEBET ESSE BENE COOPERTVS> 

Item. Nota quod patiens debet esse bene coopertus, quia si discooperitur, pori opilarentur et non 

possent euaporari fumi et uaporis.  

<DE SIRVPIS> 

Item. Nota quod medicus debet succurrere patienti cum sirupis, et nota quod in apotheca 

communiter septem sirupi inueniuntur, quorum unus est julep, qui fit ex aqua et pane zuccare et 

est multum securus in febre ardente. Alter sirupus est uiolaceus. Alter est rosaceus, et quartus 

est nenufarinus, quintus est acetosus, sextus est oxizacra, septimus est de papauere.  

 

 

9.2.7.-                                             JUAN GIL DE ZAMORA 
(1245-ca.1310) 

El enciclopedismo en la Corte de Castilla está representado por el franciscano Iohannes 

Aegidius Zamorensis. Este tendrá su primera formación en la provincia de Santiago, 

circunscripción que destaca por su gusto por los conocimientos de las quaestiones naturales, 

suscitado gracias al conocimiento que se tiene en el momento de la obra de Aristóteles. Viaja a 

París por la década de los años 60-70, donde obtiene su doctorado en Teología, y donde también 

ampliará su conocimiento de las nuevas corrientes naturalistas que se han propagado por 

Europa. Asimismo establece vínculos con otros franciscanos notables de su época.  

A su regreso a la Corona de Castilla, tendrá un destacado papel tanto por sus contactos 

con la Corte, como por su labor intelectual. Autor de numerososas obras, entre otras De 

praeconiis Hispanie, que se encuadra en el género de  los Specula principum. En otro orden de 

cosas, intenta emular las grandes enciclopedias que se han producido en Europa, tomando como 

punto de referencia las más conocidas y más cercanas a él en el tiempo, tales son las obras de 

Bartolomé Ánglico, Thomas de Cantimpré, y Vincent de Beauvais, obra que le será el referente 

más cercano.  

 

9.2.7.1.-HISTORIA NATVRALIS 

Este es el título que da a su obra enciclopédica, que intenta ser una recopilación de 

todos los saberes de su época. La organización del material lo realiza secundum ordinem 

alphabeti. De la obra solo han llegado hasta nosotros los epígrafes de la letra A y los índices de 

la B, y aun siendo en apariencia escaso lo conservado, nos da una idea de lo que pudo haber 

sido la obra del franciscano, pues acumula saber y conocimiento, usando el método compilativo, 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 17

y son tan completos estos epígrafes que la edición que manejamos se nos ofrece en tres gruesos 

volúmenes. Es posible que la obra no pudiera ser acabada debido a la ambición del proyecto. En 

la edición se incluye un Liber de animalibus, que aumenta y desarrolla algunos de los epígrafes 

de la Historia Naturalis 

Una de las novedades que aporta con respecto a sus fuentes es la moralización alegórica 

de piedras preciosas y animales, que por otra parte tienen tanta tradición en la literatura 

cristiana, por influencia del Fisiólogo. Según nos indica el mismo autor en el proemio de su 

obra: 

(....) omne datum optimum nature et omne donum gracie et omne lumen glorie ab una abisso 

est, que abissus Christus est.  

Insertamos los siguientes fragmentos extraídos de su enciclopedia: sobre el abeto, en 

relación al mundo vegetal, sobre la piedra abeston, reino mineral, y sobre la garza, reino animal.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: A. Domínguez García y L. García Ballester, Johannes Aegidius Zamorensis, 
Historia Naturalis, Salamanca, 1994. Est.: J. Martínez Gázquez, “Moralización de los animales en Juan 
Gil de Zamora”, Micrologus,  VIII, I, Il mondo animale. Firenze, 2000, 237-259. Id. “ Moralización de las 
piedras preciosas en la Historia Naturalis”, Faventia, 20/2, 1998, 177-186. 

 

DE ABIETE ARBORE 

Sicut autem abies est expers terreni humoris, ita et status religionis. Et sicut abies habet 

plurimum raritatis, ita ut status paupertatis. Et sicut in abiete reperitur equalitas, ita et in iusto 

iudice iudicii equitas. Sicut eciam abies propter sui unctuositatem et gumositatem ab igne 

materiali faciliter inflammatur, ita et anima, deuocionis gracia impinguata, mirabiliter 

inflammatur, cum eidem ignitum diuinum eloquium predicant.  

Et sicut abies in structuris domorum materialium est utilis propter suam rectitudinem, quia 

paruam uel nullam habet obliquitatem, ita et anima et rectitudine iusticie fundata necessaria et 

utilis semper est ad construendam causarum spiritualium ueritatem. Et sicut abies uelificacioni 

nauium aptatur, ita et anima sancti uiri per pacienciam armatur ad tolerandum fluctus 

persecucionum temporalium pacienter. Malus enim fit ex abiete et ei uelum apponitur, quo 

nauis uentorum impetu agitatur usque ad portum, ita et rectitudo anime, per uelum paciencie 

appositum, dum tribulacionibus seculi concutitur, ad portum dirigitur salutarem.  



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 18

DE ABESTON LAPIDE7 

Sicut autem abeston lapis in oculis hominis est ferrei coloris, ita et in oculis Numinis 

consciencia peccatoris. Et sicut abeston lapis, postquam incenditur, nunquam extinguitur, ita et 

peccatrix anima, postquam igne Sancti Spiritus stabiliter inflammatur et per donum 

perseuerancie in amore diuino radicatur, numquam ab amore diuino alicuius temptacionis 

uentilabro separatur. Sicut atuit in beatissima Magdalena et in beatissimo patre nostro Francisco, 

qui primum per peccatum fuerunt ferrei coloris et frigidi; sed igne Sancti Spiritus preuenti, 

celestis coloris et feruidi  sunt effecti. 

Hunc autem feruorum amoris desiderabat beatus Agustinus dicens in libris Confessionum: O 

amor, qui semper ardes et numquam extingueris, Deus meus, accende me. Quis dabit mihi ut 

uenias in cor meum et inebries illud, ut obliuiscar omnia mala mea et unum bonum amplectar 

te?. Da mihi te, Deus meus. Redde te mihi, te enim amo. Et si parum est, amem te ualidius. Non 

possum quantum mihi desit amoris ad id quod satis, donec currat uita mea in amplexibus tuis, 

nec auertatur, donec abscondar in abscondito uultus tui. Hoc tantum scio, quod male mihi est 

preter te. Et omnis copia, que Deus non est, egestas est. 

Item, idem Agustinus in libro De ciuitate Dei: Quanto nunc desideramus ardencius , tanto eum 

intuebimus clarius. Quem quanto quis ardencius amat, tanto melior efficitur. Intus ergo sit amor 

tuus, non in superficie. In medullis sit, quod Christum deligas. Qui autem in superficie colit 

Deum, mercedem suam in laude hominum ponit. In secreto uult amari, in medullis cordis 

amoris accipit holocaustum. Solus quidem sine molestia amatur, cum iocunditate amplectitur. 

Qui amat non laborat. Vis non sentire laborem? Considera mercedem. Quidquid difficile est in 

precepto, leue est amanti, sicut abeston lapidi facile est in igne continuari ex quo semel incipit 

inflammari.  

DE ARDEA AVE8 

Ardea est auis uocata, quasi ardua, secundum Hysidorum decimo tercio libro Ethimologiarum, 

eo quod uolatus habet arduos, id est, altos; formidat enim ymbres et supra nubes euolat, ut 

procellas nubium sentire non possit. Cum autem altius uolauerit, significat tempestatem. Hanc 

multi tantalum nominat, secundum eundem Ysidorum. 

                                                           
7 “El abesto es la primera voz con que abre el libro (Historia Naturalis) Juan Gil y ya en esta primera realidad natural 
introduce su primera consideración moral. La cualidad del abesto de su resistencia a apagarse una vez encendido, 
conocida desde la antigüedad, lo que se recoge ya en su primera etimología, lleva a resaltar la fuerza con que el alma 
pecadora se aferra a Dios y ansía su vista y amistad, una vez que ha experimentado su perdón y vive la gracia de Dios 
y ansía su vista y amistad, una vez que ha experimentado su perdón y vive la gracia del Espíritu Santo. Ejemplos 
eximios de esta ansia de Dios por parte del alma arrepentida son María Magdalena y, para un franciscano como el 
autor, san Francisco antes de ser encendido por el fuego del Señor. Autoridad incontestable en la que apoya y 
refuerza sus consideracionesx es San Agustín, acudiendo a citas de Las confesiones y La ciudad de Dios”; cf. J. 
Martínez Gázquez, “ Moralización de las piedras preciosas...”,  183-184. 
8 La garza real, De ardea aue, es ave ponderada por la altura de su vuelo. (...) Se compara al alma contemplativa por 
su capacidad y tendencia a elevarse por encima de las nubes, representación moral de la aspiración del alma a vivir 
más cerca de Dios y a buscar el placer de la dicha eterna. Cf. J. Martínez Gázquez, “Moralización de los 
animales en Juan Gil de Zamora”, Micrologus, 248. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 19

Ardee uero contemplatiua potest anima comparari; quia, sicut in altum euolat ut ymbres fugiat, 

sic et ista semper alta, id est, celestia meditatur. Contemplacio namque nichil aliud est quam 

mentis in Deum suspense quedam supra se eleuacio, eterne dulcedinis gaudia degustans. 

 

9.2.7.2.-CONTRA VENENA ET ANIMALIA VENENOSA 

Se trata de una obra menor, encuadrada en el campo de los antidotarios. Utiliza la 

misma disposición del material que su enciclopedia, el orden alfabético, y en este caso se trata 

de un texto completo. Toma como fuentes primeras la obra de Vincent de Beauvais el Speculum 

naturale, así como el Liber Canonis de Avicena. La obra se centra en remedios contra venenos 

de toda índole: animal, vegetal y mineral. Hace especial hincapié en aquellos animales minuta 

atque fastidiosa (mosquitos, piojos, chinches...)  que han sido creados por Dios como castigo y 

ejercicio para el hombre, según él mismo nos dice en el proemio de su obra.  

Hemos seleccionado dos fragmentos representativos de esta polaridad, los piojos, por 

una parte, animales extremadamente molestos, y, para el hombre de la Edad Media, cotidianos, 

y por otra un fragmento sobre el basilisco al que dedica jugosas palabras, y en torno al que se ha 

generado una notable literatura, ya desde el Antiguo Testamento, como animal simbólico del 

mal, ya desde su propia generación contra natura.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: C. Ferrero Hernández, Ioannis Aegidius Zamorensis Liber Contra Venena Et Animalia 
Venenosa, Tesis doctoral. UAB, octubre 2002. Est.: M. de CASTRO, “El tratado Contra Venena de Fr. Juan Gil 
de Zamora O. F. M.” AIA, segunda época n. 141, 1976. 
   
CONTRA PEDICVLOS. 

Pediculi sunt uermes cutis a pedibus dicti, secundum Hisidorum, uel a numerositate dicti, ut habetur ex 

Libro de natura rerun. Vnde subiungit quod hoc malum ex ipsa hominis carne creatur indubitanter et 

tamen inuisibiliter. Hos nonnulli de sudore hominis. Alii uero de poris et euaporationibus gigni dicunt. 

Vnde Constantinus, in Iº Libro uiatici: pediculi nascuntur in capite uel in toto corpore ex purgationibus 

quas natura eiciens considere facit inter cutem et carnem. Fiunt autem de melancolia, magri et nigri; de 

flegmatico, albi; de sanguineo, rubei. Et in quibusdam lepram signant et cogitur per immetibilem 

quantitatem. Fiunt autem quibusdam ex sudore et sordibus uestium et capillorum. Aliquando ex crisi 

imperfecta; aliquando sunt de signis signantibus mortem. Fiunt mortem aliquando ex scabie, aliquando 

ex esu ficuum. Fiunt etiam aliquando in inguinibus et barba et asellis cancrosis. Fiunt autem lendes ex 

materia simili et subtiliori, unde eadem est cura. Contra hos precipuum remedium esse dicitur frequens 

ablutio corporis in marinis aquis aut uehementer salsis. Vel argentum uiuum in oleo oliue diutius 

bullitum et zonam ex eo intinctam portare.  

DE REMEDIO CONTRA BASILISCVM. 

Basiliscus regulus seu rex serpentum interpretatur, secundum Hisidorum, eo quod olfatu suo eos necat 

et sibilo unde basiliscus sibilus appellatur, secundum Hisidorum. Cuius aspectus homines et etiam aues 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 20

uolantes conburit. Secundum Solinum extinguit herbas, necat arbores, corrumpit auras sputu pestilenti. 

Quot autem magno Alexandro molestias intulit, ex eiusdem historia patet. Basilisci cineres si in templo 

uel in loco alio reponantur nec serpentes ingrediunt, nec aranee texunt, nec aues inuolant, secundum 

Solinum et Phisiologum. Hoc idem facit eiusdem in aliquo loco particula reseruata. Idem basiliscus 

interdum ex gallo nascitur sicut fertur. Quia gallus in etate decrepita facit ouum ex se, unde basiliscus 

procreatur. Sed in generatione hac oportebit ut multa concurrant. In fimo namque calido et multo ponit 

ouum, ibique fouet uice patris. Et post multum temporis exit pullus et inualescit sicut solent anatis 

pulli. Habet autem caudam ut coluber, residuum uero corporis ut gallus. 

 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 21

 
9.3.-HERBARIOS 
 

9.3.1.-                                          WALAFRIDO ESTRABÓN 
(809-849) 

 Walafrido Estrabón, ingresó de joven en el Monasterio de Reichenau. En el año 826 

pasó al Monasterio de Fulda donde prosiguió su formación junto al gran maestro Hrabano 

Mauro. Posteriormente se trasladó a la Corte de Ludovico el Pío, donde fue preceptor del 

príncioe Carlos, el menor de los hijos del emperador. Vuelto a Reichenau en el año 838, fue 

nombrado abad del Monasterio.Murió en el año 849 en el curso de una visita al Loira en la 

Francia carolingia. 

 Desde joven cultivó la poesía, llegando a componer numerosos textos poéticos según 

indica una nota que se lee en un manuscrito de sus obras conservado en San Gall: “Versos de 

Walafrido Estrabón que publicó desde sus 15 años de edad sobre temas diversos”. Muchos de 

estos poemas estuvieron dedicados a los grandes personajes de su tiempo.  

 Su Liber de cultura hortorum siue Hortulus, compuestos en hexámetros, es su obra más 

refinada y trata del conjunto de las hierbas medicinales de que debe disponer el monasterio para 

sus necesidades terapeuticas. No ofrece un tratado sistemático de agricultura al modo de la 

literatura romana del género, sino sólo el modo de cultivo y el conocimiento de las propiedades 

de 23 plantas medicinales de uso directo que se deben plantar en el jardín del monasterio donde 

se debe efectuar tal cultivo. 

La obra se presenta llena de vivacidad y observaciones prácticas, fruto de un gran 

conocimiento técnico.científico y la experiencia directa del cultivo y observación de las plantas.  

 Hemos seleccionado la descripción de la rosa ya que en ella se presenta la más bella 

entre las flores, y con conocidas virtudes medicinales, pero también con connotaciones míticas, 

bíblicas y culturales, en general, que muestran la amplia cultura de Walafrido, el monje de 

Reichenau. (Véase. 3.1.11) 

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: Walahfrido Strabone,  Hortulus, a cura di Cataldo Roccaro, Palermo, 1979. Est.: 
H.-D. Stoffler, Der Hortulus des Walahfrid Strabo, Sigmaringen, 1985. Hortulus Walahfrid Strabo. 
Translated by Raef Payne. Pennsylvania, 1966.  
 

 

 

LIBER DE CVLTVRA HORTORVM SIVE HORTVLVS. 

XXVI- ROSA 

Iam nisi me fessum uia longior indupediret 

Scrupeus atque noui terreret carminis ordo 

Debueram uiburna rosae pretiosa metallo 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 22

Pactoli et niueis Arabum circumdare gemmis. 

Haec quia non Tyrio Germania tinguitur ostro, 

Lata nec ardenti se Gallia murice iactat, 

Lutea purpurei reparat crementa quotannis  

Ubertim floris, tantum qui protinus omnes 

Herbarum uicisse comas uirtute et odore  

Dicitur, ut merito florum flos esse feratur. 

Inficit hic oleum proprio de nomine dictum, 

Quod quam saepe fuat mortalibus utile curis, 

Nec meminisse potest hominum nec dicere quisquam. 

Huic famosa suos opponunt lilia flores, 

Longius horum etiam spirans odor imbuit auras, 

Sed si quis niuei candentia germina fructus  

Tribuerit, aspersi mirabitur ilicet omnem 

Nectaris ille fidem celeri periisse meatu, 

Hoc quia uirginitas fama subnixa beata 

Flore nitet, quam si nullus labor exagitarit 

Sordis et illiciti non fregerit ardor amoris, 

Flagrat odore suo. Porro si gloria pessum 

Integritatis eat, foetor mutabit odorem. 

Haec duo namque probabilium genera inclyta florum  

Ecclesiae summas signant per saecula palmas, 

Sanguine martyrii carpit quae dona rosarum, 

Liliaque in fidei gestat candore nitentis. 

O mater uirgo, fecundo germine mater, 

Virgo fide intacta, sponsi de nomine sponsa, 

Sponsa, columba, domus regina, fidelis amica, 

Bello carpe rosas, laeta arripe lilia pace! 

Flos tibi sceptrigero uenit generamine Iesse, 

Unicus antiquae reparator stirpis et auctor, 

Lilia qui uerbis uitaque dicauit amoena, 

Morte rosas tinguens, pacemque et proelia membris 

Liquit in orbe suis, uirtutem amplexus utramque, 

Premiaque ambobus seruans aeterna triumphis. 
 
 
 
 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 23

9.3.2.-                 UN HERBARIO FARMACEÚTICO MEDIEVAL, s. XIV 
Dentro de la tradición de la farmacopea medieval destaca la producción de herbarios, 

que toman como referencia el De materia medica, de Dioscórides, y también la Naturalis 

Historia de Plinio. Isidoro a estos recetarios les da el nombre de Dynamidia, ya que explican su 

virtud respecto a las diversas dolencias. No hay que olvidar que la traducción al latín de textos 

médicos, también, tales como el Pantegni, de Galeno y el Canon de Avicena proporcionan un 

excelente conocimiento de la farmacopea en general, y de las virtudes de las plantas en 

particular.  

En esta ocasión hemos recurrido a un herbario de carácter anónimo, producido en Italia, 

en el s. XIV, que se halla en la Biblioteca Universitaria de Pavía, ms.104 del fondo Aldino.  

Las recetas tienen en algunos casos una base más empírica que científica, sin apartarse 

de algunas creencias populares, que sin embargo recogen una tradición interesante. La 

ordenación primitiva del material de la obra, de un primitivo autor, se ve alterada al ir insertando 

otro autor, a posteriori, otras recetas que ha debido ir recopilando. El material se ve enriquecido 

por sinónimos de plantas. No se puede asegurar que los autores fuesen experimentadores de las 

recetas que dan, aun cuando intercalen comentarios del tipo: Certum est, Probatum hoc 

experimentum...Hay que recordar que el método compilativo que caracteriza este tipo de obras 

no tiene pudor al copiar las recetas sin omitir a veces comentarios previos de este estilo. Cita a 

los autores habituales, tales como Plinio, Galeno, Avicena, Razes, Avenzoar, Plateario, y 

también parece hacer referencia a Tadeo Alderotti, médico florentino del s. XIII y maestro de la 

escuela de medicina de Bolonia.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: T. Gasparini Leporace, G. Pollaci, S. L. Manfredi, Un Inédito Erbario 
Farmaceutico Medioevale, Firenze, 1952. 
 

HERBA BONIFATIA9  (6) 

Si esset aliquis qui haberet aliquod membrum fractrum, uidelicet ossum, accipiat de ista herba et 

pistet cum aspongia castroni et emplastetur et ponatur emplastrum super feritam aut fracturam 

ossis, et saldabitur os uel uulnus. 

Item si femina non posset concipere filium, comedat de foliis istius herbe per spatium 

quadraginta dierum, subito concipiet utendo marito suo. Item si quis habet linguam paganam, 

accipiat folia istius herbe et confricet linguam superius et inferius et subito curatur. Item si quis 

habet dolorem propter aliquam decensionem de alto, accipe de ista herba et fac puluerem et da ei 

bibere cum bono uino per spatium XV dierum, et liberabitur a dolore. Item si quis esset 

crematus, utatur ista herba et subito sanatur.  

HERBA INSTANVTIA10 (8) 

                                                           
9 Ruscus hypophyllum, L. 
10 Hierba no identificada.  



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 24

Si quis haberet gatarrum. Accipiat radicem istius herbe que sit colecta de mense iunii, die IIII 

lune, et ille qui coligit debet esse nudus uestimentis suis. 

Accipe radice istius herbe, onzias tres pro qualibet uice, et mediam libram mellis et fac coqui in 

aqua tantum quod radis sit cocta per se, et si decrescit buliendo, iunge de aqua. Et quando est sic 

cocta, accipe et da sibi bibere de illa aqua ieiunio stomaco per spatium trium dierum, et erit 

sanus. Item ad sanandum malum yecoris uel splenis. Accipe de ista herba et da ei comedere, aut 

pulueritza et da ei bibere per spatium XV dierum, et sanabitur. Nascitur in praticis, uidelicet in 

terris domesticis.  

HERBA FABA INVERSA 11 (21) 

Si esset aliquis qui non haberet bonum uisum. Accipe grana istius herbe, exprime si sunt 

recentia, et si non pone in bono uino et postea pistentur et accipe succum istorum granorum et 

pone in occulis; facit clarificare occulos et uidere. Accipe radicem istius herbe et unam 

branchatam salis et combure in uno testo et puluerem pone super uulneribus et subito sanabuntur 

uulnera et curabuntur. 

 

 

 

 

                                                           
11 Ranunculus Ficaria, L. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 25

9.4.-  LAPIDARIOS 
Ya desde los ss. IV-I a. C. se producen en el mundo griego tratados sobre las virtudes de las 

piedras; tienen gran aceptación y pronto son traducidos al latín, ampliando y enriqueciendo el material, 

tal y como sucede con los tratados sobre animales, como el Physiologus. Tanto Teofrasto como Plinio 

dedicaron una especial atención al tema, este último incluso menciona muchos nombres de autores de 

lapidarios.  

 Los lapidarios cristianos, o cristianizados, se divulgaron rápidamente. En ellos el texto lleva 

incorporada la exégesis, así lo vemos en Clemente de Alejandría, san Basilio, en el mismo 

Physiologus, en Beda y en Hrabano Mauro, quienes escribieron comentarios sobre las piedras con una 

intención médica simbólica. En la Edad Media, sobre todo a partir del s. XI, fueron considerados 

verdadera ciencia. El contenido de esos tratados es la descripción de las virtudes terapéuticas de 

piedras preciosas o semipreciosas. El origen de esta tradición debe provenir de Persia, donde se 

consideraba que las piedras poseían fuerzas magnéticas y que podían usarse para diversas 

enfermedades, según el color, la forma, el tamaño... 

 En este orden de cosas las obras más reconocidas son las de Alberto Magno y Marbodo, que 

comentamos a continuación.  

 
9.4.1.-                                           MARBODO DE RENNES 

(1040/1045-1123) 

Marbodo nace Angers, e ingresa en la escuela catedralicia de la ciudad en la que llegará 

a ser magister scholarum. En 1096 es consagrado obispo de Rennes, por el Papa Urbano II. 

Autor de varios poemas y de vidas de santos, así como un tratado de retórica, después de su 

tarea episcopal, parte al monasterio de San Albino de Angers, donde muere.  

 Marbodo representa el nacimiento y auge de las escuelas catedralicias. Excelente y 

reconocido poeta, es el autor del Liber lapidum, de alta significación alegórico-mística. Hay que 

señalar que no se trata, pues, de un tratado científico, ni pseudocientífico con incursiones en el 

mundo de la magia, como tantos que se propagaron en la época, sino que tomando las piedras, 

Marbodo elabora una composición poética simbólica, como muy bien explica en el fragmento 

seleccionado.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. PL, 1737-1739ª. Est.: R. Halleux- J. Shamp, Les lapidaires grecs, Paris, 1985. L. 
Thorndike, Hystory of Magic and Experimental sciences, New York, 1923, t. II. J. M. Riddle, Marbode of 
Rennes. De lapidibus, Wiesbaden, 1977.  
 

INCIPIT LIBER LAPIDVM AVCTORE MARBODO EPISCOPO REDONENSI. 

Gemmis a gummi nomen posuere priores, 

Quos translucerent gummi splendentis ad instar. 

Nomine sed lapidis species signatur utroque; 

Propter quod Lapidum titulo liber iste notatur. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 26

Euax12 rex Arabum legitur scripsisse Neroni, 

Qui post Augustum regnauit in Vrbe secundus, 

Quot species lapidum, quae nomina, quiue colores, 

Quaeue sit his regio, uel quanta potentia cuique. 

Hoc opus excipiens dignum, componere duxi 

Aptum gestanti forma breuiore libellum, 

Qui mihi praecipue, paucisque pateret amicis; 

Nam maiestatem minuit qui mystica vulgat, 

Nec secreta manent, quorum fit conscia turba. 

[Hunc tribus, ut multum, dandum sancimus amicis.] 

Qui numerus sacer est qui secreta Dei seruando decenter honorant, 

Quos grauitas morum, uitae commendat honestas. 

Occultas etenim lapidum cognoscere uires, 

Quarum causa latens effectus dat manifestos, 

Egregium quoddam uolumus rarumque uideri; 

Scilicet hinc solers medicorum cura iuuatur. 

Auxilio lapidum morbos expellere docta: 

Nec minus inde dari certarum commoda rerum 

Auctores perhibent, quibus haec perspecta feruntur. 

Nec dubium cuiquam debet falsumue uideri, 

Quin sua sit gemmis diuinitus insita uirtus. 

 

 

 

 

                                                           
12 El lapidario llamado Euax –Damigeron es un tratado escrito en latín y trata sobre piedras grabadas, posiblemente 
relacionadas con la tradición mágica del Egipto helénico. Probablemente fue compuesto en Egipto, en época romana, 
y se muestra como una obra compuesta en dos momentos cronológicos diferentes. Contiene dos cartas dedicatorias, 
dos lapidarios astrológicos y la descripción de ochenta piedras. Las cartas están escritas, seguramente son  ficticias, 
por Evax rey de Arabia al emperador Tiberio. La primera carta exhorta a guardar el secreto “del dios muy grande”. 
En la segunda se afirma que van a ser revelados los misterios de las piedras. Los tratados astrológicos ponen las 
piedras en relación con los signos zodiacales. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 27

9.5.-  CÓMPUTO Y CALENDACIÓN  

Se ha escrito que la ciencia del cómputo es el compendio de la ciencia en la Edad 

Media. Ciertamente es la ciencia más extendida y en ella confluyen gran parte de las demás 

ciencias en el medievo. Escribe Dom A. Wilmart en Studi e Testi LIX, 1933, 19, que "sin el 

conocimiento de estos textos, toda una parte de la cultura medieval nos escaparía". Su objetivo 

principal, la determinación de la fiesta de Pascua, eje fundamental del año cristiano, la hace 

indispensable entre los monjes y eclesiásticos. El estudio del calendario eclesiástico forma parte 

de la formación integral de los monjes. La astronomía tiene una parte importante en el estudio 

del cómputo. Posibilita la fijación de las fiestas del calendario cristiano y además permite jugar 

con sus aspectos alegóricos.  

Desde sus inicios la literatura patrística se había planteado esta problemática. San 

Isidoro la resume y la transmite posteriormente a los medios insulares irlandeses, desde los que 

Beda, les da nueva formulación. Beda, remontando a los orígenes en los primeros tiempos de los 

Padres de la Iglesia con raices en la computística y calendación alejandrinas, difundidas en 

occidente por Dionisio el Exiguo, ofrece los métodos y reglas que prevalecen y con los que se 

opera a lo largo de toda la Edad Media.  

 
BIBLIOGRAFÍA: J. Gómez Pallarés, Studia Chronologica. Estudios sobre manuscritos latiunos de 
cómputo. Madrid 1999. Códice de Metz. BNM 3.307. Una compilación medieval de cómputo y 
astronomía. Introducción y traducción y notas de E. Montero Cartelle. Madrid 1996. 
 

 

9.5.1.-                                            BEDA EL VENERABLE 
(672/673-735) 

Nace en Northumbria y entra a los siete años en la abadía de San Pedro en Wearmouth. 

Muy pronto le será confiado al abad de San Pablo, en Jarrow, donde permanecerá toda su vida. 

Su obra se compone de escritos religiosos, históricos y científicos. Destaca por su preocupación 

didáctica, que le lleva a escribir obras sobre métrica y tropos, y sobre ortografía. Su obra más 

importante es La historia eclesiástica del pueblo inglés, en la que se describe la llegada de los 

sajones, el reparto de los reinos, y la expansión del cristianismo. En el s. IX se le da el 

sobrenombre de Venerable.  

En la presente antología hemos incorporado un fragmento de su obra Liber de 

temporum  ratione, obra en cuya composición, según confiesa el propio Beda en el prólogo, se 

siente deudor de la tradición. Beda, hombre de gran cultura e intereses, se entronca también en 

la tradición romana, y no en vano una de sus obras lleva el nombre De natura rerum que le liga 

a Lucrecio y Plinio el Viejo, a quienes ha leido en buena medida. Su concepción de la ciencia se 

enlaza igualmente con la interpretación alegórica de Marciano Capella y Macrobio. Aunque las 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 28

fuentes de sus muchas obras no son fáciles de precisar, conoce y extracta las obras de Isidoro, 

especialmente el De rerum natura y el Liber etymologiarum. 

 
BIBLIOGRAFÍA. Ed.: Ch. W. Jones, Bedae Opera De Temporibus, Cambridge, Massachusetts, 1943. 
 

LIBER DE TEMPORVM RATIONE 

PRAEFATIO. 

De natura rerum et ratione temporum duos quondam stricto sermone libellos discentibus ut 

rebar necessarios composui. Quos, cum fratribus quibusdam dare atque exponere coepissem, 

dicebant eos breuius multo digestos esse quam uellent, maxime ille de temporibus cuius propter 

rationem paschae potius uidebatur usus indigere1; suadebantque mihi latius aliqua de temporum 

statu, cursu, ac fine disserere. Quibus concitus parens, perspectis patrum uenerabilium scriptis2, 

prolixiorem de temporibus librum edidi prout ipso largiente potui qui aeternus permanens 

tempora quando uoluit constituit et qui nouit temporum fines immo ipse labentibus temporum 

curriculis finem cum uoluerit imponet. 

 

 

 

 

9.5.2.-                                                     MONJE OLIBA 
(s. XI) 

Como texto de cómputo eclesiástico propiamente dicho en su elaboración ordinaria por 

parte de los eclesiásticos presentamos un fragmento de la Epistola de ciclo paschali del monje 

Oliba de Ripoll (s. XI), quién, inspirándose en la obra de Beda, De temporum ratione, la obra de 

cómputo más difundida entre los eclesiásticos medievales, redacta de forma personal este 

"argumentum" sobre la localización del Dia de Pascua. El sistema de redacción en "argumenta" 

es el más extendido en la difusión medieval de los conocimientos. Operan los tratadistas sobre 

un fondo común, del que cada uno presenta su redacción propia con añadidos o simplemente su 

fórmula particular .  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. Est.: J. Martinez Gazquez y J. Gómez Pallarès, "La 'Epistola de ciclo paschali' del 
monje Oliba de Ripoll". Mittellateinisches Jahrbuch 27, 1992, 103-140. 
 

EPISTVLA DE CICLO PASCHALI OLIBAE MONACHI 

                                                           
1 Propter rationem paschae potius uidebatur usus indigere. Explicitamente aduce aquí Beda la razón de estos 
estudios, a saber, la determinación de la fecha de celebración de la muerte y resurrección de Cristo, la pascua 
cristiana, centro del año liturgico y de la fe cristiana. 
2 Perspectis patrum uenerabilium scriptis. Aunque con conocimiento de la tradición grecorromana  la fuente 
principal de Beda son los santos padres y las Escrituras. En sus obras cita ampliamente a los padres a los que resume, 
remite y glosa abundantemente. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 29

VIII. DE DOMINICO DIE PASCAE3 

Diem igitur dominicae resurrectionis qui ab XI kalendarum aprilium usque VIIo kalendarum 

maiarum protenditur, quaesiturus litteram presentis anni qualis sit in hoc ciclo uideris et 

respiciens ad supradictorum dierum kalendaria, talem paschalis obseruantiae diem qualem 

litteram quam in ciclo reperisti certitudinem pronuntiabis esse. ut ergo de I(M)XL0 natiuitatis 

Domini anno uideas, lineam XVIIIIlem XVam solarem uero XXamVIIam pernotabis et 

litteram, quam ibi reperiris, -O- ad XI kalendarum aprilium die querendo inuenies idus eiusdem 

VIII quo paschalis dies sine dubio prefato occurrit anno. Dierum autem LXXe seu LXe initium 

simili modo inuenire licet. Sicut enim ab XI kalendas aprilis usque VII kalendas maii diebus, 

uidelicet, XXXV secundum perquiritur pascha, ita etiam a XVo kalendas februarii usque VIIII 

kalendas marcii LXXa, et a VIo idus februarii usque II idus marcii XL. Isdem enim quibus et 

paschales assignantur caracteribus ac demonstrantur eodemque semper reperiuntur modo. 

Qualis enim sit littera in hoc ciclo quotoque dierum XXXV eadem presentis anni littera ueniat 

perspecto dies unum queritur inuenitur. Hanc denique pascalem obseruantiae uariationem 

embolismorum seu feriarum septimanae dierum ratio facit. Quocumque enim dierum siue in 

dominica siue in cunctis septimanae diebus XIIIIa luna primi mensis occurrat solempnitatem 

nostrae redentionis in dominica septimanae sequentis demonstrat et ideo dominicum diem 

pasche diem ab XIo kalendarum aprilium usque VIIo kalendarum maiarum et hoc in luna XVa 

usque ad XXam primam necessario constat esse querendum. Cum enim XII kalendas aprilis 

XaIIIIa luna sabbati uenerit die XI kalendarum earundem secundum celebratur pascha. Cum 

uero eadem XaIIIIa luna XIIII kalendas maii dominica occurrit die, VIIo kalendarum eiusdem 

mensis dominica, uidelicet, septimanae sequentis secundum celebratur pascha. Similiter de 

ceteris annis seu obseruationibus intellige.  

 

                                                           
3 De dominico die pascae  El monje Oliba tiene como fuente de este 'argumento', cómo fijar el día de Pascua, el cap. 
LXI  De die dominico paschae  del DTR de Beda, del que, sin embargo, se aparta y prefiere ofrecer una formulación 
práctica.  



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 30

 

9.6.-  ASTRONOMÍA 

 

9.6.1.-                              ANONIMUS LIBER DE SIGNIFICATIONE COMETARVM  
(post  1238) 

La presencia de los cometas despertó gran curiosidad y una gran inquietud en las gentes 

del Medioevo. Se escriben varios tratados sobre su significación, sus tipos, sus curvaturas, su 

lugar de origen, a lo largo de la Edad Media. 

Escogemos un fragmento de un tratado anónimo sobre la significación de los cometas 

escrito en España en el segundo cuarto de siglo del s. XIII. Su autor, conocedor de la literatura 

astrológica arábica y clásica sobre los cometas, compuso este tratado en latín, y no como 

traducción de un tratado árabe. Conoce bien la situación y vicisitudes de la Península en la 

primera parte del s. XIII, sus componentes sociales: cristianos, sarracenos y judíos, así como las 

ciudades españolas y del norte de África. 

El tratado compuesto en 16 capítulos toma su información de diferentes fuentes. El 

capítulo primero, que es el que hemos escogido, procede del Centiloquium de Ptolomeo. Otras 

informaciones las debe a Aristóteles, Al-Kindi, Razes, Haly o Albumasar, citados 

frecuentemente. El interés principal de este tratado es su preocupación por presentar los cometas 

como signos astrológicos del futuro, tomando sus contenidos de las fuentes astrológicas árabes.  

 

BIBLIOGRAFÍA: Ed. y Est.: L. Thorndike, Latin Treatises on Comets. Between 1238 & 1368 A. D, 

Chicago, 1950. Cap. I–II, 17-19. 

 

CAPITVLVM PRIMVM AD SCIENDVM QVID EST COMETA 

Dixit Ptholomeus in 99º uerbo in libello de centum uerbis quod stelle currentes et stelle 

habentes comas sequuntur alias stellas sed non sunt de substantia earum. Et dixit ille qui hoc 

uerbum exposuit, Ptholomeus sequitur semper opera naturalia et dedit nobis ad intelligendum in 

hoc loco quod stelle currentes et stelle habentes comas sequuntur ex aliis stellis, et uult dicere 

quod sequuntur ex aliis, quia fiunt ex earum motibus naturalibus. Et astronomi imposuerunt eis 

talia nomina, quia ueniunt prius ex effectibus planetarum et habent magnam proprietatem cum 

eis, quia sunt iuxta eos et habent uirtutes similiter ab eis, cum quibus operantur in rebus 

inferioribus. Et Ptholomeus uoluit ostendere hoc ubi dicit, Quando uirtus celestis ostendit 

aliquid, habet testimonium ex secundis stellis, et ipse ponit significationem earum cum 

significatione eclipsis, et coniungit earum uirtutes simul quando uult super effectus euenientes. 

 

CAPITULUM SECUNDUM AD SCIENDUM EX QUO FIUNT COMETE ET STELLE CURRENTES ET 

CUIUS FIGURE SUNT 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 31

Aristotilis nominauit omnia signa superiora que apparent in medio aeris et non sunt celestia, 

sicut est rota que apparet circa solem et circa lunam, et arcus et rubedo que apparet in orizonte 

antequam eleuetur sol et post eius occasum, et incendia ignis que apparent in aere sicut sunt 

stelle comate et stelle currentes et assub et hasta et nebula, que apparet sursum nigra et spissa, et 

illud quod uidetur ad modum lacus et talia. Et omnia ista habent causam sue apparentie et sui 

deffectus, et hoc probatum est per sensum et per rationem et per experientiam prudentium. Et 

omnia ista supradicta fiunt ex uaporibus humidis et ab aqua eleuatis, unde res que fiunt ex 

uaporibus humidis et siccis a terra et ab aqua eleuatis, unde res que fiunt ex uaporibus humidis 

et ab aqua apparent in spera aeris. Et res que fiunt ex uaporibus humidis eleuatis ab aqua usque 

ad speram aeris sunt rote que apparent circa solem et lunam, et arcus et rubedo que apparent 

ante ortum solis et post occasum in orizonte, et omnes alii colores que apparent in spera aeris. Et 

res que fiunt ex uaporibus siccis eleuatis a terra usque ad speram ignis sunt stelle comate et 

stelle currentes que quandoque apparent uelut incendium ignis tendens ab oriente in occidentem 

et econuerso, et a meridie in septentrionem et econuerso. Et quandoque tendunt de orizonte in 

orizontem secundum oppositum, et quandoque per eundem orizontem, et quandoque uadunt 

recte et quandoque circumgirando sicut ignis quando incenditur in rebus subtilibus. Et dixit 

quod materia istarum incensionum que mouentur et currunt et de se extinguuntur est uapor 

subtilis non habens aliquam substantiam neque uim in se. Et quando eleuatur usque ad speram 

ignis, incenditur cito et similiter cito extinguitur, sicut si aliquis appronpiquaret stupas circa 

calorem exeuntem de furno, de facili incenderentur et similiter extinguerentur, et isto modo 

fiunt stelle currentes. Et materia ex qua fiunt stelle comate sunt uapores grossi, sicci et spissi 

eleuati a terra. Et quando incenduntur, non potest ita de facili materia sua consumi propter eius 

spissitudinem, sed post per longum tempus consumitur et deapparent.  

 

 

 

9.6.2.-                                           CAMPANVS DE NOVARA 
(1232-1296) 

Sobre Campano de Novara, tenemos noticia, fundamentalmente, gracias a los Registros 

de Urbano IV (Guiraud, Les Régistres d´Urbain IV, vol. 3), donde se encuentran referencias 

abundantes al Magister Campanus de Nouara, de la diócesis de Arlés. También sabemos de este 

autor a través de la ratifcación de su testamento, realizada por Bonifacio VIII4. 

Su obra, de carácter científico, se concreta en comentarios a los Elementa de Euclides, 

obras de cómputo, Computus maior; obras astronómicas, Tractatus de spera, De quadratura 

                                                           
4 “De conuentu nostri ordinis Viterbensi”, Analecta Augustiniana, vol. 11 (1925-26), 230: Anno millesimo 
ducentessimo nonagesimo sexto Magister Campanus, Domini Papae Capellanus, Canonicus Parisiensis, uoluit et 
mandauit quod fiat (...) una Capella puchra ( sic) et decens quae uocatur S. Anna. Según todos los indicios, como 
agradecimiento a los frailes del convento de Viterbo, donde murió.  



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 32

circuli, De quadrante, Breuiloquium duodecim signorum zodiaci cum peculiari modo erigendi 

thematis coelestis per diuisionem uerticalis primarii, ... 

En la obra seleccionada, Theorica planetarum, el autor, además de realizar un estudio 

minucioso de los planetas, establece la posición de la Astronomía entre las demás ciencias, y 

también describe la construcción de un instrumento (equatorium) que permite realizar el cálculo 

de la posición de los cuerpos, basándose en el sistema ptolemaico. La obra, que se dispone en 

seis secciones, va haciendo un recorrido sistemático sobre la posición de cada planeta, incluidos 

el sol y la luna, sus movimientos, y su diagrama. El fragmento escogido trata sobre la esfera de 

la luna.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. Est. y trad. al inglés a cargo de Francis S. Benjamin, Jr. y G. T. Toomer, Campanus 
Of Novara And Medieval Planetary Theory. Theorica Planetarum, Madison, 1971. 
 

THEORICA PLANETARUM 

SECTIO IV. TRACTATUS DE LUNA, 307-341 

Super ipsam igitur describatur circulus alius cuius centrum etiam sit centrum orbis signorum, 

istiusque circuli medietas sua diametro manente fixa ymaginetur etiam circumduci a quouis situ 

usque dum redeat ad eundem. Erique continet speras omnium elementorum diciturque spera 

elementaris. Corpus igitur quo spera descripta a primo circulo excedit speram descriptam 

missorum motuum inclusum. Eodem autem modo intellige speras mercurii et ueneris et solis 

trium superiorum qui sunt Mars Iupiter et Saturnus. Est igitur concaua superficies spere Lune 

locus spere elementaris ; eius uero conuexa superficies peruenit usque ad superficiem concauam 

spere Mercurii. Mercurii uero conuexa superficies peruenit usque ad concauam Veneris; Veneris 

quoque conuexa ad concauam Solis; Solis conuexa ad concauam Martis; Martis quoque conuexa 

ad concauam Iouis; et Iouis conuexa ad concauam Saturni; Saturni uero conuexa superficies 

peruenit usque ad concauam superficiem stellarum fixarum; spere autem stellarum fixarum; 

spere autem stellarum fixarum conuexa superficies peruenit usque ad concauam orbis noni.  

Extra autem huius orbis conuexam superficiem utrum sit aliquid utpote alia spera neccesitate 

rationis non cognoscimus. Fidei uero informatione sanctis ecclesie doctoribus assentientes 

reuerenter confitemur extra ipsam celum esse empireum in quo est bonorum spirituum mansio; 

ipsum quoque nonum uel esse celum cristallinum uel cristallinum esse extra ipsum et sub 

empireo, hoc enim Scriptura testatur diuina cui contradici fas non est. Si igitur cristallinum aliud 

sit a nono perueniet noni conuexa superficies ad concauam empirei. Empirei uero conuexa 

superficies nichil habet extra se; ipsa enim est supremum omnium corporalium rerum et maxime 

distans a communi centro sperarum quod est centrum terre, unde ipsa est locus generalis et 

communis omnibus locatis, uelud omnia continens et a nullo et celum cristallinum sunt diuersa 

uel tantum 10 si sunt idem. Corpusque ex omnibus illis constans dicitur quinta essentia preter 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 33

quatuor elementa supposita, uocatur etiam etherea regio sibique subiecta elementaris de cuius 

diuisione, situ et ordine aliquid est dicendum. 

 

 

 

9.6.3.-                                                 PETRUS GALLECUS 
(ca.1200-1267)  

Pedro González Pérez nace en Santa Marta de Ortigueira sobre 1200. Ingresa en la 

Orden de San Francisco y realiza sus estudios en el convento de la Val de Dios, en Santiago. 

Allí debió acceder a una buena formación gracias a la excelente biblioteca que poseían los 

franciscanos, y que estuvo depositada en el obispado mientras se finalizaba el convento. Entre 

los volúmenes de los que tenemos constancia se hallaban obras de Aristóteles y de las ciencias 

árabes.  

En 1236 llegó a ser provincial de la Orden en Castilla, cuyos monarcas entablaron desde 

muy pronto lazos estrechos con los franciscanos. Es casi seguro que el propio Fernando III se 

educara con franciscanos y así, ya rey, gustó de rodearse de frailes, como el mismo Pedro 

Gallego, que lo acompañó a él, primero en la conquista de Sevilla, y al príncipe Alfonso, en la 

conquista de Murcia, después. De esta ciudad es consagrado obispo en 1250 por el Papa 

Inocencio IV, cargo que ocupará hasta su muerte.  

Una de las grandes preocupaciones del rey, ya Alfonso X, y del propio Pedro Gallego, 

es evitar el vacío cultural que se cernía sobre la ciudad de Murcia, ante la partida de los hombres 

de letras musulmanes. A fin de conjurar esa amenaza el obispo Pedro Gallego funda, junto con 

los dominicos, un Studium arabicum et latinum, que dará como fruto la traducción de obras de 

ciencia desde el árabe.  

De las obras propias de Pedro Gallego se conservan las siguientes: Summa de 

Astronomia, Liber de Animalibus, y De regitiua domus. Estas tres obras son textos adaptados 

desde otras traducciones anteriores, aunque un análisis superficial pudiera hacer pensar que se 

trata de traducciones. Para la presente antología hemos seleccionado los primeros parágrafos del 

proemio de la Summa de Astronomia, cuya temática gira en torno la teeoría del movimiento de 

los planetas, teoría que se inscribe en la ortodoxia ptolemaica. Pedro Gallego sigue el modelo de 

Alfagrano, al igual que sus hermanos de orden, frente al criterio de los dominicos que se 

decantaban por la teoría de las esferas homocéntricas.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. y Est.: José Martínez Gázquez, Petri Galleci Opera omnia quae extant. Summa de 
Astronomia. Liber de Animalibus. De regitiua domus, Firenze, 2000. 
 

 

 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 34

SVMMA DE ASTRONOMIA 

INCIPIT SVMMA DE ASTRONOMIA COMPOSITA A FRATRE PETRO GALLECO CARTAGINENSI 

EPISCOPO EXCEPTO TOTA AB ALFRAGANO PER ORDINEM. 

Frater Petrus diuina miseracione Cartaginensis Episcopus Fratri Martino Egidii, Abati de 

Morelola, salutem et pacem in Ihesu. Quoniam artificium operantis manifestatur in operato ut 

bonitatem operantis Omnipotencie Dei posses acutius contemplari, sollicitus de perfeccione 

anime tue proposui conpilare quedam in quibus conueniunt Sapientes de sciencia firmamenti in 

qua habes: quod Celum sphericum sit in Terra cum omnibus partibus suis terreneis, marinis; 

quod terra est in medio sicut centrum. De primis duobus motibus Celi. De Circulis. De 

quantitate ambitusTerre. De disposicione locorum habitabilium. Quare dies crescunt et 

decrescunt in quibusdam regionibus Terre. De disposicione climatum et de locis famosissimis 

illorum. De planetis et stellis fixis quomodo moueantur. De distanciis et quantitatibus 

circulorum et stellarum. 

Exerce ergo in hiis aliquando animam tuam, quia causa maxime delectacioniss sunt illis qui 

possunt illa cognoscere et delectari Artifice, scilicet, in Deo qui fecit ea.  

 

LA REPRESENTACIÓN MEDIEVAL DEL COSMOS PTOLEMAICO 

 
El ms. 8918 de la BNM presenta en el fol. 56v (ilustración de la portada) de la Summa de 
Astronomia, una de las obras del franciscano Pedro Gallego una llamativa ilustración, que J. 
Samsó denomina “diagrama astronómico con las posiciones planetarias para el 1 de Mayo de 
1273”. Constituye dicha ilustración una formalización gráfica del universo ptolemaico que 
aparece a manera de “Explicit” de la obra en la copia del ms. de la Biblioteca Nacional de 
Madrid. En el texto se representa la idea del universo, según se aceptaba desde el mundo 
antiguo, en el que la tierra es el centro y el sol un planeta más entre Venus y Marte. Se 
describe,además, la órbita de los planetas, sus características astrológicas y su posición en 
relación a los Signos del zodiaco. 
 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. José Martínez Gázquez, “El mundo ptolemaico en un “Explicit” del ms. 
8918 de la BNM”. MHNH. Revista Internacional de Investigación sobre Magia y Astrología 
Antiguas. 2 2002 105-114.  
 Est.: José Martínez Gázquez, Petri Galleci Opera omnia quae extant. Summa de Astronomia. 
Liber de Animalibus. De regitiua domus, Firenze, 2000. 
 
 
Saturnus est frigidus et siccus distemperate. 
Iupiter calidus et humidus temperate. 
Mars calidus et siccus distemperate. 
Sol calidus et siccus temperate. 
Venus calidus et humidus temperate. 
Mercurius frigidus et siccus mediocriter. 
Luna frigida et humida temperate.  
 
<Stellarum fixarum et currencium orbium forma uel figura>. 
 
  Empireum 
  Cristallinum 



Antología de Latín Cristiano y Medieval. 

Cultura  Filosófico- Científica. 35

  Sidereum 
 Saturnus moratur in quolibet signorum duobus annis et dimidio et perficit cursum suum 
in triginta annis, et est frigidus et siccus distemperate, et est ascensus eius in Libra et descensus 
in Ariete, et Aquarius et Capricornius domus eius et Sabbatum dies eius et nox Mercurii sua, et 
October, Januarius et Februarius menses eius, et fuit prima die Madii in nono gradu Virginis, 
anno Domini millesimo ducentesimo septuagesimo tercio. 
 Iupiter, calidus et humidus temperate, et moratur in quolibet signorum uno anno et 
perficit cursum suum in duodecim annis, et est ascensus eius in Cancro et descensus in 
Capricornio, et Sagittarius et Pisces domus eius, et dies eius Iouis et nox Lune, Iulius et 
December et Martius menses eius, et fuit die et anno predictis in uicesimo septimo gradu 
Capricornii. 
 Mars moratur in quolibet signorum sexaginta diebus, et est calidus et siccus 
distemperate, perficit cursum suum in duobus annis, et ascensus eius in Capricornio et 
descensus in Cancro, et Aries et Scorpio domus eius, et dies Martis dies eius et nox eius 
Sabbati, Ianuarius, Nouember et Aprilis menses eius, et fuit die et anno predictis in tricesimo 
gradu Libre. 
 Sol, calidus et siccus temperate, moratur in quolibet signorum triginta diebus et dimidio, 
et perficit cursum suum in anno, et ascensus eius in Ariete et descensus in Libra, et domus eius 
Leo, et dies eius Dominica, nox eius Iouis sua, Aprilis et Martius menses eius, et fuit die et anno 
predictis in decimo septimo gradu Tauri. 
 Venus, calidus et humidus temperate, moratur in quolibet signorum uiginti nouen 
diebus. Ascensus eius in Piscibus et descensus in Virgine, et domus eius Taurus et Libra, et dies 
Veneris suus et nox Martis sua. Madius, Marcius et  October menses eius, et fuit die et anno 
predictis in decimo quinto Geminorum. 
 Mercurius, frigidus et siccus mediocriter, moratur in quolibet <signorum> uiginti 
septem diebus, neque recedit a Sole. Ascensus eius in Virgine, descensus in Piscibus, et domus 
eius Gemini, dies eius Mercurii et nox Dominica. Iunius et September menses eius, et fuit tunc 
in decimo secundo gradu Tauri. 
 Luna, <frigida et humida temperate>, perficit cursum suum in uiginti nouem diebus et 
dimidio. Ascensus eius in Tauro et descensus in Cancro. Scorpio domus eius, et dies Lune.  Nox 
Veneris sua. Madius et Julius menses eius. In Libra tunc. 
 
Ignis, calidus et siccus et ideo colericus  
Aer, calidus et humidus et ideo sanguineus. 
Aqua, frigida et humida et ideo flematica. 
Terra, frigida et sicca et ideo melancolica. 
  Frigida  
  Tepida  
  Torrida  
  Alia Terra. 
(Ms. 8918  fol. 56v) 
 
 
 
 
 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 36

9.7.-  EL CONCEPTO DE CIENCIA 

 

9.7.1.-                                            DOMINICUS GUNDISALVVS 
(s XII) 

A partir de la documentación toledana se ha confundido a un traductor y filósofo 

denominado Domingo Gundisalvo, o Gonzalbo, con un archidiácono, mencionado en las actas 

de Segovia y de Toledo entre 1178 y 1190; Gundisalvo sería contemporáneo de Gerardo de 

Cremona. Rucquoi ha separado al filósofo del traductor, distinguiendo dos personajes diferentes, 

pero contemporáneos. Uno sería el traductor arabo-latino Dominincus Gundisalvi, archidiácono 

de Cuéllar, el otro Gundislavus, archidiácono de Talavera, autor de obras filosóficas originales; 

sin embargo las atribuciones en los manuscritos no son muy fidedignas, y solo un atento estudio 

de manuscritos y de vocabulario puede despejar la incógnita.  

Por lo que respecta a las de producción propia, nos ha legado obras en las que se observa 

un interesante sincretismo entre Agustín y Avicena, por lo que se le denomina el transmisor del 

avicenismo latino, en sus obras De processione mundi y De unitate et uno. Las obras traducidas 

por Gundisalvo han influído notablemente en la ciencia occidental, entre otras, la Metafísica de 

Avicena. La obra de la que extraemos el siguiente fragmento, De scientiis, aunque está basado 

en la de al- Farabi, El catálogo de las ciencias, no es propiamente una traducción, sino una 

adaptación, por lo que lo incluimos en el presente capítulo.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. M. Alonso Alonso, De scientiis, Madrid, 1954. Est.: M-T. D’Alvergny, “Les 
traductions a deux interprètes, d’ arabe en langue vernaculaire en latin, et de langue vernaculaire en latin”, 
Traductions et Traducteurs en Mogen Âge. Actes du colloque international du  CNRS organisé a Paris. 
Institut de recherche  et d’ histoir des textes, 26-28 de mai 1986. Paris, Éd. Du CNRS, 1989, 193-206. 
A. Fidora, Die Wissenschaftstheorie des Dominicus Gundissalinus, Berlin, 2003. 
 

DE SCIENTIIS 

PROLOGVS 

Cum plures essent olim philosophi, inter omnes tamen ille solus simpliciter sapiens dicebatur, 

qui omnium rerum scientiam certa cognitione comprehendisse credebatur. Nunc autem, mundo 

senescente, non dico sapiens, sed, quod minus est, philosophus nemo dici meretur; quia, qui 

sapientie studere uelit, iam uix inuenitur aliquis . Quapropter, paruitati nostre satisfieri credimus, 

si postquam non omnia possumus, saltem de singulis aliqua, uel de aliquibus aliquid, 

degustemus. 

Vnde in hoc libro nostra intentio est scientias famosas breuiter perstringere; et, quid unaqueque 

earum doceat, et partes uniuscuiusque summatim designare. Et hoc quinque capitulis 

exequendum proponimus: 

Quorum primum est De scientia lingue et eius partibus; 

Secundum De scientia logice et eius partibus; 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 37

Tertium De scientiis doctrinalibus, que sunt Arithmetica, Geometria, Scientia de aspectibus, 

Scientia stellarum doctrinalis, Scientia Musice, Scientia de ponderibus, Scientia de ingeniis; 

Quartum est De scientia ciuili et eius partibus et De scientia iudicandi et De scientia eloquendi. 

Ex hoc igitur libello multiplex prouenit utilitas. Nam, cum quis aliquam scientiam addiscere 

uoluerit, per hunc cognoscet, quam earum potius eligat, et cui studiosus intendat, et que ex qua 

sibi proueniat utilitas. Nec in iudicio liberalium artium de cetero potest falli, postquam hunc 

librum, facta inter eas comparatione, que sit melior, uel que utilior, que certior uel que fortior, 

plene cognouerit. 

Per hunc etiam poterit de mendacio facile conuincere eum, qui se iactat scientiam aliquam 

comprehendisse, cum interrogatus, qui sint partes eius et quid contineant, nesciat respondere. 

Ipse etiam qui hunc librum in promptu habuerit , in omni scientia peritus apparebit. Non enim 

expers alicuius scientie esse creditur, qui, que et quot sint partes eius et quid contineat, non 

ignorare uidetur. 

 

 

 

10.-                                                   TRADUCCIONES 

La penuria cultural de la Europa cristiana medieval impuso la necesidad de acudir a la 

traducciones de cultura y ciencia de los mundos contemporáneos que habían mantenido la 

tradición clásica en los diversos campos de la actividad humana, por lo que los cristianos latinos 

bebieron principalmente de los griegos bizantinos y de los árabes.   

Las traducciones del griego al latín. 

Estas traducciones sirvieron en un primer momento para subsanar el desconocimiento de la 

patrística y la hagiografía cristiana griega y más adelante aspectos parciales de las fuentes de la 

filosofía y la ciencia griega. Como impulsores de esta actividad actuaron diversos centros de 

Italia que sucesivamente fueron tomando el protagonismo, según las circunstancias de 

hegemonía de sus ciudades en las que se fueron creando escuelas de traducción.  

Las traducciones del árabe al latín.  

La actividad de las traducciones del árabe al latín permitieron a los cristianos latinos recuperar 

la ciencia griega, asimilada y acrecentada por los árabes, a partir de las traducciones de la 

ciencia y la cultura griegas hechas en Oriente, desde las traducciones siríacas a las traducciones 

de Bagdad en los siglos VII y IX.  

Dos son los campos principales de esta actividad traductora: 

Las traducciones apologéticas con las que los cristianos quieren acercarse a las fuentes del Islam 

para comprenderlo mejor y, principalmente, refutar su doctrina, y las traducciones científico-

técnicas con las que pudieron asimilar la ciencia antigua. España fue el lugar donde a través del 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 38

contacto con la cultura y la ciencia musulmanas pudieron realizarse estas traducciones. Los 

cristianos sintieron la fascinación del esplendor de al-Andalus y acudieron a la Península para 

conocer su ciencia y transmitirla a los pensadores europeos, ansiosos de nuevas fuentes de 

conocimiento. 

 

 

10.1.-  DEL GRIEGO AL LATÍN 

 

10.1.1.- TEXTOS PATRÍSTICOS 

 BURGUNDIO DE PISA 
(+ 1193) 

Juez de Pisa, su ciudad, desde joven estuvo en contacto con los Bizantinos, visitando 

Constantinopla, donde aprendió el griego y aún joven participó en la disputa pública de 1136 

que tradujo al latín Mosé de Bergamo. 

Tradujo para el Papa Eugenio III (1145-1153) el De orthodoxa fide de San Juan 

Damasceno y Las Epístolas sobre San Mateo de San Juan Crisóstomo en cuyo prólogo narra las 

circunstancias en que se produce la traducción y el cuidado en procurarse originales para una 

traducción fiable. Más tarde traduce, también, Las homilías de San Juan Crisóstomo sobre el 

Evangelio de San Juan. En su epitafio los pisanos subrayaron sus capacidades: interpres 

grecorum, clarus comentor, suma magistrorum. 

El fragmento que presentamos, tomado del prólogo de Las homilías de San Juan 

Crisóstomo sobre el Evangelio de San Juan, señala la circunstancia de la muerte de su hijo en el 

viaje de la embajada pisana a Ragusa y Constantinopla en 1162, que le impulsó a llevar a cabo 

la traducción de este texto para rogar a Dios por su alma y buscar consuelo a su dolor.  

 

BIBLIOGRAFÍA: Ed. y Est.: P. Classen,  Burgundio de Pisa. Richter-Gesandter-Übersetzer, Heidelberg, 
1974, pp. 83-84. Est.: W. Berschin, Griechisch-Lateinisches Mittelalter. Von Hieronimus zu Nikolaus von 
Kues, Bern, München, 1980. 
 
 
INCIPIT PROLOGVS BURGUNDIONIS IUDICIS IN COMMENTATIONE IOHANNIS CRISOSTOMI  

SUPRA  EVANGELIVM  SANCTI  IOHANNIS  EVANGELISTE 

 
Omnibus in Christo fidelibus fratribus iudex ciuis Pisanus in Domino salutem. 

Cum Constantinopoli pro negociis publicis patrie mee a conciuibus meis ad imperatorem 

Manuelem missus legati munere fungere et quendam filium meum Hugolinum nomine quem 

mecum duxeram in itinere morbo arreptum amiserim, pro redentione anime eius explanationem  

euangelii sancti Iohannis euangeliste a beato Iohanne Crisóstomo Constantinopoleos patriarca 

mirabiliter editam de greco in latinum uertere statui sermonem, tum quia eiusdem sancti patris 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 39

Iohnnis Crisostomi  comentationem supra euangelium sancti Mathei euangeliste iam pridem 

beate memorie tercio Eugenio pape integre translatam tradideram, tum quia huius Iohannis 

euangeliste expositionis penuria apud Latinos máxima erat. Nullum enim alium nisi sanctum 

Agustinum eum continue exponentem inueni. Cumque ibidem id negociis communibus 

imminentibus facere minime possem et eum librum, a quam pluribus et maxime a monachis tam 

sentenciarum acumine quam etiam morum perpensa instructione auidissime haberi desideratum, 

uenalem ut mecum Pisas transferendum referrem nullatenus inuenire, duobus exemplariis a 

duobus monasteriis in commodatum acceptis, duobus scriptoribus uno a capite altero a 

medietate incipiente librum tradidi transcribendum, et eum breui ita deptus nocte ac die cum 

uacabat diligenter ascultans fideliter emendaui. Negociis uero mee ciuitatis peractis licenciam 

redeundi ab imperatore accipiens, Messanam ueniens, ibique moram fascines, manibus meis 

scribens inhibi librum transferre incepi, et sic per totam uiam Neapoli et Gacte et ubicumque 

moram faciebam uacationem michi extorquens iugiter transferebam, et deinde contra spem per 

duos continuos annos Deo auctore totum librum de uerbo ad uerbum de Greco in Latinum 

transferens integer consummaui. 

 

 

10.1.2.-TEXTOS HAGIOGRÁFICOS 

 

BARLAAM 

Los contactos con Bizancio, en época temprana medieval, de nuevo pusieron al alcance 

del mundo latino los ricos tesoros de la literatura patrística, la espiritualidad y la hagiografía 

griega y oriental. Aparecieron en la Italia meridional diversos centros que se interesan por estos 

textos, y por la traducción del griego al latín para su difusión y conocimiento entre los cristianos 

latinos occidentales.  

Mencionados en el Santoral muchos de los Santos orientales griegos, los latinos 

occidentales no tenían conocimiento de las circunstancias de sus vidas, que se difundieron a 

través de las traducciones; las de otros Santos se conocen por primera vez, expandiéndose de 

manera extraordinaria, tal es el caso de Barlaam y Josaphat, adaptación cristiana de la leyenda 

oriental de la vida de Buda, ya cristianizada en Oriente y que se difunde rápidamente a toda la 

cristiandad, impulsada por el florecimiento de las comunidades eremíticas y más tarde los 

monasterios medievales. 

La leyenda de Barlaam y Josaphat se difundió por toda Europa siendo traducida a todas 

las lenguas europeas modernas. 

En el prólogo y el epílogo de la obra encontramos algunos datos e indicios de la 

actividad de su traductor y el ambiente en que se propicia este movimiento de traducciones, así 

como su conocimiento de la cultura clásica. Particularmente el fragmento del capítulo XVII, 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 40

referente a los dioses de la religión clásica pagana, presenta algunas interpolaciones añadidas al 

texto original sobre las características de cada uno de los dioses.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. Est.: J. Martinez Gazquez, Historia Barlae Et Iosaphat (Bibl. Nacional de Nápoles 
VIII. B.10), Madrid, 1997. Ó. De La Cruz Palma, Barlaam Et Iosaphat. Versión vulgata latina (trad. 
Cast., J. de Arce Solorceno), Madrid- Bellaterra, 2001. W. Berschin, Medioevo greco-latino, da Gerolamo 
a Niccolò Cusano, Nápoles, 1989. Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis, ed. Socii 
Bollandiani, 2 vols., col. "Subsidia hagiographica" nº 6, Bruselas, 1898-1899, ampliada posteriormente en 
"Subs. hagiogr." nº 12, 1911. Revisión en el Novum supplementum a cargo de H. Fros, "Subs. hagiogr." nº 70, 
1986, añade las aportaciones de J. Sonet. P. Chiesa, "Ambiente e tradizioni nella prima redazione latina della 
leggenda di Barlaam et Josaphat", SM 1983, 521-544. Id. “Ad verbum o ad sensum? Modelli e coscienza 
metodologica della traduzione tra tarda antichità e alto medioevo”, Medioevo e Rinascimento, 1, 1987, 1-51. 
 
 
PROLOGVS  

(fol. 416u,b-417r,a) Hystoria Barlae et Iosaphat de interiori Ethiopia deducta per Iohannem 

Venerabilem monachum monasterii Sancti Sabe in Heliam urbem et translata in Eolico per 

Eufinium sanctum virum. Incipit prologus. 

Cum in undosis menibus domine ciuitatum in sexto anno sanctissimi et triumphatoris domini 

Constantini Monomachi Augusti augustalibus irretirer curis et assidua coniecture intentio 

militantis propositum deduceret per libros Eolicos neque sineret [fol.417r,a] multa cogitatem ut 

sedatis nebulis cogitationum ad precipuam nature partem accederem, ac more apium ex diuersis 

Achiuorum floribus aliquid memoria dignum reponerem, quoniam urgebar assiduis 

meditationibus sequestrationis longinque a patriis locis, cogitando presentia et timendo futura. 

Quamobrem cum in talibus incitamentis sollicitudinum uentilaretur animus in diuersa, optulit 

mihi quidam libellum nomine Leo, omni cum prece postulans quatenus Dei pro uoto et sancti 

Barlae memoria, de Eolico textu ad Latinitatis usum plano transferrem eloquio, intemptatum et 

inusitatum opus ab antiquis et usque ad me obliuioni per omnia funditus traditum. Tandem 

itaque labor et fraterna caritas incitauit ut quod inertia literarum renuebat actitare, deuotio 

actionis aggredi urgeret opus. Et fretus precibus fratrum accinxi uerbum ex uerbo ac sensum ex 

sensu antiquorum more transferre, et in oportunis locis coequare sermonem aut ex parte 

transmutare aggressus sum, ut diligentibus assidua sit legendi dilectio et detrahentibus perpetua 

oris oppilatio.  

  

EPILOGVS 

(fol. 501r,b-u,a) Hunc autem libellum ex Indico sermone in Argolico transtulit primum quidam 

Eufimius monachus Abasgo genere stilo, quem secutus quidam in anno milesimo quadragesimo 

octauo ab incarnatione Domini nostri Ihesu Christi et sanctissimi imperatoris nostri Constantini 

Monomachi, sexto anno, indictione quintadecima, et translatoris etate sexagesimo et incolatus 

sui tricesimoprimo. Qui per instigationem cuiusdam nobilis uiri Leonis filii Iohannis et amore 

dei et sanctorum horum simili conatu agressus compendioso sermone ex Argolico stilo ad 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 41

Latinitatis leporem studiosius transtulit et ubi expedit immutauit atque adiecit more nostrorum. 

Quamobrem lectores et inspectores ammoneo ut pro nobis ad deum ueniam delictorum 

postuletis dicentes uersus:   

 "Crimina qui miseris laxas te cuncta precamur.  

 Parcere misellis cuncta piacula Deus". 

Et ne a laceratoribus bonitatis infamemur, ideo opere pretium duxi ut et translationem 

reliquiarum sanctorum istorum  translationi nostre prosico combinarem sermone ut liquidius 

omnes agnoscant qualiter Omnipotens Deus suos de una ad aliam corruscando miraculis atque 

signis transmutando glorificat. Ut adimpleatur quod scriptum est: "Si habueritis fidem ut 

granum sinapis, dicetis monti huic transferte et transferetur." Et alibi: "Signa que ego facio et 

uos facietis et maiora horum facietis." Sicut in translatione reliquiarum subsequens sermo  

narrationis nostre liquidius omnibus gestum fuisse declarabit. 

CAP. XXVII 

Deinde itaque ueniamus ad Ellines, ut inspiciamus quid ergo sciunt deum. Ellines uero sapientes 

cum essent insipientes, facti sunt deteriores Chaldeis, inducentes complures deos fuisse, 

quosdam autem mares, quosdam autem feminas, omnium uitiorum atque diuersarum factores 

iniquitatum. Vnde ludibria ac uanitates impiaque introducunt, imperator, famina, qui non sunt 

appellandi dignos deos, secundum concupiscentias suas malas, ut habeant eos auxiliatores 

iniquitatis. Adulteria agunt, uiolenter auferunt, interficiunt et omnia dura faciunt. Si enim dii 

illorum talia perpetrauerunt, quomodo et ipsi talia non agent? Ex hiis ergo adinuentionibus et 

erroribus contigit hominibus sepissime bella habere atque strages et obductiones amaras. Sed 

etsi per unumquemque deum illorum uolumus gesta eorum sermonibus expedire, multam 

aspiciemus prauitatem illorum. Introducitur autem ab eis atque preponitur omnibus diis Saturnus 

et huic offerunt filios suos. Qui habuit plures filios ex Rea [f. 474ub] coniuge sua et stomachatus 

comedebat illos. Dicunt autem Iouem abscidisse uirilia eius et proiecisse ea in mari, unde 

Venerem dicunt genitam fuisse, [245] ligansque proprium patrem Iouis misit eum in Tartarum 

pro eo quod sicut et alios habitatores Crete interfecerat, et ipse obuolutus in lodice uix ex 

dentibus eius euasit, nutritus apibus in antro. Aspice igitur, o excellentissime imperator, 

errorem et adulterium quem inducunt aduersus deum suum insipientes Ellines. 

 

 

10.1.3.-  TEXTOS CIENTÍFICOS 

DE MULIERIBUS AFFECTIS. 

 El conocimiento de la medicina en la Antigüedad tardía y la Alta Edad Media dependió 

en buena parte de las traducciones directas del griego del Corpus Hippocraticum, hechas en el 

Norte de África y en la Península Itálica, hasta que la entrada de los árabes, aportando su 

adaptación de la doctrina de los griegos y sus propios avances, representan una renovación de la 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 42

ciencia médica. En el primer caso se cuentan las traducciones realizadas por Oribasio y por los 

Centros de Vivarium o Rávena, en el segundo los resultados del nuevo periodo de  las 

traducciones que se inician con la Collectio Salernitana y se amplían con las traducciones de la 

ciencia arábigo-andaluza en diversos centros y por diferentes traductores en la España medieval.    

El De mulierum affectibus es una antigua traducción latina de un tratado pseudohipocrático, 

perteneciente al conjunto de los escritos de la llamada escuela de Cnido, en la que se sitúa 

Eurifonte a quién pertenecería esta obra.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: M. E. Vázquez Buján, El De mulierum affectibus del Corpus Hippocraticum : 
estudio y edición crítica de la  antigua traducción latina. Santiago de Compostela 1986. Est.: M. E. 
Vazquez Bujan, "Problemas generales de las antiguas traducciones médicas latinas", SM 1984, 641-680. 
 
PRAEFATIO  

Praeco ueritatis et sine mendacio didacalus, sicut exin deorum semine confectus, solus in mundo 

Ippogras inluminauit artem medicinae et praestitit generi humano salutem, in tantum cum 

praeterierat non solum Asclipeum et Sustratum et Ysocratem, auum suum, et patrem Araclidem 

et alios multos: ipsi et generi mulierum praestitit salutem humanam et locutus est de curis 

ipsarum. 

33. Cum mulieri pregnantis tempus ueniat generandi, dolorem habet <et> effugere mulier ab 

infirmitate non potest, ut, quomodo contingit multotiens, ueniat in latus infans uel super pedes. 

Utile est exponere infantem per caput. (2) Nam per latus si ueniat, periculosa passio efficitur, 

sicut homo qui in uaso habentem rostrum minorem mittit grana tritici et iactat uasum in latus et 

non potest lente efficere, sic et mulierem periculosam passionem facit infans si intus uersetur. 

(3) Fetus autem plus periculum est si per pedes exponatur, quoniam multotiens et ipsas perierunt 

et infans. Est autem et hic magna culpa ut non in celeritate exponatur uel mortuum uel 

apoplecticum uel si duplicetur. 

34. Mulier si concipiat, uiride efficitur, quoniam quod utile est et tenerum sanguinem, cotidie 

minus facit de corpore et descendit ad infantem. Minus autem in corpore faciendo sanguis, 

necesse est ut mulier uiridis efficiatur, quoniam per uentrem sanguis descendit et infirmior 

efficitur mulier et hoc ipsum sanguis praestatio est. (2) Tunc cognoscitur quoniam plus esse et 

purgationem obstrepare et uenter eius calidus efficitur et reflatat spissum et multum, praeterea 

quando abreuiat partus; tunc et spina inchoat dolore quia commouetur omnis spina cum infante 

et dolor in sthomaco omni tempore; alium atque alium dolorempatitur commouendo se uenter 

cum infante. (3) Quoniam si aer uertetur, epar coqui debet et accipere cum uino ciatus calidiore 

usque ad quartam diem uel plus; si spina doleat. anesum et cimino etiopicum datur in poto et 

calefacto utatur lauacro.    

 

10.2.-  DEL ÁRABE AL LATÍN 

 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 43

10.2.1.-TEXTOS APOLOGÉTICOS 

 

10.2.1.1.- PRIMERA TRADUCCIÓN DEL CORÁN, REALIZADA POR ROBERT DE KETTON, 

POR ENCARGO DE PEDRO EL VENERABLE.  

La decisión de llevar a cabo la traducción del Corán, el libro sagrado de los 

musulmanes, en la Europa cristiana medieval, junto con otros textos islámicos, que por 

circunstancias diversas se produce en España, al menos en tres ocasiones, en el lapso de tiempo 

que va de 1143 a 1456, sirvieron en mayor o menor medida a los cristianos para mejorar su 

percepción de la religión islámica, y de su fundador, Mahoma. La primera de estas traducciones 

se realizó, a ruegos de Pedro el Venerable, por parte de Robert de Ketton y un equipo de 

colaboradores. Se debe a Marcos de Toledo la segunda, y a Juan de Segobia la compuesta en 

tercer lugar. 

 

-LA  TRADUCCIÓN  DE  PEDRO  EL  VENERABLE  Y  ROBERT  DE  KETTON 

Pedro el Venerable, a partir de su propósito de llevar acabo la refutación del Islam sobre 

bases directas y la posibilidad que percibe ante las realidades que fue conociendo en sus 

contactos con la realidad existente en la Península con ocasión de su viaje en 1142, impulsa y 

paga a sus expensas la primera de estas traducciones. Fue realizada en Hispania en alguna 

ciudad de la ribera aragonesa del Ebro, probablemente en Tarazona, donde trabajaban los 

traductores que intervinieron en ella, especialmente Robert de Ketton, estudioso de la 

astronomía y las matemáticas, quién pagado por el Abad de Cluny, dedicó su tiempo entre 1141 

y 1143 a la realización de esta primera traducción del Corán a la lengua latina.  

 El traductor escribe en el prólogo a su traducción del Corán una dedicatoria a Pedro el 

Venerable en la que encontramos algunas indicaciones que explican todo lo que concierne a su 

modo de trabajo y a los criterios que le han guiado en la realización de su traducción.  

 Podemos analizar algunos aspectos de la realización concreta de su trabajo y los 

resultados finales obtenidos dentro de este contexto y con los presupuestos conceptuales que 

hemos analizado en el planteamiento inicial de Robert de Ketton,. La traducción latina de 

Roberto de Ketton presenta discrepancias de mayor o menor grado en puntos controvertidos del 

Corán y aporta algunas soluciones diversas que vamos a subrayar más detalladamente. 

 Sus propios prejuicios ante la obra que va a traducir, y el hecho de presentarse como el 

símbolo principal de una religión que entiende en su conjunto como enemiga del cristianismo, 

condicionan el resultado de su trabajo, sciens meum numquam hoc <hic> fuisse propositum, 

floribus uenenum tegere, remque uilem et abiciendam deaurare, ... Lex tamen ista licet letifera 

multis in locis maximum testimonium argumentumque firmissimum sanctitatis et excellentie 

uestre legis uidentibus et electis prebet.     



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 44

 La división de las suras en el texto latino no se corresponde con la división aceptada en 

el texto original1. Encontramos un  numero mayor de divisiones de las suras más extensas, a las 

cuales se han puesto títulos propios, las más de las veces sesgados, probablemente sacados de 

los prejuicios ante la doctrina y las costumbres islámicas. 

Robert de Ketton había enunciado unos principios para la realización de su traducción a 

los que, según vemos, finalmente no parece atenerse. Había prometido no cambiar ni innovar 

nada, sino era para su mejor comprensión, y vemos en la práctica que amplia el numero y la 

división de las suras, les pone títulos que no están en el original y los compone, además, con una 

gran carga peyorativa. En otros casos se ha dejado vencer por sus prejuicios y ha tergiversado el 

contenido y la intención de Mahoma al redactar el Corán.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: J. Martínez Gázquez, “El lenguaje de la violencia en el prólogo de la traducción 
latina del Corán impulsada por Pedro el Venerable”, Cahiers de linguistique et de civilisation hispaniques 
médiévales  26 2005 (en prensa). Est.: M.T. D’Alverny: “Deux traductions latines du Corán au Moyen 
Âge», AHDLMA 16, 1948, 69-131; J. Kritzeck, Peter the Venerable and Islam, Princeton, 1964. J. 
Martínez Gázquez, "Observaciones a la traducción latina del Corán (Qur'an) de Robert de Ketene". Les 
traducteurs au travail. Leurs Manuscrits et leurs Méthodes, Turnhout, 2001, 115-127. J. Martínez 
Gázquez–O. De La Cruz Palma-C. Ferrero-N. Petrus, "Die lateinischen Koran-Übersetzungen in Spanien. 
Eine antimuslimische Waffe der Christen. (Las traducciones latinas del Corán en España, arma 
antiislámica cristiana)", A. Fidora-M. Lutz-Bachmann eds, Juden, Christen und Muslime-
Religionsdialogue im Mittelalter, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 2004. 
 
/fol. 23 r/ PREPHATIO RUBERTI TRANSLATORIS AD DOMPNUM <PETRUM> ABBATEM 

CRUNIACENSEM IN LIBRO LEGIS SARACENORUM QUEM ALCHORAN UOCANT, ID EST, 

COLLECTIONEM PRECEPTORUM QUAM MAHUMET PSEUDOPROPHETA PER ANGELUM GABRIELEM 

QUASI DE CELO SIBI MISSA CONFIXIT.  

Domino suo Petro diuino instinctu Cluniacensi abbati, Robertus Ketenensis (Ketenensis Vat. At. 4072)  

suorum minimus in Deo perfecte gaudere ubi sepius atque sero percipi, qualiter (in Vat. Lat. 4072) 

quamtumue tuus animus solius et totius boni studiosus sitiuit sterilem paludem Sarracene secte, 

nondum uise fertilem efficere suumque puteum exaurire propugnaculaque prorsus diruere. Ego peditis 

tamen offitio praeuii functus uias et aditus diligentissime patefeci. Quis enim gressum [dilectabant] 

(dilatabit Vat. Lat. 4072), quis non citissime curret, ut hostis errorem ipsumque uictum semetipsum 

autem tenere sententiam ubique firmam atque uictricem agnoscat?. Latinitas tamen omnis hucusque 

non dicam pernitiosis incommodis ignorantie, negligentie(ue Vat. Lat. 4072) pressa (estVat. Lat. 

4072), suorum hostium causam et ignorare et non depellere passa est. Tua uero peruigil prouidentia 

sanctissimos et preelectos ecclesie doctores semper aspitiens hoc nullatenus noluit. Cum illum itaque 

patrem atque doctorem cuius omnis hereditas omni pro sua facultate uenalis statuitur tu discipulus 

atque filius imiteris nusquam alias reflexus speraui me licet omnium tuorum minimum tuam gratiam 

                                                           
1 M. T. D’Alverggny, (1947-48) “ Deux traductions ...”, 86, analiza esta subdivisión de las suras y escribe: “ Ha 
troceado las primeras suratas, demasiado largas, lo que hace suponer que ha tenido entre manos un manuscrito árabe 
de uso litúrgico, en el que estaba marcado el hizb, corte adoptadopara el recitado en las mezquitas. Presenta así 123 o 
124 suratas, en lugar de las 114 suratas habituales.Tampoco ha respetado los títulos de las suratas, que reemplaza por 
números seguidos de rúbricas generalmente peyorativas. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 45

promereri posse si mundani sompni militieque uoto postposito tuis studiose nutibus inuigilarem. Unde 

quamquam te uelud alumpnum et heredem sapientie chohors sapientium circumflua constipet suas 

manus tuis nutibus benigne conferens quorum conuentu me minime dignum ad hec <adhuc> sentio. 

Vestrum tamen munusculum puteum presignatum pande<n>s, saltim semel non oblique tuis <tuus> 

p<e>r]o]spicax intuitus queso dignetur aspicere. Quamquam enim me fragili fulcitum ingeniolo plura 

presserunt incommoda, tum hic eloqui penuria[m] illinc scientie tenuitas, tum id quod ad nil agendum 

est eficatius socordie, uidelicet, negligentieque mater disperatio multiplex ob translationis nostre uilem 

et dissolubile<m> ac incompaginatam materiam pro sui modo prorsus, Arabico tantum semoto 

uelamine tue maiestati prebendam, non minus tamen obnixe tuum obsequium aggressus sum, confixus 

nil effectum quassari, quo tuum uotum igne diuino plenum aspirat. Lapides igitur et ligna ut tuum 

deinde pulcherimum et commodissimum hedifitium cementatum <coagmentatum> et indisolubile 

surgat, nil excerpens, nil sensibiliter nisi propter intelligentiam tantum alterans actuli Mahumetique 

sumum, ad ipsius tuis follibus extinctum et puteum ad illius exhaustum tuo uase ignisque nostri 

<uestri> tuo uentilabro fomentum atque feruorem nostrique fontis eductu tuo discursum patefeci. Ius 

igitur exigit ut hostium castrum imo caueam delendo, puteum exsiccando, cum tu sis dextre mundi 

pars optima, cos religionis accutissima, caritatis manus largiflua tuorum munimen corrobores, tella 

/fol. 23v/ diligenter accuas fontemque suum fortius emanare sueque caritatis uallum protensius atque 

capatius effitias. Si quis me uilitatis et incompositionis rerum atque uerborum arguat, licet iuste forsan, 

obsecro tamen ut cesset, sciens meum numquam hoc <hic> fuisse propositum, floribus uenenum 

tegere, remque uilem et abiciendam deaurare, quod et animi tui lux admirabilis mira facundia polens 

manu fortissima iungens <uigens>, mihi inde sepius et studiose deliberanti summatimque dicere 

uolenti clarificauit. Lex tamen ista licet letifera multis in locis maximum testimonium argumentumque 

firmissimum sanctitatis et excellentie uestre legis uidentibus et electis prebet. Istud quidem tua minime 

latuit sapientiam, que me compulit interim astronomie geometrieque studium [o]meum principale 

pretermictere. Sed ne p<ro>hemium fastidium generet ipsi finem impono. Terque celesti celum omne 

penetranti, celeste munus uoueo quod integritatem in se scientie complectitur, que secundum numerum 

et proportionem atque mensuram celestes circulos omnes et eorum quantitates ac ordines et 

habitudines, demum stellarum motus omnimodos et eo<a>rumdem effectus at[i]que naturas et 

huiusmodi cetera dilligentissime dilligentibus aperit. Nunc probabilibus non <n>unquam neccessariis 

argumentis innitens. 

 Explicit prologus. 

 

INCIPIT LEX SARAÇENORUM, QUAM ALCHORAN UOCANT, ID EST, COLLECTIONEM PRECEPTORUM. 

AZOARA PRIMA, MATRIS LIBRI, SEPTEM UERBA CONTINENS. 

1-2 Misericordi pioque Deo, uniuersitatis creatori, 3 iudicium cuius postrema dies expectat, 4 uoto 

suplici nos humiliemus, adorantes ipsum sueque manus suffragium, 5 semiteque donum 6 et dogma, 

quas nos ad se beniuolos 7 nequaquam hostes et erroneos aduxit, iugiter sentiamus. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 46

 

 

10.2.1.2.-  PREFATIO JOHANNIS DE SEGOBIA, A SU EDICIÓN TRILINGÜE DEL CORÁN.  

 Juan de Segobia (ca.1400-1458) desempeñó la cátedra de teología en la Universidad de 

Salamanca y más tarde asistió como representante de Castilla, enviado por el rey Juan II, al 

Concilio de Basilea (1432). Allí actuó con gran empeño para la causa de los conciliaristas y 

trabó gran amistad con los principales personajes de este concilio. Destacan en este último 

aspecto, entre otros, un grupo de intelectuales, hombres de Iglesia unidos por amistad personal a 

pesar de las diversas y encontradas vicisitudes que les deparó su tiempo, como el Cardenal 

Nicolas de Cusa, el Cardenal Juan de Cervantes, Arzobispo de Sevilla, y Eneas Silvio 

Piccolomini que llegó al Papado de Roma con el nombre de Pío II. Con todos ellos mantuvo 

Juan de Segobia intensos contactos y correspondencia sobre los principales problemas de su 

tiempo, y especialmente sobre sus ideas acerca de cómo abordar el problema islámico desde el 

punto de vista cristiano. Comentó y buscó el apoyo de estos amigos en los diversos planes que 

fue concibiendo para su método pacífico de relación con el Islam. Con este fin redactó Juan de 

Segobia un opúsculo, al que puso por título De mittendo gladio Diuini Spiritus in corda 

Saracenorum, en el que presenta de forma global su método con las actuaciones que proponía 

para el éxito de las relaciones de los pueblos cristianos con los pueblos que profesan el Islam. 

Sobre este tratado pidió el parecer a Nicolás de Cusa y Juan de Sevilla entre otros, como 

muestra la correspondencia que se conserva. 

Derrotado el punto de vista defendido por Juan de Segobia en el Concilio, se retiró de la 

vida publica al Priorato de Aitón en la Saboya con la aprobación del Papa Pio II, de 1453 a 

1458, donde retomó con gran empeño su interés y preocupación por la situación de la 

Cristiandad en relación a la extraordinaria expansión del Islamismo y por las relaciones de 

ambas doctrinas desde la consideración intelectual y teológica, frente a puntos de vista más 

militaristas de lucha y derrota armada. Todos reflexionaban sobre tal problemática, pero es Juan 

de Segobia el que busca un plan de acción concreto y para ello propone una estrategia de 

conjunto, que se resume en las proposiciones de su método pacifista2.  

 El avance de los turcos, que culmina en la caída de Bizancio y la toma de 

Constantinopla en 1453, había ido produciendo una inmensa conmoción con influencias en 

todos los espíritus pensantes en el Occidente cristiano. Grandes personajes de la época centraron 

su atención en la problemática de la confrontación con los pueblos islámicos y también los 

aspectos intelectuales de la recepción y comprensión del Islam por parte de la Europa cristiana. 

Juan de Segobia defiende un punto de vista práctico. Estaba convencido de que la Cristiandad 

alcanzaría el triunfo, si se propiciaba una oportunidad para un diálogo en paz con los 

musulmanes. Creía que si se llegase a establecer una coexistencia pacífica y un intercambio 
                                                           
2 Darío Cabanelas Rodriguez, op. cit. (1952). Véase especialmente el capítulo III de la monografía  pp. 93  



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 47

intelectual con el Islam, la verdad prevalecería a través de un diálogo razonable. Lamentaba por 

ello que el Corán fuese tan poco conocido entre los cristianos de su tiempo y, de hecho, 

documenta lo difícil que resultaba encontrar una copia del Corán latino de Robert de Ketene, la 

primera traducción realizada en el mundo cristiano, aunque, sin embargo, no la juzga apta para 

establecer esta relación sobre ella.  

 Convencido de que la traducción de Robert de Ketton, impulsada por Pedro el 

Venerable, dado su punto de partida y el conjunto de sus características en el resultado final, no 

permitía apoyar en ella este diálogo entre ambas religiones, impulsó una nueva edición trilingüe, 

árabe-latino-castellana, supervisando personalmente una nueva y cuidada traducción a las 

lenguas latina y castellana del texto del Corán, que pudiese ser útil para sus propósitos.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. y Est.: J. Martínez Gázquez,  "El Prólogo de Juan de Segobia al Corán (Qur’ān) 
trilingüe (1456)", MJ 38, 2003, 389-410; D. Cabanelas Rodríguez, Juan de Segobia y el problema 
islámico, Madrid, 1952.  
 

PREFATIO JOHANNIS DE SEGOBIA, CESARIENSIS ARCHIEPISCOPI, IN TRANSLATIONEM NOUITER 

EDITAM EX ARABICO IN LATINUM UULGAREQUE HYSPANUM LIBRI ALCHORANI, ... 

Exposito autem de labore multo ut haberetur interpres adiutorque, notificat in quibus prima deficeret, 

et quod translatio hec conformis omnino sit substantie stiloque Arabici ydeomatis... 

Inter uero omnes qui a mundi principio sane Christi doctrine contradixerunt, Annalibus cunctis 

perlectis, non reperiuntur qui magis fuerint suntque contradicentes, ad contradicendum quoque parati 

semper, quemadmodum sunt et sarraceni Muhamadonis, sic a magistro suo appellati, dogma sectantes, 

errantes quidem et alios in errorem mittentes. Set et parum de eorum exprimitur errore cum errantes 

solum dicuntur, sunt etenim errantes et erronei in fide Christi, necnon heretici atque perfecte heretici... 

Sed et in predictis aliisque per me uisis libris nulla certe reperitur heresis pertinacie tante audacieque 

effrenis... ut nunquam heresis tam nociua fuerit religioni christiane, ... ut nisi in Galliarum et Hispanie 

partibus, ab octingentis annis confinia sua dilatauerit continuo fere super dominia christianorum. 

... ut Petrus abbas Cluniacensis, prime auctor translationis, testatur, lex ipsa maledictissima latuit per 

DXXI annos usque in tempus quo ipse in Hispania fuit, uidelicet, anno Domini MCXLIIIº, uisitationis 

causa monasteriorum sui Ordinis. Et tunc, ut ait, solicito labore magnisque impensis, translationem 

Alchurani obtinuit eamque, ut aduersus errores illius scriberet, misit extemplo ad sanctum Bernardum, 

Clareuallis abbatem, qui aliorsum intendit, una cum Eugenio papa tertio, ut passagium sub Conrado, 

Alamanorum rege, quem ipse cruce signauit, fieret ui armorum pro recuperatione Terre Sancte. 

Desiderium quoque translatoris prefati minime adimpletum esse dignoscitur, ... Sed de hoc 

certissimum perhibere queo testimonium, translationem predictam in quamplurimis deuiare a textus 

Arabici continentia. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 48

Quo uero amplius inspiciebam prefate translationis stilum procedendique modum et ordinem ac 

substantialia libri, eo magis suspicio se ingerebat non esse ueram, quod ipse agnoui accepto ex 

Hyspania testimonio, uisis ibidem certis, quas mandaueram, Alchurani membranas. 

Celebrioris inter sarracenos regni Castelle, Iça Gidelli, Alphaquinus Segobiensis,... quatenus magister 

ipse, opus, ad quod accesserat uocatus, impleret, translationem facturus libri Alchurani Arabico 

ydeomati et textui conformem, absque glosis, limitationibus, expositionibus quoque insertis textui, sed 

et quasdam breues certe admodum rarasque in marginibus addidit pro quorumdam uocabulorum  

annotatione. 

Quo igitur meliori uisum est modo, translationem feci de hispanico in Latinum sermonem. Cognoui 

equidem aperte translationem primam defectuosam in multis, et in librorum numeratione, psalmorum 

quoque. 

In hiis quinque deficit translatio illa prima, non facta in ea librorum distributione, nec uera 

computatione psalmorum uersuum ... Sunt profecto alii maioris nocumenti defectus, nec, nisi mutata 

libri substantia, corrigibiles. 

Propter quod, semper ac magis percepi quanta foret necessitas habendi translationem ueram quam ille 

sic promiserat facere dum primo fuit requisitus in Hyspania, professus transferre Alchuranum “de pe a 

pa”, quod lingua sonat Hyspanica de uerbo ad uerbum. Utque ipsum manifeste omnibus pateret, in 

una linea Arabicum, in alia uero positum est ydeoma Hyspanum, una pre alia, nisi in ualde paucissimis 

nichil amplius continente. 

Interea tamen, ne forte periret casu, et quia uolumen illud magnum, duabus scriptum linguis, Arabica 

et Hyspanica, cum illo persepe uterer absque ligatura omnino deteriorabatur, translationem ipsam 

Latinam, rubeis literis, in medio linearum Hyspani ydeomatis scribi feci. 

 

 

10.2.2..-                                             TEXTOS CIENTÍFICOS 

10.2.2.- CALENDARIO DE CÓRDOBA  

 El Calendario de Córdoba es uno de los textos más interesantes de colaboración en la 

España medieval entre la cultura de tradición romano-latina y la nueva cultura y ciencia árabe 

llegada a la Península Ibérica. En la Córdoba califal de la segunda mitad del siglo X, durante el 

reinado de al-Hakan II (861-976),  cristianos y musulmanes ponen en común intereses y 

conocimientos, y componen este interesante calendario, mezcla de indicaciones astronómicas, 

astrológicas, atmosféricas, medicinales, agricolas, culturales, liturgicas, etc. El Obispo cristiano 

Recemundo, también llamado Rabi b. Zayd, aporta la tradición romano eclesiática,  y el médico 

e historiador musulmán (m. 980) Arib b. Sad la tradición calendárica y científica árabe. 

 Del texto, redactado en árabe inicialmente, nos han llegado dos traducciones diversas al 

latín. En un primer tiempo, en el s. XI,  fue traducido al latín en Toledo por Gerardo de 

Cremona. Esta traducción más rígida y cercana al original ha sido editada junto con el texto 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 49

árabe por Dozy (1961). La segunda traducción, anónima,  en un latín más elaborado se 

encuentra en un manuscrito salido del Monasterio de San Juan de las Abadesas en el Pirineo 

catalán en el siglo XIII. Actualmente en el Archivo Catedral de Vic, ms. 167.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. : R. Dozy, Le Calendrier de Cordoue. Nouvelle édition accompagnée d'une 
traduction française annotée par Ch. Pellat, Leiden, 1961. Est.: J. Martínez Gázquez y J. Samsó, Una 
nueva traducción latina del Calendario de Córdoba. (siglo XIII), Barcelona, l981. 
 

INCIPIT LIBER REGIUS SIUE DESCRIPTIO TEMPORUM ANNI 

Dicit compilator huius libelli. Codex ita ponitur memoria horarum et discrecionum anni 

numerique mensium atque dierum eius atque cursus solaris in signis et mansionibus suis et 

diffinitionum ortuum solis et quantitatis descensus et ascensus eius et diversitatum umbre 

equationis eius, reuolucionum temporum et sequentie dierum cum cremento uel incremento ac 

distincionum hyemis et estatis et eorum mediocri  equalique temperantia et horarum 

quaternarum distincionum temporum et numerorum dierum eorum secundum astrologos 

arithmeticos atque anticos phisiologos, qui tempora et naturas diffinierunt, licet in temporibis 

anni dissentiant, quorum controuersias in suo loco, Deo uolente, diiudicabimus. Continet etiam 

illarum rerum memoriam, quarum scientiam nemo sapiens ignorare debet, cum sit necesaria, id 

est, temporis quod sementi, plantationi uel cultui terre siue colligendi fructus seu annonas 

congregandi necnon initii in quo fructus maturari incipiunt uel quo tempore pecora pariant et 

cetera humanae commoditatis atque prosperitatis uel que tempora sint eorum corporibus 

purgandis pocione et fluebotomo, que hore sint congrue ad species et radices medicinales uel 

earum genera ad conficiendas medicinas et sirupa et antidota et electuaria in horis et temporibus 

suis, cognoscendi etiam uentorum mutaciones ac arbitrium antiquorum in nubibus et pluuiis, qui 

in talibus solliciti erant, ortum uel occasum stellarum in singulis considerantes, in cuius stelle 

ortu uel occasu pluuia uel serenitas indicaretur, ad quod satis prompti precipue Arabes esse 

potuerunt, quibus palantibus absque domo solum celum erat tectum tante quippe consideracionis 

speculacionisque ac studii fuerunt, quod probauerunt horas nubium et pluuie secundum 

mutationes stellarum ab ortu ad occasum asserentes esse impossibile, quin occasus 

uniuscuiusque stelle aut pluuiam aut uentum aut frigus aut calorem protendat tantum accasum in 

hoc absque ortu obseruantes.  

 

 

10.2.2.2.-                           DE VITA GERARDI CREMONENSI  

(APÉNDICE DE LOS DISCÍPULOS DE GERARDO DE CREMONA (1114-1187) A LA 

TRADUCCIÓN DEL PANTEGNI DE GALENO) 

Sobre los treinta años se estableció en Toledo, donde permaneció hasta su muerte. 

Debió ser en esa misma ciudad donde aprendió árabe para poder entender y traducir los textos 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 50

de ciencia. Fruto de su actividad es la magnífica tarea de traducción, que realizó junto a sus 

discípulos, de setenta y un textos de obras científicas, el mayor número de obras traducidas del 

árabe al latín, en el campo de la ciencia en el s. XII. Así, nos ha hecho asequibles obras de 

Aristóteles, las de lógica y filosofía natural. También centró su atención en obras de medicina, y 

gracias a su trabajo se pudo profundizar en el conocimiento de los postulados galénicos, merced 

a su s traducciones de De complexionibus, De criticis diebus, así como también mejorar las 

traducciones realizadas por Constantino el Africano para la Escuela Salernitana del Tegni o 

Pantegni. Autor también de la traducción de la obra de Isaac Israelí Liber de diffinitionibus, del  

Chirurgie de Albucasis, de diversas obras de Rhazes, y del Canon Medicinae de Avicena, 

seguramente su traducción más difundida. Asimismo su interés por las ciencias en general le 

llevó a traducir el Almagestum de Ptolomeo.  

El fragmento que ofrecemos en la presente antología es un apéndice redactado por sus 

discípulos a la traducción del Pantegni de Galeno. Creemos que es ilustrativo respecto a la 

figura de Gerardo de Cremona, tanto humana como profesionalmente. 

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed.: F. Wüstenfeld, Die Übersetzungen Arabischer Werke in das Lateinische zeit dem 
XI. Jahrhundert. Göttigen 1877 57-58 apud J. S. Gil La Escuela de traductores de Toledo y sus 
colaboradores judios. Toledo 1985 43-44. Est.: Ch. Burnett, “The Coherence of the Arabic- latin 
Translation Program in Toledo in the Twelfth Century”, Science in Context, ( t. 14), Berlin, 2001. P. 
Pizzamiglio, ed., Gerardo de Cremona, Cremona, 1989.  
 

DE VITA GERARDI CREMONENSI 

Sicut lucerna relucens in abscondito non est ponenda nec sub modio sed supra candelabrum 

locanda: sic nec splendida facta bonorum velut sub pigra taciturnitate sepulta sunt reticenda, sed 

auribus modernorum presentanda, cum virtutis ianuam sequentibus aperiant et antiquorum 

exempla quasi vite ymaginem oculis presentium digna commemoratione insinuent. Ne igitur 

magister Girardus Cremonensis sub taciturnitatis tenebris lateat, ne fame gratiam quam meruit 

amittat, ne per presumptuosam rapinam libris ab ipse translatis titulus infigatur alienus presertim 

cum nulli eorum nomen suum inscripsisset, cuncta opera ab eodem translata tam de dialectica 

quam de geometria, tam de astrologia quam de philosophia, tam etiam de phisica quam de aliis 

scientiis, in fine hujus tegni novissimo ab eo translati imitando Galenum in commemoratione 

suorum librorum in fine ejusdem per socios ipsius diligentissime fuerunt enumerata, ut in 

aliquis intentionum ipsorum amator de eis aliquid optaverit, per hanc inscriptionem cicius 

inveniat et de eo securior fiat, licet enim fame gloriam spreverit, licet favorabiles laudes et 

vanas seculi pompas fugerit, licet nomen suum nubes et inania captando nollet dilatari, fructus 

tamen operum ejus per secula redolens probitatem ipsius enunciat atque declarat. Is etiam cum 

bonis floreret temporalibus, bonorum tamen affluentia vel absentia ejus animum nec extulit nec 

depressit, sed viriliter duplicem occursum fortune patiens semper in eodem statu constantie 

permanebat. Carnis desideriis inimicando solís spiritualibus adherebat. Cunctis etiam 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 51

presentibus atque futuris prodesse laborabat non inmemor illius Ptolomei: cum fini 

appropinquas bonum cum augmento operare. Et cum ab ipsius infantie cunabulis in gremiis 

philosophie educatus esset et ad cuiuslibet partes ipsius notitiam secundum latinorum studium 

pervenisset, amore tamen almagesti, quem apud latinos minime reperiit, Toletum perrexit. Ubi 

librorum cuiusque facultatis habundantiam in arabico cernens et latinorum penurie de ipsis 

quam noverat miserans, amore transferendi linguam edidicit arabicam. Et sic de utroque de 

scientia videlicet et de ydiomate confisus, quemadmodum Hametus in epistola sua de 

proportione et proportionalitate refert: Oportet ut interpres preter excellentiam quam adeptus est 

ex notitia lingue de qua et in quam transfert, artis quam transfert scientiam habeat, more 

prudentis qui viridia prata perlustrans coronam de floribus non de omnibus sed de pulcrioribus 

connectit, scripturam revolvit arabicam. De qua plurium facultatum libros quoscumque valuerit 

elegantiores latinati tamquam dilecte heredi planius ac intelligibilius quo ei possibile fuit, usque 

ad finem vite transmittere non cessavit. Viam autem carnis ingressus est anno vite sue LXXIII 

in anno domini nostri Jhesu Christi MCLXXXVII. 

 

 

10.2.2.3.-                                               AVICENA 
(980-1037) 

Abn alí Al Hossain Ibn Abdallah Ibn Sina, cuyo nombre queda abreviado en latín como 

Avicenna, nace en Kharmaithen y muere en Hamadan, al norte de Persia. Su vida está 

documentada en la en el libro Vida de Avicena, escrita por su discípulo Sorsanus, y publicada en 

latín. La vida de Avicena está muy influida por la educación recibida por su hermano, 

gobernador de una ciudad que se hallaba en el área de influencia de Nuh ibn Mansur, sultán de 

de Bukkara. Así, desde pequeño se ejercitó en el estudio del Corán, y a las diez años ya lo había 

memorizado, como también había aprendido la lengua árabe. A los trece años empezó sus 

estudios de medicina y ya a los dieciséis trataba pacientes. Aunque no descuidó otros ámbitos de 

conocimiento como la lógica y la metafísica. La gran biblioteca de los Samánidas le permitió 

investigar en numerosas fuentes. 

Su obra sobre medicina, el Liber Canonis o Canon medicinae, tiene una extraordinaria 

difusión desde el momento mismo de su composición. Fue traducida al latín un siglo después 

por Gerardo de Cremona (1114-1187), en Toledo, convirtiéndose desde muy pronto en el 

manual de referencia de las incipientes escuelas de medicina europeas, Bolonia, Padua, 

Montpellier..., y siguió siendo la mayor autoridad en medicina, tanto en Europa como en Asia 

hasta finales del s. XVIII. 

El Liber Canonis consta de cinco libros. El primero trata de la fisiología humana, 

patología más frecuente. Dieta y prevención. El segundo presenta una parte en la que trata cómo 

determinar la naturaleza de los remedios. En una segunda, Avicena nos presenta un listado de 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 52

medicamentos simples y compuestos, en total 760. El tercer libro trata sobre síntomas, 

diagnóstico y tratamiento de las enfermedades. El cuarto versa sobre enfermedades generales. El 

quinto, sobre la preparación de remedios, pesos y medidas.  

El fragmento que presentamos pertenece al libro I. Tiene como particularidad la fuente 

de donde está tomado, pues ya decíamos antes que la obra del persa fue extremadamente 

difundida. Esa fuente es el Codex Miscel.lani3 del Arxiu de les Set Claus 4. En él se recogen 

copias, tanto de documentos como de libros, todo en una única encuadernación, posiblemente 

del s. XVII. Entre otros fragmentos de obras se encuentra precisamente uno pequeño de un 

tratado de medicina en latín que fue identificado por el profesor José Martínez Gázquez y por la 

Sra. Susana Vela Palomares, como perteneciente al Canon de Avicena.  

 
BIBLIOGRAFÍA: Ed. J. Martínez Gázquez y S. Vela Palomares, “Un  fragmento  del Canon Medicinae 
en el ms. 1 de los Aarcgivos Nacionales de Andorra”, Faventia, 17/2 , 1995, 77-94. 
 

LIBER CANONIS 

Lib. I, fen secunda, capitulum II. De diuisione disposicionum corporis humani et de generibus 

egritudinum. 

Corporis humani disposiciones secundum Aly sunt tres. Sanitas que est disposicio per quam 

corpus homini in sui complexione et composicione tale existet ut ex eo operaciones eius omnes 

prouienent incolumes. Et egritudo que est indisposicio in corpore hominis huic contraria et 

disposicio, que est apud eum neque sanitas neque egritudo aut ideo quod non est sanitas in ultio 

aut egritudo in ultio quem ad modum corpora senum et conualescencium et puerorum aut ideo 

quod amberes  in uno tempore in duobus sunt copulatae emmbris aut in un membro sed in 

duobus generibus remotis sicut qui est in complexione sanus et in composicione eger exempli 

causa, aut in unomembro duo generum propinquorum sicut qui est sanus in figura et non sanus 

in quantitate et situ, aut qui est sanus in duabus qualitatibus passiuis et non sanus in duabus 

qualitatibus actiuis, aut uicissitudine duarum rerum in duobus temporibus sicut quisanatur in 

uere. Egritudinem uero alie sunt que sunt simplices alie sunt que sunt composite. Simplices 

autem sunt que sunt una speciebus egritudinis complexionis aut una ex speciebus egritudinis 

composicionibus quam postea nominabimus. Composite uero sunt in quibus due species 

autplures contingunt ex quibus una componitur egritudo. Incipiemus igitur prius locui de 

egritudinibus simplicibus et dicemus quod egrritudino (¿?) simplicium genera sunt tria. Primum 

est genus egritudinum que membris comparantur quorum partes sunt similes et sunt male 

complexionis species, et ipse quidem non sunt comparate membris quorum partes sunt similes, 

nisi ideo quod in primis et essencialiter partibus accidunt similibus et per eas membris accidunt 

composicionis ita ut possible sit imaginari eas comprehensas et repertas esse in quocumque 

                                                           
3 Signatura ASC, ms. 1,  que se halla en la actualidad en en el Arxiu Històric Nacional d’ Andorra.  
4 Casa de la Vall, en Andorra la Vella. 



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 53

mebrorum uolueris quorum partes sunt similes et non incompositis. Et secundum genus est 

egritudinis membrorum officialium qui sunt egritudines composicionis que emebris compositis 

accidunt que ex membris componunt quorum partes similantur. Membra autem officialia sunt 

operacionum instrumenta. Et tercium est genus egritudinum communium que membris accidunt 

quorum partes similantur et accidunt instrumentalibus in quanto sunt instrumentalia ita quod 

non sequatur eias instrumentalibus accidere propterea quod simplicibus acciderunt. Et he 

quidem sunt que continuatis solutio uocantur et inparis disolutio. Solutio. II. continuitatis 

plerumque accidit iuncture ita quod simplicibus membris ex quibus iunctura fuit composita nulo 

modo accidit. Et plerumque accidit uero aut ossi aut uenis solummodo. Et ad ultimum quidem 

egritudinum sunt genera. Egritudines que complexionis swquuntur maliciam <composicionis> 

ert egritudines que continuatis solummodum sequuntur et omnis egritudo que unam harum 

sequitur et per eam existit ei comparatur. Egritudines autem complexionum scite sunt .XVI. 

quas nominauimus. 

 

 

10. 2.2.4.-                                             ABU SALT 
(s. XII) 

 La obra que nos ocupa se encuentra entre las versiones autenticas y seguras de obras 

árabes traducidas al latín por Arnau de Vilanova y que disfrutaron de una relativa difusión 

inicial, aunque no llegó a ser editada por la imprenta. J. A. Paniagua corrobora la identificación 

del autor de la obra original, hecha por Sarton, con el hispano-árabe Abu-l-Salt Umaiya ibn Abd 

al-Aziz, nacido en Denia y muerto en Túnez en 1134, quién junto a otras obras de filosofía y 

teología escribió este tratado sobre las medicinas simples, traducido al latín por Arnau de 

Vilanova y más tarde al hebreo por Jehuda Natan ben Salomo.   

 A través del análisis y la compáración entre el contenido del texto original árabe y el del 

texto latino podemos constatar que Arnau ha traducido lo fundamental de cada una de ellas, 

aunque recorta la información, más extensa en el texto árabe, que ofrece mayor abundancia de 

observaciones, mayor detalle en las fórmulas y dosis y una atención más detallada a los usos y 

aplicaciones que pueden tener las plantas.  

 Sorprende que la gran vacilación que se observa entre los manuscritos latinos al señalar 

las naturalezas de las plantas y los grados en que se dan éstas, esté igualmente presente en los 

manuscritos árabes, en los que también la transmisión ha dejado su huella en estas vacilaciones. 

 Arnau adapta las medidas árabes a las usadas en su tiempo, aunque aparecen diferencias 

entre los diversos mss. 

 
BIBLIOGRAFIA: Ed.: M. McVaugh-J. Martínez Gázquez, Translatio Libri Albuzale Arabici De 
Medicinis Simplicibus, Barcelona, en prensa. Est.: J. A. Paniagua, "Las traducciones de textos médicos 
hechas del árabe al latín por el maestro Arnau de Vilanova", Actas del XXVII Congreso Internacional de 
Historia de la Medicina, Barcelona, 1981 vol. I, 321-326; = Studia Arnaldiana, Barcelona, l994, 327-334.  



Antología de Latín Cristiano y Medieval 

Traducciones 54

 

DE MEDICINIS SIMPLICIBUS 

INCIPIT LIBER ALBUZALE ARABICI DE MEDICINIS SIMPLICIBUS CONTRA MORBOS UNIUSCUIUSQUE 

MEMBRI ET TOTIUS CORPORIS. ET SUNT XX CAPITULA TRANSLATA A MAGISTRO ARNALDO DE 

VILLANOUA. 

CAPITULUM PRIMUM. DE MEDICINIS SIMPLICIBUS MUNDIFICANTIBUS SANGUINEM. 

1.1. IUIUBE sunt temperate, sed declinant aliquantulum ad caliditatem et humiditatem. Et dicunt 

quidam medicorum quod sunt frigide in primo gradu temperate inter humiditatem et siccitatem. Et 

quando comeduntur uel bibitur aqua decoccionis earum uiridium uel recencium reprimit sanguinem 

acutum exuberantem et coleram rubeam et reprimit humiditatem exuberantem sanguinis. Et quando 

bibitur eius aqua cum zuccara ualet calefaccioni sanguinis adusti et illi qui non potest sustinere 

flebotomiam. 

1.2. CASSIAFISTULA est temperata inter caliditatem et frigiditatem. Et est humida et lenit acumen 

sanguinis et reprimit feruorem et uaporem ipsius et ualet apostematibus nascentibus ab eo et maxime 

illis que nascantur in gola. Et quando fit gargarismus de ea cum aqua uermicularis uel uue canine uel 

cum aqua uel succo coriandri uiridis purgat uentrem et intestina uel quando sumitur lenit uentrem et 

mundificat de colera rubea et squibala facit exire. Et etiam quando bibitur cum tamarindis purgat 

coleram rubeam. Et quando bibitur cum turbich purgat flegma. Et quando bibitur cum succo 

lactucarum et de uermiculari, ualet yctericie et apostematibus calidis epatis et maxime quando 

admiscetur ei aqua cuscute. Dosis eius est a quinque arens usque ad uiginti argens. Et melior est illa 

que est lucida et pinguis et est ponderosa et non sonat.  

1.3. FUMUS TERRE calida in primo gradu siccus in secundo. Succus eius clarificat sanguinem 

turbidum, ualet scabiei et purigini et adustionibus colere et maxime quando de eo imbibuntur 

mirabolani citrini. Et maior uirtus est in semine quam in succo. Et debet elegi ille qui est uiridis. Et 

debet succus extrahi et depurari et postea bibatur cum zuccara. Dosis eius est a quarto, id est, usque ad 

libram semis cum decem argentes zuccari. Dosis de succo est usque ad decem argens et bulliatur et 

postea sumatur. Dosis de semine est quando est siccum et tritum de tribus argens usque ad quatuor et 

sumatur cum zuccara. 

1.4. TAMARINDI sunt frigidi in tercio gradu sicci in secundo. Reprimunt acumen sanguinis et ualent 

in febribus acutis et inflammacionibus acutis adurentibus quando accidunt, inde stupor et mortificacio 

et labor maximus et ualent multum febricitantibus et adustioni lingue in febribus. Et quando fit sirupus 

de eis ualet omnibus supradictis. Dosis eius est quod exprimatur et coletur et potest dari usque ad 

decem argens uel usque ad libram unam. 

1.5. RIBEZEC, id est, acedula, frigida et sicca in secundo gradu. Reprimit acumen sanguinis et ualet 

morphee rubee et apostematibus que fiunt de sanguine et hoc idem facit sirupus factus de tarengis albis 

et agresta. 

 


	Prei2008 1
	Scan_Doc0005.pdf
	Scan_Doc0006.pdf

	Prei2008 2
	PREI2008 Textos

