Experiéncies locals de gestio de la diversitat 107

que permetin a les organitzacions i a I'administracio local ser al més eficients pos-
sible.

En tercer lloc, Satpal Hira, des de I’Ajuntament, afirma que per abordar adequada-
ment la situacio religiosa de la ciutat és necessari sortir del despatx i fer treball de
carrer per tal de conéixer de prop la realitat de les comunitats religioses. Es només
aixi que es podra aconseguir detectar les quiestions problematiques i, també, en-
treveure’n possibles solucions. Segons ell, determinades politiques o accions han
fracassat perqué no han tingut en compte el pols de la ciutat i han estat dissenya-
des per burdcrates allunyats de la realitat quotidiana.

Finalment, els representants dels grups interreligiosos posen I'accent en la ne-
cessitat de mantenir una continuitat en els projectes que es duen a terme des de
I’Administracio local. En aquesta linia, exposen que, per exemple, I'any 2002 es va
dur a terme una recerca,”” amb la participacio de les entitats religioses, per pro-
moure un nou projecte de relacioé entre I’Ajuntament i les comunitats religioses,
perd amb el canvi de govern es va aturar completament. Les comunitats hi havien
dedicat esforcos i el fet que el projecte s’aturés va generar desencis i desconcert,
una cosa que, a la llarga, pot dificultar la implicacié dels grups religiosos en la
vida de la ciutat i pot fer fracassar futures iniciatives que vulguin impulsar les au-
toritats locals.

La gesti6 de la diversitat religiosa a Marsella*
El context francés

Franca és conegut com el pais de referéncia en relaci6 amb una estricta separa-
ci6 entre I'Estat i la religio. La llei de 1905 defineix el marc per a aquesta separacio
amb determinades mesures que dificilment trobem en altres paisos d’Europa. Aques-
ta llei, per una banda, estableix que les comunitats religioses no tinguin cap reco-
neixement especific i totes han de ser registrades com a associacions cultuals,
sense diferenciar diferents nivells o drets entre elles. Una altra de les mesures és la

77. Vegeu A pathway to greater inclusion: Birmingham and its faith communities, Birmingham City
Council, 2002.

* Aquest apartat ha estat realitzat per Maria Forteza (investigadora del Centre de Recerca ISOR de la
Universitat Autobnoma de Barcelona).



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 108

prohibicié de tot finangament, ja sigui directe o indirecte, per part de les adminis-
tracions. Si bé trobem que existeixen algunes vies de finangament indirecte, com
exempcions fiscals o altres, el que no trobarem mai és cap via de finangcament di-
recte. Alhora, la mateixa llei prohibeix que I’Estat realitzi celebracions religioses de
forma oficial i tampoc no es poden construir monuments publics de caracter reli-
gids. Aixi mateix, abans d’aquesta llei, el 1882, s’aprova una de les conegudes com
a lleis de Jules Ferry, que estableixen I'ideari de I’escola laica francesa. Una de les
mesures, avui en dia encara vigent, és la prohibicié de tot ensenyament religids en
els plans d’estudis i s’han de buidar de contingut religios les matéries.

Es dibuixa aixi un escenari en el qual s’intenta esborrar tot element religios de
I’ambit public. De fet, aquestes mesures van ser aplicades en un context de fort
anticlericalisme en el qual s’intentava eliminar el poder que havia tingut ’Església
catolica (Willaime, 1991: 37). Es crea aixi un Estat que no manté cap relacioé de co-
operacio amb les comunitats religioses i, per tant, trasllada I’ambit de les creences
i les practiques religioses a I’esfera estrictament privada.

Si bé lallei del 15 de marg de 2004, que prohibeix portar simbols religiosos osten-
tosos a I'escola, es troba en aquesta linia, el cert és que des del final dels anys no-
ranta s’esta produint un canvi en la concepcio publica la religio.

Com assenyala Portier (Foret, 2009: 57), a partir de I’any 2000 veiem apareixer di-
versos informes governamentals relatius a diferents aspectes de la laicitat a Fran-
ca. L’any 2002 trobem I'informe Debray sobre I'ensenyament religiés a I’escola
publica, en el qual es posa de manifest el perill de la incultura religiosa; I’'any se-
glent, I'informe Stasi, del qual si bé en neix la llei del 15 de marg de 2004, alhora,
també crida I'atencio sobre el fet que el calendari escolar segueix el calendari de
festes catoliques i per tant hi ha una discriminacié per a I'alumnat d’altres reli-
gions; el 2005, I'informe Rossinot, sobre la laicitat en els serveis publics, defensa
el fet que la llibertat religiosa s’ha de traduir en la possibilitat de poder portar a ter-
me les practiques religioses en les institucions publiques; I'informe Machelon, pu-
blicat el 2006, sobre el finangcament a les comunitats religioses, reconeix el se-
glent: «buscar una millor adaptacié del dret de cultes a I’evolucié de la societat
francesa contemporania» (12). Finalment, el Projecte d’'una Carta de la laicitat en els
Serveis Publics elaborat pel Consell Superior per a la Integracio s’inscriu en aquest
marc de revisio de la laicitat.

Tots aquests informes posen de manifest aquest gir que s’esta donant i que esta
atorgant un major protagonisme de la religié en I'ambit public. De fet, aquest gir



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 109

és deutor del debat sobre la integracié de la poblacié immigrant a Franca i de la
reflexié del fet que el reconeixement de la religié és un factor important en la cons-
truccié de la cohesié social.

La ciutat de Marsella

Marsella i la immigracio

Marsella, com a ciutat portuaria, ha desenvolupat una forta activitat industrial. De
1821 a 1968 la poblacié va créixer de 110.000 a 940.000 habitants, la immigracio
provenia principalment de l'interior de Francga, de les zones rurals, perd també ex-
terna. Primer van ser els italians, que el 1880 representaven el 20% de la poblacio
(Cesari, 1994: 67); després de la Primera Guerra Mundial van arribar espanyols,
grecs i de la Cabilia i després de la Segona Guerra Mundial la ma d’obra va venir
fonamentalment del Magrib, majoritariament d’Algeria.

Urbanisticament, aquests fluxos migratoris es van concentrar al nord de la ciutat,
a prop de les fabriques, creant els coneguts barris obrers. La concentracié de la
classe obrera va portar a una forta solidaritat comunitaria i es van crear associa-
cions d’origen nacional per donar suport als nouvinguts. De fet, aquesta xarxa as-
sociativa va afavorir el sorgiment d’un espai social comu.

Es va anar formant aixi una identitat propia marsellesa al voltant de la classe
obrera. A partir dels anys seixanta, amb la reconversié econdmica, desapareixen
moltes fabriques, creix el sector serveis i el sector immobiliari. Marsella passa de
ser una ciutat industrial a ser una ciutat administrativa, amb la consegient pér-
dua d’importancia de la classe obrera i el creixement de la classe mitjana. La ciu-
tat sofrira una davallada del nombre d’habitants i avui la seva poblacié és de
839.043 persones. L’atur és un dels més alts a Franca; mentre la mitjana a I'Estat
és d’'un 11,1%, a Marsella és del 18,23% i en alguns barris arriba al 32,38%,"®
cosa que ha portat a una pauperitzaciéo de determinats barris, situats a la part
nord de la ciutat. | és en aquests barris on es concentra gran part de la poblacié
magrebina. El cert és que si bé continua existint una forta identitat marsellesa,
que beu del seu passat obrer, avui en dia, s’ha creat una divisié amb la poblacio
magrebina i existeix una certa confrontacio identitaria. En aquest sentit, Cesari

78. Dades del Cens del 2006. Font: Institut National de la Statistique et des Etudes Economiques — INSEE.



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 110

afirma: «Les clivelles de I’esfera publica ja no es construeixen entorn de la divisio
entre classes populars i classes burgeses, sin6 entre els marsellesos i els immi-
grants magrebins [...]. La diferenciacio social entre el nord i el sud de la vila es-
devé, llavors, una diferenciacié étnica que condueix a I’equacié: barris del nord
= immigrants = magrebins» (1994: 73). D’aquesta manera, es crea una diferenci-
acio que té una expressio en el territori i separa els diversos barris per condicions
socials i per étnia.

En 'ambit politic, aquest escenari es tradueix en una crisi del sistema tradicional
de representacio i en I'aparicié de noves formes d’accio i representacid, formes
que estan més relacionades amb les adhesions als grups primaris del barri, I'étnia
o lareligié, que han esdevingut més significatius. Aixi, la col-lectivitat local esdevé
un mosaic de grups diferenciats que esperen del poder local una distribucié de re-
cursos i reconeixement simbolic a parts iguals (Cesari, 1994: 77).

Taula 3. Distribucié de la poblacié, amb residéncia permanent,
segons nacionalitat a Marsella

Menys De15 De 25 55 Percen-
de 15 a24 ab4 anys tatge
anys anys anys 0 més Total total

Francesos de naixement 136.691 104.543 272.929 200.457 714.619 85,17
Francesos per adquisicié de 3.089 5,907 29.563 22.352 60910 7,25
nacionalitat

Portuguesos 259 100 769 263 1.391 0,12
Italians 118 48 709 1.276 2151 0,25
Espanyols 89 53 417 742 1.301 0,12

Altres nacionalitats de la UE (27) 429 365 2.134 556 3.484 0,41

Altres nacionalitats d’Europa 333 318 929 135 1.715 0,20
Algerians 3.602 1.454 11.842 7.605 24.502 2,9
Marroquins 793 459 1.943 804 4.000 0,47
Tunisians 1.116 439 2.944 1505 6.004 0,7

Altres nacionalitats d’Africa 3.467 1.401 5.456 795 11.119 1,3




Experiencies locals de gesti6 de la diversitat 111

Menys De15 De25 55 Percen-
de 15 a24 ab4 anys tatge
anys anys anys 0 més Total total

Turcs 868 530 1.296 152 2.847 0,33
Altres nacionalitats 702 843 2.747 708 5.000 0,6
Total 151.554 116.461 333.678 237.350 839.043 100

Font: Insee (2006).

Aixi, doncs, Marsella ha estat, al llarg de la seva historia, un gresol de cultures, un
lloc en el qual s’han creuat gent d’origens diversos. El socidleg francés Bruno Etien-
ne afirma: «Les cultures estan al bell mig dels individus, sobretot perque les nom-
broses migracions han produit una mescla, un mestissatge, i tothom té un avant-
passat o un parent vingut del Piemont, del Magrib o un altre lloc, les pertinences
encreuades dels quals constitueixen la trama associada a I’ambit local>».

Aixi, si bé la imatge de I'Estat francés es projecta com a una certa homogeneitat
territorial, Marsella es presenta com un enclavament diferenciat i particular, amb
una forta identitat de ciutat.” En aquests termes s’expressava també la responsa-
ble de Marseille-Espérance: «Nosaltres tenim una identitat marsellesa molt forta
que ha portat a fer tot aix0. Hi ha moltes identitats, perd n’hi ha una que esta per
sobre de les altres, que és la marsellesa. Es comparteix una certa pobresa, un ter-
ritori urba, una antitesi enfront de la poblacié rica».

Aixi doncs, caldra tenir en compte que ens trobem davant d’una ciutat amb un ca-
racter particular en el context de I’'Estat franceés.

Marsellai la religié

Quan parlem del nombre de membres d’una religié a Franca, hem de tenir en
compte que esta prohibit per llei preguntar als individus sobre les seves creences
religioses; per tant, les dades que es presenten a continuacié sén aproximatives.

79. Un fet que és conegut més enlla dels limits de la ciutat. «Marsella no esta millor que altres ciutats de-
teriorades, pero jo sento una identitat molt forta d’'un canto a I’altre i una cultura del mestissatge. El que
és el més important és sens dubte un cert sentit de pertinenca a la ciutat» (Le Monde 2, 14 de gener, 2006).



Experiencies locals de gestio de la diversitat 112

Taula 4. Comunitats religioses a Marsella

Tradici6 religiosa Nombre Percentatge
Església catolica 600.000 65
Islam 200.000 21,6
Església armenia 80.000 8,6
Judaisme 80.000 8,6
Protestantisme 20.000 2.1
Esglésies ortodoxes 20.000 2,1
Budisme 3.000 0,32
Total 923.000°" 100

Font: <http://www.diplomatie.gouv.fr/en/article_imprim.
php3?id_article=6065>. [Consulta: febrer de 2011].

Respecte a I'islam cal remarcar que el principal pais d’origen dels musulmans a
Marsella és Algéria, seguit de les Comores (illa de I’Africa subsahariana, al nord de
Madagascar), Tunisia, diversos paisos d’Africa, el Marroc, Orient Mitja i d’altres
origens; també trobem francesos conversos.®' En relacié amb la poblacioé jueva
hem de cridar I’'atencié sobre el fet que és la tercera comunitat en grandaria a Eu-
ropa. De fet, a Marsella existeix el cementiri jueu més antic de tot Franga, els ori-
gens del qual remunten al segle xv.

Marseille-Espérance

L’element més significatiu de la politica local pel que fa a la diversitat religiosa
és I'existéncia de Marseille-Espérance, una organitzacioé que viu sota el paraigua
de I’Ajuntament, i té un rol clau tant en el fet de fomentar la bona relacié entre re-
ligions com en el de generar noves formules d’encaix de la diversitat en el context
frances.

80. S’ha de tenir en consideracié que es compta també la poblacié sense permis de residencia a
Marsella.

81. Font: <http://www.lamosqueedemarseille.org>.


http://www.diplomatie.gouv.fr/en/article_imprim.php3?id_article=6065
http://www.diplomatie.gouv.fr/en/article_imprim.php3?id_article=6065
http://crossroadsmag.eu/2008/02/amsterdam-develops-teaching-material-against-wilders/

Experiéncies locals de gestio de la diversitat 113

Marseille-Espérance és una entitat composta per I'alcalde, alguns membres de la
seva confianga, representants de les comunitats religioses a la ciutat i algunes
persones vinculades al teixit social. L’alcalde és la figura principal, és qui fa de li-
gam, qui actua com a mediador, atés que es considera que no representa cap re-
ligié, sind que representa la laicitat republicana. Es, de fet, el cap simbolic. Hi ha
un delegat de I'alcalde que segueix de forma constant els treballs de I’organitza-
cié. L’ajuntament posa a la seva disposicié importants recursos, aixi, existeix una
oficina en la qual treballa una persona responsable de tots els afers de I'organit-
zacio i una persona administrativa que déna suport al responsable.

Es presenta com un grup que no és de dialeg interreligios, ja que un dels principis és
que no es tracten o es discuteixen temes religiosos o teologics. Tampoc no es trac-
ten temes de politica i, per exemple, durant les eleccions, I'organitzacié no es posi-
ciona en cap sentit. Un altre dels principis fonamentals del seu funcionament és que
les decisions només es prenen si hi ha una unanimitat total, per tant, només que hi
hagi un membre que no estigui d’acord a tirar endavant una iniciativa, la proposta
queda anul-lada. D’aquesta manera, es vol mantenir una unitat forta, que no hi hagi
minories enfrontades a majories i que, sobretot, cap representant religiés abandoni
I'organitzacio per questions de desacord.

Cal mencionar que Marseille-Espérance no té cap tipus de reconeixement juridic,
ni com a associacio, fundacio, etc.; ni tampoc té uns estatuts de fundacié. La raé
d’aquest fet és, en paraules d’Yseult Lugagne-Delpon, responsable a I’Ajuntament
de Marseille-Espérance, que si es constituissin en associacié haurien d’anomenar
un president, un secretari general, un tresorer i de cap manera es vol que ningu
pugui representar I’organitzacié. Aixi, la Carta fundacional és I’'Unic document que
estableix la seva existéncia. En aquest sentit, «cap text, cap reglament, no definei-
xen la institucié naixent. Funciona sense estatuts. Una carta sera doncs, la ben-
vinguda» (Vigouroux i Ouaknin, 2004: 33).

Naixement

El seu naixement es deu a la voluntat de qui va ser I'alcalde de Marsella durant el
periode 1986-1995, Robert P. Vigouroux, del partit socialista i professor de medi-
cina. El socidleg Bruno Etienne afirma: «L’esdeveniment determinant fou la politi-
ca coratjosa en la matéria impulsada per I'alcalde socialista d’aquell temps, Ro-
bert Vigouroux» (2001:172).



Experiencies locals de gestio de la diversitat 114

Al llibre Laicité + Religions. Marseille-Espérance (Vigouroux i Ouaknin, 2004), ell
mateix explica tot el procés a través del qual es va anar creant aquesta organitza-
ci6. Primer de tot, hem de partir de la seva consideracio positiva de la religié en la
vida dels homes. Aixi, afirmava: «Jo no era un especialista sobre el rol de les re-
ligions en el desenvolupament de la historia, pero tenia la conviccio, com a sim-
ple observador, a partir de certes lectures i entrevistes, que les grans religions te-
nien en comu el respecte per I’'home i en primer lloc per la seva vida» (Vigouroux i
Ouaknin, 2004: 16).

A partir d’aquesta postura, i després d’estar tres anys a I'alcaldia, i per tant de co-
neixer bé la ciutat, el 1989 es planteja quin és el rol que tenen els liders religiosos
dins les seves comunitats, quin és el paper que poden representar a favor de la
cohesio social i si hi ha una relacié entre ells. En aquesta linia, afirmava: «Jo desit-
java saber més, sobretot el que ells (els liders religiosos) pensaven sobre les rela-
cions humanes en una poblacié tan diversa respecte als origens, el nivell social,
les activitat laborals, les preocupacions, els desitjos, els estils de vida [...], saber
també si ells, o persones de les seves comunitats, podien inserir-se suficientment
dins la ciutat i els barris» (Vigouroux i Ouaknin, 2004: 17).

A partir d’aqui comenca a tenir uns primers contactes de manera informal amb els
diferents liders religiosos per coneixer quina seria la seva actitud a fi de reunir-se
tots, no per parlar de religio, siné per compartir una perspectiva comuna, el res-
pecte a I'individu i la defensa de la tolerancia en contra dels fonamentalismes.
Quan veu que hi ha una disponibilitat favorable per part de la majoria dels liders
religiosos, comencen a fer reunions per anar construint el projecte. La primera
reunié formal té lloc el febrer de 1990, en la qual I'alcalde, acompanyat pel socioleg
i professor de la Universitat d’Aix-en-Provence, Bruno Etienne, els insta a crear
un lloc comu de tolerancia i els ofereix tot el suport, moral i material, de I’'ajunta-
ment: «Per que no reunir-vos a I'ajuntament? Si ho desitgeu, trobareu un despatx
i una persona s’ocupara de la logistica. Tots plegats podreu debatre, decidir, amb
total independéncia, sobre alld que és possible construir» (Vigouroux i Ouaknin,
2004: 20).

Durant els mesos seglients tenen lloc diverses reunions en les quals els liders
religiosos van consensuant el projecte d’una organitzaci6 comuna. Alhora, al
comengament de maig, té lloc la profanacié de tombes al cementiri jueu de Mar-
sella, el cementiri Carpentras, i se succeeixen a tot Franga manifestacions de
repulsa al racisme i la intolerancia. Aquest fet sera el detonant final per a la pre-



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 115

sentacid publica del grup Marseille-Espérance, que es presenta el dia 29 de
juny de 1990, amb una declaracié per escrit, la Carta de I’organitzacio, en la
qual diferents representants religiosos declaren la necessitat d’establir un dialeg
i una millor comprensié entre els marsellesos de les diferents religions. Aixi;
doncs, estableixen: «A partir d’ara hem de passar a I’accié i definir una politica
per crear aquest clima de comprensié, amistat i fraternitat» (Charte Marseille-
Espérance).

D’aquesta manera s’institucionalitza una relacié entre I’'ajuntament i les organitza-
cions religioses a Marsella, un fet inusual en el context de I'Estat frances, en el
qual es prohibeixen per llei les subvencions a les organitzacions religioses i on les
relacions entre la politica i la religié no es veuen amb bons ulls. Es en aquest sen-
tit també, que el professor Liogier parla de la por a I’estética, en relacié amb la foto
que es fa Vigouroux amb tots els representants religiosos I’any 1990. D’aquesta
manera, es fa visible a través d’una imatge una relacié entre el poder politic i la re-
ligio, una idea que va en contra de la idea de laicisme, que intenta ocultar en I'es-
pai public tot simbol religios. El cert és que Marseille-Espérance representa una
nova forma de veure la laicitat. Aquesta ja no és excloent del dialeg amb les re-
ligions i aixi ho expressa un dels seus membres, el pastor Jean-Marie de Bour-
queney: «La laicitat és per a nosaltres també un marc a partir del qual ens podem
trobar i dialogar, per tant, és necessaria i en la ldgica de la nostra activitat a Mar-
seille-Espérance. Es també una barrera als nostres eventuals aillaments comu-
nitaris, és una pedagogia pel dialeg i el reencontre. | nosaltres donem suport a
aquest aspecte pedagogic de I’encontre i la prevencié contra tots els racismes»
(Actes du Forum, 2004: 9).

En la mateixa linia s’expressava Jean-Francois Mattei, conseller delegat municipal
per a les Relacions amb les Comunitats i Marseille-Espérance: «Jo diria que seria
equivocar-se sobre el vertader sentit de la laicitat el fet de considerar-la com un
instrument de combat anticlerical. La laicitat €és més aviat el fonament d’un dialeg
interreligids, gracies al qual nosaltres romanem avui dia sensibles a la dimensié
metafisica de I’home. Contra la temptacié difusa de reduir ’hnome a un instrument,
a una mercaderia, 0 a un simple compost de particules materials, les grans reli-
gions tenen el merit de recordar que hi ha quelcom sagrat en ’home i que la laici-
tat no diu pas el contrari, sin6 que utilitza altres conceptes com el de la dignitat o
la llibertat de pensament» (Actes du Forum, 2004: 50).



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 116

Activitats principals

Vegem a continuacié quines han estat les accions portades a terme per I’organit-
zacioé per tal d’analitzar quina és la seva funcié dins de la ciutat.

L’any 1991 esclata la Guerra del Golf, que crea una important tensié amb les co-
munitats musulmanes. La primera accié de Marseille-Espérance sera la d’eme-
tre un comunicat a favor de la pau. Una segona accié en el mateix sentit sera
davant dels assassinats de dos joves a Marsella per raons racistes. Un altre cop,
I’organitzacié manifesta la seva repulsa a la violéncia i mostra una imatge d’unio
davant la ciutadania. D’aquesta manera, es presenta com un simbol de toleran-
cia. Es en aquest sentit que Yseult Lugagne-Delpon defensa que una de les fun-
cions fonamentals d’aquest grup és la seva forca simbolica, ser un referent
d’una forma de convivencia en el marc de la tolerancia, la comprensio mutua i el
dialeg.

Un dels seus primers projectes va ser la realitzacié d’un calendari en el qual es re-
cullen les diferents festes religioses de totes les comunitats i també va acompa-
nyat d’un léxic que explica el significat de cada celebracio.

Una altra de les activitats importants és la celebracié de col-loquis. Aixi, al llarg
d’aquests anys, han tingut lloc tres col-loquis: «De la intolerancia al dialeg», «El rol
social de les religions» i «<Familia - Educacio: el rol de les religions». Aquestes tro-
bades sén una bona ocasio per discutir temes importants sobre el lloc de la religio
en la societat, i, alhora, amb I’aportacié d’experts i academics, es permet crear un
debat rigorés envers determinades qliestions que preocupen en I’ambit social. En
el mateix sentit, s’organitzen conferéncies o visites de personalitats rellevants de
les diferents tradicions religioses, com ara, el Dalai Lama o el Primer Patriarca ar-
meni, entre d’altres.

Una vegada a I'any, se celebra una gala en la qual I’Ajuntament posa a disposicié
una gran sala d’espectacles, amb capacitat per a sis o set mil persones, i on tots
els marsellesos estan convidats de forma gratuita. Aixi, les diverses comunitats re-
ligioses organitzen diferents espectacles de dansa, teatre o musica, amb la finali-
tat de donar a coneixer la diversitat cultural present a la ciutat.

En el marc del Festival Internacional de Documentals, Marseille-Espérance ofereix
un premi al documental que reculli les idees de I'organitzacié, és a dir, la toleran-
cia, la dignitat humana, etc.



Experiencies locals de gesti6 de la diversitat 117

Una altra de les activitats que s’han portat a terme ha estat la construccié d’un
simbol per a la ciutat entorn de la tolerancia. Per al XXVIe centenari de la ciutat,
I’Ajuntament va voler representar la diversitat de Marsella i va demanar als ciuta-
dans i a les ciutadanes que escrivissin una frase sobre aquest tema, que és el
lema de Marseille-Espérance, per penjar-la en un monument en forma d’arbre,
I'arbre de ’Espérance. Les aportacions van desbordar les expectatives i prop de
150.000 persones van enviar la seva frase. Avui, I'arbre esta rodejat de totes
aquestes frases, que soén llegides pels habitants de la ciutat.

Un projecte insolit a Europa ha estat la construccio d’un lloc de pregaria pluricon-
fessional dins I'Intitut Hospitalier Paoli-Calmettes. Realitzat per un artista italia,
Michelangelo Pistoletto, I’espai juxtaposa sota un mateix sostre quatre espais re-
ligiosos i un de laic per al recolliment.

Una altra de les activitats és la visita a centres educatius, presons o centres
socials.

Al llarg d’aquests anys, s’han anat succeint la participacié en diferents manifesta-
cions, els comunicats als mitjans de comunicacié a favor de la pau, les reunions,
els debats, aixi com la seva preséncia en esdeveniments importants de la ciutat,
en altres municipis dels voltants o a nivell internacional. També és comu veure els
representants de diferents religions en les festes significatives de cada una de les
tradicions religioses.

Totes aquestes activitats tenen com a finalitat crear en la ciutat un referent de co-
hesié social en la diferencia i enfront de les possibles fractures i enfrontaments.
Aixi s’exposa en el fullet de presentacié de Marseille-Espérance: «El cor de I'accié
de Marseille-Espérance és la unitat fraternal quan la concordia a Marsella estigui
amenacada. Enfront de ’emergéncia de noves linies de fractura i la temptaci6 de
replegaments identitaris, els membres de Marseille-Espérance estan convencuts
que el perill entre les diferents families comunitaries poden venir no tan sols de
I’interior, sind també ser suscitades per crisis exteriors. També, en cas de neces-
sitat, és al voltant de I’ajuntament, representant de tots els ciutadans marsellesos,
que ens reunim per llangar una crida a la cohesio i a la concentracié dels marse-
llesos enfront de I'adversitat».



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 118

Reptes principals

La representacio de les comunitats

Al principi, en les primeres reunions, es va convidar els representants de les co-
munitats religioses majoritaries a la ciutat: I'armenia, la catolica, la protestant, la
jueva i la musulmana. Més endavant es va convidar també la comunitat budista
perque en formés part. Si bé al principi es va intentar que hi hagués una represen-
tacio per pais d’origen, «es va veure que no funcionava, perqué hi havia massa
gent» (Yseult Lugagne-Delpon).*

Alhora, en veure que el projecte comportava una implicacié important i per tant
una dedicacio de temps forta, es va aprovar que les comunitats escollissin dele-
gats per fer el seguiment dels treballs de Marseille-Espérance. A I'organitzacié
també estan convidades a les reunions persones laiques, és a dir, que no repre-
senten cap comunitat religiosa, entre elles, directors de radios municipals o el pre-
sident de I'associacié vietnamita. D’aquesta forma es vol assegurar una represen-
tacié de diversos ambits culturals.

Quant a les comunitats religioses que no sén representades, cal mencionar tres
casos diferents. Per una banda, I'alcalde va rebutjar que els ateus hi fossin pre-
sents. Larad que es va donar és que no era coherent que un grup que nega I’exis-
téncia de Déu estigués en una organitzaci6 interreligiosa; a més, si el que es pre-
tén és defensar els principis laics, llavors I’alcalde es presenta com a representant
de la laicitat. Per I'altra, la comunitat baha’i va fer una demanda per poder inte-
grar-s’hi, perd la demanda va ser rebutjada perque, segons paraules de Yseult
Lugagne-Delpon, «es van presentar com una religio que ha pres tot el bo de totes
les religions i es presenten com els millors [...] no es podia acceptar un grup que
es considera a si mateix per sobre dels altres». Finalment, cal mencionar el cas
dels testimonis de Jehova, que no hi sén representats perque «a Franga sén con-
siderats com una secta» (Yseult Lugagne-Delpon).

La questié més conflictiva en relacié amb els representants és la forma en la qual
aquests soén escollits. Per a algunes comunitats religioses no és cap problema, ja
que la mateixa comunitat ja s’organitza de manera jerarquica i amb figures clara-
ment representatives, com és I’Església catolica, que és representada per I’'arque-
bisbe de Marsella; I’Església armenia, que esta representada pel vicari general

* Entrevista personal.



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 119

dels armenis de la meitat sud de Franga, o I'ortodoxa, representada pel rector de
I’Església grega ortodoxa de Marsella (representa el 90% dels ortodoxos a la ciu-
tat). Hi ha altres comunitats religioses que no tenen una estructura jerarquica, pero
a Franca, a nivell estatal, s’han creat organs centrals que aglutinen la majoria de
les comunitats d’una mateixa religid, és el cas dels jueus i els protestants. Pel que
fa als jueus, durant I’época de Napoled, es va crear el Consistori Jueu com a or-
gan central que aglutina les comunitats jueves i és I'interlocutor amb I’Estat. Quant
als protestants, també hi ha un organ central, la Federacid Protestant Francesa.
Aquestes institucions son el filtre pel qual han de passar les comunitats per ser re-
conegudes oficialment. Aixi, quan una Església protestant o evangelica sol-licita
poder formar part de I'organitzacid, se li pregunta si forma part de la Federacié
(Yseult Lugagne-Delpon). A Marseille-Espérance, el representant jueu és el gran
rabi de Marsella i per als protestants és el president del Consistori de I’Església
reformada de Franca.

Un altre cas és el del budisme. Quan es va crear I'organitzacié va ser un monjo bu-
dista qui va representar la comunitat i llavors era una persona carismatica i cone-
guda a la ciutat, perd quan va morir va sorgir el debat de qui I’havia de succeir. Aixi,
les diferents comunitats budistes van discutir entre elles, perd no es va arribar a
cap consens sobre una candidatura i va ser I'alcalde qui va decidir que el represen-
tant havia de ser d’una de les comunitats majoritaries (Yseult Lugagne-Delpon).

En relacié amb la comunitat musulmana, la questié es complica una mica més.
Quan es va crear Marseille-Espérance I'alcalde va escollir dos representants, un
que era el president de la Federacié Regional dels musulmans del sud-est de
Franca, i un altre que era d’origen senegalés; la rad oficial per escollir aquest dar-
rer va ser perqué hi estigués representada la comunitat musulmana d’origen afri-
ca. De fet, pero, aquesta persona ha estat criticada per la Federacié Regional al-
ludint raons de poca representativitat. Alhora, no hi és present el president de
I’associacié Er Rahmannya, que és membre del Consell de Reflexié sobre I'lslam
a Franca perque, segons Cesari (1994: 132), les seves propostes sén massa bel-
ligerants. Segons aquesta autora, les raons per les quals I’Ajuntament va escollir
els dos imams esmenats son les segiients: «Aquests dos actors es troben dins les
normes del sistema politic local, que afavoreix I’emergencia de liders moderats.
D’aquesta manera, tenen accés al comité perque, per una banda, apareixen com
a suficientment “educats” per tenir una igualtat de tracte i, per I'altra, sén porta-
dors d’una identitat comunitaria que justifica la seva presencia» (1994: 132).



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 120

Liogier també afirma que no tots els musulmans estan representats a Marseille-Es-
pérance. El cert és que el problema de la representativitat de la comunitat musulma-
na no és només un cas local, siné que el trobem a tot el pais (Etienne, 2001: 175).

Segons Cesari (1994), aquest problema es deu a la no institucionalitzacié i la no
organitzacio de I'islam. Aquest fet comporta que s’escullin representants de diver-
ses formes: una d’elles, com s’ha mencionat abans, és perque responen a un per-
fil moderat. D’aquesta manera s’invisibilitzen les branques o demandes incomodes
per a les administracions; I'altra, és escollint aquells que sén els més actius, perd
que no sempre son els més representatius, i que molts cops responen a interessos
politics lligats als paisos d’origen. Es també el cas de Marsella, en el qual musul-
mans d’origen algeri, tunisia, marroqui o africa s’enfronten pels llocs de poder. Al-
hora, es presenta el problema que tampoc no estan representades les dones mu-
sulmanes, ni els interessos de les segones generacions de musulmans a Franca.

Per una altra banda, cal tenir en compte que les relacions de les administracions
amb les comunitats musulmanes també sén una manera de poder tenir un control
sobre aquestes. En relacio amb aquesta questié, Cesari afirma: «L’oficialitzacio de
les relacions amb els representants de la comunitat musulmana constitueix, per al
municipi, una manera de controlar les activitats realitzades pel grup» (Cesari,
1994: 133).

El fet és que el sistema de representacioé francés és deutor d’una perspectiva for-
tament centralista, que, en paraules de Liogier (2006), prové d’una tradicié napo-
lednica, en la qual es creen organs religiosos per tenir un control sobre seu. Aixi,
el cas del Consistori Jueu es repetiria amb la creacio a nivell estatal del Consell
Francés del Culte Musulma. Aquesta tradicié napolednica prové d’un sistema de
monarquia absolutista i jacobina que estableix el sistema centralista com a model
d’organitzacio de I'Estat. D’aquesta manera, el pluralisme es gestiona a través de
representants que son legitimats per I’Administracié i que normalment es redueixen
a un de sol. Una de les consequiencies també assenyalades per Liogier, i que con-
corda amb les observacions de Cesari, €s que la politica se serveix d’aquests re-
presentants per legitimar-se a si mateixa.

Tot i les dificultats esmentades, el cert és que, a través de Marseille-Espérance, la
comunitat musulmana rep una legitimacié i, per tant, un benefici simbolic davant
la ciutadania. | no tan sols aix0, sind que també, en el cas de Marsella, la comuni-
tat musulmana ha pogut optar a recursos de I’Administracié local que veurem en
I’apartat segUent.



Experiencies locals de gesti6 de la diversitat 121

Demandes i recursos de I’Administracio local

Pel que fa als recursos que I’Ajuntament posa a disposicié de les comunitats reli-
gioses a Marsella, podem dir que sén considerablement superiors que a la resta
de I'Estat. S’ha de tenir en compte que la llei de 1905 prohibeix qualsevol subven-
cié. Tot i aixi, esta estés a Franca I'Us de 'arrendament emfiteutic® per part dels
ajuntaments per a la construccié dels llocs de culte. Aquesta mesura esta accep-
tada perqué les esglésies catoliques son propietat de I'Estat, a causa del fet que
el 1905 I'Església catolica no va voler reconegixer-se com a associacio cultual i
I’Estat li va expropiar les esglésies i catedrals. Aixi, tot i que sén propietat de I'Es-
tat, sén utilitzades pels catodlics. Amb I'arrendament emfitéutic s’intenta equilibrar
el desajust.

A Marsella, segons paraules d’Yseult Lugagne-Delpon, es manté una politica d’equi-
tat per a totes les associacions, siguin o no religioses. Aixi, per exemple, hi havia
una comunitat musulmana subsahariana, majoritariament representada per per-
sones originaries de les Comores, que no tenien visibilitat; I’Ajuntament va posar
a la seva disposicié un local amb I'arrendament emfitéutic. Amb aquest local se’ls
permet tenir una sala de pregaria i també poden participar en les votacions del
Consell Regional Musulma. De la mateixa manera, també es va cedir un terreny
amb arrendament emfiteutic per construir una escola per a la comunitat armeénia.
Segons I’Ajuntament, aquesta politica d’igualtat és una politica d’integracié. Es en
aquest sentit que s’ha construit una parcel-la musulmana al cementiri municipal,
ja que per a Yseult Lugagne-Delpon, la integracié exigeix poder complir amb els
ritus mortuoris, «la gent ha de poder enterrar els seus morts». De fet, el cementiri
de Marsella rep demandes de persones musulmanes de municipis dels voltants
per poder ser enterrats a la parcel-la. Alhora, també es va crear una parcel-la jueva
al nou cementiri, La Valentine, tot i que des de la comunitat jueva no estan d’acord
amb les condicions de la construccio. Hem de cridar I'atencié sobre el fet que si
bé esta prohibit per llei crear parcel-les religioses separades a l'interior dels ce-
mentiris municipals, el cert és que a data d’avui s’esta promovent des de I’Admi-
nistracié central la seva construcci6.

82. Contracte de cessid perpetual o a llarg termini d’un bé immoble mitjangant el pagament d’un
canon anual o d’altres prestacions a qui fa la cessid, el qual en conserva el domini directe (Font:
DIEC).

83. Vegeu: Circulaire du 19 février 2008 relative a la police des lieux de sépulture: aménagement des
cimetieres - regroupements confessionnels des sépulture (Font: <http://www.legifrance.fr>).


http://crossroadsmag.eu/2008/02/amsterdam-develops-teaching-material-against-wilders/

Experiencies locals de gesti6 de la diversitat 122

El gran repte per a la ciutat de Marsella ha estat la construccié d’'una mesquita. De
fet, aquest projecte és molt antic. Des del comencament del segle xx, han existit
diferents projectes, perd sempre han sorgit impediments: I'esclat de la Primera
Guerra Mundial, por al poder de la influencia dels saudites, etc. La represa del projec-
te al anys vuitanta va portar 'alcalde a defensar la idea i es va presentar un projecte
d’una gran mesquita, que de fet es va coneixer com la Mesquita-Catedral, pero les
manifestacions en contra per part del partit conservador i altres sectors de la pobla-
cio6 van fer que I'alcalde es retractés.

Al final dels noranta, va tornar a sorgir el projecte. Aquest cop no va tirar endavant
pels conflictes interns entre els diferents representants de les comunitats musul-
manes. Quan el 2003 semblava que I’Ajuntament firmaria un acord amb membres
del comite de la mesquita afiliats a la Mesquita de Paris, I'altre sector, el Consell
d’lmams, va sortir victoriés a les eleccions del Consell Regional Musulma i I’Ajun-
tament es va haver de tirar enrere un altre cop (Maussen, 2005). Tot i aixi, el no-
vembre de I'any 2009, I'alcalde va oferir I'arrendament emfitéutic i va donar el per-
mis per a la construccio d’una mesquita en un terreny de 8.600 metres quadrats,
que tindra, a més de la sala de pregaria, una escola de teologia, una biblioteca i
un restaurant.

La construccioé de la mesquita ha estat també un exemple de les dificultats de re-
presentativitat de la comunitat musulmana que esmentavem abans. Aixi, Yseult
Lugagne-Delpon comentava: «S’ha de trobar una comunitat musulmana que sigui
representativa perqué gestioni el projecte d’una gran mesquita». El que es posa
en evidéncia és que la comunitat que la gestioni ha d’estar legitimada pel poder
politic. Alhora, el mateix projecte de crear una gran mesquita, la Mesquita-Cate-
dral, és criticat, ja que es vol que sigui representativa de totes les comunitats,
quan de fet una altra opci6 defensada per alguns experts hauria estat crear diver-
ses mesquites a petita escala i no una d’aquestes dimensions, que al cap i a la fi
torna a caure en I’error de reduir I'islam a una imatge no plural. Es també la critica
que fa Liogier: «Si hi ha visibilitat de I'islam ha de ser a la manera francesa».

Apunts finals
Primer de tot hem de posar de manifest, com ja s’ha anat dient al llarg del text,

que Marseille-Espérance té sobretot un valor simbolic. Avui en dia s’ha convertit
en un referent social de la idea de tolerancia i de convivéncia en la diversitat, i no



Experiéncies locals de gestio de la diversitat 123

tan sols per a la ciutat, siné també per a tot Francga i fins i tot arreu. Marsella ha
esdevingut un referent en la proposta del model de convivéncia multicultural i plu-
riconfessional. Aixi ho expressa Cesari: «[...] aixd ha contribuit a conferir a I'alcalde
una imatge de tolerancia i obertura [...] Marsella, constitueix, a partir d’ara, el pas-
satge obligat de tota delegacidé o comissio nacional o europea relativa a les qlies-
tions del racisme i la integracié» (1994: 132).

Com a segon punt, hem de parar atencio sobre el fet que, si bé el model frances
de separacio entre I'Estat i la religid ha promogut una invisibilitzacié de les reli-
gions en I’ambit public, Marsella ha anat en contra d’aquesta dinamica. Aixi, tot i
que al principi es va trobar amb fortes resistencies, la veritat és que ha estat pio-
nera a I’Estat frances en acceptar una cooperacié entre el poder politic i els liders
religiosos. Alhora, el marc estatal laicista ha influit la manera d’establir el lligam en-
tre ’Administracio i les comunitats religioses. Si bé, tal com hem dit, no és gens
usual a Franca veure de forma explicita aquest lligam, el que ha fet I’Ajuntament és
relacionar les religions amb la idea de tolerancia; d’aquesta manera, s’ha legitimat
la relacié entre I'ambit public i el religios. Aixi, Marsella ha estat un cas que ha tro-
bat la manera de sortir-se del marc laicista i, de fet, ha aconseguit donar-li la volta
a I’hora d’identificar la laicitat amb la llibertat religiosa i el reconeixement de la
religid.

Per una altra banda, un altre tret estatal que ha impregnat aquest cas ha estat, tal
com hem exposat, la implantacié d’un model de representativitat centralista. Un
model que, com hem vist, respon a interessos de les propies administracions i
que, per una altra banda, crea diversos problemes i conflictes dins la propia co-
munitat religiosa, tal com s’exemplifica sobretot en el cas de la comunitat musul-
mana. Alhora, també pesa el model estatal en el reconeixement de qui és i qui no
és una comunitat religiosa o una secta, com és el cas dels testimonis de Jehova.

Quant a la qUestié de la microsociologia dels actors socials és evident que Mar-
sella és un cas prototipic de la importancia fonamental d’aquest aspecte. Al llarg
del capitol s’han posat de manifest alguns aspectes relacionats amb aquesta di-
mensio. Per una banda, en relacié amb el naixement de Marseille-Espérance. Dins
un context estatal que imposa que les religions estiguin recloses en el ambit privat
i que veu amb molt mals ulls la incursio de les administracions en els afers religio-
sos, a Marsella, és I'actitud, la postura i la conviccié del seu alcalde, Robert Vi-
gouroux, qui proposa un projecte d’incloure les religions en I'ambit public, esta-
blint una relacié directa entre I’Administracio local i les organitzacions religioses



Experiencies locals de gestio de la diversitat 124

de la ciutat. Alhora, seguint amb aquest aspecte, tal com s’ha posat de manifest
al llarg del text, va ser fonamental I’actitud dels membres fundadors religiosos.
Tots ells van tenir clar que calia una entitat com la de Marseille-Espérance i van
posar tots els seus esforgos perque aquest projecte reeixis, alhora que van veure
que havien de tenir actituds favorables al consens. En paraules d’Yseult Lugagne-
Delpon: «L’exit de Marseille-Espérance esta molt basat en les personalitats dels
fundadors que van tenir I’esperit i la conviccié que era un projecte valid i que van
tirar-lo endavant amb forga. El seu carisma també va ajudar molt a consolidar el
projecte. El fet de trobar-se juntes una serie de persones determinades va ajudar
molt a tirar endavant el projecte».

Per acabar de veure la importancia dels actors, presentem a continuacio la pre-
ocupacioé que expressava Yseult Lugagne-Delpon. Comentava que la segona
generaci6 de liders religiosos que estan fent el relleu dels membres fundadors
no tenen el mateix esperit d’unié i posen I'accent més en els seus propis inte-
ressos que en els comuns; segons ella, estem davant d’un replegament identi-
tari en el qual s’afirmen abans els trets individuals que els col-lectius. «La gent
alimenta molt la seva historia, la seva memoria, el seu sofriment i, de forma com-
petitiva o agressiva, defensen que el seu sofriment és més fort que el de 'altre i
s’exigeix que hi hagi un reconeixement del propi sofriment». Per a la responsa-
ble a I’Ajuntament de Marseille-Espérance, aquestes actituds posen en perill la
mateixa organitzacié. Es en aquest sentit que a I’hora d’aconsellar implantar una
proposta com aquesta en una altra ciutat, per a Yseult Lugagne-Delpon, s’ha de
tenir en compte 'especificitat del lloc on es vol implantar I’actitud dels actors
implicats.

La gestio6 de la diversitat religiosa a Tori*
El context italia
Fins al segle xix, el cap de I’Església catolica, el papa, era el sobira dels anomenats

Estats pontificis, que ocupaven bona part del territori italia. La creacié de I'Estat
italia (1860-70) va implicar la retirada del poder papal sobre aquests territoris i no-

* Aquest apartat ha estat elaborat per Maria Forteza (investigadora del Centre de Recerca ISOR de la
Universitat Autobnoma de Barcelona).



