
VIRTUTS PER EDUCAR EN TEMPS D’INCERTESA

Salvador Cardús i Ros
Doctor en Ciències Econòmiques per la Universitat

Autònoma de Barcelona (UAB)
Professor titular del Departament de Sociologia de la

UAB
Membre numerari de l’Institut d’Estudis Catalans

Barcelona, 1 d’abril de 2014

Molt bon dia a tothom.

Dins d’aquest cicle, centrat en una reflexió sobre la família,
parlaré de les virtuts per educar en temps d’incertesa.
Miraré de ser molt sintètic i bàsicament em centraré en
dues idees –com deia, irònicament, José L. López Aran -
guren: “pocas pero confusas”–. Miraré que les dues idees
siguin el més precises possible. Són dues idees que van
una mica contracorrent i no són el que més habitualment
sentim a dir sobre la situació educativa i el paper de l’es-
cola i la família. El fet que no digui el que se sol dir i el que
diu tothom, no em fa ni més valent ni més original, ni més
bo; simplement és una voluntat de fugir, d’una manera
conscient i voluntària, del pessimisme educatiu que ofega
aquesta societat. Un pessimisme que, des del meu punt
de vista, és la primera raó de la debilitat educativa que

99



tenim com a societat. Em refereixo al fet de tenir poca con-
fiança en nosaltres mateixos, de manera que acabem
transmetent una visió poc engrescadora respecte del futur.
I fent això, el que fem és reduir i limitar les expectatives
sobre el que podríem arribar a ser.

La primera cosa que vull dir és que les tesis que sostindré
neguen la idea inicial de que ara es viuen moments espe-
cialment tràgics o dramàtics des del punt de vista educa-
tiu. Tinc una col·lecció de fitxes, que ara no podré utilitzar
de manera extensa, de referències d’èpoques diverses,
que em permetrien demostrar que les visions catastrofis-
tes no són pas d’ara. Frases com les d’un catedràtic de
Ciències Naturals de la Universitat de Barcelona que, par-
lant dels exàmens de final de curs, deia que la major part
d’aquests exàmens eren inqualificables (ni ortografia, ni
sintaxis, una lletra que no s’entenia...), “cosa que demos-
tra que els estudiants avui dia arriben a les aules univer-
sitàries després de fer un batxillerat que no proporciona ni
la més elemental preparació del que hauria de ser l’escola
primària”. Això hi ha gent que ho subscriuria en aquests
moments i que té aquesta imatge del nivell actual de l’e-
ducació universitària. Però resulta que aquesta és una
frase del catedràtic Odón de Buen, escrita no pas el 2014,
sinó el 1890, quan els estudiants universitaris tots eren fills
de metges, d’empresaris, etcètera. Per tant, fa més de
cent anys que algú escrivia una cosa que ara podríem lle-
gir i ens seguiria semblant actual.

100



O aquella altra cita que diu: “Abans sí que es vivia segons
les regles de la temprança i els joves anaven a dormir i es
llevaven d’hora; no com ara que la gent beu, han adoptat
estils de vida molt descurats, només es preocupen de
divertir-se, se’n van a dormir tard, es lleven a qualsevol
hora... estem degenerant”. Una frase d’un filòsof xinès de
mil anys abans de Crist, Chi Po. O sigui que fa mil anys
abans de Crist els joves, tot i no tenir ni mòbil, ni discote-
ques, ni cotxe, ni moto, es veu que ja anaven així. 

I per acabar, vegeu aquesta altra citació: “Ara als joves els
agrada viure bé, són mal educats, menystenen l’autoritat,
són poc respectuosos amb els seus superiors, prefereixen
la conversa banal a l’esforç. Els joves ara són els tirants,
no saluden a ningú, no respecten els pares, devoren el
menjar i tiranitzen els seus mestres”. Un pensament atri-
buït a Sòcrates, del segle IV aC. 

Això vol dir que potser hauríem de començar a pensar si
és que sempre hem tingut aquesta visió sobre el present i
sobre el passat quan hem parlat d’educació. Potser haurí-
em de començar a considerar si quan veiem el món tan
fosc, tan gris, tan negre, el problema no és del món, sinó
de les ulleres que portem. Potser el que hauríem de revisar
és la nostra mirada sobre el món. 

Així doncs, les dues coses que diré, van en aquesta línia
que és en la que en temes d’educació fa molts anys que
estic mirant de lluitar i de combatre: contra les visions pes-

101



simistes i, des del meu punt de vista, absolutament injus-
tificades. Tan injustificades, per posar un exemple, com el
que passa ara amb els informes PISA. Cada cop que surt
un informe PISA ens flagel·lem dient que aquest país és un
desastre. En realitat aquest país està en la mitjana dels
països de centre Europa com França o Holanda. Però
saben què no diuen els diaris? El que no diuen, per exem-
ple, és que un país de l’OCDE que està al capdavant en
innovació tecnològica, científica i en recerca com és Israel,
doncs està en el cinquè lloc... començant pel final en els
informes PISA en matemàtiques i ciència, just al costat de
Grècia i de Romania. Per la qual cosa, una de dues: o els
resultats de PISA no tenen res a veure amb la capacitat
d’un país per avançar, o no diuen gran cosa –o no ho diuen
tot– sobre la qualitat de l’ensenyament. 

Ja sé que amb tot això no els canviaré l’opinió sobre la
seva visió pessimista sobre la realitat educativa, però com
a mínim em proposo aconseguir que vulguin escoltar les
dues idees de fons que defensaré. 

En primer lloc, sostinc que la incertesa no és el problema.
La incertesa forma part de la condició humana. El proble-
ma que hi ha hagut en el camp de l’educació aquests
últims vint-i-cinc o trenta anys és, precisament, que hem
viscut en una societat que ha volgut ignorar la seva condi-
ció incerta, que ha volgut ignorar que la incertesa forma
part de la vida humana i de totes les societats; que preci-
sament la civilització, el procés de civilització, es produeix

102



perquè a partir d’una clara consciència de la fragilitat
humana i de la incertesa social, els grups humans, les per-
sones, l’hem combatuda i això ens ha fet progressar. Ens
ha fet progressar la consciència de la incertesa, no la
ignorància de la incertesa, no l’enganyar-nos a nosaltres
mateixos sobre aquesta condició. 

Aquesta consciència de la fragilitat de la condició humana
és el que ens ha fet progressar en el terreny de la salut, el
que ha fet millorar les condicions de vida i aconseguir
doblar l’esperança de vida en un sol segle. Fantàstic. Però,
naturalment, això no ens allunya de la condició incerta. I
quan podem arribar a 80 anys, és clar, descobrim que això
ens posa al davant de noves incerteses: noves malalties,
noves causes de mort no esperades, nous dilemes davant
de la qualitat de vida a aquestes edats... Ara ens sembla
que morir-nos als 60 o als 65 anys és un drama. Sí: és un
drama, però és un drama perquè hem estat capaços de
superar aquests estadis i ens seguirem superant mentre
siguem conscients d’aquesta condició incerta com a indi-
vidus.

Des del meu punt de vista, el problema fonamental de l’e-
ducació ha estat que hem viscut en una societat que ha
volgut ignorar aquesta condició incerta, i en ignorar aques-
ta incertesa, el que ha fet és quedar atrapada en el pre-
sent, menystenint el passat i desatenent el futur. S’ha cre-
gut que el passat no ens servia de res i que el futur estava
garantit, que un o altre vetllaria per nosaltres. Si acabem a

103



l’atur, ja vindrà l’Estat i ens pagarà la pensió; si estem
malalts, ja ens curaran perquè això és gratis... Hem viscut
durant uns anys com si el món s’hagués convertit en un
lloc tan segur que ens permetia estalviar-nos l’haver de
reconèixer aquesta incertesa i haver de reflexionar sobre
com afrontar el futur. 

De tot això se n’ha dit la postmodernitat. Aquella postmo-
dernitat que s’entenia com un viure al dia, allò que feia
tanta gràcia del carpe diem, (i que si ho haguéssim de tra-
duir en espanyol seria allò de “que me quiten lo bailao”).
Hem viscut durant vint-i-cinc o trenta anys vivint al dia i
exprimint el present. És un presentisme que ens ha portat
al descontrol moral; a l’abandó de la lluita per la millora; a
criatures que no es volen fer grans; a adolescents que no
entenen per què haurien d’estudiar i a l’abandonament
dels estudis de manera precipitada perquè es guanyaven
molts més diners anant a l’obra a fer de peó que no pas
seguint estudiant i arribant a la universitat i sabent que
després de vint-i-cinc anys de carrera acadèmica potser
tindries una plaça en la que, amb sort, arribaries a cobrar
1.500 euros. 

L’any passat vam fer un documental per a TV3, Veus
d’una generació, amb joves de 20 a 30 anys, i era sor-
prenent veure la cara estupefacta d’aquests joves davant
la crisi. En recordo un que deia que ell havia deixat l’ins-
titut, no havia acabat la secundària, havia començat a
treballar a l’obra, que amb poc més de 20 anys cobrava

104



3.000 euros al mes, s’havia casat, la seva dona era mes-
tra i cobrava 1.500 euros, i s’havien embolicat a pagar
una hipoteca de 1.600 euros. Al cap d’un temps s’havia
quedat sense feina, i ara no entenia què havia passat, no
entenia què havia fet dels diners, no havia estalviat res i
no havia previst res. Parlo, doncs, d’aquesta cultura de
viure el present, del no pensar en l’endemà, de no fer cap
previsió sobre res, de pensar que tot és segur. Això és el
retrat dels anys que hem viscut, d’un cert abandó de les
referències morals. 

Però això és un problema de fa vint o vint-i-cinc anys, no
de tota la vida. D’un temps que podríem dir, des del punt
de vista educatiu, d’especulació moral. Un temps que ens
ha portat a viure al marge de la virtut. Aquesta situació ens
ha portat a fer un discurs pessimista, catastrofista, i a fer
discursos de caràcter moralitzador, de voler-ho analitzar
en termes moralistes, i en definitiva, a fer discursos sobre
la crisi de valors. El discurs de la crisi de valors, des del
meu punt de vista, és una fugida endavant. Suposa imagi-
nar que els problemes són de naturalesa individual i que
som els individus els que ens equivoquem. Però quan un
jove amb 15 o 16 anys se n’anava a treballar a l’obra sense
acabar els estudis no era que no valorés l’esforç: estava
prenent una decisió racional. Des d’un punt de vista racio-
nal, el més raonable era anar a treballar. Per què havia de
posar expectatives en una via que no sabia on el portava i
que probablement l’hauria portat a unes condicions labo-
rals més precàries? 

105



Aquest discurs de la crisi de valors ha servit per amagar la
crisi política i econòmica –la cultura de la cobdícia de la
que parla l’economista Francesc Cabana– en la que viví-
em. Quan ara sento dir que l’educació té problemes, jo
recordo que el llibre “El desconcert de l’educació” el vaig
publicar l’any 2000, i el vaig publicar com a resultat del que
ja estava observant a les escoles quan hi anava a fer con-
ferències. Per a mi, el problema educatiu no està en la crisi
econòmica i en la incertesa actual respecte del futur, no.
La crisi educativa ens la va portar els anys d’abundància,
els anys que vam perdre el món de vista, uns anys que
semblava que tot vindria regalat, que no calia pensar en el
futur, uns anys de sobreprotecció dels pares cap als fills,
en què vam perdre els bons hàbits de saber dir que no, de
saber que les coses s’han d’aprendre amb esforç. Per tant,
mentre tots miràvem cap a l’altra banda perquè el país
anava bé, perquè semblava –equivocadament– que tot-
hom s’anava fent ric i que tothom anava tan fantàstica-
ment bé, l’educació anava empitjorant. 

Els problemes educatius els van crear, doncs, els anys de
prosperitat. La prosperitat econòmica, aquesta falsa pros-
peritat, és el que va trasbalsar els bons hàbits educatius,
el que es va carregar els referents que ens permetien edu-
car de manera adequada. Són els anys de creixement els
que afavoreixen l’abandonament escolar. A les Illes Ba -
lears pràcticament el 50% de les criatures no acabava la
secundària. Com l’havien d’acabar si hi havia oportunitats
de treball i bons sous fora de la formació escolar? Aquí

106



tots hem fet sermons sobre la importància de la formació.
Però jo recordo una reunió en una Cambra de Comerç, on
els empresaris que hi havia ens van tirar la cavalleria per
sobre als professors perquè deien que la formació que
donàvem a la universitat i a l’escola no s’adequava a les
necessitats del mercat laboral. Ara bé, quan ja ho havien
dit tot, després de reconèixer que segurament no ho fèiem
prou bé, i els vaig preguntar si ells, quan havien de con-
tractar algú, buscaven el que tenia més bona formació, o
l’últim ciutadà acabat d’arribar al qual podien pagar una
misèria de sou. Si per una banda diem que l’important és
la formació però a l’hora de créixer el que busquem és el
sou més baix possible i preferim que aquell paleta hagi de
refer tres vegades la feina perquè encara ens surt més
barat que no pas tenir un oficial ben preparat, finalment,
qui és el que està marcant les regles de joc social? I què
volem que passi? Que la gent es resisteixi a les regles de
joc que nosaltres mateixos els estem oferint? 

Per tant, tenir una bona formació, servia per trobar feina?
No, no calia. Estàvem en una societat que aplaudia amb
una frivolitat enorme els èxits fàcils. Recordeu tots aquests
suposats cantants, mals actors i gent sense ofici ni bene-
fici que cobraven unes barbaritats per fer l’imbècil a la tele-
visió i als quals tothom els reia les gràcies? No es pot
demanar una societat amb un tremp sòlid quan es riuen les
gràcies dels més ignorants. Recorden aquella enquesta
que preguntava si algú votaria a Belén Esteban si es pre-
sentava a unes eleccions, i resultava que molta gent deien

107



que la votarien de presidenta? Ara ja no passa això, o no
passa tant, però això passava fa només cinc o sis anys.
Naturalment això va comportar el que en diríem una atura-
da de l’ascensor social. Una societat que no és meritocrà-
tica, una societat en que es valora els més cretins, una
societat en que sense cap mena de formació et pots fer
ric, on pots guanyar amb 20 anys 3.000 euros al mes fent
d’encofrador, doncs és una societat que s’ha begut l’ente-
niment, absolutament desequilibrada i que desincentiva
qualsevol mena d’esforç. Llavors ja podem anar fent dis-
cursos sobre l’esforç. Però els discursos sobre l’esforç
s’han de fonamentar en una societat que el premiï. No
podem fer el discurs de l’esforç però anar premiant els
barruts. 

La conclusió d’aquesta primera reflexió és que sóc del
parer que aquesta crisi que ara vivim serà extraordinària-
ment positiva per a l’educació. Que, de fet, ja ho està
essent. Precisament, la recuperació de la consciència de
la nostra feblesa, de la nostra fragilitat, d’aquesta condició
incerta de la nostra societat, ens torna a fer pensar en el
futur, ens torna a fer pensar que l’educació és important,
torna a posar les coses al seu lloc. L’educació torna a estar
al centre de les preocupacions de les famílies i dels
governs, i això està ja començant a donar resultats, fins i
tot a la menuda; no caldrà esperar d’aquí deu anys a
veure-ho. Això ja està donant resultats ara mateix. A les
universitats, la gent torna a anar a classe, quan fa pocs
anys la meitat dels estudiants no hi anaven. Es tornen a

108



presentar a exàmens, tornen a estudiar fort. A les escoles
els índex d’abandonament han baixat d’una manera signi-
ficativa i ja ens estem acostant a les mitjanes europees.
Això serà molt ràpid. Tornarem a posar les coses al seu lloc
per força, però encara que sigui perquè no tenim més
remei, l’educació tornarà a quedar al lloc que li correspon.
I si sabem aprofitar bé aquesta crisi veurem com, malgrat
totes les retallades, els resultats milloraran. I d’aquí cinc
anys, estic segur, que podrem parlar amb números a la
mà, i veuran com, malgrat totes les dificultats, els resultats
hauran millorat en tots els sentits. 

Davant d’aquesta situació, davant d’aquesta redescoberta
de la precarietat, de la incertesa pròpia de qualsevol orga-
nització social i de la nostra condició humana, què hem de
fer? Doncs menys plorar, menys discursos moralistes
sobre els valors i, en canvi, més posar l’accent sobre allò
que en diem virtuts. Vet aquí la segona tesi que sostindré.

En la defensa d’aquesta tesi els confesso que, en un cert
sentit, he fracassat. Fa molts anys que estic defensant que
cal deixar de parlar de valors i que hem de parlar de vir-
tuts. Que els valors són retòrics, que a la gent no ens costa
gens fer sermons. Però que l’important no són els valors,
l’important són les virtuts, és a dir, aquelles disposicions
que hem adquirit a través de l’exercici i l’aprenentatge. 

Aristòtil sostenia que hi havia tres fets importants: el saber,
l’emoció o la passió, i la virtut. Però Aristòtil ja deia que la

109



bondat i la felicitat la trobaríem en la virtut, no pas en el
saber ni en la passió. La bondat i la felicitat, efectivament,
es troba en la virtut. En aquestes disposicions adquirides
per l’exercici i l’aprenentatge, ara també en podríem dir
hàbits o rutines. És en les rutines que fonamentem el nos-
tre dia a dia. No en els sermons: en les rutines. De què ser-
veix que una escola es dediqui a fer grans defenses sobre
el respecte, de la importància que té el respecte entre les
persones, si cada dia ens llevem tard i cada matí a casa
nostra es viu una experiència de manca de respecte?
Manca de respecte perquè hi ha empentes per entrar al
bany, manca de respecte perquè fem tard a la feina,
manca de respecte a la pròpia salut perquè no tenim
temps per esmorzar... Per tant, de què serveix anar predi-
cant el que ens agradaria que fos el món si la nostra vida
de cada dia no la il·lustra d’una manera concreta, amb uns
hàbits concrets? 

Sempre he sostingut que el que educa no són els discur-
sos, sinó les maneres de fer que, amb el temps, es trans-
formen en maneres de ser. I sempre poso el mateix exem-
ple: a casa meva érem cinc germans i el meu pare ens feia
rentar les mans sempre que ens assèiem a taula. Mai no
ens va donar cap explicació de per què ens havíem de ren-
tar les mans perquè devia trobar que era de sentit comú. I
ho és! Era una època on el món no era gaire net, que no hi
havia dutxa calenta cada dia, que la roba només es can-
viava un o dos cops a la setmana... però les mans havien
d’estar netes per seure a taula. Doncs bé: quan jo ara sec

110



a taula, si no m’he rentat les mans, no menjo de gust. I no
em diguin el per què. Però el cas és que una manera de fer
es va convertir en una manera de ser. Això és una virtut. La
higiene és una virtut, no és un discurs, no és un sermó, no
és un aprenentatge merament racional, és una pràctica i és
això que la fa permanent. Podríem dir que “els sermons
passen, els hàbits queden”. 

Però, quines doncs són aquestes virtuts per a educar en
temps d’incertesa? Doncs les virtuts són les mateixes de
sempre, aquelles que quan anàvem a escola en deien les
virtuts cardinals i que eren una versió inclosa al catecisme
catòlic de les virtuts clàssiques dels grecs. Sant Tomás
d’Aquino les va reinterpretar a la llum de la tradició cristia-
na, però de fet són quatre virtuts fonamentals que les hau-
ríem de tornar a posar en valor com a pauta, com a guia
per a una bona educació. I, particularment, a la família per-
què estic completament d’acord amb el que sempre s’ha
dit: que la família és la que té la més gran força educado-
ra. Si la família no fa la seva feina, l’escola no se’n sortirà
bé. No ho podem cedir a ningú més. Veiem quines són
aquestes virtuts:

La fortalesa, que és la capacitat de fer front a les dificul-
tats. Això que ara els psicòlegs en diuen “resiliència”. La
fortalesa és la virtut que et fa fort davant les dificultats, i
això s’aprèn. Això no és un discurs, això no és un sermó.
O t’hi han educat, o no t’hi han educat. O has après a sal-
var dificultats, o no en saps. O et saben dir que no i et fan

111



acabar el plat d’espinacs que tens al davant i aprens des
de molt petit a superar aquestes dificultats o les dificultats,
de grans, són més difícils de superar.

La temprança, que és l’hàbit de ser moderats en el desig.
És la virtut que va lligada al control del temps, a la pacièn-
cia, a la perseverança, a la tenacitat. Jo parlaria menys de
l’esforç, perquè quan parlem de la cultura de l’esforç, el
problema no és que la gent no s’esforci sinó que potser
s’esforcen en el que no voldríem... Els joves, i tant que
s’esforcen! Però potser no en el que voldríem. El problema
més aviat el tenim en l’aprenentatge del domini del temps.
Saber perseverar sense satisfaccions immediates si cal,
ser tenaços, ser pacients i saber domesticar el temps. Això

112



és el que és la temprança. En el temps, i en altres terrenys,
però en el cas del temps, per als objectius educatius,
d’una manera principal.

La prudència, que era considerada la virtut del governant
i que consisteix en ensenyar i obrar amb conseqüència.
Ensenyar que les accions tenen conseqüències i que ens
n’hem de fer responsables. Esclar que viure en un país on
el Cap d’Estat pot sortir un dia dient “lo siento, no volverá
a pasar”, això que en una criatura de tres anys li pots
acceptar, quan és el Cap d’Estat qui ho ha de dir, és dece-
bedor. L’exemplaritat negativa d’un Cap d’Estat imprudent
té unes conseqüències socials brutals. 

I la justícia, entesa com la guia cap a la veritat, com la
capacitat d’admirar allò que és realment important. Hem
viscut uns anys en què semblava que l’única guia que ens
podia orientar era la nostra subjectivitat, al nostre gust.
Una cosa era bona si a mi m’agradava. Cap supòsit de
referència exterior. El gust subjectiu com a última i màxima
referència. Però quan el gust subjectiu és l’última referèn-
cia, llavors arriben els experts en manipulació del gust, i es
fan els amos de les nostres decisions. Amb un discurs
aparentment progressista hem estat educant els nostres
fills per fer-los dòcils al mercat. Els hem entrenat en això
que en diem la “motivació”, que com deia un amic, això de
motivar és com voler anar amb bicicleta però que pedali un
altre. Però si tot el que tu fas és perquè algú et motiva des
de fora, un cop t’han entrenat a no fer res si no estàs moti-

113



vat, ets presa dels “motivadors”. Cal formar el caràcter,
formar la seva pròpia autonomia, i no formar-lo en la
dependència. 

Jo vinculo aquesta virtut amb l’admiració, que significa
orientar-se cap allò que mereix ser observat. Significa
reconèixer el valor propi de les coses, dels grans científics,
dels avenços del coneixement, dels grans patriotes, de tot
allò que ens vincula profundament amb la comunitat. És
allò que ens fa reconèixer que formem part d’una comuni-
tat i d’unes persones que han lluitat per civilitzar-nos, per
fer-nos millors persones. En definitiva, són virtuts per do -
minar aquesta incertesa que és la condició que ens acom-
panyarà tota la nostra existència, i que ens empenyerà a
millorar-la individual i col·lectivament.

Moltes gràcies.

114


