FENOMENOLOGIA DEL LENGUAJE *

Domingo CASANOVAS

«La lengua encierra toda la tradicién de un
puebla, incluso las contradicciones de esa tra-
dicidén, toda su religion y toda su mitologia.»

Unamuno —«Dostoyevsqui sobre la Len-
gua», inserto en el volumen Lz Cindad de
Henoc.

I. EL PENSAMIENTO Y EL LENGUAJE"'

La relacién entre el pensamiento y el len-
guaje estd resuelta segdin una férmula cldsica:
la de que el lenguaje es la expresién del pen-
samiento; férmula ficil, cémoda, que se con-
vierte practicamente en otra: la de que el pen-
samiento sea la significacién del lenguaje.

De aqui las diversas clases de lenguaje sefia-
ladas de acuerdo con los varios modos o siste-
mas de expresién que el hombre adopte para
exteriorizar y comunicar su pensamiento: los
gestos, los dibujos estilizados o simbélicos, la
palabra oral o escrita, etc.

Luego veremos cudn incompleta resulta esta
consideracién tradicional. Pero no cabe duda
de que responde a una manera clara y simple
de resolver —inicialmente— el arduo proble-
ma de definit, por reciprocidad y correlacién,
el pensamiento y el lenguaje. Abunda entre
los gramdticos. Serfa interminable la lista de los
manuales y de los ensayos en los que se busca
la primera nocién del lenguaje y de sus fines
en su esencialidad de expresién del pensamien-
to; expresion requerida de modo especial o pre-
ponderante por las necesidades de la sociabi-
lidad humana.

Bastard consignar aqui los términos en que
el diccionario oficial de la Academia Espafiola
de la Lengua fija la primera acepcién de la pa-
labra lenguaje: «Conjunto de sonidos articula-
dos con que el hombre manifiesta lo que pien-

* Extret del Boletin de la Academia Venezolana
Correspondiente de la Espafiola, niims. 35-36. {Hem
respectat Uortografia de la publicacié original.]

I El presente trabajo no es ni aspira a ser ninguna
contribucién efectiva a los estudios de Fenomenologia
del lenguaje. Se limita al esbozo de una perspectiva
general de lo que plantea y significa la aplicacion del
método fenomenoldgico a las anteriores concepciones
del lenguaje y de l1a gramdtica.

En cuanto a la orientacidn filoséfica que lo preside,
hay que referir ¢l presente estudio a los das ensayos
anteriores del autor: «Las Tendencias Fundamentales
de la Filosofia Actual» (1941) y «El Concepto de Expe-
tiencia en la Filosofia Contempordnea» (en prensa).

sa 0 siente». Serfa posible afiadir que al ex-
presar lo que siente ha de hacetlo precisamente
mediante formas de conciencia de algin modo
racional y pensante. Por si quedaran dudas, la
propia Academia, al dar el sentido figurado de
la misma palabra lenguaje, pontifica: «Conjun-
to de sefiales que dan a entender una cosa». (El
subrayado de este entender es nuestro) 2.

Miés atn: la idea de que hay que buscar el
pensamiento en la significacién —lo mds ajus-
tada posible~— del lenguaje se encuentra en la
més augusta de las tradiciones filoséficas: la
que deriva de Sécrates en los didlogos platdni-
cos. El gran maestro de la Filosoffa occidental
presta, como sus interlocutores los sofistas, gran
atencion al lenguaje; pero supera y vence a los
profesionales de la disputa en la tarea impera-
tiva de andar a la zaga de significaciones preci-
sas para las palabras, obligando a los que de-
parten con €l a que no se abandonen a un len-
guaje falaz, infiel a la misién que le es propia
de expresar rigurosamente el pensamiento’.

Toda la doctrina I6gica del concepto, a través
de la palabra, nacid, pues, del método deriva-
do de la suposicién de que el instrumento del
didlogo ha de traducit precisamente un pensa-
miento razonable,

II. LA LOGICA Y LA GRAMATICA

Naturalmente ha surgido —en el terreno de
la ciencia reflexiva— la férmula de la relacién
entre la Légica y la Gramdtica correspondiente
a la relacién apuntada entre el pensamiento y
el lenguaje. La Légica es a la Gramitica, lo que
el pensamiento es al lenguaje: la Ldgica se ocu-
pa de la correccidn de los modos de pensar; la
Gramidtica estudia la correccién correlativa de
los modos de decir. Aquélla atiende a !a cohe-
rencia intelectual de las significaciones, inde-
pendientemente de que sean expresadas o no;
ésta en cambio, cuida de que las expresiones
como tales sirvan de vehfculo adecuado a las
ideas que deben transmitir.

Se dibuja, por tanto, una cierta subordina-
cién de la Gramdtica a la Légica, En realidad,
ambas disciplinas son inseparables, Los grami-

2 «Diccionatio de la Real Academia Espafiolas. En
ia edicidn de 1925, p. 735.
3 Recuérdense especialmente el Mendn v el Gorgias.



148

ticos han agotado en sus estudios todos los mati-
ces de este punto sutil.

E! paralelismo parece perfecto, A cada ele-
mento del lenguaje destacado por la Gramdtica
viene a corresponder un elemento del pensa-
miento destacado por la Ldgica, A cada forma
otra forma. Asf por ejemplo:

palabra~~concepto,
juicio—proposicién,
razonamiento-discurso.

Se da por supuesta, desde luego, la presencia
de algunos elementos arbitrarios en el lengua-
je, debidos a la historia y a la biclogia de éste.
Pero se supone también que tales elementos
de algin modo imprescindibles deben supedi-
tarse a las formas ldgicas de lo que se ha llama-
do cabalmente lg Gramdética General.

La relacién de esta dltima con la Légica lle-
garia, en algunos puntos, a la identidad. Mien-
tras que las gramdticas particulares al ocuparse
de ta! o cual idioma han de incluir las leyes,
totalmente empiricas, de los modos de hablar
reales y concretos a que se refieran.

Ahora bien: aqui precisamente aparecen las
primeras y mds graves divergencias entre fa Lé-
gica y la Gramdtica. La Légica toma como axio-
mético el cldsico principio de identidad: que
se traduce —desde Sécrates precisamente— en
un imperativo de wwivocidad. El ideal de la
Légica frente al lenguaje serd en consecuencia
el de que tanto las palabras como las frases sean
univocas, so pena de sofisma. El lenguaje, para
ser légico, ha de tener exactamente un térmi-
no para cada concepto, preciso, con una signi-
ficacién que no oscile ni se tambalee. El gra-
mitico comprende esta exigencia de la Ldgica
y llega a compartirla. Pero tiene ante sf, quié.
ralo o no, la realidad y la belleza del lenguaje
que le imponen una notable rectificacién del
criterio meramente légico: un cierto grado de
equivoco en las palabras y en las frases queda
como inevitable; ademds constituye la condicién
necesaria para que el lenguaje conserve su va-
lor especifico de sugerencia y de material para
el Arte. Es menester permitir al Jenguaje la po-
sibilidad de las insinuaciones y hasta de los do-
bles sentidos *. La virtud estd una vez més entre

% «Da doble Iuz a 1t verso,
patz leido de frente
y al sesgo.»
{Antonic MacH 400}

los extremos: un lenguaje mayormente equivo-
co dejarta de ser lenguaje; pero un lenguaje de
puras univocidades se convertiria en un sim-
ple instrumento 18gico, sin las virtualidades
mds bumanas que ha ido adquiriendo.

Una buena muestra de esto dltimo nos la da
la enjuta terminologia cientifica. En el término
empleado por la ciencia, creado o sostenido por
ella, la palabra recibe una significacién fija, que
la hace apta, como moneda acufiada, para el ré-
pido y seguro intercambio, Pero carece de la
elasticidad y de la maravillosa sugestidn de! len-
guaje poético o de la parla popular, en los que
el rigor de las significaciones queda un poco sa-
crificado a la virtualidad de las comprensiones
emotivas. No hay que recutris para mostrarlo
a la poesia contempordnea, orgullosamente li-
bre: estd patente en la Literatura de todos los

* tiernpos, en las mds consagradas expresiones,

como en aquella de la «musica callada» de Fray
Luis de Ledn .

En la raiz de los elementos atbitrarios acep-
tados, como en la floracién de los vocablos o de
los giros dotados de riqueza alusiva y sugeren-
te, por todas partes el lenguaje requiere ser te-
nido por una realidad provista de sus propias
leyes, acaso centradas, pero nunca acaparadas
por el esquema 15gico. El lenguaje se somete a
Ia Légica, pero con rebelde autonomia.

De donde surge la inevitable pregunta. Si el
lenguaje quedara bien definido por su cardcter
de expresién del pensamiento, ¢qué sentido ten-
drfa su relativa independencia de la Ldgica?
Acaso haya que contar ya con la expresién de
los sentimientos en cuanto tales, segin la propia
definicién de la Academia més arriba transcrita.
Acaso haya que contar atin con mds cosas. El
lenguaje podrd servir en efecto —~mds o menos
satisfactoriamente—- para exptresar y transmitir
el pensamiento, Pero ha de ser al mismo tiempo
algo que trascienda de esta finalidad, que la en-
globe como particular,

Mis all4 del lenguaje que ha visto y ha trata-
do de regular la Légica, habri el lenguaje, consi-

Toda expresién poética ha de tener, en efecto, algo
de tornasol.

5 MAIMONIDES, en la introduccién de la Guiz
de descarrigdos, traduce el ver. 11 del Cap. XXV de
los «Proverbios»: «tomo manzanas de oro en tede-
cillas de plata es una palabra segin sus aspectoss (La
versién castellana es de Sudrez Lorenzo.)



derado en un plano de mayor complejidad, estu-
diado por la Psicologfa .

ITI. EL LENGUAJE COMO FENOMENO
PSIQUICO

Hay una previa consideracién indiscutible. El
lenguaje no sélo nos es 1til para exponer nuestro
pensamiento a los demds que sean capaces de
entendernos: nos es también 1itil —acaso indis-
pensable— para el desarrollo de nuesito pensa-
miento interior, sea ¢ no sea exteriorizado 7,

El Asociacionismo psicolégico * ha pretendido
que toda nuestra vida psiquica y mental se puede
reducir a la vinculacién automdtica de unas im-
genes con otras. Lo que llamamos pensamiento
no seria mds que una cadena de asociaciones de
ideas, en el sentido que ya Hobbes daba a este
ultimo término ®, Aunque asi no sea, aunque se
considere el Asociacionismo como una doctrina

¢ Leemos en el Santo Tomds de Aquino, de
G. K. CuEesterTON (Cap. VI, trad. de H. Mufioz):
«Dieberfa ser dnicamente cuestidn de Légica; pera es
también cuestién de lenguajes.

«Por desgracia, no hay traduccidn satisfactoria de la
palabra ens. La dificultad es mds verbal que 1dgica;
pero es prictica. Quiero decir que cuando el traductor
dice en inglés ser nosotros entendemos otro ambiente
distinto. El ambiente no deberia afectar a estos absolu-
tes del entendimiento; pero los afecta. Los nuevos psi-
cblogos que estdn ansiosamente luchando con la razén,
nunca se cansan de decirnos gue los mismos términos
que usamos estdn coloreados de nuestra subconsciencia
con algo que nosotros queriamos excluir de nuestra
consciencia. Y nadie necesita ser tan idealisticamente
irracional coma un moderno psicélogo para admitir que
el mismo molde y el sonido de las palabras hace una
diferencia incluso en la mds atrevida prosa, asi como
en la poesia mis bella.»

? Ensefaba ya BaLMES (Ldgica, Cap. II, Sec. 32,
n.°® 115): «La idea se expresa con la palabra; el uso de
€sta no es solamente pata lo exterior, sirve también
para lo interior; antes de hablar con los demds habla-
mos con nosotros mismos. Todos experimentamos esa
locucidén interior con que el espiritu se da cuenta a si
propio de lo que conoce o siente. Las ideas se ligan
con las pzlabras, y éstas son como una especie de re-
gistro 2 quien comentamos el orden y la memoria de
las ideas»,

# Iniciade por James MiLvL, con su obra, Analysis of
the Human Mind (1829), principalmente.

?  «ldea sive imago». De acuerdo, ademds, con la cla-
sica etimologia de eidos.

149

exagerada, es menester que se convenga en que
con harta frecuencia en vez de razonar en senti-
do estricto nos limitamos a dejarnos llevar por
la asociacién imaginativa.

Se trata de un caso particular de la ley general
de la economia psiquica. El juicio y el razona-
miento no podrdn reducirse a simples asocia-
ciones, como quiere la Teoria asociacionista;
pero esto no empece para reconocer que psiqui-
carnente sustituimos a menudo la tarea siempre
penosa y esforzada de juzgar y discurrir de
acuerdo con los cdnones I6gicos por la tarea més
facil de evocar simplemente las imagenes que son
sugeridas por la concatenacién asociativa.

Pues bien, las imdgenes que llegan a sernos
mds habituales y cdmodas son precisamente las
palabras. As{ se explica gue en nuestra mente
las palabras leguen a substituir con ventaja a
los conceptos mismos, ast como éstos, en otro
terreno, representan y reemplazan a las cosas
como términos del pensamiento.

Uno piensa en un idioma determinado. Al ha-
blar una lengua extranjera, con la que no esta-
mos familiarizados, traducimos con frecuencia
tas frases pensadas en nuestro idioma original.
Se piensa en voz alta, tan pronto como el grado
de preocupacién por lo que pensamos supera el
interés y la atencién corrientes. En el proceso
de deliberacién que precede a las voliciones, se
recurre pronto al didlogo interior.

Es obvio que en ésta su funcién interna el
lenguaje ha de adaptarse a muy otras exigencias
que a las de la comunicacién interpersonal. El
caudal de las palabras, plenas de significacién y
de capacidad evocativa, entrelazadas segin las
mds varias asociaciones, viene a constituir el ins-
trumento intimo sin cesar utilizado para poner
en claro nuestra conciencia y nuestros estados de
animo.

Sigue habiendo un afén de rigor 1égico ~pro-
ceso de racionalizacién;— pero sigue habiendo
también la suma de imperativos vitales —instin.
tos, tendencias, hébitos, emociones, etc.— que
hacen del lenguaje interior una realidad comple-
ja, matizada de cuanto sea personal, intimo e
inefable. Justamente en esto radica la suprema
paradoja del lenguaje: tiene que expresar, a los
demds o a nosotros mismos, algo de lo inefable,
de lo que no puede ser dicho, de lo que ha de
quedar siempre como un sentido oculto, aludido
sin nombre propio. Toda la obra de Bergson lo



150

atestigua: sus explicaciones ex forno a la intui-
cién especialmente.

Claro es que para que esto ocurra es necesario
que el lenguaje haya llegado ya a una perfeccién
notable como sistema de expresién y de comu-
nicacién interpersonal. La evolucion del lengua-
je ha de estar muy avanzada para que el primi-
tivo modo de seftalar cosas o de hacer indica-
ciones elementales al préjimo adquiera la ducti-
lidad requerida por la creciente complejidad de
la conciencia. Afiadamos que el proceso es pa-
ralelo: en el hombre individual como en los
pueblos, la ductilidad y la flexibilidad del len-
guaje costen parejas con la riqueza cada vez ma-
yor de la mentalidad y del psiquismo. En pocas
ocasiones como en &sta la palabra progreso pue-
de ser empleada con absoluto rigor.

Por todo eso el lenguaje plantea en seguida
ante fa Psicologia el problema de su origen y
de su evolucién,

IV. LA EXPLICACION GENETICA

Son harto conocidas las tesis corrientes en
Psicologia y en Sociologia acerca de] origen del
lenguaje. La del lenguaje iniciado por una ense-
fianza o revelacién divinas, sefialada ya en el Gé-
nesis, reconocida por Cratilo. La de }a mimica
y la onomatopeya, gradualmente perfeccionadas
hasta el simbolismo y la expresién convencional.
La del arbitrario acuerdo entre los hombres. La
del paso de la expresién natural e instintiva,
dada desde el grito de dolor o de jibilo, a las
formas voluntarias de comunicacién y de signi-
ficacién. Etc.

Es facil advertir hasta qué punto tales expli-
caciones diversas pueden harmonizarse y com-
plementarse reciprocamente. En todas se reco-
noce el proceso progresivo del lenguaje. Las dis-
crepancias solo aparecen en lo concerniente a Ja
fijacién del primer vocabulario, siempre elemen-
tal y reducido. A partir de él, los hallazgos his-
téricos de Ia Filologia parecen insuperables. Las
rafces se combinan y se hacen flexibles, adquie-
ren un mayor caudal de significaciones, pasan de
un sentido a otro; las crecientes necesidades del
pensamiento provocan lo restante: el hombre
logra avanzar en el arte de la expresién volun-
taria y racionalizada; va por etapas de la simple
indicactén o del mero llamamiento a los discur-

sos més complicados, con petriodos condiciona-
les, alternativos, oratorios y poéticos; desde el
grito angustioso del habitante primitivo de las
cavernas hasta las frases refinadas de un Paul
Valéry, o las greguerias de Ramén Gémez de la
Serna, pasando por el lenguaje poético de los
parnasianos y los gongoristas.

En esta evolucién del lenguaje reside sin duda
la razén de la diversidad de las lenguas. La To-
tre de Babel del relato biblico nos da ya la idea
mids clara de la vinculacién existente entre la
multiplicacién de los idiomas y la diversidad de
los intereses: los hombres dejan de entenderse
entre si y se ponen a hablar en lenguas dife-
rentes tan pronto como las conveniencias vy las
preocupaciones peculiares los unen y los separan
correlativamente, dando lugar a la formacion de
grupos. Cada pueblo forja y tiene el lenguaje
que necesita: el que cotresponde a la realidad
externa en la que vive, al paisaje, al medic am-
biente, a la subsistencia, al modo de guarecerse,
a sus peculiaridades de defensa y conservacién;
y el lenguaje va traduciendo al mismo tiempo
el incipiente mundo interior.

Después, cada individuo, cada edad, cada fa-
milia, cada clase social, cada profesidn, irdn te-
niendo, en su dia, lenguajes diferentes, «Cada
hombre que es una cosa de veras, habla un idio-
ma distinto, que no entiende el que no es esa
cosa, porque tienen almas distintas» —dice Pé-
rez de Ayala ™, La Torre de Babel de la cultura
humana, afanosa y atareada, prosigue *. El len-
guaje —sociedad y vida interior— reproduce en
su historia toda la historia del que-hacer y del
que-sentir de los humanos.

El lenguaje no es un «factum», sino un «fie-
ri»; no puede concebirse de una manera estdtica.
Sélo por abstraccién cabe considerar por separa-
do un momento de su proceso evolutivo. De ahi
la tensién interna y la dificultad de Ja Gramdti-
ca, cuando es verdadera gramdtica y no simple
ramplonerfa. De ahi la discrepancia mayor entre
la Gramdtica y 1a Légica. Esta considera, en su

0 Belarmino y Apolonio {novela en que se plantea
el caso de un hombre que crea un lenguaje para su
filosofia}, cap. V.

" Todas las tentativas de lenguaje universal han
fracasado. Salvo las modestas derivadas de verdaderas
necesidades o de intereses realmente comunes: as{ en
el vocabulario de las ciencias, del deporte, de los movi-
mientos politicos v sociales, etc.



fijeza, los moldes ideales del pensar. Aquélla tie-
ne que captar en su dinamismo y en su perenne
transformacién los moldes reales e inestables del
decir.

El lenguaje no puede darnos la pura idea des-
provista de interés vital. Tampoco el puro inte-
rés vital si no estd idealizado y hecho consciente.
El progreso del lenguaje estd precisamente en
afinar cada vez mds tan precatia sintesis: ya la-
tente en el alarido en que se expresa sin querer
el miedo, la cdlera o el gozo y en la imitacién
onomatopéyica en que se trata de remedar y de
representar la cosa.

Se ve por consiguiente, con toda claridad, el
esfuerzo titdnico que ha representado el avance
hasta nuestro lenguaje actual dotado de capa-
cidad —aunque incompleta— para expresar in-
cluso tendencias subconscientes o reprimidas, del
mundo de Freud o de Adler, a! lado de ideas
derivadas de la mds alta sbstraccién, tal vez
identificables con el «flatus vocis» de los nomi-
nalistas de antafio.

V. SIGNO Y SIGNIFICACION

La explicacién genética del lenguaje ha desem-
bocado con frecuencia, sobre todo bajo la inspi-
racién del Positivismo, en una teorfa del lengua-
je segtn la cual éste se reducirfa a un sistema
de signos que se va perfeccionando progresiva-
mente. Lo hemos visto.

Ahora bien: esta explicacién nos parece hoy
insuficiente.

El signo —todo signo—- da lugar a una serie
de fendémenos psiquicos claramente enlazados.
Hay, primero, en el signo el hecho del llame-
miento de nuestra atencidén: un signo que que-
dara inadvertido resultaria inGtil, no cumplirfa
su funcién de signo. Luego, es menester que a
atencién atraida transite del signo a la cosa sefia-
lada: porque el signo es alusivo por esencia, Una
obra de arte, el vestido atrevido de una dama,
podrdn llamarnos poderosamente la atencién;
pero no por eso serdn signos; para serlo se re-
quiere que 1o retengan nuestra atencidn, antes
bien gue la viertan hacia otro objeto distinto.
Huelga afiadir que todo este trdnsito tiene su
eslabonamiento en la asociacién de imdgenes.
Sin confundirse, empero, con ella. No se da pro-
plamente un signo, sin conciencia de una finali-

151

dad en la asociacién. Por eso los signos llamados
«naturales», s6lo son signos metaféricamente.
En sentido estricto nadie mds que el ser cons-
ciente hace signos y nadie mds que é! entiende
como tales signos aquellos llamamientos de su
atencién que la atraen sin acapararla. Aunque
también se hable de signos como sefiales o sin-
tomas pero en sentido lato. Como si ciertas apa-
riencias que dan fe de otras o las hacen percep-
tibles tuvieran ta] finalidad intrinseca.

Segin la interpretacién positivista del lengua-
je, las palabras habladas o escritas serfan meros
signos, mas o menos evolucionados. Cumplirian
su funcién comunicativa llamando la atencién
ajena y dirigiéndola a lo que nosotros queremos
o podemos expresar. El uso, la convencién, las
tradiciones colectivas y las habilidades indivi-
duales irfan dando al lenguaje, como sistema
organizado de signos, una capacidad y una uti-
Yidad crecientes, pero sin variarlo esencialmente
en su naturaleza.

Desde otro punto de vista, la moderna Feno-
menologia ha impuesto una formal rectificacidn
de este criterio. Una cosa es lo que el lenguaje
haya podido ser en su origen o en alguna de sus
fases evolutivas. Otra, muy distinta, lo que sea
ahora para nosotros en nuestras actuales viven-
cias. Identificar ambas cuestiones implica grave
confusién. Tal vez el lenguaje proceda, en efec-
to, de un sistema de signos. Pero de aqui no se
sigue que lo sea adin,

Los fenomendlogos no creen que usemos las
palabras como simples signos. Las usamos como
provistas de significacién, en tanto que dotadas
y plenas de un sentido, que hace de ellas expre-
siones «sui generis». Precisa, desde luego, que se
determine mediante el método de la nueva
escuela, la diferencia que haya entre signo y sig-
nificacion.

Vimos c¢émo en el signo la atencién va y vie-
ne. El signo la atrae primero para repelerla des-
pués. El paralelo fisico de este proceso podrd ser
el del rayo reflejado por un espejo. Asi:

Signo

sefialado



152

En cambio, en la significacidn, las cosas acon-
tecerfan de muy otra manera. En consecuencia,
es errado considerar un signo la palabra. Cuando
pronunciamos una palabra ante alguien capaz de
entenderla, la atencién del que 1a oye no se para
en ella; por asi decirlo, la atraviesa. Como si se
tratara en lo fisico del cristal de una lente:

palabta significacién
X > : > : > X
Sujeto Objeto

El sentido de la palabra no le es extrafio ni
ajeno. Estd tras ella, en latencia, tal vez en sub-
-stancia. De aqui que en ¢} empleo normal de las
palabras éstas no sean nunca percibidas separa-
damente de su significacién. Un experimento
muy sencillo lo aclara: si decimos a alguien que
«la casa es Hana», y solicitamos la interpretacién
de la frase, no obtendremos nunca la explica-
cién de que «la palabra casa es palabra lana».
Al contrario nos hallamos ante vacilaciones os-
cilantes entre que la casa sea baja o de un solo
piso. Nadie atribuye el predicado Hara a la pa-
labra casa, sino a la casa misma sugerida por la
palabra, La palabra como objeto ha desapate-
cido, pues.

El signo, al revés, no desaparece so pena de
dejar incumplido su propésito. Ha de ser —ya
lo vimos— aparente y hasta llamativo, Uno per.
cibe el signo. Precisamente porque lo percibe
piensa en la otra cosa. En el signo hay siempre
dos objetos: el signo como tal y lo sehalado por
el signo. En la significacién, la palabra se hace
transparente, si vale la metifora.

VI. LA FENOMENOLOGIA
DEL LENGUAJE

Acabamos de referirnos al punto de vista fe-
nomenoldgico con respecto al lenguaje, al distin-
guir entre signo y significacién, entre la vivencia
actual del lenguaje y el eventual origen del mis-
mo. Es sabido que la Fenomenologia representa
hoy, desde los estudios de Husserl #. el método
y la tendencia que ha revolucionado los estu-
dios filoséficos, invadiendo el dominio de todas
las ciencias culturales. La importancia de la Fe-
nomenologia queda fuera de toda duda por sus
resultados iniciales. ¢Qué es, en sintesis?

2 Sus Logische Unterschungen {Investigaciones 16-
gicas) empiezan a publicarse justo en 1900,

Una actitud metddica, hasta emparentada con
la de Descartes. Con la que se quiere superar el
Psicologismo y el Positivismo, como formas més
o menos discretas del Escepticismo y del mate-
rialismo, que acechan tras de todo avance del
pensamiento humano. La Filosoffa Fenomeno-
l6gica toma en cuenta y en serio las «vivencias»,
los fenémenos de la experiencia interna; co-
mienza por los del lenguaje y los del discurso
18gico. Deja entre paréntesis todos los objetos,
todo el mundo exterior, todo ¢l intetior en cuan-
to subjetivo. Considera que vale la pena agotar
la observacion y la descripcién de lo que nos es
dado fenoménicamente, sin perdernos en hipd-
tesis ni en teorfas. Alardea de ser el mds radical
y el mds sincero empirismo.

Entre lo fenoménicamente dado encontrare-
mos las alusiones, las referencias, las intenciona-
lidades que trascienden de la subjetividad. Bren-
tano fue el precursor de este camino. En la.inten-
cionalidad no nos setd dado tal vez el término,
pero sf la direccién en que aparece apuntado. La
Fenomenologia como método estd constituida
por la vuelta a la experiencia interna, supremo y
eterno recurso de la Filosoffa; vuelta a la expe-
riencia interna saturada por el mayor afdn de
integracién de todos los aspectos de cada fend-
meno. Por esta via las esencias no serdn busca-
das fuera sino dentro de cada fendémeno. Se trata
de hacer patente lo que de suyo es transpa-
rente y suele pasar inadvertido para el conoci-
miento vulgar o para el lado vulgar del cono-
cimiento cientifico. Reconozcamos que la Feno-
menologia implica un Positivismo mayor en
cuanto al método, pero con capacidad para salir
del Positivismo en cuanto a las conclusiones ne-
gativas de éste y para ir a parar al neo-idealismo
y al neo-espititualismo. Los propios discipulos
de Husser! —disidentes o no— lo acreditan “.

Son muchos los entronques histéticos de la
Fenomenologia, Francisco Brentano, a quien
acabamos de citar, representa al més inmediato
y al mds reconocido. Remontando el tiempo, ha-
llamos notables antecedentes del nuevo método
en el idealismo cartesiano y en la Teorfa tomista

13 Para una informacién ripida acerca de la Feno-
menologia de Husserl, puede verse en castellano la
obra de Joaquin Xrrav, Le Filosofia de Husserl. Una
introduccién a la Fenomenologia {Buenos Aires, 1941).
También las Meditaciones cartesianas de Husserl, que
José Gaos acaba de prologar y traducir {México, 1942),



de las «speciei», Mds alld, y en dltima instancia,
el supremo idealismo de Platén. La Fenomeno-
logia estd actualmente, como estuvieron en su
tiempo estos sus antecedentes, en un momento
algido de renovacién filoséfica. La vemos empa-
rentada con todas las tendencias encaminadas a
salvar la objetividad, ahondando en la raiz de
lo subjetivo. Asi se explica que el método feno-
menolégico parezca llamado a lenar el interés
del actual momento filoséfico y a proyectarse
plenamente en el futuro inmediato.

Pero no es esto sélo: la pureza y la novedad
relativa del método propuesto lo hacen apto para
su aplicacién a las mds diversas disciplinas: el
Derecho, el Arte, Ia Economia, la Moral, etc;
desde luego a la Gramidtica y a la Ldgica. En
ellas la tarea fenomenoldgica es particularmente
doble: las vivencias de la palabra y de la signi-
ficacion, y de la validez de los conceptos no cons-
tituyen solamente temas de aplicacién de la feno-
menologfa, sino el objeto de sus investigaciones
iniciales, sus primeras fuentes de experiencia.
Asi Husserl dedica a la fenomenologia del len-
guaje la primera indagacién sistemdtica de sus
«Logische Unterschungen» (Vol. 11}, en las pé-
ginas que siguen inmediatamente a la defensa
del nuevo método y a la critica del Psicologismo
{Vol. I}.

Los conceptos de: expresién en sentido espe-
cifico, significacién, intencién y cumplimiento
significativos; las distinciones necesarias entre la
notacién, la significacién y el sefialamiento obje-
tivo; he aqui los temas principalmente tratados
por Husser]l en su fundamental fenomenologia
del lenguaje. Todos ellos son vistos en su mayor
complejidad «aparencial», pero, en cambio, sin
preocupacién alguna por las explicaciones de
tipo psicogenético. Es obvia, desde luego, la
observacién que hace H. J. Pos " respecto a que
la fenomenologia del lenguaje difiere de la lin-
glifstica principalmente en que ésta ve el len-
guaje en su devenir histérico mientras que aqué-
la Jo ve en su pletdrica realidad del presente;
tal Ic!gmlo el lenguaje es y vale en su uso nor-
mal ¥,

1+ Pos, H. ]., «Phénoménalogie et Linguistique».
Trabajo inserto en el n.° 2 de la Revue Internationale
de Philosophie (cortespondiente a enero de 1939, y
consagrado a Hussetl), pp. 354-365.

15 Reproducimos del trabajo citado:

«8i la conscience linguistique primitive admettait la

153

Tenemos, pues, muy claros los dos aspectos
de la Fenomenologfa del Lenguaje: @) Lo que ¢}
examen y la descripcién cuidadosa de los fend-
menos de la expresién lingliistica representan
como aportes generales para la Fenomenologia
légica. £) Lo que la Fenomenologia como mé-
todo puede a su vez aportar a la Gramitica, a
la ampliacién de su horizonte y al afinamiento
de sus problemas,

Es evidente que la primera labor corresponde
de preferencia a los filésofos; mientras que la se-
gunda compete y obliga a los gramdticos. La efi-
cacia de ambos aspectos correlacionados se pa-
tentiza con el solo ejemplo de la diferencia esta-
blecida entre signo y significacion que hemos
desarrollado antes.

VII. LA GRAMATICA
FENOMENOLOGICA

No parece que haya inconveniente en [lamar
2 la primera de las tareas abora mismo indicadas,
«Fenomenologia del Lenguaje» en sentido es-
tricto, v a la segunda «Gramdtica femomeno-
légicar.

Tales denominaciones ofrecen, con toda pro-
babilidad, la ventaja de indicar claramente el
sentido de los estudios respectivamente rotula-
dos. Ateniéndonos a ella, pasamos a examinar,
en forma sumaria, los conceptos y los posibles
alcances de una Gramdtica fenomenolégica, to-
mando como ejemplos algunos de los problemas
fundamentales que ya han sido traidos al campo
de los estudios gramaticales.

En primer término, la relacién tradicional en-
tre la Gramitica y la Légica ha cambiado algo.
La cldsica subordinacién de las reglas del len-
guaje a las del pensamiento carece propiamente
de sentido. Las normas ideales que se entre-
sacan de las vivencias no tienen entre si subot-
dinacién estricta. Es imperativo de Iz Fenome-
nologfa conservar los fenémenos en su rango

rélativite qui introduit le savoir, elle perdrait sa sireté
et ne saurait plus agir.»

«Utiliser ce qui a été acquis sans rappel conscient
de l'acquisition, c’est ce qui caractérise l'exercice de
la parole»

«Le sujet parlant dispose du langage comme dans
una dimension qui a é1€ soustraite au temps et ou
toute trace d’acquisition antérieure ou postérieure a
été éffacéen



154

supremo. Las leyes del lenguaje en lo que éste
tiene de expresion significativa no dependen de
las leyes logicas. Lo que sucede es otra cosa:
que se encuentran con ellas y las aclaran .

La Gramidtica fenomenoldgica se presentard
as{ relativa pero realmente auténoma. Por lo
demds, quedard desprendida de las preocupa-
clones psicoldgicas propiamente dichas, de la
lingtifstica y de la historia individual o social
del lenguaje. Tendremos una Gramética pura,
hermana y separada de la Ldgica pura.

En estas condiciones, deberi fundarse una
nueva teotfa de las partes de la oracién y del
concepto de la oracién misma. Particularmente
el sustantivo y el verbo han de ser comprendi-
dos bajo una nueva luz. Ya no hay (en abstracto)
verbos transitivos y verbos intransitivos; antes
bien verbos que cumplen ora una funcién, ora
otra. Los antiguos pronombres demostrativos
pasan a ser entendidos mds como gestos indica-
dores que como palabras en sentido estricto. La
analogia parece definitivamente absorbida por la
sintaxis. Etc.

Tomemos, como ejemplo destacado, la consi-
deracién del pronombte. Amado Alonso y Hen-
riquez Urefia hacen notar muy acertadamente en
su Gramiética Castellana V| el error consagrado
de definir el pronombre como aquella palabra sin
significacién propia que se pone en lugar de otra,
cuya repeticién shorra; ya Andrés Bello habia
observado que no habia en puridad un pronom-
bre de primera persona; nuestros autores ponen
en evidencia que con semejante concepto se ha-
ria absurda la interpretacién de frases como
ésta: «toma tu libro; yo me quedo con el mio»;

% Recuérdese lo que ocurre en la significacién de

los juicios segin sean entendidos como juicios de com-
prensién o de extensidn, en las férmulas respectivas
S> P, 5 < P. S4lo la interpretacién del lenguaje y la
aproximacién humana al que habla nos permitird saber
cudndo la cantidad en que estd valorado un cuadro re-
presenta sélo una de tantas cualidades de este cuadro,
y cudndo el cuadro es sefalado como uno de tantos
objetos cuyo valor pueda ser equivalente. En la Légica
formal pura no hay modo de establecer una u otra
preferencia de direccidn para el juicio: esta pintnra
vale X Bs.

7 Gramdética Castellana (Buenos Aires, 2938), no-
tas finales al Primer Curso, n.2 Il. Vale la pena obser-
var, entre paréntesis, ¢l paralelo de orientacién entre
esta Gramatica y la de José Luis SAncHEZ TrINCATO,
(Gramética Castellana, Santiago de Chile-Caracas, 1940),
ya puesto de relieve en el prélogo de esta Gitima,

si mio sustituye a libro. También Bello vio que
los pronombres no constitufan una patie fija y
determinada de la oracién; cumplen distintas
funciones. Los pronombres vienen a ser «una
clase semdntica» de palabras, caracterizada por
su especial modo de significacién: la significa-
cién de los pronombres es «esencialmente oca-
sional».

La Gramdtica fenomenoldgica obliga por una
parte a no perder de vista el dinamismo de las
palabras, incluso en sus categorias formales; por
otra parte, a captar los planos de la existencia-
lidad y de la esencialidad en la significacién y la
mencién objetiva de las expresiones del lengua-
je. Julio Stenzel, en su Filosofia del Lenguaje *,
propone la consideracién paradigmadtica del trdn.
sito de los pronombres demostrativos al articulo
determinado, del numeral al pronombre indefi-
nido y al articulo indeterminado,

Precisamente sobre el articulo, en una mono-
grafia dedicada a é1®, Amado Alonso pone de
maniftesto cdmo el articulo refiere el sustantivo
a lo existencial, y cdmo, sin articulo, el nombre
apunta a lo esencial de lo nombrado. Al supri-
mir el articulo nos desasimos mds de la realidad
exterior de las cosas y nos referimos de prefe-
rencia a su valoracién intima. E] gran ejemplo
est4 en el sentido enfdtico con que Sancho pon-
dera que, para seguir a Don Quijote, dejé «hijos
y mujers, y no fos hijos y /a mujer, o mucho
menos ##os hijos y #ra mujer. La ausencia de
articulo, en una lengua que lo tiene, sirve para
expresar un estado de espiritu y una significa-
cién especial. Como se ve, el problema que asi
se plantea estd mucho mds alld de las cuestiones
tradicionales relativas a la correccién gramatical.

VIII. LA GRAMATICA GENERAL

La Gramitica fenomenoldgica implica la posi-
bilidad efectiva de una Gramatica General, pre-
cisamente porque el método de la Fenomeno-
logfa representa un término equidistante de la
deduccidén y de la induccién cldsicas.

¥ Cap. V, n® 9 La traduccién castellana de este
libro fue obra de Ramén de la Serna, (Revista de Occi-
dente, Madrid, 1935.)

¥ El Articulo y el Dimingytiyo, edicién de la Uni
versidad, Santiago de Chile, 1937,



La Gtamitica General ha sido hasta ahora
mas bien un anhelo quimérico que una realidad.
No pocas veces ha sido abandonada por imposi-
ble. La Gramitica Comparada y la Histérica han
acumulado mds inconvenientes que ventajas para
una verdadera Gramdtica General que estuviera
algo seguta de sf. Por otro lado, la Gramdtica
General de base y estructura ldgicas a que alu-
diamos al principio de este estudio ha parecido
excesivamente racionalista y formalista para po-
der encuadrar con eficacia y pleno sentide las
vatiadas y cambiantes formas de los lenguajes
conocidos y de los desconocidos; ademds, en una
Gramdtica General de tal naturaleza, se corre el
grave riesgo —ya apuntado también— de redu-
cir el lenguaje a una sola de sus dimensiones.

La Gramdtica General fundada en la Feno-
menologia ofrece, en cambio, perspectivas me-
jores. Porque parte del fenémeno significativo
en cuanto tal. Ciertas reglas 0 normas —aunque
obvias y sencillas— podrin ser entresacadas sin
mayot peligro y con alguna seguridad; no de ge-
neralizacién, sino de esencialidad. El signo pue-
de ser arbitrario; la funcién significativa ne.
Nada importa que haya algo arbitrario en su
historia.

Lo que interesa reconocer desde luego es la
obligada parquedad de toda Gramdtica General.

Con la Gramdtica General ha ocurrido un
poco lo que con el Derecho Natural. Una prime-
ra tendencia, basada en la no-arbitrariedad fun-
damental de lo normativo, ha creido hallar en
ciertos mandamientos o prohibiciones la expre-
sién necesaria e invariable de lo que debe ha-
cerse y de lo que debe omitirse, cualesquiera que
sean las vicisitudes de los tiempos. La combina-
cién de los derechos Romano y Candnico, como
la Gramética latina, han servido para lienar este
paradigma. Después se ha ido viendo que innu-
merables preceptos no podian ser mantenidos
como vélidos para todo tiempo y lugar. Que su
naturalidad estaba constituida por una falsa pre-
suncidn, algo ingenua, Se asiste entonces a un
proceso de depuracién creciente de las normas
tenidas por absolutas. Las cortespondientes dis-
ciplinas se hacen en consecuencia cada vez mis
formales. Su época de crisis sigue irremediable-
mente, El Relativismo historicista las arruina.
Para ser repuestas, se requiere ya un nuevo mé-
todo; como el que hemos indicado ha poco: el
de buscar las esencias por la via de las vivencias,

155

tanto mejores y mds validas cuanto mds singu-
lares v més intimas.

Los pensadores actuales, empefiados en tal
faena, no tratan de disimular las dificultades de
la empresa; #i la modestia de los resultados.
Al contrario; basan en aquellas dificultades y en
esta modestia su principal alegato.

No faltan los que ponderan despectivamente
lo exiguo y lo perogrullesco de una Gramitica
General. Los que confunden su parquedad con
su inexistencia. Pero el mds alto lujo del espi-
ritu parece consistir, cabalmente, en la bisqueda
de esas pequefias grandes verdades destinadas a
quedar ocultas para los que, acomodados en su
noche, se contentan con ver pardos 2 todos los
gatos, segin reza el viejo refrdn castellano. Por
unas cuantas verdades sencillas, vivié. y mutié
Sécrates.

IX. EL LENGUAJE EN LA CULTURA
Y EN EL ARTE

Vista la relacién entre la fenomenologia del
lenguaje y la Gramdtica fenomenoldgica, no ofre-
cerd la menor duda que la primera ha de envol-
ver a la segunda en el sentido de que todas las
normas del lenguaje mds o menos universales
quedardn encuadradas dentro de la comprensién
del fendmeno de la expresién significativa; en
otros términos: mds alld de las Gramaticas par-
ticulares y de la general, la Fenomenclogia debe
continuar el estudio y la observacién del lengua-
je en sus mds diversos aspectos, particularmente
como instrumento de la cultura y como material
sutilisimo para €l Arte.

Ya apuntamos el valor constante del lenguaje
en lo que tiene de insinuacién y alusién, incluso
de doble sentido. Nada puede decitse del len-
guaje que sea mds evidente ni que haya sido,
por lo mistmo, més tenazmente descuidado. En la
medida en que el lenguaje se hace independiente
de la Légica se adentra en la zona emotiva, arts-
tica y de la cultura mds profundamente humana,

En la cultura humana, el lenguaje no es un
mero instrumento, como quisiera la concepcién
positivista. Es el instrumento por antonomasia,
el que participa mds esencialmente de la doble
naturaleza del hombre: espiritu y materia; afdn
de apoyarse en las cosas y delirio de las ideas.
En términos radicales bien podria afirmatse que



156

no cabe cultura sin lenguaje, ni lenguaje sin cul-
tura. Tanto es ello asi, que toda manifestacién
cultural se convierte de un modo u otro en len-
guaje: la sentencia o la ley, el refrdn popular,
la predicacidn religiosa, el sentido de la musica,
el simbolismo de un cuadro, los colores de una
bandera.

Porque la cultura en general, como el lengua-
je en particular, se basan en la presuncién de que
es posible e inevitable una intercomunicacién
personal, una percepcion y comprensién ajenas.
Toda cultura implica al préjimo. Toda forma de
cultura supone una idea realizada y perceptible:
vale decir pendiente de una comprension corre-
lativa a su creacién y entronizamiento,

En las manifestaciones de las Bellas Artes esto
se patentiza hasta el extremo. Y cuando el Arte
toma la palabra como materia —en el caso de la
poesia por ejemplo— pone en paraddjica y fe-
cunda antftesis Jos dos grandes valores del len-
guaje: la precisién y la belleza, lo 1égico y lo
emotivo. Tomemos ejemplos sencillos: una ex-
plicacién académica serd tanto mejor cuanto mds
precisa, 16gica y rigurosa; si ademds resulta be-
lla, esta cualidad serd tenida por afortunada
pero adventicia. En cambio, en un poema lo que
se buscard por encima de todo serd la belleza, la
emocidn estética que encienda y comunique: su
sentido concreto y légico vendrd a ser lo de
menos, como en el caso de un cuadro pintado
como obra de arte y no como signo o propa-
ganda.

La vivencia del lenguaje en la cultura y en
el arte nos fuerza a reconocer y a estimar la sin-
tesis seguridad-inseguridad de la palabra; nos

hace ver cdmo ésta ha de ser poseida y huidiza
a un tiempo, en una especie de coqueterfa feme-
nina o amor explicado a la manera del Sympo-
sion platdnico.

Toda sintesis es siempre precaria. El hombre
que la requiere queda tan insatisfecho y tan ena-
morado de ella como de si mismo. El lenguaje
se nos presenta asf como la imagen tembloresa
y exacta del hombre, el trémulo reflejo de Natz-
ciso en las aguas. Nuestras frases han de expre-
sar lo que nosotros somos: razén y sentimiento:
de aqui el arte upremo de hacerlas y de interpre-
tarlas.

Ha sido un error frecuente en la Historia de
la Cultura considerar que las grandes obras fue-
ron simples creaciones de sus autores o del me-
dio social en que se produjeron: mds bien lo son
de los publicos o de las generaciones que tratan
y tratardn de comprenderlas segiin modos distin-
tos y aun opuestos. Toda obra de cultura es una
latencia, una palabra que requiere ser ofda y
entendida: el Quijote no es lo que Cervantes
pensara o escribiera: es lo que nosotros leemos
y Jo que leyeron nuestros padres y lo que van a
leer nuestros hijos; lo que cada uno ha creido
ver en el Caballero de la Mancha. El aforismo
de un filésofo, el consejo de un santo, el articu-
lo de una ley, la sentencia de un héroe, 1a queja
de un poeta valen en cuanto las generaciones las
repiten y las gentes las interpretan; su signifi-
cacién no es nunca ni fija ni univoca, Su sentido
estd en su belleza, ni huérfana ni esclava de la
razén que la sostiene,

Caracas, octubre de 1942.



