
Enrahonar. Quaderns de Filosofia 51, 2013  143-149

ISSN 0211-402X (imprès), ISSN 2014-881X (en línia)

Notas sobre notas: el Diario filosófico  
de Hannah Arendt

Àngela Lorena Fuster
Universitat de Barcelona 
alofuster@ub.edu

Resumen

El principal objetivo de estas notas es señalar los rasgos más relevantes que caracterizan la 
forma y el contenido de los cuadernos de apuntes filosófico-políticos que Hannah Arendt 
redactó entre 1950 y 1973. Al mismo tiempo, se pretende indagar en el significado de su 
gesto al inaugurar esta serie de apuntes sobre el fondo de su biografía intelectual. 

Palabras clave: Hannah Arendt; filosofía; política; reconciliación.

Abstract. Notes on notes: Hannah Arendt Philosophical Diary 

The main objective of these notes is to highlight the most outstanding features of both 
the form and the content of the philosophical-political notebooks written by Hannah 
Arendt from 1950 until 1973. At the same time, against the background of her intellectual 
biography, I will try to enquire the meaning of her decision of starting to write such a new 
series of annotations.

Keywords: Hannah Arendt; philosophy; politics; reconciliation.



144    Enrahonar 51, 2013	 Àngela Lorena Fuster

En 2002, aparecieron en Alemania, bajo el título de Denktagebuch 1950-1973, 
los cuadernos de trabajo de Hannah Arendt. La publicación constaba de dos 
volúmenes. En el primero, las editoras Ursula Ludz e Ingeborg Nordmann, 
quienes muestran en todo momento un respetuoso criterio y un excelente 
conocimiento del valioso material, compilaron 29 cuadernos escritos en el arco 
de 23 años, mientras que reservaron el segundo volumen a un apéndice que 
complementa el original transcrito con un provechoso comentario teórico y 
técnico a su cargo, un índice de materias y un indispensable aparato de notas. 

Desde la edición de estos cuadernos, escritos mayoritariamente en alemán, 
ha pasado ya una década y no deja de ser curioso que, a pesar de que Hannah 
Arendt es considerada por muchos una pensadora americana, no haya apare-
cido ninguna traducción en lengua inglesa. En cambio, ya en el 2006, nos 
sorprendía gratamente la publicación de la traducción castellana y, pasados los 
años, esta iniciativa audaz de Raimund Herder, exquisitamente coordinada 
por Susana Arias, se revela como todo un acierto a celebrar. La imponente 
labor de traducción realizada por Raúl Gabás, con prólogo de una de las mejo-
res conocedoras del pensamiento arendtiano, Fina Birulés, continúa siendo, 
junto con las traducciones francesa (2005) e italiana (2007), una referencia 
para los lectores, tanto especialistas como no, y una vía de acceso a este texto 
para quienes no conocen el alemán. Así pues, la reedición del voluminoso 
Diario filosófico, 1950-1973 (Herder, 2011), en un formato más manejable y 
asequible, es una buena noticia. 

En los archivos de Hannah Arendt conservados en la Library of Congress 
de Washington se pueden encontrar otros cuadernos de apuntes que anteceden 
en el tiempo a los 28 cuadernos numerados y al cuaderno temático sobre Kant 
compilados como Diario filosófico. No obstante, precisamente, la diferencia 
que se observa entre aquellos y estos es el factor determinante en la selección 
de las editoras alemanas y, a su vez, es en esta diferencia en forma y contenido 
donde se debería indagar si se pretende alumbrar la singularidad de los cua-
dernos publicados como artilugio bibliográfico. 

Se podría decir que todos los cuadernos escritos por Arendt desde los años 
veinte son apuntes personales, pero lo son de formas muy distintas. En los 
cuadernos anteriores a 1950, la joven Arendt apuntaba reflexiones filosóficas, 
escribía poemas y, en sus páginas, consignaba experiencias íntimas. En cambio, 
a partir de 1950, se advierte una variación significativa: lo íntimo desaparece 
para ceder ese espacio a la experiencia del pensamiento y a la poesía. Se podría 
aventurar que esta desaparición expresa un deslizamiento, un cambio, una 
diferencia respecto a la posición que Arendt ha venido ocupando en el mundo 
hasta entonces hacia una nueva posición que se irá afianzando a medida que 
pasan las páginas de estos diarios. 

Recordemos, tal como lo hacen las editoras en su comentario, que, en 
1950, la pensadora judeo-alemana, ya exiliada desde hace más de ocho años 
en los Estados Unidos —donde pronto recuperará su condición de ciudada-
na—, está escribiendo el ambicioso libro Los orígenes del totalitarismo, que  
se publicará un año después y por el que, al fin, será una autora reconocida  



Notas sobre notas: el Diario filosófico de Hannah Arendt	 Enrahonar 51, 2013    145

(p. 814-815). Ese mismo año, por primera vez desde que abandonó Alemania 
en 1933 para exiliarse a París, ha viajado a la República Federal Alemana en 
calidad de gerente de la Jewish Cultural Reconstruction Corporation. Allí se 
ha reencontrado tanto con Karl Jaspers como con Martin Heidegger, sus maes-
tros, cuya presencia visible o invisible es constante en el Diario. Pero también 
ha podido entrar en contacto con una población que, en general, se muestra 
bastante incapaz de reconciliarse con lo ocurrido. Es a partir de ese contacto 
que Arendt observa que una de las secuelas del régimen totalitario es el descré-
dito de los hechos, enmascarados por una opinión basada en la ideología y 
refractaria al pensamiento crítico. 

En el mismo cuaderno donde ha ido escribiendo a lo largo de ese año, 
apunta la fecha, junio de 1950, Heft 1 (Cuaderno 1) y otro 1. Abajo, leemos 
la extensa reflexión sobre la venganza, la reconciliación y el perdón, un razo-
namiento que puede considerarse el embrión del concepto de perdón que 
aparece en La condición humana (1958), entonces ya transformado como facul-
tad política por excelencia, junto con la promesa. Si tenemos en cuenta las 
experiencias vividas en ese 1950 y que, por decisión de la autora, esa reflexión 
será el fragmento inaugurador de una nueva serie de cuadernos, resultan muy 
reveladoras las palabras escritas sobre la reconciliación como distinta del acto 
de perdonar: «[…] la reconciliación tiene su origen en el hecho de avenirse con 
la misión que nos llega […]. Yo he de reconciliarme de propio con la misión 
que me llega» (p. 4). Y no olvidemos que, según Arendt, el ejercicio de com-
prensión es lo que nos permite reconciliarnos con la realidad, es decir, el modo 
de intentar estar en casa en un mundo donde muchas veces preferiríamos no 
vivir, reconciliarnos sin tener que justificar lo acontecido ni perdonar a los 
culpables.

Y justo porque a sus ojos existe, ante todo, la urgencia de comprender, el 
gesto de asumir la posición de quien dedica su vida a pensar siempre será crí-
tico con un pensamiento que deja el mundo afuera. Comprender es un ejerci-
cio de profundización y enraizamiento en el mundo común hacia donde 
Arendt parece querer traer también al pensar filosófico para juzgarlo. El filón 
de esa crítica atraviesa los cuadernos, desde el primero hasta el último. Es, de 
hecho, un eje determinante sobre el que se ordenan muchos de los fragmentos, 
la piedra de toque con la que se prueba la tradición filosófica para entender 
cuánto de ese material se halla entre los elementos subterráneos que cristaliza-
ron en los totalitarismos del siglo xx. 

Pues bien, lo que encontramos en estos cuadernos es el resultado de haber-
se avenido con esa misión. Un gesto para sí misma como símbolo de estar 
asumiendo una posición a la que había llegado a través de la escritura de Los 
orígenes del totalitarismo tras años de intensa actividad política. A partir de ahí, 
vemos poner en práctica y afianzarse un método basado en el arte de definir 
conceptos, un arte de la distinción que ella atribuye a Aristóteles y en el que 
consiste en buena medida el ejercicio de pensar para la autora. Pensar es dis-
tinguir, captar la especificidad de los conceptos, de las experiencias en las que 
estos arraigan: imperialismo-totalitarismo, labor-trabajo-acción, privado-públi-



146    Enrahonar 51, 2013	 Àngela Lorena Fuster

co, social-político, pensar-conocer, pensamiento-voluntad-juicio, son algunos 
de los que se van puliendo en estas páginas. Además, asistimos a una especie 
de disciplina del pensamiento que selecciona qué cabe y qué no cabe en esa 
nueva tipología de cuadernos (la única palabra que ella usa para referirse a estas 
libretas es notebook). 

Arendt decía que pensar y escribir no son lo mismo, sin embargo, el pen-
samiento, como la palabra hablada y la acción, por su tendencia a la desapari-
ción sin rastro, necesita de la fijación. Aunque en buena parte esa es la actitud 
hacia la escritura que transluce en estos diarios, no por ello se trata de blocs de 
anotaciones en el sentido de un almacén de materiales para uso futuro. Tam-
poco plasman el movimiento del pensamiento en toda su locuacidad desorde-
nada. Más bien retienen una parte del fulgor de lo pensado y la estela de 
determinadas conexiones entre conceptos que acaban por agregarse en conste-
laciones de ideas; a veces recogen una figura del pensamiento ajeno en forma 
de poema, aforismo o prosa que concentra o suscita un pensamiento que la 
mayor parte de las veces ya se iba persiguiendo. Registran el contorno de una 
idea que, la mayor parte de las veces, se rumia y acabará por encontrar su 
espacio en un texto destinado al público (los ejemplos más claros de ello son 
los cuadernos de los años cincuenta que muestran en buena parte la gestación 
de La condición humana, y lo mismo ocurre con los de finales de los años 
sesenta respecto del póstumo La vida del espíritu). En definitiva, lo que Arendt 
registra es lo necesario para responder a una urgencia presente de pensamiento, 
a menudo de manera esquemática y siempre tras haberlo filtrado. 

Ese ejercicio se va plasmando en un mosaico de lenguas y lenguajes, un 
plurilingüismo que no es accesorio a la actividad misma, sino el lugar y la 
modalidad de su ocurrir antes de ser transcritos. Aunque, tal como se ha indi-
cado, los cuadernos están escritos en alemán en su mayor parte, encontramos 
fragmentos en inglés (suele ser el caso de los apuntes que toma en vistas a la 
publicación de un ensayo o la impartición de un curso y cuando cita autores 
de habla inglesa), en francés (normalmente, se trata de poemas), en griego y 
en latín (en especial, en notas de lectura, citas y etimologías usadas en su 
arqueología conceptual) y en hebreo (normalmente, pasajes de textos bíblicos).

En estas entradas, podemos observar los modos que toma el pensamiento 
para Arendt: desde el diálogo silencioso con uno mismo, el que, como recuer-
da tantas veces la autora, Sócrates caracterizaba como la experiencia del «dos 
en uno», hasta el diálogo imaginario entre pensadores que Arendt conoce tan 
bien como Heidegger y Jaspers o las notas a partir de conversaciones acaecidas 
con Blücher y con sus maestros en persona o por carta; desde los poemas, 
poemas propios y poemas ajenos de Homero, Goethe, Hölderlin, Rilke o 
Válery, hasta las citas de otros referentes tan importantes en su pensamiento 
como Dostoyevski, Kafka, Faulkner, Melville, Dinesen o Sarraute, sin olvidar 
las notas comentadas que resultan de la lectura y la relectura de los clásicos. 

En especial, durante los primeros años de la década de 1950, Arendt toma 
muchas notas de lectura, lecturas motivadas por lo que se ha mencionado más 
arriba, ese tren de pensamiento (thought-train) que recorre toda su vida y se 



Notas sobre notas: el Diario filosófico de Hannah Arendt	 Enrahonar 51, 2013    147

interseca con otros temas también presentes en estas páginas, como la metáfo-
ra, la historia o la ciencia moderna: el tema al que Arendt volverá incesante-
mente es la relación entre filosofía y política. La tensión no es ningún conflic-
to entre disciplinas académicas, sino un conflicto entre diferentes actividades 
humanas y distintos modos de existencia que, en su origen, toma la forma de 
un conflicto entre la polis y los filósofos. A partir de una cita de Goethe ano-
tada en julio de 1950, en la que se afirma que «quien actúa carece de concien-
cia» (p. 10), Arendt continuará indagando durante veinticinco años en este 
conflicto que se metamorfosea en diferentes Janos bifrontes (pensar-actuar, 
Hombre-los hombres, unidad-pluralidad, verdad-opinión, necesidad-libertad, 
necesario-contingente) hasta la cita que trae de Hegel en uno de los últimos 
apuntes, con fecha de julio de 1971, porque el pensador de Jena caracteriza la 
consideración filosófica como aquello que «no tiene otra intención que alejar 
lo contingente» (p. 780). 

Entre un apunte y otro, median muchos años y, durante ese tiempo, 
Arendt corteja y ensaya varias interpretaciones no definitivas de esa hostili-
dad. Entre tanto, ha puesto patas arriba, revuelto y examinado todas sus 
caras, un entero sistema conceptual repleto de jerarquías que ha determinado 
la configuración occidental de lo que entendemos por vita activa y vita con-
templativa. De ahí la clave de su interpretación idiosincrática de Platón como 
aquel que, con la institución de la filosofía política (esa contradictio in adjec-
to), introduce un nuevo tipo de legitimidad y autoridad, con el fin de orde-
nar el caos del mundo de los hombres. El discípulo de ese Sócrates peligro-
samente dialogante entiende que la verdad puede coartar el espíritu con 
mayor efectividad que la persuasión y la argumentación, las formas por exce-
lencia del diálogo político. Con la identificación de este hito en los diálogos 
del «padre de la filosofía política occidental», en cuya propuesta se vislumbra 
una afinidad entre el filósofo y el tirano, comienzan sus lecturas y relecturas 
de los grandes filósofos de esa tradición que jamás tuvo un concepto puro de 
lo político (Platón, Hobbes, Rousseau, Hegel, Marx), pero que, en algunos 
de sus momentos, nos ofrece también recursos para conceptualizar diversa-
mente lo político (Aristóteles, Cicerón, Maquiavelo, Montesquieu, Kant, 
Nietzsche). En fin, buena parte de los cuadernos rastrean la gran tradición 
política occidental para ver cómo se ha respondido a la pregunta de partida 
(«¿Qué es la política?») y, a la vez, revelar cómo tantas veces se ha escamotea-
do lo que para Arendt es la primera respuesta a su pregunta: la política des-
cansa en el hecho de la pluralidad de los hombres (p. 15).

De ahí también que ella piense a contrapelo de esa tradición y entienda su 
posición de teórica no como la de una filósofa, sino como la de una politóloga. 
Así queda reflejado en el título que da a uno de sus cuadernos más interesantes 
«Experimental Notebook of a Political Scientist» (1953). Arendt sólo titula dos 
de sus cuadernos, el segundo título con que inicia uno escrito diez años más 
tarde, en 1963, en el contexto de los innumerables ataques recibidos a raíz de 
la publicación de Eichmann en Jerusalén, volverá a reflejar esa tensión funda-
cional de su reflexión: «Verdad y política». Es el mismo título con que se 



148    Enrahonar 51, 2013	 Àngela Lorena Fuster

publicará uno de sus más célebres ensayos en 1967, en The New Yorker, poste-
riormente compilado en la versión ampliada de Entre pasado y futuro (1968). 
Es en este ensayo, identificado por algunos estudiosos como la culminación de 
su pensamiento sobre la acción y la política y como la transición hacia el últi-
mo estadio de su reflexión, donde Arendt da muestras claras de la dirección en 
la que se mueve su pensamiento persiguiendo la articulación de la idea de 
juicio. Si ella descubrió la filosofía en su juventud de mano de Kant, al que 
jamás dejó de tener como referente principal de sus obras, es a la luz de la 
interpretación del maestro y amigo Jaspers que Arendt releerá su obra con ojos 
nuevos. Así, vemos forjarse en el Diario filosófico, a partir de finales de los años 
cincuenta, un interés por poner al descubierto las implicaciones políticas y 
morales de los descubrimientos del pensador de Könisberg en su Crítica del 
juicio, la importancia de los cuales el propio autor parece ignorar. Según lo que 
leemos en las páginas del cuaderno no numerado que cierra el Denktagebuch, 
«Cuaderno sobre Kant» (titulado así por las editoras y fechado en 1964), la 
moral kantiana es yerma para pensar la pluralidad de los hombres, en cambio, 
«en la Crítica del juicio toma la palabra el hombre político». Este es el puntal 
sobre el que Arendt levanta su interpretación del juicio reflexionante estético 
como modelo para el juicio político y el argumento que desarrollará en las 
conferencias sobre Kant impartidas en los primeros años setenta, el legado más 
completo para poder aventurar cuál hubiera sido el contenido de la tercera 
parte de La vida del espíritu. 

Las anotaciones en los cuadernos de los años setenta son cada vez más 
escasas y, durante sus dos últimos años de vida, parece haber abandonado esta 
disciplina. Dos anotaciones parecen ligadas a esa escasez, las que registran la 
muerte de Heinrich Blücher: la primera, de manera tan escueta como había 
registrado la muerte de Hermann Broch, Waldemar Gurian, Karl Jaspers o la 
embolia de Martin Heidegger; la segunda, «Sin Heinrich», a modo de gesto 
para asumir de nuevo su estar en el mundo sin su compañero e interlocutor. 

Para cuando los lectores den con este apunte, ya habrán podido entender 
cómo el juego de la distancia respecto a sí misma y el acercamiento hacia el 
mundo es la condición del pensamiento y, en concreto, es el estilo caracterís-
tico de quien escribió durante décadas esas páginas que no estaban destinadas 
al público. Para entonces, el lector habrá podido palpar el material de que están 
hechos los pensamientos. Tal vez es precisamente por la oportunidad que nos 
brinda de experimentar intimidad con los movimientos del pensar que este 
Diario puede ser de interés para diferentes perfiles de lectores. Dejándonos 
guiar de manera muy libre por la distinción que Arendt utiliza con ironía para 
clasificar a los comentaristas en tres tipologías (p. 503-504), podríamos decir 
que en él descubrirán magníficas pistas los lectores alejandrinos, «los que real-
mente quieren saber qué pensó el autor», con o «sin ningún interés por el 
mundo», pues, además de genealogías de ideas, encontrarán reflexiones inédi-
tas e incluso algunas con más desarrollo que en las obras publicadas. También 
los lectores políticos hallarán vetas para su reflexión: los interesados en atisbar 
destellos de otra posible tradición de pensamiento político, encontrarán valio-



Notas sobre notas: el Diario filosófico de Hannah Arendt	 Enrahonar 51, 2013    149

sos aliados, y aquellos que «quieren restablecer de nuevo la tradición» tendrán 
que pasar cuentas con algunas imposibilidades declaradas por la autora. Por 
último, los pensadores, tanto los profesionales como los mundanos, podrán reco-
rrer, en la compañía de esta singular pensadora de las brechas, un ramal de esa 
senda intemporal del pensamiento que, con tanta originalidad y obstinación, 
contribuyó a pavimentar.

Àngela Lorena Fuster es investigadora postdoctoral del Seminario Filosofia i Gènere (GRC 
Creació i Pensament de les Dones) y de Tramod. Trajectories of Modernity (European Research 
Council Grant), de la Universidad de Barcelona. Obtuvo su doctorado en Filosofía en la UB 
con una tesis sobre el concepto de imaginación política en el pensamiento de Hannah Arendt, 
galardonada con el Premio Extraordinario de Doctorado (2010). De esta pensadora, ha tradu-
cido al catalán el libro Sobre la violència (ICIP-Angle, 2011, junto con G. Rosich). Ha realiza-
do estancias predoctorales y postdoctorales financiadas por diferentes instituciones en centros 
como Istituto per gli Studi Filosofi, Università degli Studi di Verona, Hannah Arendt-Zentrum 
(Carl von Ossietzky Universität de Oldenburg) o University of Chicago. Su investigación se 
centra en la conceptualización de la imaginación política en la filosofía contemporánea, y sobre 
este tema y temas afines ha publicado en revistas (Anthropos, Ex-Aequo, Taula, Diàlegs, Daimon, 
etc.) y libros colectivos.

Àngela Lorena Fuster is postdoctoral researcher of the Seminar Filosofia i Gènere (GRC Crea-
ció i Pensament de les Dones) and of Tramod. Trajectories of Modernity (European Research 
Council Grant) at the University of Barcelona. She got her PhD in Philosophy from UB with 
a dissertation on the concept of political imagination in the thought of Hannah Arendt, which 
was awarded the Extraordinary Doctorate Prize (2010). She translated into Catalan Arendt’s 
book On Violence (ICIP-Angle, 2011, with G. Rosich). She accomplished predoctoral and 
postdoctoral research stays funded by different institutions at centres such as Istituto per gli 
Studi Filosofi, Università degli Studi di Verona, Hannah Arendt-Zentrum (Carl von Ossietzky 
Universität of Oldenburg) or University of Chicago. Her research focuses on the conceptuali-
zation of political imagination in contemporary philosophy and she published several papers 
on this topic in different reviews (Anthropos, Ex-Aequo, Taula, Diàlegs, Daimon…) and in 
collective books.


