Enrahonar. Quaderns de Filosofia 51,2013 143-149

Notas sobre notas: el Diario filosdfico
de Hannah Arendt

Angela Lorena Fuster

Universitat de Barcelona
alofuster@ub.edu

@ 08

BY NC

Resumen

El principal objetivo de estas notas es sefialar los rasgos més relevantes que caracterizan la
forma y el contenido de los cuadernos de apuntes filoséfico-politicos que Hannah Arendt
redacté entre 1950 y 1973. Al mismo tiempo, se pretende indagar en el significado de su
gesto al inaugurar esta serie de apuntes sobre el fondo de su biografia intelectual.

Palabras clave: Hannah Arendg; filosofia; politica; reconciliacién.

Abstract. Notes on notes: Hannah Arendt Philosophical Diary

The main objective of these notes is to highlight the most outstanding features of both
the form and the content of the philosophical-political notebooks written by Hannah
Arendt from 1950 until 1973. At the same time, against the background of her intellectual
biography, I will try to enquire the meaning of her decision of starting to write such a new
series of annotations.

Keywords: Hannah Arendg; philosophy; politics; reconciliation.

ISSN 0211-402X (impres), ISSN 2014-881X (en linia)



144 Enrahonar 51, 2013 Angela Lorena Fuster

En 2002, aparecieron en Alemania, bajo el titulo de Denktagebuch 1950-1973,
los cuadernos de trabajo de Hannah Arendt. La publicacién constaba de dos
voltimenes. En el primero, las editoras Ursula Ludz e Ingeborg Nordmann,
quienes muestran en todo momento un respetuoso criterio y un excelente
conocimiento del valioso material, compilaron 29 cuadernos escritos en el arco
de 23 afios, mientras que reservaron el segundo volumen a un apéndice que
complementa el original transcrito con un provechoso comentario tedrico y
técnico a su cargo, un indice de materias y un indispensable aparato de notas.

Desde la edicién de estos cuadernos, escritos mayoritariamente en alemdn,
ha pasado ya una década y no deja de ser curioso que, a pesar de que Hannah
Arendt es considerada por muchos una pensadora americana, no haya apare-
cido ninguna traduccién en lengua inglesa. En cambio, ya en el 2006, nos
sorprendia gratamente la publicacién de la traduccién castellana y, pasados los
afos, esta iniciativa audaz de Raimund Herder, exquisitamente coordinada
por Susana Arias, se revela como todo un acierto a celebrar. La imponente
labor de traduccidn realizada por Rail Gabids, con prélogo de una de las mejo-
res conocedoras del pensamiento arendtiano, Fina Birulés, continta siendo,
junto con las traducciones francesa (2005) e italiana (2007), una referencia
para los lectores, tanto especialistas como no, y una via de acceso a este texto
para quienes no conocen el alemdn. Asi pues, la reedicién del voluminoso
Diario filoséfico, 1950-1973 (Herder, 2011), en un formato mds manejable y
asequible, es una buena noticia.

En los archivos de Hannah Arendt conservados en la Library of Congress
de Washington se pueden encontrar otros cuadernos de apuntes que anteceden
en el tiempo a los 28 cuadernos numerados y al cuaderno temético sobre Kant
compilados como Diario filosdfico. No obstante, precisamente, la diferencia
que se observa entre aquellos y estos es el factor determinante en la seleccién
de las editoras alemanas y, a su vez, es en esta diferencia en forma y contenido
donde se deberfa indagar si se pretende alumbrar la singularidad de los cua-
dernos publicados como artilugio bibliogréfico.

Se podria decir que todos los cuadernos escritos por Arendt desde los afios
veinte son apuntes personales, pero lo son de formas muy distintas. En los
cuadernos anteriores a 1950, la joven Arendt apuntaba reflexiones filoséficas,
escribfa poemas y, en sus pdginas, ¢ on31gnaba experiencias intimas. En cambio,
a partir de 1950, se advierte una variacién significativa: lo fntimo desaparece
para ceder ese espacio a la experiencia del pensamiento y a la poesia. Se podria
aventurar que esta desapar1c1on expresa un deslizamiento, un cambio, una
diferencia respecto a la posicién que Arendt ha venido ocupando en el mundo
hasta entonces hacia una nueva posicién que se ird afianzando a medida que
pasan las pdginas de estos diarios.

Recordemos, tal como lo hacen las editoras en su comentario, que, en
1950, la pensadora judeo-alemana, ya exiliada desde hace mds de ocho afios
en los Estados Unidos —donde pronto recuperard su condicién de ciudada-
na—, estd escribiendo el ambicioso libro Los origenes del totalitarismo, que
se publicard un afio después y por el que, al fin, serd una autora reconocida



Notas sobre notas: el Diario filoséfico de Hannah Arendt Enrahonar 51, 2013 145

(p. 814-815). Ese mismo afio, por primera vez desde que abandoné Alemania
en 1933 para exiliarse a Paris, ha viajado a la Republica Federal Alemana en
calidad de gerente de la Jewish Cultural Reconstruction Corporation. Alli se
ha reencontrado tanto con Karl Jaspers como con Martin Heidegger, sus maes-
tros, cuya presencia visible o invisible es constante en el Diario. Pero también
ha podido entrar en contacto con una poblacién que, en general, se muestra
bastante incapaz de reconciliarse con lo ocurrido. Es a partir de ese contacto
que Arendt observa que una de las secuelas del régimen totalitario es el descré-
dito de los hechos, enmascarados por una opinién basada en la ideologia y
refractaria al pensamiento critico.

En el mismo cuaderno donde ha ido escribiendo a lo largo de ese afo,
apunta la fecha, junio de 1950, Heft I (Cuaderno 1) y otro 1. Abajo, leemos
la extensa reflexién sobre la venganza, la reconciliacién y el perdén, un razo-
namiento que puede considerarse el embrién del concepto de perdén que
aparece en La condicién humana (1958), entonces ya transformado como facul-
tad politica por excelencia, junto con la promesa. Si tenemos en cuenta las
experiencias vividas en ese 1950 y que, por decisién de la autora, esa reflexién
serd el fragmento inaugurador de una nueva serie de cuadernos, resultan muy
reveladoras las palabras escritas sobre la reconciliacién como distinta del acto
de perdonar: «[...] la reconciliacién tiene su origen en el hecho de avenirse con
la misién que nos llega [...]. Yo he de reconciliarme de propio con la misién
que me llega» (p. 4). Y no olvidemos que, segiin Arendyt, el ejercicio de com-
prensién es lo que nos permite reconciliarnos con la realidad, es decir, el modo
de intentar estar en casa en un mundo donde muchas veces preferirfamos no
vivir, reconciliarnos sin tener que justificar lo acontecido ni perdonar a los
culpables.

Y justo porque a sus ojos existe, ante todo, la urgencia de comprender, el
gesto de asumir la posicién de quien dedica su vida a pensar siempre serd cri-
tico con un pensamiento que deja el mundo afuera. Comprender es un ejerci-
cio de profundizacién y enraizamiento en el mundo comin hacia donde
Arendt parece querer traer también al pensar filoséfico para juzgarlo. El filén
de esa critica atraviesa los cuadernos, desde el primero hasta el dltimo. Es, de
hecho, un eje determinante sobre el que se ordenan muchos de los fragmentos,
la piedra de toque con la que se prueba la tradicidn filoséfica para entender
cudnto de ese material se halla entre los elementos subterrdneos que cristaliza-
ron en los totalitarismos del siglo xx.

Pues bien, lo que encontramos en estos cuadernos es el resultado de haber-
se avenido con esa misién. Un gesto para si misma como simbolo de estar
asumiendo una posicién a la que habia llegado a través de la escritura de Los
origenes del totalitarismo tras afios de intensa actividad politica. A partir de ahi,
vemos poner en prictica y afianzarse un método basado en el arte de definir
conceptos, un arte de la distincién que ella atribuye a Aristételes y en el que
consiste en buena medida el ¢jercicio de pensar para la autora. Pensar es dis-
tinguir, captar la especificidad de los conceptos, de las experiencias en las que
estos arraigan: imperialismo-totalitarismo, labor-trabajo-accién, privado-publi-



146 Enrahonar 51, 2013 Angela Lorena Fuster

co, social-politico, pensar-conocer, pensamiento-voluntad-juicio, son algunos
de los que se van puliendo en estas pdginas. Ademds, asistimos a una especie
de disciplina del pensamiento que selecciona qué cabe y qué no cabe en esa
nueva tipologfa de cuadernos (la dnica palabra que ella usa para referirse a estas
libretas es notebook).

Arendt decfa que pensar y escribir no son lo mismo, sin embargo, el pen-
samiento, como la palabra hablada y la accién, por su tendencia a la desapari-
cién sin rastro, necesita de la fijacién. Aunque en buena parte esa es la actitud
hacia la escritura que transluce en estos diarios, no por ello se trata de blocs de
anotaciones en el sentido de un almacén de materiales para uso futuro. Tam-
poco plasman el movimiento del pensamiento en toda su locuacidad desorde-
nada. Mds bien retienen una parte del fulgor de lo pensado y la estela de
determinadas conexiones entre conceptos que acaban por agregarse en conste-
laciones de ideas; a veces recogen una figura del pensamiento ajeno en forma
de poema, aforismo o prosa que concentra o suscita un pensamiento que la
mayor parte de las veces ya se iba persiguiendo. Registran el contorno de una
idea que, la mayor parte de las veces, se rumia y acabard por encontrar su
espacio en un texto destinado al publico (los ejemplos mds claros de ello son
los cuadernos de los afios cincuenta que muestran en buena parte la gestaciéon
de La condicién humana, y lo mismo ocurre con los de finales de los afos
sesenta respecto del péstumo La vida del espiritu). En definitiva, lo que Arendt
registra es lo necesario para responder a una urgencia presente de pensamiento,
a menudo de manera esquemdtica y siempre tras haberlo filtrado.

Ese ejercicio se va plasmando en un mosaico de lenguas y lenguajes, un
plurilingiiismo que no es accesorio a la actividad misma, sino el lugar y la
modalidad de su ocurrir antes de ser transcritos. Aunque, tal como se ha indi-
cado, los cuadernos estdn escritos en alemdn en su mayor parte, encontramos
fragmentos en inglés (suele ser el caso de los apuntes que toma en vistas a la
publicacién de un ensayo o la imparticién de un curso y cuando cita autores
de habla inglesa), en francés (normalmente, se trata de poemas), en griego y
en latin (en especial, en notas de lectura, citas y etimologias usadas en su
arqueologfa conceptual) y en hebreo (normalmente, pasajes de textos biblicos).

En estas entradas, podemos observar los modos que toma el pensamiento
para Arendt: desde el didlogo silencioso con uno mismo, el que, como recuer-
da tantas veces la autora, Sécrates caracterizaba como la experiencia del «dos
en unov, hasta el didlogo imaginario entre pensadores que Arendt conoce tan
bien como Heidegger y Jaspers o las notas a partir de conversaciones acaecidas
con Bliicher y con sus maestros en persona o por carta; desde los poemas,
poemas propios y poemas ajenos de Homero, Goethe, Holderlin, Rilke o
Vilery, hasta las citas de otros referentes tan importantes en su pensamiento
como Dostoyevski, Kafka, Faulkner, Melville, Dinesen o Sarraute, sin olvidar
las notas comentadas que resultan de la lectura y la relectura de los clasicos.

En especial, durante los primeros anos de la década de 1950, Arendt toma
muchas notas de lectura, lecturas motivadas por lo que se ha mencionado més
arriba, ese tren de pensamiento (thought-train) que recorre toda su vida y se



Notas sobre notas: el Diario filoséfico de Hannah Arendt Enrahonar 51,2013 147

interseca con otros temas también presentes en estas pdginas, como la metéfo-
ra, la historia o la ciencia moderna: el tema al que Arendt volverd incesante-
mente es la relacién entre filosofia y politica. La tensién no es ningin conflic-
to entre disciplinas académicas, sino un conflicto entre diferentes actividades
humanas y distintos modos de existencia que, en su origen, toma la forma de
un conflicto entre la polis y los filésofos. A partir de una cita de Goethe ano-
tada en julio de 1950, en la que se afirma que «quien actta carece de concien-
cia» (p. 10), Arendt continuard indagando durante veinticinco afios en este
conflicto que se metamorfosea en diferentes Janos bifrontes (pensar-actuar,
Hombre-los hombres, unidad-pluralidad, verdad-opinién, necesidad-libertad,
necesario-contingente) hasta la cita que trae de Hegel en uno de los tltimos
apuntes, con fecha de julio de 1971, porque el pensador de Jena caracteriza la
consideracidn filoséfica como aquello que «no tiene otra intencién que alejar
lo contingente» (p. 780).

Entre un apunte y otro, median muchos afios y, durante ese tiempo,
Arendt corteja y ensaya varias interpretaciones no definitivas de esa hostili-
dad. Entre tanto, ha puesto patas arriba, revuelto y examinado todas sus
caras, un entero sistema conceptual repleto de jerarquias que ha determinado
la configuracién occidental de lo que entendemos por vita activay vita con-
templativa. De ahi la clave de su interpretacién idiosincrética de Platén como
aquel que, con la institucién de la filosofia politica (esa contradictio in adjec-
t0), introduce un nuevo tipo de legitimidad y autoridad, con el fin de orde-
nar el caos del mundo de los hombres. El discipulo de ese S6crates peligro-
samente dialogante entiende que la verdad puede coartar el espiritu con
mayor efectividad que la persuasion y la argumentacién, las formas por exce-
lencia del didlogo politico. Con la identificacién de este hito en los didlogos
del «padre de la filosofia politica occidental», en cuya propuesta se vislumbra
una afinidad entre el filésofo y el tirano, comienzan sus lecturas y relecturas
de los grandes filésofos de esa tradicién que jamds tuvo un concepto puro de
lo politico (Platén, Hobbes, Rousseau, Hegel, Marx), pero que, en algunos
de sus momentos, nos ofrece también recursos para conceptualizar diversa-
mente lo politico (Aristételes, Cicer6n, Maquiavelo, Montesquieu, Kant,
Nietzsche). En fin, buena parte de los cuadernos rastrean la gran tradicién
politica occidental para ver cdmo se ha respondido a la pregunta de partida
(«;Qué es la politica?») y, a la vez, revelar cémo tantas veces se ha escamotea-
do lo que para Arendt es la primera respuesta a su pregunta: la politica des-
cansa en el hecho de la pluralidad de los hombres (p. 15).

De ahi también que ella piense a contrapelo de esa tradicién y entienda su
posicién de tedrica no como la de una filésofa, sino como la de una politéloga.
Asi queda reflejado en el titulo que da a uno de sus cuadernos mds interesantes
«Experimental Notebook of a Political Scientist» (1953). Arendt sélo titula dos
de sus cuadernos, el segundo titulo con que inicia uno escrito diez afios mds
tarde, en 1963, en el contexto de los innumerables ataques recibidos a rafz de
la publicacién de Eichmann en Jerusalén, volverd a reflejar esa tensién funda-
cional de su reflexién: «Verdad y politica». Es el mismo titulo con que se



148 Enrahonar 51, 2013 Angela Lorena Fuster

publicard uno de sus mds célebres ensayos en 1967, en The New Yorker, poste-
riormente compilado en la versién ampliada de Entre pasado y futuro (1968).
Es en este ensayo, identificado por algunos estudiosos como la culminacién de
su pensamiento sobre la accién y la politica y como la transicién hacia el dlti-
mo estadio de su reflexién, donde Arendt da muestras claras de la direccién en
la que se mueve su pensamiento persiguiendo la articulacién de la idea de
juicio. Si ella descubrié la filosofia en su juventud de mano de Kant, al que
jamds dejé de tener como referente principal de sus obras, es a la luz de la
interpretacién del maestro y amigo Jaspers que Arendt releerd su obra con ojos
nuevos. Asi, vemos forjarse en el Diario filosdfico, a partir de finales de los afios
cincuenta, un interés por poner al descubierto las implicaciones politicas y
morales de los descubrimientos del pensador de Kénisberg en su Crizica del
Jjuicio, la importancia de los cuales el propio autor parece ignorar. Segin lo que
leemos en las paginas del cuaderno no numerado que cierra el Denktagebuch,
«Cuaderno sobre Kant» (titulado asf por las editoras y fechado en 1964), la
moral kantiana es yerma para pensar la pluralidad de los hombres, en cambio,
«en la Critica del juicio toma la palabra el hombre politico». Este es el puntal
sobre el que Arendt levanta su interpretacién del juicio reflexionante estético
como modelo para el juicio politico y el argumento que desarrollard en las
conferencias sobre Kant impartidas en los primeros afios setenta, el legado mds
completo para poder aventurar cudl hubiera sido el contenido de la tercera
parte de La vida del espiritu.

Las anotaciones en los cuadernos de los afios setenta son cada vez mds
escasas y, durante sus dos tltimos afios de vida, parece haber abandonado esta
disciplina. Dos anotaciones parecen ligadas a esa escasez, las que registran la
muerte de Heinrich Bliicher: la primera, de manera tan escueta como habia
registrado la muerte de Hermann Broch, Waldemar Gurian, Karl Jaspers o la
embolia de Martin Heidegger; la segunda, «Sin Heinrich», a modo de gesto
para asumir de nuevo su estar en el mundo sin su compafiero e interlocutor.

Para cuando los lectores den con este apunte, ya habrin podido entender
c6mo el juego de la distancia respecto a si misma y el acercamiento hacia el
mundo es la condicién del pensamiento y, en concreto, es el estilo caracterfs-
tico de quien escribi6 durante décadas esas pdginas que no estaban destinadas
al publico. Para entonces, el lector habrd podido palpar el material de que estdn
hechos los pensamientos. Tal vez es precisamente por la oportunidad que nos
brinda de experimentar intimidad con los movimientos del pensar que este
Diario puede ser de interés para diferentes perfiles de lectores. Dejdndonos
guiar de manera muy libre por la distincién que Arendt utiliza con ironfa para
clasificar a los comentaristas en tres tipologfas (p. 503-504), podriamos decir
que en €l descubrirdn magnificas pistas los lectores alejandrinos, <los que real-
mente quieren saber qué pensé el autor», con o «sin ningin interés por el
mundo», pues, ademds de genealogfas de ideas, encontrardn reflexiones inédi-
tas e incluso algunas con mds desarrollo que en las obras publicadas. También
los lectores politicos hallardn vetas para su reflexién: los interesados en atisbar
destellos de otra posible tradicién de pensamiento politico, encontrarn valio-



Notas sobre notas: el Diario filoséfico de Hannah Arendt Enrahonar 51, 2013 149

sos aliados, y aquellos que «quieren restablecer de nuevo la tradicién» tendrin
que pasar cuentas con algunas imposibilidades declaradas por la autora. Por
ultimo, los pemﬂdorex, tanto los profesionales como los mundanos, podran reco-
rrer, en la compafifa de esta singular pensadora de las brechas, un ramal de esa
senda intemporal del pensamiento que, con tanta originalidad y obstinacién,
contribuyé a pavimentar.

Angela Lorena Fuster es investigadora postdoctoral del Seminario Filosofia i Génere (GRC
Creaci6 i Pensament de les Dones) y de Tramod. Trajectories of Modernity (European Research
Council Grant), de la Universidad de Barcelona. Obtuvo su doctorado en Filosoffa en la UB
con una tesis sobre el concepto de imaginacién politica en el pensamiento de Hannah Arends,
galardonada con el Premio Extraordinario de Doctorado (2010). De esta pensadora, ha tradu-
cido al cataldn el libro Sobre la violéncia (ICIP-Angle, 2011, junto con G. Rosich). Ha realiza-
do estancias predoctorales y postdoctorales financiadas por diferentes instituciones en centros
como Istituto per gli Studi Filosofi, Universita degli Studi di Verona, Hannah Arendt-Zentrum
(Carl von Ossietzky Universitit de Oldenburg) o University of Chicago. Su investigacion se
centra en la conceptualizacién de la imaginacion politica en la filosoffa contempordnea, y sobre
este tema y temas afines ha publicado en revistas (Anthropos, Ex-Aequo, Taula, Dialegs, Daimon,
etc.) y libros colectivos.

Angela Lorena Fuster is postdoctoral researcher of the Seminar Filosofia i Génere (GRC Crea-
cié 1 Pensament de les Dones) and of Tramod. Trajectories of Modernity (European Research
Council Grant) at the University of Barcelona. She got her PhD in Philosophy from UB with
a dissertation on the concept of political imagination in the thought of Hannah Arendt, which
was awarded the Extraordinary Doctorate Prize (2010). She translated into Catalan Arendt’s
book On Violence (ICIP-Angle, 2011, with G. Rosich). She accomplished predoctoral and
postdoctoral research stays funded by different institutions at centres such as Istituto per gli
Studi Filosofi, Universita degli Studi di Verona, Hannah Arendt-Zentrum (Carl von Ossietzky
Universitit of Oldenburg) or University of Chicago. Her research focuses on the conceptuali-
zation of political imagination in contemporary philosophy and she published several papers
on this topic in different reviews (Anthropos, Ex-Aequo, Taula, Dialegs, Daimon...) and in
collective books.




