
La Iglesia católica ante el trato a    
los animales: dilema e incoherencia. 

 
Coincidiendo con la reciente Semana Santa, cuando millones de católicos 
de todo el mundo conmemoran la muerte y resurrección de Cristo, la 
autora, católica practicante y activista animalista, pide a las más altas 
esferas de la Iglesia una reflexión profunda sobre su relación con los 
animales y la condena de los abusos y maltratos cometidos contra ellos 
Grandes doctores, santos e ilustrísimos miembros de la Iglesia han 
considerado a los animales nuestros hermanos, pero curas y párrocos 
bendicen a toreros y colaboran en festejos brutales con los animales en 
honor de sus santos y vírgenes 
Sigue vigente la bula ‘De salute gregis dominici’ promulgada en 1567 por 

el Papa Pío V 
contra los 
encierros y 
corridas de 
toros, que 
decreta la 
excomunión 
inmediata y a 
perpetuidad de 
quienes los 
practiquen 
Rita Romero 
Martín-Estévez 

10/04/2015 -
 20:17h 

•  
•  
•  
 

'San Jerónimo y el león en su estudio'. Niccolò Antonio Colantonio. Museo 
Nacional de Capodimonte, Nápoles 

 



                             "El paraíso está abierto a todas las criaturas de Dios". 
Son palabras del Papa Francisco. “Está claro que está en armonía 
espiritual con toda la creación”, afirmó acerca de Francisco el padre 
Benedettini, subdirector de la Oficina de Prensa del Vaticano. 

El 14 de enero de 1990, en su alocución dominical, publicada en 
L'Osservatore Romano, el Papa Juan Pablo II, dijo que "los animales 
poseen un soplo vital recibido de Dios", citando los Salmos 103 y 104, y 
reconociéndoles, por tanto, el 'alma sensitiva' (del griego 'pneuma', soplo, 
aire, sin olvidar que el vocablo 'animal' proviene del latín 'anima', alma). 
"Los animales poseen un alma y los seres humanos deben amar y sentirse 
solidarios con nuestros hermanos menores". 

Monseñor Mario Canciani (1928-2007), prelado, teólogo, exégeta, 
filósofo y biblista, autor, entre otros, del libro En el Arca de Noé: 
religiones y animales, afirma no solo que los animales tienen alma sino que 
en el paraíso hay un lugar para ellos. Canciani fue durante años párroco de 
la iglesia de San Giovanni dei Fiorentini, muy cerca del Vaticano, y 
permitía y animaba a los fieles a que fueran a misa acompañados por sus 
perros, gatos y demás animales que convivían con ellos. 

Monseñor Canciani profundiza en otra de sus obras, Última cena de los 
esenios, sobre la tesis histórica que sostiene que Jesucristo, al celebrar la 
pascua con el calendario esenio, y él mismo habiendo sido formado en esa 
comunidad, que era vegetariana y no aceptaba los sacrificios animales, no 
pudo haberse alimentado en aquella ceremonia con carne de cordero, sino 
que se inmoló él mismo como tal, salvando a un inocente. 

Son innumerables los miembros importantes de la Iglesia que a lo 
largo de la Historia han declarado firme y contundentemente que los 
animales son nuestros prójimos, y que como tal hay que tratarlos. ¿Cómo 
es posible entonces que, según la Iglesia, los animales sean merecedores 
del paraíso en el otro mundo, pero en la tierra los creyentes los obliguemos 
a vivir en un infierno? 

¿Qué piensan esos curas que van a bendecir a los toreros antes de las 
corridas de toros,  esas monjas que aceptan el dinero procedente de la 
tortura y muerte a estoque de 6 animales inocentes, 6 de sus prójimos, con 
un alma como ellas? Y en esos, mal llamados, “festejos” que tienen lugar 
por toda la geografía española donde, en honor a un santo patrón o a una 
virgen, se maltrata salvajemente toros, vaquillas, becerritos de corta edad, 
por esos mismos mozos del pueblo que, después de sacar a esa virgen en 

http://www.respuestasveganas.org/2011/07/entrevista-monsenor-mario-canciani.html
http://www.eldiario.es/sociedad/Ninos-ofrecen-monjas-organizar-corridas_0_128437776.html
http://www.eldiario.es/sociedad/Ninos-ofrecen-monjas-organizar-corridas_0_128437776.html


procesión, con la bendición del párroco de la Iglesia, se van a una plaza de 
toros a ensañarse con animales indefensos, torturándolos terriblemente para 
después darles una muerte agónica de 15 o 20 estocadas. ¿Creen los 
párrocos y curas de esos pueblos que esa turba de borrachos indeseables 
realmente honra a su santo o su virgen con estas acciones execrables? 

¿Piensan estos representantes de la Iglesia y, por alusión, todos los 
católicos, que Juan Pablo II estaba equivocado cuando afirmaba que los 
animales tienen alma? ¿Cómo es posible que estén equivocados tantos 
grandes doctores, santos, ilustrísimos miembros de la Iglesia que 
consideraban a los animales nuestros hermanos?: 

San Francisco de Asís afirmaba: "Todas las cosas de la creación son hijos 
del Padre y hermanos del hombre. Dios quiere que ayudemos a los 
animales si necesitan ayuda. Cada criatura en desgracia tiene el mismo 
derecho a ser protegida". 

“He visto hombres agrediendo a sus hermanos solo por ser de otro color y 
matando y devorando sin compasión a otras criaturas de Dios solo por 
verlas diferentes y creerlas inferiores. He visto hombres encadenando y 
privando de su libertad a seres vivos solo para su goce y diversión, y los 
domingos van a la Iglesia agradecidos, prometiendo amor eterno a Dios y 
suplicándole para que se acaben las peleas, matanzas e injusticias para los 
más desprotegidos, cuando ellos mismos las desatan. Y yo me pregunto: 
¿estarán ellos conscientes del pecado que cometen en prometer en vano 
fidelidad a Cristo cuando destruyen su naturaleza, de la cual ellos mismos 
forman parte?”. 

“Si existen hombres que excluyen a cualquiera de las criaturas de Dios del 
amparo de la compasión y la misericordia, existirán hombres que tratarán a 
sus hermanos de la misma manera”. 

San Antonio Abad, vegetariano y fundador del movimiento eremítico, 
defensor y sanador de animales. En su festividad, el mismo Vaticano se 
llena de personas con sus animales para recibir en la plaza la bendición 
papal o cardenalicia. Este santo, representado con un cerdo a sus pies, 
curaba a los animales heridos. Un día se le acercó una jabalina con sus 
crías, que estaban ciegas, y San Antonio Abad (o San Antón, como también 
se le conoce popularmente), les curó la ceguera. A partir de ese momento, 
se convirtieron en sus fieles acompañantes. 



San Roque, patrón de los perros en América Latina, nació en la ciudad 
francesa de Montpellier. Después de vender la herencia familiar y 
entregársela a los pobres, inició un peregrinaje a Roma. En aquella época, 
una epidemia de peste asolaba La Toscana y Roque se dedicaba a cuidar a 
los enfermos allí por donde pasaba. Al llegar a Piacenza, Roque contrajo la 
peste y, para evitar infectar a otros vecinos de la localidad, se retiró a una 
cueva en el bosque. Hasta allí iba cada día un perro a llevarle pan y lamerle 
las heridas. El perro, llamado Melampo, pertenecía a un rico hombre del 
pueblo, llamado Gottardo Pallastrelli, quien, al ver cómo el animal tomaba 
cada día un panecillo de la mesa, decidió seguirlo. El perro lo llevó hasta el 
lugar donde estaba Roque moribundo. Pallastrelli se conmovió al ver cómo 
Melampo le lamía las llagas y alimentaba a Roque, y decidió acogerlo en 
su casa, donde lo cuidó. El mismo Gottardo, enternecido por la bondad del 
santo y sus relatos sobre el evangelio, decidió también peregrinar a tierra 
santa como él. San Roque siempre se representa acompañado de Melampo, 
su perro salvador. 

San Anselmo, arzobispo de Canterbury y Padre del Escolasticismo. En 
1720, Clemente XI lo proclamó Doctor de la Iglesia, con el título de Doctor 
Magnífico. Al volver Anselmo de visitar al rey Guillermo el Rojo, vio a 
unos jóvenes que perseguían con sus perros a una liebre que se refugió tras 
él. A los jóvenes les hizo gracia y Anselmo, conmovido, les dijo: “Sí, reís, 
pero este pobre animal no tiene nada de qué reírse”, y a continuación, 
prohibió a los perros que persiguiesen a la liebre y la dejaron marchar. 

San Petroc de Cornualles, nacido en Gales, Gran Bretaña, fue el hijo 
menor del rey de Glyvwys (la actual Glamoran) y uno de los santos 
patronos de Cornwall. Thomas Fuller lo llamaba “el capitán de los santos 
de Cornualles”. Petroc protegió a un venado que buscaba refugio de su 
cazador, el rey Constantino de Dumnonia. Gracias al gesto y las palabras 
de Petroc, Constantino terminó convirtiéndose al cristianismo. 

San Jerónimo, a quien se debe La Vulgata, uno de los 4 Padres de la 
Iglesia latina, junto a san Agustín, san Ambrosio y san Gregorio Magno. 
Siempre se le representa acompañado de un león porque cuenta la historia 
que le sacó una espina de una pata a un león herido y, desde ese momento, 
el animal lo siguió mansamente, sin separarse nunca de él. 

San Juan Crisóstomo, que consideraba que comer carne era para los 
cristianos una práctica demoníaca, cruel y antinatural. 



Clemente de Alejandría, Padre de la Iglesia: “Los sacrificios de los 
animales a los dioses fueron inventados por los hombres como un macabro 
pretexto para comer su carne”. 

Los Padres del Desierto, san Agustín y san Jerónimo, eran defensores de 
los animales y se abstenían de su consumo, ya que los consideraban iguales 
a los humanos. 

Los Benedictinos, los Cartujos, los Franciscanos y muchas más órdenes 
religiosas estaban contra el sacrificio de animales y no los comían. 

La Biblia, por su parte, está plagada de referencias a los animales y los 
humanos como hijos iguales creados por Dios, sin hacer distinciones entre 
unos y otros: 

"Yo pensé acerca de los hombres: si Dios los prueba, es para que vean que 
no se distinguen de los animales. Porque los hombres y los animales tienen 
todos la misma suerte: como mueren unos, mueren también los otros. 
Todos tienen el mismo aliento vital y el hombre no es superior a las bestias, 
porque todo es vanidad. Todos van hacia el mismo lugar; todo viene del 
polvo y todo retorna al polvo. ¿Quién sabe si el aliento del hombre sube 
hacia lo alto, y si el aliento del animal baja a lo profundo de la tierra?" 
( Eclesiastés, 3:18-21) 

"Pero los que sacrifican toros son como los que matan hombres; los que 
ofrecen corderos son como los que desnucan perros; los que presentan 
ofrendas de grano son como los que ofrecen sangre de cerdo, y los que 
queman ofrendas de incienso son como los que adoran ídolos. Ellos han 
escogido sus propios caminos, y se deleitan en sus abominaciones" 
( Isaías, 66:3) 

"No matarás" ( Éxodo, 20:13). Estas palabras normalmente se 
malinterpretan, como si se refirieran sólo al asesinato de una persona, pero 
el hebreo original es "lo tirtzach" (א תִרְצָח�), lo que se traduce como: "No 
matarás". El diccionario Hebreo-Inglés del Dr. Reuben Alcalá dice que la 
palabra tirtzach, utilizada especialmente en el hebreo clásico, se refiere a 
"cualquier clase de matanza" y no necesariamente al asesinato de un ser 
humano. 

Muchos conocen al Papa Pío V, que en 1567 promulgó la bula ‘De 
salute gregis dominici’, decreto contra los encierros y corridas de 
toros, en el que se excomulga y se niega sepultura cristiana a los toreros y 

http://www.eroj.org/paginas/piov.htm
http://www.eroj.org/paginas/piov.htm


aficionados por considerar estos espectáculos más propios de demonios que 
de personas. Pero pocos taurinos, de tantos que se llaman católicos, saben 
que la bula sigue vigente. Así lo recordó en 1920 el Secretario de Estado 
del Vaticano, cardenal Gasparri: “La Iglesia continúa condenando en voz 
alta, como lo hizo la Santidad de Pío V, estos sangrientos y bochornosos 
espectáculos”. En 1989, el antes mencionado monseñor Canciani, 
entonces consultor de la Congregación para el Clero de la Santa Sede, 
declaró públicamente la validez de la bula. 

Si la Iglesia los hizo santos y los elevó a los altares, en gran parte por su 
amor, defensa y entrega a los animales, ¿no deberíamos los católicos seguir 
su ejemplo para estar más cerca del camino recto y de Dios? ¿Qué debemos 
pensar cuandoun rey católico, como Juan Carlos, taurófilo, se ha 
dedicado durante toda su vida a matar animales? (ah, qué necesario hubiera 
sido un san Petroc en nuestros días que se hubiera interpuesto entre el 
Borbón y sus cientos de inocentes víctimas cuando iba a asesinarlas). ¿Y 
qué pensar de la hipocresía de personas como María Dolores de 
Cospedal, a quien no se le cae la mantilla de la cabeza para asistir a 
procesiones, misas y todo tipo de actos religiosos, y ha creado esa ley de 
caza inmisericorde con los animales, que permite acosarlos, acorralarlos, 
asesinarlos sin piedad de la forma más brutal? Y tantos políticos 
catolicones que son taurinos, cazadores, la lista sería demasiado larga. 

Debemos decir alto y claro a toda esa gente que, por mucho que se 
confiesen católicos, con estos actos de crueldad hacia los animales, están 
viviendo de espaldas a la religión que dicen profesar. Que maltratando y 
aniquilando sin piedad a sus prójimos no pueden ir a comulgar, ya que 
están pecando contra los más importantes mandamientos de la ley de Dios: 
“Amarás al prójimo como a ti mismo”, “No matarás”.    Es hora de llevar 
una reflexión profunda a las más altas esferas de la Iglesia católica 
sobre nuestra relación con los animales, y pedirle que condene, 
tajantemente, todo tipo de abuso y maltrato cometido contra ellos.                                                                     

El Papa Francisco parece un hombre razonable, valiente, que se ha atrevido a hablar 
claramente de temas muy incómodos y delicados. No le ha temblado la voz a la hora de 
acusar a los curas pedófilos, a la hora de pedir perdón por el silencio culpable y 
cómplice de la Iglesia. Se atreve ahora a hacer una revisión de los pecados 
capitales: 4. Consentir cualquier tipo de violencia: "Turbar la paz o consentir 
cualquier tipo de violencia, especialmente sobre los más débiles e indefensos, es un 
grave pecado contra Dios...” 
__________________________________________________ 

http://www.eldiario.es/clm/Aprobada-Ley-Caza-Castilla-La-Mancha_0_338066971.html
http://www.eldiario.es/clm/Aprobada-Ley-Caza-Castilla-La-Mancha_0_338066971.html
http://www.diariosur.es/sociedad/201503/04/nuevos-pecados-capitales-segun-20150304192610.html
http://www.diariosur.es/sociedad/201503/04/nuevos-pecados-capitales-segun-20150304192610.html

	La Iglesia católica ante el trato a    los animales: dilema e incoherencia.

