C) Religions &
the Public Sphere

GEDIVER-IN

La gestion de |a diversidad religiosa en
centros hospitalarios y penitenciarios en
Espana

Informe final

Grupo de Investigacion ISOR

Autoras del informe:

Dra. Mar Griera,

Dra. Gloria Garcia-Romeral,
Dra. Julia Martinez-Arifio,

Anna Clot-Garrell

cr.isor@uab.cat
Universitat Autonoma de Barcelona

Septiembre 2015



Este documento estd sujeto a una licencia de uso Creative Commons. Se
permite la reproduccién total o parcial y la comunicacién publica de la
obra, siempre que no sea con finalidad comercial y siempre que se

reconozca la autoria de la obra original. No se permite la creacién de obras
derivadas.



(ndice

Resumen €jecutivo GEDIVER-IN ....euiii et eeae e 6
El proyecto “GEDIVER-IN ...ttt 13
Grupo de iNVESTIGACION ISOR .....ciiiiiieie ettt ettt ettt ettt saesteent et esneeneenes 13
Organizacion de 12 INVESTIACION .......uii ittt sttt e eaeeneaneas 13
EQUIPO INVESTIZAON 1.ttt ettt ettt et eebeete e st e beeaeensestenseeneeneas 13
Colaboradores CIENTITICOS . ..uiiiiiiicie ettt be e 14
JiY e = To L=Toll a g 1T 0l o LY RSO PRRT 17
i g Nu o To [ ToliTo T o RN PSSP PRPOSPRSSIN 18
1.1. Finalidad del proyecto GEDIVER=IN ......cc.iiiiiiiiiiice et 18
1.2. Antecedentes Y MArCO tEOMICO.....iiiiiiiiie ettt ettt ettt ve e reeaeeeaeas 20
1.2.1. Las transformaciones en el campo religioso: entre la secularizacion y la diversidad religiosa
............................................................................................................................................................. 20
1.2.2. Las transformaciones en la gestion de la diversidad religiosa: el modelo de relacion Iglesia-
Estado y la acomodacion de 1aS MINOIIES .......ccuiiiiiiiiee e 23
1.2.3. La acomodacion de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y sanitarias ...... 24
1.3 OBJETIVOS oottt ettt et e te e reeeteeeaes 26
2. Disefio de la investigacion Y metodolOgia ......ocveiiiviiiiie e 27
2.1. Preguntas de investigacion e hipdtesis de trabajo ......ccvociiiiiiiiceeeeeeeee e 28
2.2. Operacionalizacidn y dimensiones de analiSis ..........coiouiiiiiiiiiiiie e 29
2.3. Disefio de la investigacion y criterios para la seleccidn de 105 CasoS.......covevvveveeciiicicciecceee 32
2.4. Técnicas de recogida de 1a iNfOrmMacion .......cc.ooui oo 36
2.5. Trabajo 08 CAMIPO . ..uiiieiiceie ettt et ettt ettt et et ete e nas 39
2.6. Técnicas de anadlisis de 1a iNfOrmMaciOn .......ccciiiiiiii it 40
T =T U] =T Lo PSSP PP 41
3.1. Marco legal e iniciativas politicas de gestién de la diversidad religiosa..........ccccoevveeiieiecieenann. 42
3.1, 1. REGUIACION IEZAN ... .o e 43
3.1.2. Medidas POITICAS ....ccueiieie ettt 45
3.2. CeNtrOS PENITENCIATIOS toiiviiiiiiiiee ettt ettt e et e et e e ettt e e e e bt e e e ssta e e e etateaeetaaeeesstreeeeesees 48
3.2.1. ASISEENCIA MEIIZIOSA o.veeivie ettt 49
3.2.2. ESPACIOS A8 CUITO 1.ttt ettt 55
3.2.3. Acomodacion de la practica religiosa......c.ciue e ie e 60
3.3. CeNtroS NOSPITAIAITOS .. .cviiceiiceee ettt 68
3.3.1. ASISEENCIA MEIIZIOSA o.veeivee ettt et 68
3.3.2. ESPACIOS A8 CUITO 1.ttt ettt 72
3.3.3. Acomodacion de la practica religiosa......c.coue e 76



3.4. Comparacion entre ambas iNSHTUCIONES .......cuiiiiiiiiiiie et 79

3.5. REVISION A€ 135 NIPOTESIS. ...iiviiiiiiiiiiciie ettt ettt ettt be e beebeeaeens 85
3.5.1. éModelo pluralista 0 lIiCISta? .o..iiiiiiiiiicie et 85
3.5.2. La actitud de la Iglesia catdlica: icolaboracion o resistencia? .........ccoeoeveecieeceiccciceeeen 89

A CONCIUSIONES. ..ttt et e et e et e et e e et e e ee e e ere e eraee s 95

4.1. Nuevos interrogantes y futuras lineas de investigacion ..........c.cccvevvveiiiiiiciccicce e, 98
5. Publicaciones y otros productos derivados del proyecto ........cccevevvieiieeiieiieeciece e 102
6. BIDIOZIaTia. . viieii i 103



[ndice de tablas y graficos

Tabla 1: Dimensiones de analisis del concepto “gestion de la diversidad religiosa”. ............... 30
Tabla 2. Operacionalizacion de las dimensiones de analisis. .......coceoeveieiieiicie e 31
Tabla 3. Centros de culto de minorias religiosas en Catalufia (2013) y Andalucia (2012). ....... 34
Tabla 4. Centros penitenciarios y hospitalarios seleccionados por comunidad autéonoma......36
Tabla 5. Personas entrevistadas segun el tipo de actor y el ambito territorial. .........cc..cceen. 40
Tabla 6. Cuadro para el andlisis de 1a informacion. ..........ooviiiii i 41

Tabla 7. Resumen de las principales medidas politicas adoptadas a nivel autonémico en los
ambitos penitenciario Y hOSPITAlario. . ... 48

Tabla 8. Actores religiosos acreditados y su distribucidn en las prisiones espafiolas (2011)... 50
Tabla 9. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en prisiones. .......coccovevvvevieeicieevieeeeiens 55
Tabla 10. Retos y respuestas espacios de culto en PrisionNes. ......c.cccvveveveeeveeicie e 60

Grafico 1: Evolucidon del niumero de personas que solicitaron celebrar el Ramadan en los

centros penitenciarios catalanes (2004-2012) ....covviiiiiiiiieecee e 63
Tabla 11. Retos y respuestas respecto a la practica religiosa en prisiones. .......ccccceevveevveeenne.. 67
Tabla 12. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en hospitales. ......cc.ccoevvvveieiiiieiceeennn. 71
Tabla 13. Retos y respuestas espacios de culto en hospitales. .....ccccvvvvevveiicie e 75
Tabla 14. Retos y respuestas respecto a la practica religiosa en hospitales.......c.c.ccceevvvvverenn.. 79

Tabla 15. Niveles e instrumentos legales de reconocimiento de las confesiones religiosas ....86



Resumen ejecutivo GEDIVER-IN

Sobre el proyecto GEDIVER-IN

El proyecto de investigacion GEDIVER-IN examina el impacto de las transformaciones en el
mapa religioso en los hospitales y prisiones de Catalunya y Andalucia. El objetivo es
comprender como se produce el encaje entre las minorias religiosas, la Iglesia catdlica y las

instituciones publicas en un contexto de consolidacion del proceso de secularizacion.

En consonancia con los debates publicos y cientificos sobre la tematica, el proyecto GEDIVER-
IN reflexiona sobre el rol que juegan las religiones en la esfera publica de los paises europeos,
poniendo el énfasis en las tres cuestiones siguientes: (1) el papel de las minorias religiosas,
especialmente el islam, en la esfera publica; (2) la presencia y rol de las iglesias historicas en
un contexto de secularizacion avanzada; vy (3) los procesos de negociacion discursiva y

practica en torno al encaje de la diversidad religiosa en el marco de las instituciones publicas..

El proyecto GEDIVER-IN no nace en el vacio sino que entronca con la experiencia y la
trayectoria investigadora del equipo ISOR en el estudio del fendmeno religioso en sus
diversas y complejas formas, acepciones y manifestaciones. El proyecto ha sido financiado
por el Ministerio de Innovacion e Investigacion, con referencia CSO-2010-21248, y se ha

desarrollado durante el periodo 2010-14.

Preguntas y objetivos de la investigacidn

La investigacion parte de la constatacion de que en los ultimos afios se ha producido una
transformacion significativa del campo religioso. Por un lado, el proceso de secularizacion se
afianza y las cifras de pertenencia y practica religiosa contindan descendiendo gradualmente.
Por otro lado, se produce una diversificacion del mapa religioso y aumenta la relevancia y
visibilidad publica de las minorias religiosas. Finalmente, las iglesias historicas redefinen su rol

y configuran nuevas formas de intervencion en la esfera publica. En este contexto, la gestion



de la diversidad cultural y religiosa gana centralidad y es incorporada en la agenda politica de

la mayoria de gobiernos occidentales.

Fruto de este contexto nace la pregunta central que ha orientado la investigacion a lo largo
de estos cuatro afios: équé impacto tiene la transformacion del escenario religioso en el

funcionamiento de los hospitales y las carceles en Espafia?

La voluntad es comprender cémo cristaliza el nuevo escenario de diversidad religiosa y
secularizacién en estos dos tipos de institucion, analizar como dichas instituciones responden

a este nuevo contexto y examinar el papel de la Iglesia catélica en esta nueva coyuntura.

Metodologia

La investigacién ha empleado una metodologia de caracter cualitativo basada en un estudio
de casos multiple que ha incorporado centros penitenciarios y hospitalarios ubicados en dos
territorios diferentes, Catalufia y Andalucia. La seleccién de los casos ha sido realizada con el

interés de cubrir una amplia variedad de instituciones y casuisticas.

El trabajo empirico ha combinado el examen critico y sistematico del marco legal y politico
relativo a la gestion de la diversidad religiosa con una aproximacién etnografica, basada en
entrevistas y observaciones. En total se han estudiado 8 carceles y 8 hospitales repartidos
entre Cataluifia y Andalucia durante el periodo comprendido entre septiembre de 2011 y

marzo de 2014.

Se han realizado un total de 100 entrevistas: 53 para el dmbito penitenciario, 34 para el
hospitalario y 13 a personas que, por una razon u otra, tienen relacion con los dos dmbitos.
Del total de las entrevistas, 47 se han realizado a personal religioso, 29 a personal de las
instituciones, 10 a cargos politicos de los gobiernos cataldn, andaluz y espafiol y 6 a personal
de ONGs que intervienen en este ambito. Paralelamente, se han disefiado y realizado
observaciones de cardcter etnografico en los centros que han permitido complementar y
contrastar la informacién obtenida en las entrevistas. El trabajo de observacidn etnografica
ha implicado las siguientes actividades: a) observacién pautada en los centros; b) la
investigacion también ha incluido la observacion a los servicios c¢) en los centros

penitenciarios se ha utilizado, también, la técnica de shadowing en prisidn, consistente en

7



acompafar a los lideres religiosos en su visita y en todas sus actividades en el interior de

recinto.

Diversidad religiosa en las instituciones: nuevos retos y respuestas

En el marco de esta investigaciéon hemos agrupado los retos en materia de gestion de la
diversidad religiosa en tres grandes ambitos: la asistencia religiosa o espiritual, los espacios

de culto y las practicas religiosas.

El primer ambito, la asistencia religiosa y espiritual, es concebida como la visita vy
acompafamiento religioso / espiritual a las personas internas, la formaciéon en materia
religiosa, la celebracion de actos de culto y la administracion de los sacramentos. El derecho
a la asistencia religiosa estd garantizado legalmente en el ordenamiento juridico
internacional, europeo y espafiol. Ahora bien, hospitales y prisiones han gestionado esta

cuestion de forma diferente.

e Las prisiones: asistencia religiosa a demanda. La peticién de asistencia espiritual /
religiosa de las personas internas que profesan una religién minoritaria se gestiona a
partir de la solicitud individual y por escrito. A partir de la peticion, el centro se pone
en contacto con los representantes de la confesidn religiosa en cuestiéon y después de
un proceso de acreditaciéon —realizado por el gobierno espafiol o catalan— se permite

la entrada a los ministros de culto.

e [os hospitales: libre acceso y variabilidad institucional. El hecho de que los hospitales
no sean instituciones cerradas hace que en la mayoria de casos los ministros de
confesiones religiosas minoritarias provean atencién espiritual o religiosa a los
pacientes de forma privada y sin que el hospital intervenga. Generalmente es la
persona hospitalizada o su familia que se ocupa de contactar con el ministro de culto,
quien acude de manera puntual en el hospital para atender a un paciente
determinado. Esto contrasta con la situacién de la Iglesia catdlica, donde el cura tiene
una vinculacién estable y regular en el hospital, recibe una remuneracién por su

labor.



El segundo ambito en el que emergen retos es el de los espacios de culto. Son las demandas
que hacen referencia a la existencia y adecuacién de un espacio fisico en el que las personas
internas puedan realizar sus practicas religiosas y donde sea posible celebrar actos de culto.
Histéricamente, todos los centros penitenciarios y practicamente todos los hospitales
contaban con una capilla catélica destinada al culto. En un contexto de secularizacion y de
crecimiento de la diversidad, donde ademds la mayoria de hospitales y carceles suelen tener
problemas de espacio, la necesidad de destinar una sala para ubicar una capilla catdlica es a

menudo puesta en duda.

El tercer ambito a tener en cuenta es el que hace referencia a los elementos de la practica
religiosa cotidiana de las personas internas que, de una manera u otra, interfieren en el
funcionamiento habitual de prisiones u hospitales. Nos referimos al seguimiento de
preceptos alimentarios por motivos religiosos, la presencia de simbolos v / o el uso de
utensilios con un significado religioso, la indumentaria religiosa o la celebracién de
festividades, entre otros. De entre los numerosos retos existentes en este ambito destaca la
cuestion de la negativa a la transfusion de sangre por parte de los Testigos Cristianos de
Jehova en los hospitales. Es esta cuestion la que, una vez tras otra, los profesionales
sanitarios mencionan cuando se les cuestiona sobre los retos mas urgentes o relevantes en
este campo. Ahora bien, el estudio también ha detectado que en los Ultimos diez afios ha
habido avances importantes en esta cuestion y hoy son numerosos los hospitales que han
implantado protocolos de actuaciéon y mantienen un didlogo fluido con esta confesion

religiosa.

En el caso de las instituciones penitenciarias las cuestiones que emergen como retos de
mayor envergadura son aquellas que, de una manera u otra, afectan el orden, las dindmicas
internas y la rutina institucional. Son las grandes festividades religiosas y reuniones religiosas
colectivas las que, por su propia naturaleza, se convierten en el ejemplo paradigmatico del
prototipo de retos que se perciben como mas importantes por parte del personal ya que,
seglin este mismo personal de los centros, son dificiles de conciliar con los protocolos de
seguridad. En esta linea destaca la importancia que ha adquirido la celebraciéon del Ramadan
y la atencién creciente que la administracién penitenciaria presta a esta cuestion. Facilitar la
celebraciéon del Ramaddn en prision obliga a re-organizar las rutinas de la prisién v,

generalmente, implica agrupar los internos musulmanes en una zona determinada, re-
9



organizar la cocina para poder preparar y consumir la harira y el resto de comida tradicional
al anochecer, replantear las tareas de las personas que celebran el Ramadan asi como

facilitar la realizacidon de oraciones colectivas

Principales resultados

Pluralismo asimétrico

La investigacion pone en evidencia la existencia de un sistema legal de acomodacion de la
diversidad religiosa basado en lo que hemos llamado pluralismo asimétrico. El ordenamiento
juridico garantiza el derecho a la libertad religiosa y de conciencia de toda la ciudadania pero
el sistema de reconocimiento y proteccion legal de los derechos varia en funcién del grupo al

que se pertenece.

A nivel practico, las diferencias existentes son especialmente evidentes al comparar la
situacion de la Iglesia catdlica con la de las demas confesiones. El estudio ha permitido
constatar que, tal y como Fernandez Fernandez (2008) pone de manifiesto, las diferencias se

evidencian principalmente en los siguientes cuatro aspectos:

a) la asistencia catdlica es estable y permanente en todas las prisiones y hospitales, mientras
que la asistencia religiosa / espiritual de las otras confesiones esta sometida a mayor

variabilidad y a un alto grado de discrecionalidad por parte de los centros.

b) el tipo de relacion contractual y de reconocimiento mutuo entre la institucién vy la
confesion religiosa es directa en el caso catdlico e inexistente o débil en los demds casos.
Sélo en contadas ocasiones las instituciones penitenciarias u hospitalarias facilitan una

relacidén contractual con los ministros de culto de las confesiones minoritarias.

c) la legislacidn relativa a la asistencia religiosa a las minorias esta poco detallada y da pie a

situaciones ambiguas, mientras que la catdlica se encuentra bien delimitada.

d) la asistencia catdlica disfruta de financiacion mientras las otras confesiones no disponen

de financiacion o, si tienen, es con una dotaciéon mucho menor.

10



Sin embargo, constatamos que el crecimiento de la diversidad religiosa no ha derivado en
una limitacion de los derechos de las organizaciones religiosas ni en la restriccién de la
presencia del catolicismo en las instituciones publicas, sino que, y siguiendo la toénica
dominante en la mayoria de paises europeos, se ha producido una extensién de los derechos
a los grupos minoritarios. Al mismo tiempo, la desigualdad entre la Iglesia catdlica y demas
confesiones a nivel de status juridico, reconocimiento institucional y recursos aportados es,
todavia, muy importante, lo que nos conduce, inevitablemente, a hablar de “desigualdad

estructural”.

Catolicismo banal

Las diferencias entre la Iglesia catdlica y el resto de confesiones no se expresan tan solo en
términos legales. La herencia monoconfesional catdlica impregna la cotidianidad de las
instituciones a través de las rutinas, las costumbres y las dindmicas informales. En cierto
modo, la hegemonia catdlica persiste y se reproduce a través de pequefios gestos que si bien
pueden parecer banales no son triviales. Con la voluntad de comprender esta situaciéon

III

hemos acufiado el termino “catolicismo banal” —que haciendo una adaptacion del concepto
de Michael Billig (1995) de nacionalismo banal enfatiza la importancia de los gestos sutiles y
las rutinas dadas por supuesto en reforzar una posicion de hegemonia. Aungue en un ambito
diferente, el catolicismo banal puede ser entendido de una manera similar. En el caso de
Espafia, a pesar de las declaraciones formales que afirman el cardcter laico de las
instituciones penitenciarias y hospitalarias, el catolicismo banal se hace presente en las
rutinas de la institucion respecto la entrada y la presencia de ministros de culto en estos
contextos institucionales. En este sentido, afirmamos que el catolicismo banal naturaliza,

desproblematiza y convierte en invisible la hegemonia catélica a la vez que contribuye a

reforzar la desigualdad estructural entre minorias religiosas y la Iglesia catdlica.

Hospitales y prisiones: similitudes y diferencias

La investigacion muestra como la gestién de la diversidad religiosa en prisiones y en
hospitales tiene muchos puntos de contacto y similitudes pero también existen diferencias
relevantes entre ambas instituciones. En primer lugar, hemos detectado que los hospitales

son mucho mas reticentes ante el hecho religioso y la labor de las organizaciones religiosas

11



que las prisiones. En el marco de los hospitales, la mayoria de profesionales entrevistados
perciben la religion como un asunto privado que pertenece a la esfera de la intimidad. Sélo
reconocen un papel a la religiéon en aquellos ambitos donde la medicina, por una razén u
otra, no puede intervenir; como es el momento de la muerte o hacer frente a las situaciones
en las que la medicina no tiene respuesta. Asimismo, son una excepcién los hospitales que
tienen una politica proactiva de atencion a la diversidad religiosa y que han institucionalizado

medidas para atender las necesidades de las minorias.

No sucede lo mismo en el marco de las instituciones penitenciarias. En este caso, la religién
es, a menudo, percibida por el mismo personal penitenciario como una aliada de la
institucion. Por un lado, se considera un recurso personal para los internos para afrontar su
vida, las rutinas en la carcel y dar sentido a su situaciéon. Son ampliamente conocidos los
programas para atencién a la drogadiccion y a las toxicomanias impulsados por ONGs
vinculadas con organizaciones religiosas. Ahora bien, también es un recurso social ya que los
grupos religiosos tienen un papel crucial en la provisidon de asistencia social tanto dentro de Ia
prision como cuando los internos salen de la institucion. En un contexto de crisis econdémicay
escasez donde las instituciones penitenciarias sufren recortes importantes, el papel social de

las organizaciones religiosas puede tomar mayor relevancia.

Nuevas formas de espiritualidad

La investigacion muestra que en los Ultimos afios se ha producido la emergencia, el
crecimiento y la institucionalizacion de nuevas formas de espiritualidad en el marco de los
hospitales y las carceles. Nos referimos, principalmente, a la expansion de la meditacién, la
filosofia budista, el yoga, el reiki o los cursos de pensamiento positivo, entre muchas otras
practicas. No todas estas actividades, terapias o técnicas tienen una vertiente espiritual ni
son siempre practicadas con este afan pero si que, en momentos determinados, pueden

ofrecer espacios para la trascendencia espiritual.

12



El proyecto “GEDIVER-IN”

Grupo de investigacion ISOR

El proyecto “GEDIVER-IN. La gestion de la diversidad religiosa en centros hospitalarios y
penitenciarios en Espafia” ha sido desarrollado por el equipo de investigacion ISOR
(Investigaciones en Sociologia de la Religiéon) y dirigido por los profesores Joan Estruch y Mar
Griera del Departamento de Sociologia de la Universitat Autbnoma de Barcelona. El grupo de
investigacion ISOR cuenta con una amplia trayectoria en el campo de la Sociologia de la
Religion. El grupo fue fundado en 1974 por el Dr. Joan Estruch y actualmente esta dirigido por
la Dra. Mar Griera. Desde 1998 se ha dedicado especialmente al estudio e investigacion de la

diversidad religiosa y sus implicaciones para la sociedad contemporanea.

Organizacion de la investigacion

El proyecto GEDIVER-IN ha sido coordinado a partir del trabajo conjunto entre el equipo
investigador y un grupo de colaboradores cientificos que han ofrecido su asesoramiento en
diferentes fases de la investigacion. El equipo investigador presentd a los colaboradores
cientificos los avances del proyecto en dos seminarios de trabajo (celebrados en octubre de
2011 y noviembre de 2012) con el fin de enrigquecer la investigacién. Estas discusiones
permitieron obtener valiosas aportaciones gracias a sus conocimientos especializados sobre

cada uno de los ambitos de estudio.

Equipo investigador

Dr. Joan Estruch, catedrdtico del Departamento de Sociologia de la Universitat Autonoma de
Barcelona. Fundador y director del grupo de investigacién ISOR hasta su jubilacion en julio de

2013.

Dra. Mar Griera, profesora agregada interina del Departamento de Sociologia de la

Universitat Autonoma de Barcelona. Directora del grupo de investigacion ISOR.
13



Dra. Julia Martinez-Arifio, investigadora post-doctoral en el Max Planck Institute for the Study
of Religious and Ethnic Diversity (Gottingen, Alemania), miembro del grupo de investigaciéon

ISOR.

Dra. Gloria Garcia-Romeral, doctora en sociologia, consultora del Master de Andlisis Politico

de la Universitat Oberta de Catalunya, miembro del grupo de investigacion ISOR.

Anna Clot-Garrell, investigadora predoctoral del Departamento de Sociologia de la Universitat

Autonoma de Barcelona, miembro del grupo de investigacion ISOR.

Maria Forteza, sociéloga, miembro del grupo de investigacién ISOR.

Colaboradores cientificos

Rafael Briones, profesor titular de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociologia de la
Universidad de Granada y director del proyecto "Censo y analisis de |la presencia y actividades

de grupos religiosos no catdlicos en la Comunidad Autdénoma Andaluza".

Manuela Cantdén, profesora titular de la Facultad de Geografia e Historia de la Universidad de
Sevilla, especialista en Antropologia de la Religion, ha dirigido diversas investigaciones sobre

las comunidades evangélicas.

Josep Cid, profesor titular de Derecho Penal de la Universitat Autonoma de Barcelona,
director del Grado y Master en Criminologia, director del grupo de investigacién Criminologia

Aplicada a la Penologia de la UAB.

Maria Sagrario Esteban Lopez, asesora técnica de la Direccién General de Calidad,
Investigacion, Desarrollo e Innovacién de la Consejeria de Salud y Bienestar Social de la Junta

de Andalucia.

Dra. Esther Fernandez, profesora titular del Departamento de Sociologia de la Universitat
Autonoma de Barcelona, experta en sociologia del catolicismo, miembro del grupo de

investigacion ISOR.

Puerto Garcia, responsable del drea de Investigacion, Desarrollo e Incidencia de la Fundacién

Pluralismo y Convivencia (Ministerio de Justicia) y Directora Técnica del Observatorio del
14



Pluralismo Religioso en Espafia (Ministerio de Justicia, Federacién Espafiola de Municipios y

Provincias y Fundacién Pluralismo y Convivencia).

Rita Gomes, técnico de proyectos del Area de Investigacion, Desarrollo e Incidencia de Ia
Fundacién Pluralismo y Convivencia (Ministerio de Justicia) y técnico del Observatorio del
Pluralismo Religioso en Espafia (Ministerio de Justicia, Federacion Espafiola de Municipios y

Provincias y Fundacién Pluralismo y Convivencia).

Agusti Iglesias, socidlogo, técnico de la Direccié General d’Afers Religiosos de la Generalitat

de Catalunya.

José Ignacio Rivera, profesor titular de la Facultad de Derecho de la Universidad de Barcelona,
director del “Observatorio del Sistema penal y los Derechos Humanos” y especialista en

Derecho penal, politica criminal y criminologia.

Katia Lurbe, investigadora de Assistance Publique — Ho6pitaux de Paris. Miembro de
"Educacion y Salud", grupo de investigacion del Instituto Francés de Educacion en la Ecole

Normal de Lyon.

Begofla Roman, profesora de la Facultad de Filosofia de la Universitat de Barcelona,
presidenta del Comite d’Etica de Serveis Socials de Catalunya, vocal del Comité de Bioética de

Catalunya.

Oscar Salguero, doctor en antropologia, investigador del proyecto "Censo y andlisis de la
presencia y actividades de grupos religiosos no catélicos en la Comunidad Auténoma
Andaluza" coordinado por Rafael Briones. Investigador en la Universidad de la Laguna y en la

Fundacion Pluralismo y Convivencia.

Gemma Ubasart, doctora en Ciencia Politica por la Universitat Autonoma de Barcelona,
profesora de la Universitat de Girona, especialista en politicas publicas, derecho penal e

instituciones penitenciarias.

Julio Zino, antropdlogo, técnico del Servei de Rehabilitacid de la Direccié General de Serveis
Penitenciaris del Departament de Justicia de la Generalitat de Catalunya. Profesor asociado

del Master oficial en Antropologia y Etnografia y del Master en Criminologia y Sociologia-

15



Juridico Penal de la Universitat de Barcelona.

16



Agradecimientos

El proyecto “GEDIVER-IN: La gestion de la diversidad religiosa en centros hospitalarios y
penitenciarios en Espafia” (referencia CS02010-21248) ha sido realizado gracias a la
financiacion del Plan Nacional de Investigacion del Ministerio de Economia y Competitividad.
Agradecemos la colaboracion y participacion de todas las personas que han hecho posible el
desarrollo de esta investigacion, en especial a aquellas que nos han facilitado el trabajo de
campo —administraciones publicas, direccion y personal de las instituciones y miembros de
las comunidades religiosas— vy a las que nos han ayudado a comprender mejor este ambito de
estudio, especialmente los colaboradores cientificos del proyecto. También queremos
agradecer la colaboracion del grupo de estudiantes que nos han acompafiado en momentos
concretos del trabajo de campo y especialmente a Marc Sant, Judith Orta Lorente, Laia Vidal

y Gerard Tomas.

17



1. Introduccion

El presente informe tiene como objetivo dar a conocer el proyecto de investigacién GEDIVER-
IN asi como explicar sus principales resultados y sugerir lineas de investigacion futuras. De
manera detallada se exponen, en primer lugar, los antecedentes tedricos y el disefio inicial
del proyecto con el fin de ubicar al lector en el punto de partida de la investigacion. A
continuacion se explica el trabajo de campo realizado para pasar después a la exposicion de
los resultados. Dada la complejidad del tema y la gran cantidad de datos recopilados, la
presentacion de los resultados se ha ordenado, en primer lugar, de acuerdo con el tipo de
institucion (prisiones y hospitales) y éstos a su vez han sido divididos, en segundo lugar, de
acuerdo con las tres dimensiones de analisis principales del proyecto (asistencia religiosa,
espacios de culto y practica religiosa cotidiana). Posteriormente, ofrecemos un repaso a las
hipdtesis que planteamos al inicio del proyecto y cerramos con las principales conclusiones
del proyecto, las lineas de investigacion que se abren para el futuro, asi como los principales

productos que se han derivado de este proyecto.

1.1. Finalidad del proyecto GEDIVER-IN

Pese a la pérdida de relevancia de las iglesias tradicionales, la religion continta jugando hoy
en dia un papel muy importante en las sociedades europeas (Casanova, 2008; Davie, 2000,
2006). El crecimiento de las migraciones internacionales ha reavivado el rol de las religiones
en el continente y ha contribuido a pluralizar el paisaje religioso europeo (Bastian y Messner,
2007). Fruto de este contexto, dos ideas basicas se generalizan. Primero, que la gestion de la
diversidad cultural y religiosa emerge como elemento clave para la gobernanza de las
sociedades contemporaneas y es incorporada en la agenda politica de la mayoria de
gobiernos occidentales (Beckford, 1999; Cété & Gunn, 2006; Hackett, 2005). Segundo, que
pese a la creciente centralidad politica del tema, el campo de la gestion de la diversidad

religiosa aparece rodeado de incertidumbre (Bader, 2007; Torrekens, 2005) y con escasas

18



recetas de éxito. Habitualmente es percibido por las autoridades politicas como un
conglomerado difuso de problematicas que "amenazan con estallar" (Griera, 2009; Rath et
al., 2001). En este contexto, la investigacion sobre la gestion de la diversidad religiosa emerge
como un campo de estudio fundamental y, a la vez, urgente para afrontar los retos de

nuestro presente.

La investigacidn que aqui se presenta se centra, precisamente, en estudiar las negociaciones
que se producen en torno a la presencia de la religion y la diversidad religiosa en las
instituciones publicas espafiolas. Mdas concretamente, el objetivo del estudio es analizar de
forma paralela pero relacionada las siguientes cuestiones: (a) la emergencia de nuevos retos,
necesidades y demandas derivadas del crecimiento de la diversidad religiosa y (b) las
respuestas, estrategias y soluciones adoptadas por las instituciones publicas frente a este
nuevo contexto. Con la intencion de captar las complejidades y aprehender de forma
contextualizada el objeto de estudio, el proyecto toma como casos de analisis dos
instituciones de internamiento: centros penitenciarios y hospitalarios. Acotar el campo de
analisis a contextos institucionales concretos permite una aproximacion a la microsociologia
de los actores (De Galembert, 2007) y poder reconstruir con mayor precision y exhaustividad

las implicaciones asociadas a la gestion de la diversidad religiosa.

Asimismo, la realizacion del trabajo de campo en Andalucia y Catalufia y la comparacién entre
ambas regiones permite detectar con mayor nitidez las variables mds relevantes para
comprender los procesos de gestion de la diversidad religiosa en las instituciones publicas. De
manera concreta, la comparacion territorial para el caso que nos ocupa permite, por un lado,
sacar a la luz las diferentes configuraciones que adopta la diversidad religiosa en las
instituciones publicas de cada una de las Comunidades Autonomas (CCAA) estudiadas vy, por
el otro, identificar los factores y condiciones del contexto que permiten explicar las

similitudes y diferencias en la manera de negociar y gestionar esta diversidad religiosa.

La finalidad de la investigacion radica en arrojar luz sobre el impacto que genera la
transformacion del panorama religioso en el seno de las instituciones publicas, asi como en
ofrecer claves de comprension para descifrar cémo se articulan los intereses, visiones vy
demandas de las minorias religiosas, la Iglesia catdlica y los que no se identifican con ninguna

confesion religiosa en la Espafia contemporanea. En definitiva, el proyecto pretende

19



contribuir al debate académico sefialado por Ferrari (2008) y Casanova (2007, 2008) sobre el
rol que juega(n) la(s) religion(es) en la esfera publica de los paises europeos y la manera
como los estados responden a la creciente diversificacién religiosa de la poblacion. Este
debate pone en relacion tres cuestiones distintas: (1) la discusién sobre el papel que se
atribuye a las minorias religiosas y, especialmente, al islam, en la esfera publica; (2) el debate
en relacién al rol que se asigna a las iglesias histdricas en el contexto de secularizacién
avanzada; vy, finalmente, y mads significativo para el proyecto, (3) la manera como se produce
la negociacion discursiva y practica en torno a la acomodacién de la diversidad religiosa en el

contexto de las instituciones publicas.

M3s alld del interés académico del proyecto, la investigacion también pretende hacer visible
la realidad vivida en el dia a dia de las instituciones y las experiencias concretas de atencion a
la diversidad religiosa desarrolladas en hospitales y prisiones. De este modo, podemos sacar a
la luz publica ejemplos de buenas practicas mediante las cuales la acomodacion de la
diversidad religiosa en las instituciones publicas no vaya en detrimento de la calidad de los

servicios publicos ni de los derechos basicos de ciudadania.

1.2. Antecedentes y marco tedrico

Tres campos de conocimiento interrelacionados nutren tedricamente la aproximacion al
objeto de estudio y justifican la pertinencia de las preguntas de analisis y las hipdtesis del
proyecto GEDIVER-IN, son los siguientes: a) la literatura sociolégica en torno a las
transformaciones en el campo religioso en la Europa occidental; b) los estudios sobre los
cambios en la gestién politica de la religion; c) la literatura especializada que analiza la
acomodacién de la diversidad religiosa en contextos institucionales especificos, como son las

instituciones penitenciarias y sanitarias.
1.2.1. Las transformaciones en el campo religioso: entre la secularizacién y la diversidad
religiosa

El punto de partida de esta investigacién es la constatacion de que en los Ultimos afios se ha

producido una significativa transformacién del panorama religioso en Espafia. Por un lado, el

20



proceso de secularizacién se afianza y las cifras de pertenencia y practica religiosa contindan
descendiendo gradualmente (Bericat, 2008; Estruch, 1996; Pérez-Agote, 2007, 2012; Pérez-
Agote y Santiago Garcia 2005). Por otro lado, se produce un proceso de diversificacion del
mapa religioso espafiol e incrementa la relevancia y visibilidad publica de las minorias
religiosas (Briones et al.,, 2011; Diez de Velasco, 2008; Estruch et al., 2004; Lépez Garcia,
2007). La simultaneidad de estos dos procesos en un mismo territorio no es algo exclusivo del
caso espafol; tanto la consolidacion de la secularizacion como la diversificacion del paisaje
religioso es comun a la mayoria de paises de Europa (Davie, 2000). Sin embargo, en cada pais
europeo estos procesos adquieren unas particularidades especificas que los hacen Unicos y

singulares.

En Espafia el proceso de secularizacién ha sido mas tardio pero también mas rapido que en la
mayoria de paises europeos. La dictadura franquista "congeld artificialmente" el monopolio
catélico (Estruch, 1994, 1996), pero la llegada de la transicion democratica acelerd el
descenso de las cifras de pertenencia y practica catdlica, proceso que ha seguido una
tendencia creciente a lo largo de los Ultimos cuarenta afios (Pérez-Agote 2007; 2012; Pérez-
Agote y Santiago Garcia 2005). La consolidacién del proceso de secularizacion y la pérdida de
relevancia social de la Iglesia catdlica han propiciado un replanteamiento del rol
histéricamente preponderante del catolicismo en la sociedad espafiola. Un replanteamiento
que ha generado la necesidad de renegociar el papel de la Iglesia catdlica en el seno de las
instituciones publicas (ej. hospitales y prisiones), a la vez que ha suscitado la necesidad de
repensar y contextualizar conceptos tales como la aconfesionalidad, la cooperacién entre el
Estado y la Iglesia o la libertad religiosa. La respuesta de la institucién catdlica a este nuevo
contexto no es homogénea ni monolitica y se sitla en la encrucijada entre dos roles casi
opuestos: o bien convertirse en un modelo de "minoria creativa" que vele por los valores
éticos y sociales del cristianismo (Casanova, 1994; Diaz-Salazar, 2008), o bien fomentar un
modelo de catolicismo identitario mdas propenso a generar una identidad de resistencia
(Castells, 1998; Minkenberg, 2007; Pace, 2007). Ahora bien, en las situaciones cotidianas
generalmente ambos roles se superponen e incluso compiten entre si. Profundizar en el
analisis de la actitud y el rol que juega la Iglesia catdlica en contextos concretos y definidos —
como los que propone esta investigacién— resulta clave para avanzar en la comprension de

las transformaciones del campo religioso en la modernidad tardia.

21



En relacion con el proceso de diversificacidn religiosa, es necesario poner de manifiesto, de
entrada, que no se trata de un fendmeno completamente nuevo. Las minorias religiosas han
jugado un papel relevante en la historia de Espafia a pesar de que han sido reiteradamente
victimas de persecucién, exclusion y estigmatizacion. Asimismo, la transiciéon democratica
facilitd el crecimiento de las minorias religiosas. La difusion de las religiones orientales y la
apertura de numerosos centros budistas e hinduistas, la venida de numerosos misioneros
protestantes y la creacion de los primeros oratorios islamicos, entre otros, vigorizé la
diversificacion del mapa religioso espafiol (Estruch et al. 2004; Rozenberg, 1996). Sin
embargo, y a pesar de este notable crecimiento, las minorias religiosas fueron, en gran parte,
invisibles en la esfera publica durante la década de los ochenta y principios de los noventa. A
pesar de la creacién de un marco legal respetuoso con la diversidad, las necesidades de las
minorias fueron escasamente tomadas en cuenta en la gestion cotidiana de las instituciones

publicas (Moreras, 2002; Motilla, 2003).

Sin embargo, la llegada del siglo XXI viene marcada por un crecimiento exponencial de la
inmigracion internacional, que se convierte en la piedra angular de la visibilizacion de la
diversidad religiosa y de la consolidacién del pluralismo religioso en Espafia. En pocos afios,
los flujos migratorios con destino a Espafia se han incrementado notablemente. Mientras que
en 1998 la poblacién nacida en el extranjero representaba el 2,95% del total de la poblacion
espafola, esta cifra paso a representar el 14,15% en 2011 (INE, 2012). Las minorias religiosas
ganan presencia publica y visibilidad (Martinez-Arifio et al., 2011). Prueba de ello son los
datos referentes al numero de lugares de culto de las minorias religiosas incluidos en el
Directorio de lugares de culto del Observatorio del Pluralismo Religioso en Espafia. En junio
de 2014 se contaban un total de 6.187, de los cuales 3.549 (57,4%) pertenecian a las iglesias
evangélicas, 1.312 (21,2%) a las comunidades isldmicas, 702 (11,3%) a los Testigos de Jehova,
177 (2,9%) a las iglesias ortodoxas y 136 (2,2%) al budismo. El resto se divide entre grupos

mas pequefios como son el Judaismo, el Sijismo o los Baha'is y Mormones.

El incremento de las comunidades religiosas minoritarias en el contexto espafiol se produce
en paralelo a un proceso de recrudecimiento de las identidades religiosas a nivel mundial que
pasan a convertirse en un vector clave de la movilizacién por el reconocimiento no exento de
tensiones y consecuencias no esperadas (Modood et al. 2006). Todos estos cambios generan

nuevos retos y desafios para la acomodacidn de la diversidad religiosa.
22



En definitiva, el campo religioso se encuentra sumido en un proceso de profundas
transformaciones, principalmente ocasionadas por los procesos simultaneos de
secularizacién vy diversificacion de la sociedad. Ahora bien, en el andlisis del campo religioso
también conviene tener en cuenta otros factores como la emergencia de nuevas formas de
religiosidad que trascienden las categorias tradicionales (Briones, 2009; Diaz-Salazar et al,
1994; Griera y Urgell, 2002; Mardones, 1999), la creciente presencia publica de las
asociaciones de ateos o el auge de las iniciativas de didlogo interreligioso (Griera, 2012;

ltcaina y Burchianti, 2007), entre otras cuestiones.

1.2.2. Las transformaciones en la gestién de la diversidad religiosa: el modelo de

relacion Iglesia-Estado y la acomodacién de las minorias

En segundo lugar, esta investigacion deriva de las consideraciones sobre la relevancia que
adquiere la gestion de la diversidad religiosa en las sociedades contemporaneas. Tal y como
Minkenberg (2007: 900) pone de manifiesto, "la pluralizacién y creciente heterogeneidad del
mapa religioso comporta un aumento del nimero e intensidad de los conflictos en la
interseccion entre politica y religiéon que desafian el funcionamiento de la democracia". Las
cuestiones religiosas entran en la agenda politica de los gobiernos occidentales y se produce
una reconfiguracion de los sistemas tradicionales de regulacion de la religion (Bader, 2007;

Koenig, 2005).

Al analizar las transformaciones en el campo de la gestion politica de la religién conviene
tener presentes tres cuestiones. Por un lado, es importante tomar en consideracion que el
proceso histérico de configuracion del modelo de relacion Iglesia-Estado constituye la matriz
a partir de la cual se produce la acomodacion de las minorias religiosas en la actualidad
(Davie, 2000). En este sentido, las distintas respuestas politicas actuales de los gobiernos
europeos frente a la diversificaciéon religiosa estan en gran medida condicionadas —o se
pueden explicar— por el papel otorgado en cada pais a nivel simbdlico y legal a la iglesia

mayoritaria (Bader, 2007; Fetzer y Soper, 2005; Soper y Fetzer, 2003).

Por otro lado, como ya se ha mencionado y como pone de manifiesto Davie (2000: 42), “las
iglesias histéricas pierden relevancia precisamente en el mismo momento en que llega un

ndmero creciente de nuevos grupos religiosos”. Este fendmeno genera un contexto favorable

23



para la modificacién y adaptacion de los modelos de gestién de la diversidad religiosa. Estas
modificaciones pueden potenciar un modelo laicista —es decir, de limitacién del rol de las
religiones en la esfera publica—, un modelo pluralista —o de reconocimiento de la diversidad
religiosa— 0 un modelo monopolista —de privilegio de una religion por encima de las otras
(Bader, 2007). La literatura especializada indica que en la actualidad existe una cierta
convergencia europea hacia el favorecimiento del modelo pluralista (Koenig, 2007), si bien
hay excepciones y no existe aun consenso sobre la direccion y las variables de la
transformaciéon (Bader, 2007b). En este sentido, Ferrari (2008: 103) afirma que “(...) los
sistemas tradicionales de relacién entre los estados y lo religioso no funcionan de forma
fluida; tras un periodo de relativa estabilidad han entrado en una fase de transicion. La
direccion de este cambio es bastante clara, pero resulta dificil precisar sus posibles

resultados”.

Finalmente, para comprender como se produce la gestion de la diversidad religiosa en la
actualidad es imprescindible ir mas alla de la mera descripcidon de los regimenes legales de
regulacion lglesia-Estado-minorias religiosas (Bader, 2007; Campiche, 2007; Maussen, 2007).
Como exponen Beckford y Gilliat-Ray (1998), Davie (1999) y de Galembert (2001), para
comprender como se desarrolla la gestion de la diversidad religiosa en la practica resulta
esencial entender los procesos de contextualizacion, interpretacion e implementacion del

marco legal en espacios delimitados y concretos, como pueden ser las prisiones y hospitales.

1.2.3. La acomodacién de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y

sanitarias

Es en las instituciones publicas de internamiento, tales como prisiones y hospitales, con

|II

caracteristicas cercanas al tipo ideal de “institucién total” desarrollado por Erving Goffman
(1970), donde la transformacion del campo religioso se hace mas evidente. Las instituciones
con rasgos totales u absorbentes tienen un interés socioldgico particular para el estudio del
hecho religioso dado que representan un “hibrido social, en parte comunidad residencial y en
parte organizacion formal” (Goffman, 1970: 25). En consecuencia, son lugares donde la

redefinicion de los modelos de gestién cristaliza en un proceso cotidiano y complejo de

administracion de demandas, servicios y celebraciones religiosas, sobre todo fruto de la

24



negociacion entre el papel de la Iglesia catdlica y las minorias religiosas. En este sentido,
como indican Beckford y Gilliat-Ray, estas instituciones se convierten en espacios “en los que
todos los desafios, conflictos y negociaciones de una sociedad multicultural pueden

observarse en miniatura” (1998: 11).

El proceso de acomodacion de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y
hospitalarias es, por tanto, el nucleo duro del objeto de estudio. Abordarlo implica tener en
cuenta tres aspectos diferentes. En primer lugar, la gestién de la diversidad religiosa en
hospitales y prisiones engloba multiples elementos con implicaciones diferentes. Por ello es
importante analizar cada uno de ellos por separado y posteriormente abordarlos de manera
conjunta para asi identificar las posibles relaciones entre si. Los elementos principales a tener
en cuenta son: a) la asistencia religiosa individual y la celebracion de servicios religiosos
colectivos, entre los que destacan las principales festividades de cada tradicidn religiosa; b)
los requerimientos de espacios para la celebracion de actividades religiosas; y c) el ajuste
entre el cumplimiento de preceptos y la practica religiosa y el funcionamiento diario de los

centros.

En segundo lugar, la gestion de la diversidad religiosa en las instituciones publicas espafiolas
no se puede desvincular del marco legal. Asi, la regulacién juridica de la diversidad religiosa
en Espafia esta conformada principalmente por la Ley Organica de Libertad Religiosa 7/1980,
los Acuerdos entre la Santa Sede y el Gobierno espafiol (1979) y los Acuerdos de Cooperacion
con tres minorias religiosas (1992). Sin embargo, si bien es importante tener en cuenta el
marco legal, es aun mas relevante observar como éste se adapta y se resignifica en contextos
concretos. El modelo de gestion de la diversidad religiosa se configura lentamente a partir de
las respuestas dadas a una multitud de interrogantes que surgen a pequefia escala. Entre
ellos destacan los siguientes: (Cudles son las demandas de las minorias religiosas
consideradas legitimas? ¢A qué minorias religiosas se tiene que permitir ofrecer asistencia
religiosa en hospitales y prisiones? ¢Quién tiene que sufragar los gastos de la asistencia
religiosa? Analizar las respuestas dadas a estas preguntas en contextos concretos es

imprescindible para avanzar en el conocimiento sobre la gestién de la diversidad religiosa.

En tercer lugar, como indican Beckford y Gilliat-Ray (1998) y Joly y Beckford (2006), es clave

analizar como se producen las relaciones entre los distintos actores implicados. En este

25



sentido, por ejemplo, una investigacion realizada en las prisiones del Reino Unido puso de
manifiesto que la Iglesia Anglicana era un actor crucial en los procesos de gestion de la
diversidad religiosa actuando como "broker" y "facilitador" en nombre de las minorias
religiosas (Beckford y Gilliat, 1998). Es decir, la relacion entre las minorias religiosas y la
institucion se encontraba mediada por el rol de los capellanes anglicanos. Asimismo, también
es importante tener en cuenta el papel que juegan los profesionales de estas instituciones.
En este sentido, no sdélo resulta crucial conocer cémo los mandos directivos enfocan las
cuestiones vinculadas con la diversidad religiosa en cada uno de los centros, sino también
como el personal aborda las situaciones concretas que se le plantean en el dia a dia de su
trabajo en la institucion. Precisamente son estas personas las encargadas de negociar de
manera cotidiana el ajuste entre las demandas de las personas internas con las normas vy

funcionamiento de cada institucién y el marco legal vigente.

En definitiva, como sefiala Beckford (1999), una de las ironias de la secularizacion es
precisamente que la religion no pasa necesariamente a ser una cuestion sencilla, sino que
puede ser aln mas controvertida. Por este motivo, analizar los procesos de negociacién y
gestion de la diversidad religiosa resulta esencial para comprender cémo se desarrollan
nuevos modelos de encaje entre las minorias religiosas, la Iglesia catdlica y las instituciones

publicas en este siglo XXI.

1.3. Objetivos

La diversidad religiosa se ha incorporado a la agenda politica de la mayoria de paises
occidentales. En Espafia, el crecimiento de la inmigracion ha conllevado un proceso de
diversificacion religiosa que ha generado nuevos retos en la construccion de una sociedad
inclusiva y respetuosa con las distintas opciones religiosas. Las razones por las que se
considera pertinente esta investigacién son dos: por un lado, la necesidad de profundizar en
el conocimiento sobre la presencia y rol de la religion en general, y las minorias religiosas en
particular, en las instituciones publicas; por otro lado, la necesidad de conocer, analizar y
diagnosticar el alcance, los efectos y las consecuencias de las acciones politicas en relacién
con la acomodacion de las minorias religiosas en las instituciones publicas. Enumeramos a

continuacién los principales objetivos de esta investigacion.

26



.

ratura schre pluralismo religioso v ¢ ﬂ
ituci ublicas, especificamente e
ol e internacional.

Analizar los diferentes egale . . e
diversidadreligiosa en los ambitos sanitarioy penitenciario espafiol.

Identificar y estudiar el impacto de |a diversidad religiosa en |las instituciones)
sanitarias y penitenciarias en tres ambitos concretos: |a asistencia religiosa, 1a
existencia de lugares de culto vy el encaje entre las practicas religiosas y el
funcionamiento cotidiano de los ce

1%
D]
—
=
o !
73]

AN

Identificar las demandas v requerimie
del personal sanitario y penitenciario ¢
diversidad religicsa en estos dambitos, asf como las respuestas gue se han

generado desde ellos

N
Analizar los planes de accidon y buenas practicas, detectar las deficiencias y
aportar reflexiones para la mejora de los servicios publicos en una sociedad
plural que conduzcan haciala consecucion de la igualdad de derechos.

5.
J
\/ .
Difundir los resultados de la investigacion a n \."5| académico y del publico en
5 general a traves de actividades de transferencia de conocimiento.

2. Disefio de la investigacién y metodologia

Desde su inicio, esta investigacion fue planteada partiendo de un enfoque cualitativo que

permitiera realizar una incursién en profundidad en los diferentes aspectos que envuelven la

gestion de la diversidad religiosa. Adoptando el estudio de casos como disefio de

investigacion, este estudio realiza un examen detallado de cada uno de los centros

seleccionados y de las negociaciones y tensiones que surgen en su dia a dia. El objetivo del

analisis es comprender los significados que las personas otorgan a las realidades que viven.

De este modo es posible profundizar en el conocimiento y explicacion de las

transformaciones acaecidas en las instituciones publicas en los ultimos afios.

27



2.1. Preguntas de investigacion e hipdtesis de trabajo

A partir de la argumentacion presentada en los anteriores apartados se formulé la siguiente

pregunta de investigacion:

Mds alla de las transformaciones legales acaecidas en el contexto de
democratizacion espafiola, équé impacto tienen el proceso de secularizacion y
desmonopolizacion en el marco de las instituciones publicas en Espafia? Mds
concretamente, icomo cristaliza y se gestiona el nuevo escenario de diversidad

religiosa en estos dos tipos de institucion de internamiento y como responde la

iglesia catdlica a ésta nueva situacion?

Esta pregunta, de caracter general, se concretd en las siguientes cuestiones especificas:

¢Qué consecuencias tiene el aumento de la diversidad religiosa de la poblacion
interna en el funcionamiento cotidiano de los centros penitenciarios vy

hospitalarios?

éCuales son los retos que plantea a estos dos tipos de instituciones publicas (los
centros hospitalarios y penitenciarios) el aumento de la diversidad religiosa en la

sociedad espafiola?

éCudles son las principales estrategias de acomodacidon que se estan

implementando en estas instituciones y cudl es la orientaciéon de las mismas?

éExisten diferencias significativas en la gestion de la diversidad religiosa en

funcién del tipo de institucién publica? (A qué se deben estas diferencias?

éExisten diferencias significativas en la gestion de la diversidad religiosa en cada
una de las Comunidades Autdnomas que son objeto de estudio? ¢ Qué factores las

explican?

e (Como afronta la Iglesia catdlica la pérdida del monopolio en las instituciones

28



publicas espafiolas? éCual es su actitud ante la creciente presencia de minorias

religiosas?

A partir de estas cuestiones, se plantearon dos hipdtesis de trabajo, la primera referente al
modelo de gestion de la diversidad religiosa y la segunda a la actitud de la Iglesia catdlica

ante la desmonopolizacion de las instituciones publicas:

Hipotesis |: El modelo de acomodacion de la diversidad religiosa que se estd
desarrollando en las instituciones publicas espafiolas tras los procesos de
democratizacion v secularizacion institucional tiende hacia una gestion pluralista.
Es decir, se dirige no tanto hacia la eliminacion de la religion de estos contextos

institucionales, como a la Incorporacion de nuevos elementos de diferentes

minorias religiosas que tienen actualmente una mayor presencia publica.

Hipotesis II: La presencia de minorias religiosas en las instituciones publicas
espafiolas pone en cuestion el monopolio del que gozaba tradicionalmente la Iglesia
catdlica. Ante esta nueva situacidn la Iglesia catdlica opone una cierta resistencia a

la perdida de espacios v de presencia en estas instituciones.

2.2. Operacionalizacién y dimensiones de analisis

El salto de la formulacion tedrica de las hipdtesis de esta investigacion al andlisis de la
realidad empirica se realizé a partir de la operacionalizacién del concepto de gestion vy
acomodacion de la diversidad religiosa en instituciones publicas. Esta formulacion general se
concretd en tres dimensiones de analisis: la asistencia religiosa, los espacios de culto y la

practica religiosa. A continuacién se explican con mayor detalle.

29



Tabla 1: Dimensiones de andlisis del concepto “gestion de la diversidad religiosa”.

DIMENSION DESCRIPCION
1. Asistencia Atencion religiosa y espiritual a nivel individual y colectivo de personas internadas
religiosa en prisiones y hospitales.

Infraestructuras disponibles para el desarrollo de la practica religiosa, adecuacion

2. Espacios de e : o )
P de un espacio fisico destinado al culto dentro de las instituciones y decoracién y

culto ) . . ,

simbologia de dicho espacio.
3. Practica Ajustes realizados para encajar la practica religiosa cotidiana y las festividades con
religiosa el funcionamiento de las instituciones.

Fuente: Elaboracion propia.

Asistencia religiosa y espiritual. Tomando como referencia para su definicion el modelo
catdlico detallado en los acuerdos concordatarios de 1979 vy el contenido de los acuerdos de
cooperacion de 1992 (firmados entre el Estado y las federaciones de entidades judias,
musulmanas y protestantes), se entiende por asistencia religiosa aquellas actividades
desarrolladas por los representantes religiosos dentro del ambito hospitalario y penitenciario
(entre otros) para dar respuesta a las necesidades del personal y poblacién usuaria de los
centros. Las principales actividades comprendidas son: la visita a personas enfermas o
reclusas, la celebracion de actos de culto, la administracion de los sacramentos (en el caso
qgue proceda) y, en definitiva, el acompafiamiento y asesoramiento a nivel espiritual tanto de

las personas internas como de sus familiares y la plantilla de los centros.

Espacios para el culto. La segunda dimensién de analisis se refiere a la existencia y adecuacién
de un espacio fisico en el que las personas internas o ingresadas puedan realizar sus practicas
religiosas y donde sea posible la celebracion de actos de culto dentro de los recintos
hospitalario y penitenciario. Ademas de tomar en consideracion la existencia de un espacio,
la operacionalizacién de esta dimension también comprende la configuracion arquitectonica
de estos espacios, el mobiliario y decoracion disponibles, la presencia de simbolos religiosos y
la distribucion de los usos de este espacio entre los diferentes grupos religiosos. El andlisis de
los aspectos materiales y espaciales de la religion resulta clave para entender el modo en que
su presencia es negociada en el contexto de las instituciones publicas. Asimismo, permite
entender mejor las relaciones de poder existentes tanto entre los diferentes grupos religiosos

como entre los grupos religiosos y la institucién secular.

30



Ajuste entre la practica religiosa cotidiana y el funcionamiento de hospitales y prisiones. En la
cotidianeidad de las personas internas en hospitales y prisiones hay elementos de la practica
religiosa que pueden hacerse presentes de manera visible en el funcionamiento habitual de
ambas instituciones. En este sentido, este estudio toma en consideracién la posibilidad y
condiciones del desarrollo de los siguientes aspectos: el seguimiento de preceptos
alimentarios por motivos religiosos, el uso de simbolos religiosos o de indumentaria con un
significado religioso y el desarrollo de los rituales y practicas religiosas vinculadas al momento
del nacimiento y de la muerte de las personas dentro de estas instituciones. En este punto
resulta de especial relevancia conocer no soélo las respuestas que las instituciones ofrecen

para satisfacer las demandas, sino también los discursos que las enmarcan.

Para poder llevar a cabo la recogida de la informacion empirica en torno a las anteriores
dimensiones y para su posterior analisis se tomaron en consideracién diferentes indicadores,

expuestos en la tabla 2.

Tabla 2. Operacionalizacion de las dimensiones de andlisis.
DIMENSION INDICADORES
Posibilidad de los internos de recibir asistencia religiosa y condiciones para ello

Ministros de culto con autorizacion para acceder a las instituciones, condiciones
requeridas y tipo de vinculo con la institucion (estable, temporal, contractual, etc.)

Existencia de un espacio dentro de la institucién, capacidad de accion y

: . participacion en el funcionamiento de la institucion
Asistencia

religiosa : . . : ., -
g Existencia y tipos de financiacion de los ministros de culto

Tipos de actividades incluidas en la asistencia religiosa (atencion individual, rituales
colectivos, formacion) y condiciones para realizarlas

Reconocimiento institucional y simbdlico de la institucién hacia los ministros de
culto

Existencia de lugares de culto
Uso pluriconfesional (o no) del lugar de culto

Espacios de culto  Existencia de simbolos religiosos y decoracion de los espacios
Gestion de los usos de los espacios para actividades religiosas

Denominacion del espacio (capilla, oratorio, sala multiconfesional, etc.)

31



Posibilidad de llevar a cabo y de celebrar las principales festividades religiosas
Posibilidad de tener acceso a material religioso (Biblia, Cordn, crucifijos, rosarios...)

Posibilidad de recibir alimentacién de acuerdo con los preceptos religiosos

Encaje practica

religiosa - Posibilidad de utilizar indumentaria de caracter religioso

funcionamiento

de la institucidn Posibilidad de llevar a cabo rituales de paso, como por ejemplo el momento del
nacimiento y de la defuncién

Presencia de simbolos religiosos en los edificios
Incompatibilidad entre tratamientos médicos y preceptos religiosos

Fuente: Elaboracion propia.

2.3. Disefio de la investigacion y criterios para la seleccion de los casos

La investigacion, a partir de un disefio de estudio de caso, se centra en el estudio de la
gestion de la diversidad religiosa en instituciones publicas. El disefio basado en el estudio de
caso se considera como “el estudio intensivo de una unidad con el objetivo de comprender
un grupo mas grande de unidades similares” (Gerring, 2004: 342). En este disefio’ se han
considerado dos casos de estudio, los centros hospitalarios y penitenciarios. En estos dos
tipos de instituciones publicas se han seleccionado, en un mismo momento temporal,
diferentes unidades introduciendo en el analisis una variacién territorial al realizarse el
estudio en dos contextos territoriales diferentes: las comunidades autdénomas de Andalucia y

Catalufia.

Por tanto, para cada caso (centros hospitalarios y centros penitenciarios) se han seleccionado
diferentes unidades, considerandose para el andlisis un total de 8 centros penitenciarios (2

en Andalucia, 6 en Cataluiia) y 5 centros hospitalarios (2 en Andalucia y 3 en Cataluiia).

Si bien los centros penitenciarios y hospitalarios presentan diferencias notables en una
aproximacion mas detallada, los dos casos comparten una serie de caracteristicas comunes
que justifican su comparacion. En primer lugar, podemos destacar como rasgo comun el

hecho de ser instituciones publicas que implican una situacién de internamiento, si bien

|H

Seria lo que Gerring (2004) denomina en su tipologia como estudio “cross-sectional”, en el que se analizan en
un mismo momento temporal diferentes unidades incorporando una variacion espacial.

32



adoptan formas muy diferentes (diferente nivel de cierre y aislamiento y de contacto con
personas del exterior de la institucién, entre otros aspectos). En segundo lugar, a pesar de
tener objetivos diferentes, el internamiento supone en ambos casos una separacion de los
entornos habituales de las personas, la dificultad de desarrollar una vida con normalidad vy la
dependencia de otras personas para llevar a cabo las actividades cotidianas. También la
forma de organizacion y gestion politica de las dos instituciones es sustancialmente diferente.
Mientras los centros penitenciarios (salvo en el caso de Cataluila, que cuenta con las
competencias ejecutivas) se rigen de manera centralizada a través de la Secretaria General
de Instituciones Penitenciarias del Ministerio del Interior, la gestidén hospitalaria se encuentra
descentralizada a nivel de las consejerias de salud de las comunidades autonomas. AUn mas,
los centros hospitalarios a nivel individual gozan de una mayor autonomia que los centros

penitenciarios.

A nivel territorial, el objeto de estudio se ha delimitado espacialmente a dos contextos
concretos donde se ha llevado a cabo el trabajo de campo: las comunidades autéonomas de

Andalucia y Catalufia. La eleccién de estos dos territorios responde a los siguientes criterios:

En primer lugar, se trata de dos CCAA con un tamafio de poblacién grande para asegurar la
existencia de una mayor diversidad cultural y religiosa. En segundo lugar, ambas son regiones
con una amplia diversidad religiosa en la composicién de su poblacién. Los siguientes datos,
referidos al nimero de centros de culto de las minorias religiosas en cada una de ellas asi lo

demuestran.

33



Tabla 3. Centros de culto de minorias religiosas en Catalufia (2013) y Andalucia (2012).

TRADICION RELIGIOSA CATALUNA (2013) ANDALUCIA (2012)
Iglesias Evangélicas 657 504
Islam 231 180
Testigos de Jehova 126 130
Budismo 66 14
Hinduismo 28 3
Iglesias Ortodoxas 52 16
Adventistas 23 11
Mormones 13 31
Fe Baha'i 12 1
Sijismo 9 -
Taoismo 5 -
Judaismo 4 4
Otros 31 5
TOTAL 1257 899

Fuente: Base de datos de centros de culto de las minorias religiosas de Catalufia (ISOR-DGAR, 2013) y Directorio
de lugares de culto (Observatorio del Pluralismo Religioso en Espafia, 2012).

En segundo lugar, son comunidades auténomas con patrones religiosos distintos. Por lo que
respecta a la asistencia e identificacién religiosa asi como a la practica institucionalizada,
Catalufia representa uno de los territorios con indices de secularizacion mas elevados, a
diferencia de Andalucia (Pérez-Agote, 2012). Evidencia de ello son los datos de matriculacion
de alumnos en la asignatura de religion facilitados por el Ministerio de Educacién Cultura y
Deporte (2012). En el nivel de educacién primaria, un 88,2% del total de alumnos y alumnas
cursé la asignatura de religion catélica para el curso 2011-12, mientras que la cifra en
Catalufia desciende a un 39,8%. Estas diferencias también son evidentes en la Educacién

Secundaria Obligatoria, donde los datos son 66,1% y 33% respectivamente.

34



Como tercer criterio, se tomd en consideracién que ambas cuentan con un elevado nimero
de poblacién reclusa (16.174 en el caso de Andalucia y 10.497 en Catalufia en diciembre de
2011, lo que supone respectivamente un 15% y un 23% sobre el total de la poblacion reclusa

en Espafia (INE, 2011).

En cuarto lugar, son comunidades que cuentan con un numero de centros penitenciarios
considerable que permitiera un cierto margen de maniobra en la seleccion de los centros.
Andalucia cuenta con 12 centros penitenciarios y Catalufia con 14. Entre las dos representan

el 33% sobre el total de centros penitenciarios de Espafia.

Por ultimo, se trata de CCAA con sistemas penitenciarios y sanitarios diferentes, lo que
permite su comparacion. Dado que Cataluiia es la Unica comunidad autdonoma que tiene
transferidas las competencias ejecutivas en materia penitenciaria y que cuenta, por tanto,
con un modelo penitenciario diferente al del resto de Espafia, y dado que el sistema sanitario
varia entre todas las CCAA, la eleccién de los territorios debia incluir por defecto el caso

catalan y otra comunidad que compartiera algunas caracteristicas.

Por lo que respecta a la seleccion de los diferentes centros en los que se ha llevado a cabo el

estudio, se han tomado en consideracion los siguientes criterios muestrales:

Centros hospitalarios: ser centros de titularidad publica, estar ubicados en ciudades con una
importante presencia de diversidad religiosa y tomar en consideracién ciudades de diferentes

tamanos.

Centros penitenciarios: el nimero de personas internas, la concentracién de diversidad
religiosa (apreciable en el numero y variedad de ministros de culto autorizados para prestar
el servicio de asistencia religiosa), ser centros de régimen interno (prevencién vy

cumplimiento) y el afio de apertura.

35



Tabla 4. Centros penitenciarios y hospitalarios seleccionados por comunidad autonoma.

DIMENSION CATALUNA ANDALUCIA TOTAL
Hospitales 5 2 7
Prisiones 6 2 8
Total 11 4 15

Fuente: Elaboracion propia.

El conjunto final de centros hospitalarios y penitenciarios seleccionados como unidades para
el estudio de cada caso no pretende ser una muestra estadisticamente representativa del
total de centros de cada una de las dos CCAA, pero si que abarca instituciones con
situaciones comunes al conjunto de ambas instituciones publicas. De este modo se obtiene
una imagen amplia de las distintas situaciones que se encuentran en los dos tipos de

institucion.

2.4. Técnicas de recogida de la informacion

La investigacion empirica ha adoptado un disefio metodoldgico de caracter cualitativo de
acuerdo con los objetivos planteados. Este tipo de enfoque permite una aproximacion a la
complejidad y matices de las instituciones estudiadas. Ademas posibilita situar criticamente
los marcos legales y politicos con las practicas cotidianas de cada centro. La naturaleza
cualitativa del estudio ha facilitado la flexibilidad y a su vez sistematizacién del proceso de
investigacion, muy arraigado en los entornos locales pero a su vez en didlogo con los trabajos
y literatura internacionales. Por consiguiente, la generalizacidon y representacion deriva del
tratamiento minucioso de los datos (Coffey y Atkinson, 2003), es decir, del examen intensivo
de realidades empiricas informado por marcos tedricos que trascienden la particularidad vy

especificidad y que facilitan su comparacion.

Para la recogida de la informacién se ha seguido una estrategia metodoldgica basada en la
triangulacion de diferentes técnicas de recogida de la informacidn: el anadlisis documental, la
entrevista semiestructurada, la observacién etnografica pautada y la técnica de shadowing.
La combinacion de diferentes técnicas permite captar las consistencias e inconsistencias

existentes en el campo y los diferentes puntos de vista y perspectivas de los distintos actores

36



implicados.

Analisis documental: revision de diferentes materiales relacionados con la gestion vy
acomodacién de la diversidad religiosa, como por ejemplo: legislacion, jurisprudencia,
medidas politicas, circulares institucionales de prisiones y hospitales, normativas internas de
las diferentes instituciones, etc. El objetivo de esta revisidén era conocer el marco legal y los
reglamentos que encuadran el encaje de las minorias religiosas en instituciones publicas de
internamiento que hasta hace unas décadas funcionaban en lo que a aspectos religiosos se
refiere segun la légica y pautas del catolicismo. Del mismo modo, también se ha analizado
material recogido en las diferentes instituciones con informacién referente al servicio de
asistencia religiosa, asi como también el material producido por algunos grupos religiosos

para su uso en el entorno de los hospitales y las prisiones.

Entrevistas semiestructuradas a responsables politicos y técnicos: se han realizado entrevistas
a personas con cargos de responsabilidad politica y técnica en la administracion publica,
tanto en el ambito sanitario como en el penitenciario. Estas entrevistas resultan de especial
relevancia para conocer las principales lineas de trabajo desarrolladas desde la
administracion en relacion con la presencia de la diversidad religiosa en hospitales vy
prisiones. Se ha entrevistado a personas de cada uno de los dos ambitos (hospitalario y
penitenciario) en cada una de las dos comunidades auténomas, asi como también a nivel
nacional. También se han realizado entrevistas con cargos politicos y técnicos en la gestion de

la diversidad religiosa a nivel general, mas alla de los dmbitos hospitalario y penitenciario.

Entrevistas semiestructuradas con personal de los centros: se han llevado a cabo entrevistas
con diferentes cargos directivos y trabajadores y trabajadoras de las instituciones
seleccionadas para esta investigacion, que han aportado informacién valiosa sobre el
funcionamiento cotidiano de éstas en relacion con la presencia de la diversidad religiosa. La
informacion recogida ha permitido complementar aquella facilitada por los cargos politicos y
técnicos sobre experiencias vividas en los diferentes centros. Mas concretamente, aunque no
en todos los casos haya sido posible realizarlas, se solicité entrevistar a los siguientes actores

de cada ambito:

e Centros hospitalarios: director/a o gerente, personal responsable de ingreso y

37



atencion al paciente/usuarios, director/a de enfermeria, director/a médico/a vy
miembros del comité de bioética o ética asistencial.

e Centros penitenciarios: director/a de la prisidén, subdirector/a de tratamiento,

responsable de relaciones con las instituciones sociales, personal de los equipos
técnicos de tratamiento (trabajadores/as sociales, educadores/as, etc.) vy

funcionariado (en general).

Entrevistas semiestructuradas a representantes de los grupos religiosos: se han entrevistado a
representantes de diferentes tradiciones religiosas a nivel nacional y autondmico para
conocer y recoger sus percepciones en torno al tratamiento de lo religioso en las
instituciones hospitalarias y penitenciarias. Las entrevistas a los representantes religiosos han
permitido conocer sus demandas y necesidades y ha facilitado el acceso a otros informantes
clave, como son las personas religiosas encargadas de proveer asistencia religiosa en los

centros seleccionados.

Entrevistas semiestructuradas a las personas encargadas de la asistencia religiosa en los
centros: se ha entrevistado a personas de las diferentes tradiciones religiosas encargadas de
ofrecer asistencia religiosa en los hospitales y prisiones seleccionados con el objetivo de
conocer el dia a dia y las situaciones concretas que se desarrollan en estos centros en torno a
la gestion de la diversidad religiosa. En este grupo se encuentran también personas
pertenecientes a la rama social de las diferentes organizaciones religiosas (ONGs de caracter

religioso, principalmente).

Observacion pautada: se ha llevado a cabo observaciones pautadas de los diferentes espacios
fisicos que son objeto de analisis, especialmente aquellos que dentro de las instituciones
estudiadas estan destinados a la celebracién de actividades religiosas. Se ha prestado
atencién no solo a su disefio arquitectdénico, sino también al proceso de construccion vy
renovacién de dichos espacios, a su decoracion, denominacién, simbologia y toda
informacion relativa a su financiacion, mantenimiento, gestién y uso por parte de los

diferentes grupos religiosos, personal de los centros u otros actores.

Shadowing: en el caso de los centros penitenciarios la observacion ha incluido la técnica del

38



shadowing?, que consistié en acompafiar a los lideres religiosos en sus visitas a la prisién y en
todas sus actividades en el interior del recinto. Esta técnica, ya utilizada por Gilliat-Ray (2011)
en el marco de su investigacion sobre los actores musulmanes en hospitales ingleses,
permitid captar con mayor detalle las sutilezas, matices y complejidad de la figura y trabajo

de estas personas en cada uno de los casos.

2.5. Trabajo de campo

El trabajo de campo se llevd a cabo entre el mes de septiembre de 2011 y el mes de febrero
de 2014. En el caso de los centros penitenciarios el acceso fue facilitado por el Ministerio de
Justicia y el Departament de Justicia de la Generalitat de Catalunya, que valoraron
positivamente la investigacion y emitieron las autorizaciones necesarias para que las
investigadoras pudieran acceder a las prisiones para la realizacion del trabajo de campo. En el
caso de los centros hospitalarios se negocié el acceso y realizacién del trabajo de campo de
manera individual con la direccion de cada hospital. La propuesta fue sometida al analisis de
los comités de ética de la investigacion o las direcciones de los centros. Las mayores
reticencias a participar en el estudio por parte de algunos centros hospitalarios supusieron
una dilatacion del proceso de autorizacion para acceder a los centros y un retraso del trabajo

de campo en relacién con la planificacion inicial.

El trabajo de campo se realizd en dos fases. En una primera (septiembre 2011 - octubre
2012) se estudiaron en profundidad cuatro centros hospitalarios (dos en Catalufia y dos en
Andalucia) y seis centros penitenciarios (dos en Andalucia y cuatro en Catalufia). Esta primera
etapa del trabajo de campo permitié realizar un primer diagndstico de la situacion, asi como
también identificar aspectos de gran relevancia no tenidos en cuenta en la formulacion inicial

del proyecto.

Posteriormente, tras un primer analisis del material recogido, se amplié el trabajo de campo

a otros centros penitenciarios y hospitalarios de Catalufia para profundizar en cuestiones

? La técnica de “shadowing” implica por parte del investigador el “seguir de cerca a un sujeto durante un periodo de
tiempo para investigar lo que la gente realmente hace durante su vida cotidiana, no lo que se espera en funcidn de su rol.
Como resultado se obtiene una descripcion densa de sus comportamientos, opiniones, acciones y explicaciones de esas
acciones” (Quinlan, 2008: 1480).

39



concretas que resaltaron en la primera fase del andlisis: disefio y uso de los espacios de culto,
la celebracion del Ramadan o la presencia de otras expresiones de religiosidad diferentes de
las tradicionales. Entre marzo de 2013 y abril de 2014 se realiz6 esta segunda fase del trabajo
de campo con la observacién de tres centros hospitalarios y dos centros penitenciarios en
Cataluiia, todos ellos de régimen interno (tanto de cardcter preventivo como de
cumplimiento) con la intencidn de contrastar los datos y ampliar la informacion recogida en

la primera fase del trabajo de campo.

En total, desde el inicio de la investigacién en septiembre de 2011, se realizaron 100
entrevistas con una duracién que oscila entre 45 y 120 minutos. Todas ellas, salvo contadas
excepciones, fueron grabadas, previo consentimiento oral de la persona entrevistada, vy
transcritas de manera literal. Los diarios de campo de las observaciones y los diferentes
documentos recogidos durante el trabajo de campo también entraron a formar parte del

material empirico para el analisis.

Tabla 5. Personas entrevistadas segun el tipo de actor y el ambito territorial.
CATALUNA ANDALUCIA AMBITO ESTATAL TOTAL

Actores politicos
2 : / 7 - 4 11
técnicos

Cargos directivos y

personal 18 13 - 31
instituciones

Actores religiosos

23 26 3 52
/ ONGs religiosas
Otros actores 6 - - 6
TOTAL 54 39 7 100

Fuente: Elaboracién propia.

2.6. Técnicas de analisis de la informacion

Se realizé un andlisis de contenido o analisis tematico de todo el material empirico
recopilado. El material de campo se organizd y codificd de acuerdo con las tres dimensiones

de andlisis: la asistencia religiosa, los espacios de culto y la adecuacion entre la practica

40



religiosa y el funcionamiento de la institucién. Esta estrategia de analisis queda recogida en la
tabla 6, que ordena la informacion en un primer lugar de caracter descriptivo, un segundo
bloque que analiza las situaciones en clave de desigualdad entre confesiones religiosas, un
tercer bloque que hace referencia a las respuestas que desde las instituciones publicas se
estan desarrollando para gestionar esta diversidad vy, finalmente, se recogen aquellas
situaciones concretas o retos que guedan sin resolver en la actualidad en las instituciones

estudiadas.
Tabla 6. Cuadro para el andlisis de la informacion.

Asistencia religiosa

Espacios de culto

Adecuacion
practica-
funcionamiento
institucional

Fuente: Elaboracion propia.

3. Resultados

La investigacion ha puesto de manifiesto que la realidad en torno a la gestién de la diversidad
religiosa en las instituciones publicas espafiolas dista de ser simple e univoca. Al contrario, la
experiencia durante estos 4 afios de proyecto evidencia la existencia de una multiplicidad de
situaciones y condiciones especificas de cada institucion y territorio que dificilmente pueden
ampararse bajo un Unico paraguas. Asi, la variabilidad territorial, institucional y la distancia
entre la normativa legal y la realidad de los centros impiden hablar, como también
argumentan otros autores (Bowen et al., 2014; Astor, 2014), de un Unico modelo nacional de

gestién de la diversidad religiosa. Como los siguientes apartados demuestran, son numerosos

41



los aspectos a tener en cuenta a la hora de analizar el modo en que las instituciones publicas
y las personas que en ellas interactUan negocian la presencia de la religion y la diversidad
religiosa. Asi, ademas del marco legal y de las medidas politicas que regulan este campo, no
pueden obviarse factores como el margen de maniobra de los cargos directivos de los
centros y su actitud personal y sensibilidad hacia la religiéon y las minorias religiosas, la
permeabilidad o impermeabilidad de una determinada institucion ante la presencia de
actores religiosos, los diferenciales de poder entre los distintos grupos religiosos, la
legitimidad y reconocimiento institucional de que gozan los representantes de la Iglesia
catélica en la mayoria de los centros o su actitud hacia la presencia de los representantes de

las minorias religiosas, entre muchos otros.

La cantidad y complejidad de la informacion recopilada durante los 4 afios de proyecto
obligan a presentar de forma sintética y comprimida los principales resultados obtenidos.
Para ello, el presente apartado se divide en cinco subapartados, a su vez divididos en
diferentes secciones. En primer lugar se recogen de forma resumida las lineas generales del
marco legal y politico que regula la presencia de la religién en las instituciones publicas
espafolas. El segundo y tercer subapartados entran en mayor detalle en cada una de las dos
instituciones analizadas poniendo de manifiesto los principales retos y respuestas
identificadas en torno a las tres dimensiones de analisis (asistencia religiosa, espacios de
culto y practica religiosa cotidiana). Seguidamente se presenta de manera somera la
comparacion entre los principales hallazgos en cada una de las instituciones, subrayando las
principales similitudes y diferencias. Por ultimo, se realiza un repaso a las hipdtesis de trabajo

a la luz de los principales resultados expuestos.

3.1. Marco legal e iniciativas politicas de gestion de la diversidad religiosa

El primero de los &mbitos de analisis considerado en esta investigacion es el marco legal y las
iniciativas politicas de gestidon de la diversidad religiosa a nivel estatal, autondmico y local. El
estudio de este marco general permite conocer como el estado regula la presencia de la
religion en las instituciones publicas. Asimismo, permite observar como ha evolucionado esta
regulacion en las Ultimas décadas y cuales son los momentos mas destacables del cambio.

Tomar en consideracién el marco legal resultd de gran relevancia para conocer los pilares

42



sobre los que se asienta la gestion de la diversidad religiosa en hospitales y prisiones e

identificar las inconsistencias y carencias en su implementacion real.

3.1.1. Regulacién legal

La regulacion de las relaciones entre comunidades religiosas y estado vy, en particular, la
legislacién en torno a la presencia de la religion en las instituciones publicas espafiolas,
comprende textos de distinto alcance. Desde la aprobacién de la Constitucion de 1978 a la
actualidad, diversas leyes, acuerdos, decretos e instrucciones establecen los contornos de la
presencia y rol publicos de las comunidades religiosas, especialmente en el contexto de los

centros hospitalarios y penitenciarios.

El anadlisis de este marco legal pone en evidencia la existencia de una evolucion en relacion a
la regulacion de la religion y de la acomodacion de la diversidad religiosa en las instituciones
publicas espafiolas. La tendencia general es la evolucidon de un enfoque monopolista a uno
pluralista. Durante la dictadura franquista, a través del Concordato entre el Gobierno espafiol
y la Santa Sede de 1953, se establecid un modelo de integracion orgdnica (Martin Sanchez,
2008: 80). La Iglesia catdlica gozaba de una posicion hegemonica en la que los sacerdotes o
personal religioso encargados de la asistencia religiosa gozaban del estatuto de funcionarios.
La Transicion democratica supuso un punto de inflexion, lo que Hall y Taylor (1996)
denominan “critical juncture”, y el inicio del desarrollo de un nuevo modelo. A través del
anadlisis del marco legal se identificaron tres fases en la construccién de esta nueva

aproximacion a la diversidad religiosa.

La primera fase, de reconocimiento de los derechos de libertad religiosa, se inicia con la
Constitucion espafiola de 1978 y la Ley de Libertad Religiosa de 1980. Estos dos textos
establecen el marco legal de proteccién de la libertad religiosa a nivel individual y colectivo.
Los acuerdos concordatarios de 1979 entre el Gobierno espafiol y la Santa Sede definen el rol
de la Iglesia catdlica en el nuevo sistema democratico. En este sentido el estado “reconoce y
garantiza el ejercicio del derecho a la asistencia religiosa de los ciudadanos internados en
establecimientos penitenciarios, hospitales, sanatorios, orfanatos y centros similares, tanto
privados como publicos” (Concordato 1, articulo V). Los términos de la provisién de la
asistencia religiosa establecidos en el acuerdo concordatario se desarrollan a través de

43



diferentes instrumentos legales que concretan, entre otros, la obligacion del gobierno de
pagar un salario a los responsables de la asistencia religiosa asi como el numero de
capellanes en funcién del nimero de camas en cada hospital (Moreno Antdn, 2006). En esta
primera fase de desarrollo, en relacion a otras tradiciones religiosas, la Ley de Libertad
Religiosa (LOLR 7/1980) establece que “toda persona tiene derecho a recibir asistencia
religiosa de su propia confesion” (Art. 2.1b) y el estado tiene la obligacidén de asegurar que

todo ciudadano disponga de este derecho.

La segunda fase del desarrollo legal, que se plasma en la firma en 1992 de los acuerdos de
cooperacion entre el Gobierno espafiol y las federaciones de entidades musulmanas, judias y
protestantes, supone una apertura del modelo y la extension del reconocimiento a otras
tradiciones religiosas. Los acuerdos de cooperacion garantizan, entre otros, el derecho a los
miembros de estas tres minorias a la asistencia religiosa en instituciones publicas. En el caso
del acuerdo de cooperacién con la Comision Islamica de Espafia (CIE) se contempla la
financiacion de los imames que trabajen en prision, pero en el momento de su firma no se
concretaron protocolos especificos para la implementacion de los acuerdos ni una dotacién

economica que hiciera posible su desarrollo.

Los cambios producidos durante estas dos primeras fases fueron motivados por el deseo de
democratizar el pais y de reconciliarse con el pasado, pero no estaban directamente
destinados a la acomodacion de las minorias religiosas presentes en el territorio (Moreras,
2002; Rozenberg, 1996). La firma de los acuerdos de cooperacion responde a la voluntad de
conmemorar el quinto centenario de la expulsién de judios y musulmanes de la peninsula
ibérica y el deseo de compensar simbdlicamente a estas dos comunidades (Rozenberg,

1996).

A partir de 2004 se inicia una tercera fase en el desarrollo del sistema legal, que se
caracteriza por la aprobacion de regulaciones especificas en materia de asistencia religiosa en
prisiones. Ejemplo de ello son el Real Decreto 710/2006, la Instruccion 6/2007 sobre la
atencion pastoral en prisiones y la Instruccién catalana 1/2005 sobre el derecho a recibir
asistencia religiosa en prisiones. Estas iniciativas a nivel legal vienen motivadas en parte por
el aumento de la diversidad religiosa en la sociedad espafiola, especialmente significativo en

el caso de las comunidades isldmicas y protestantes, que ha generado nuevos retos a las

44



instituciones publicas. El nuevo escenario, junto con la mayor atencién social y mediatica tras
los atentados del 11S y 11M, explican el creciente interés por la gestién de la diversidad

religiosa que se incorpora a partir de este momento a la agenda politica.

En el caso de los hospitales no se produce un desarrollo de instrumentos similares relativos a
la provision de la asistencia religiosa, siendo una de las diferencias mds importantes entre
estas dos instituciones a tener en cuenta en el analisis comparativo. Asi, mas alld de los
acuerdos concordatarios y los subsecuentes acuerdos especificos entre las diferentes
didcesis de la Iglesia catdlica y los departamentos de salud autondmicos, la Ley de Libertad
Religiosa y los acuerdos de cooperacion de 1992, no existen otros textos legales destinados a

regular la presencia de la diversidad religiosa en el contexto hospitalario.

Regulaciones
especificas en
prisiones

Reconocimiento
ILFERR RS derecho libertad 1992-2004
religiosa

Acuerdosde 2004-
1992 actualidad

3.1.2. Medidas politicas

El andlisis del marco general que regula la religion en Espafia incluyd, ademas de las leyes,
aquellas medidas politicas dirigidas a gestionar la diversidad religiosa en dambitos concretos.
Si bien su disefio es reciente y su implementacién en muchos casos todavia incipiente,

algunas de ellas son significativas.

A nivel estatal es destacable la creacién en 2004 de la Fundacién Pluralismo y Convivencia,
dependiente del Ministerio de Justicia, cuyo objetivo principal es promover la acomodacion
de la diversidad religiosa y gestionar las relaciones entre el Estado y las minorias religiosas. En
relacién a la gestion de la diversidad religiosa en instituciones publicas, la principal iniciativa
que se ha promovido desde la Fundacién ha sido la edicion y publicacién de guias con
recomendaciones sobre la asistencia religiosa en hospitales (2011) y prisiones (actualmente

en preparacién), asi como el fomento de la creacién de salas multi-religiosas (Diez de

45



Velasco, 2011). Estas guias de recomendaciones tienen como objetivo favorecer la
acomodacion de la diversidad religiosa mediante la provisidon de informacion a las diferentes
administraciones y autoridades publicas encargadas de su gestién. La Fundacion ha realizado
un importante trabajo de difusion del marco legal y de buenas practicas en esta area, a través
de su pagina web®y de la celebracién de jornadas de formacion, seminarios y otros actos
publicos. En resumen, la Fundacién Pluralismo y Convivencia se ha convertido en uno de los
exponentes de este nuevo enfoque publico de aproximacion y gestion de las minorias

religiosas.

En la visibilizacion y acomodacién de las minorias religiosas destaca a nivel regional el rol de
la Generalitat de Catalunya (Griera, 2009). En el afio 2000, y a pesar de no tener atribuidas
competencias directas, el Gobierno catalan cred la Secretaria de Relaciéo amb les Confessions
Religioses, actual Direccido General d’Afers Religiosos (DGAR), convirtiéndose asi en el primer
organo autondmico dedicado exclusivamente a cuestiones religiosas (Garcia-Romeral vy
Griera, 2011). Las competencias en esta materia pertenecen a la Administracién del Estado
pero desde la DGAR se ha promovido el establecimiento de relaciones de cooperacién con
diferentes grupos religiosos, incluidas las minorias religiosas, y la implementacion de acciones
politicas dirigidas a la gestidon de la diversidad religiosa en areas que son competencias de su
administracion (como, por ejemplo, el sistema educativo, el sanitario y el penitenciario). En el
caso de la asistencia religiosa en hospitales y prisiones, el Gobierno catalan ha desarrollado

las siguientes medidas:

e Firma de acuerdos marco y convenios de colaboracién con representantes catélicos,
musulmanes, judios, protestantes, iglesia de filadelfia, y “humanistas seculares”,
aportando financiaciéon a catdlicos, musulmanes y protestantes para cubrir los gastos
derivados de la provision de la asistencia religiosa (en el caso de las minorias
religiosas, estos gastos no cubren los salarios, como si ocurre en el caso de los
capellanes catélicos).

e Financiacion para la formacion del personal de los centros penitenciarios sobre

diversidad religiosa a través de la Asociacién UNESCO para el Didlogo Interreligioso.

* La Fundacién Pluralismo y Convivencia impulsé en 2011 la creacion del Observatorio del Pluralismo Religioso
en Espafia, como instrumento de transferencia de conocimiento y de soporte a la gestion publica de la
diversidad religiosa. http://www.observatorioreligion.es/

46



Publicacion de guias de buenas practicas sobre acomodacién de la diversidad religiosa
en hospitales (2005) y prisiones (2011).

Convenio de colaboracion con el GTER (Grup de Treball Estable de les Religions) para
organizar anualmente actividades interreligiosas en centros penitenciarios, asi como

otras iniciativas concretas (como llevar literatura religiosa a las prisiones).

La Junta de Andalucia no ha desarrollado una accién politica tan activa en relacién con la

gobernanza de los asuntos religiosos como ha ocurrido en el caso catalan. En el ambito

penitenciario, en Andalucia, como en el resto de Espafia, excepto Catalufia que tiene

competencias transferidas, el gobierno central es el responsable de la gestion. En el caso de

los hospitales, la Junta de Andalucia ha delegado la gestion de las cuestiones religiosas a los

actores locales, como pueden ser los directores o juntas de direccion de cada centro. Ahora

bien, a pesar de no haber adoptado un rol tan destacado como en el caso catalan, el

Gobierno andaluz ha desarrollado iniciativas concretas que es importante tener en cuenta:

Firma del Convenio entre la Consejeria y la representacion de los obispos de
Andalucia para la asistencia religiosa catdlica en los centros hospitalarios de la Red
Publica Integrada de Andalucia en 1986.

Firma en 2006 del Convenio Marco de Colaboracién entre la Junta de Andalucia vy el
Consejo Evangélico Autondmico de Andalucia, el cual, entre otros aspectos, recoge un
apartado sobre salud en el que el Servicio Andaluz de Salud (SAS) se compromete a
emitir acreditaciones a pastores y pastoras, didconos y diaconisas validos en todos los
hospitales y centros de asistencia del SAS para la asistencia religiosa.

Edicion pionera de un documento con recomendaciones para todos los hospitales
para elaborar protocolos de atencidn sanitaria a aquellas personas que rechazan la

terapia con sangre o hemoderivados (mayoritariamente Testigos de Jehova) en 2011.

47



Tabla 7. Resumen de las principales medidas politicas adoptadas a nivel autondmico en los

dmbitos penitenciario y hospitalario.
ANDALUCIA

PRISIONES Gestidn centralizada por parte del
Ministerio de Justicia:

e Convenio Conferencia
Episcopal Espafiola (1985)

e Convenio Comisién
Islamica de Espaiia (2007)

HOSPITALES Convenio Consejeria de Asuntos
Sociales y Obispos de las didcesis
de Andalucia (1986)

Convenio Marco de Colaboracion
entre la Junta de Andalucia y el
Consejo Evangélico Autonémico
de Andalucia (2006)

Documento protocolo atencién a
personas que rechazan

y

tratamientos con  sangre
hemoderivados (2011

Fuente: Elaboracion propia.

3.2. Centros penitenciarios

CATALUNA

Acuerdo marco sobre asistencia catdlica
(1987) y Convenio Conferencia
Episcopal Tarraconense (2008)

Convenio de colaboracién Consell
Islamic Cultural de Cataluia (2008 y
2012, 2014, 2015)

Acuerdo marco sobre asistencia
evangélica (1995) y Convenio Consell
Evangelic de Catalunya (2009, 2012,
2014, 2015)

Gufa de atencion a la diversidad (2011)
Acuerdo UNESCOCAT (2011)
Acuerdo GTER (2009)

Convenio Iglesia catdlica (1986)

Guia de atencion a la diversidad
religiosa (2005)

La institucion penitenciaria provee un escenario de especial interés para analizar el modo en

que el estado aborda las cuestiones vinculadas con la diversidad religiosa. Al tratarse de una

institucion en la cual las personas se encuentran bajo la tutela del estado, éste es el principal

responsable a la hora de cubrir las necesidades basicas de los presos. En el ambito religioso,

también la propia institucion es la responsable de asegurar que la libertad religiosa de los

presos es respetada y el cumplimiento de sus derechos se materializa. Esta particularidad de

la institucidn penitenciaria, y en especial su cardcter cerrado, tiene implicaciones en el

48



tratamiento de la diversidad religiosa que, como se muestra mas adelante, la diferencian de

la institucion hospitalaria.

A continuacién se presentan los principales resultados para cada una de las dimensiones de
analisis definidas: la asistencia religiosa, la existencia de lugares de culto y acomodacion de la
practica religiosa en el funcionamiento cotidiano de la institucién penitenciaria. Haciendo un
énfasis especial en los retos y respuestas que se plantean en las instituciones penitenciarias
estudiadas, este apartado ofrece una aproximacion general al modo en que éstas gestionan
en el dia a dia las demandas en materia religiosa. Al mismo tiempo, analizar estas respuestas,
O Ssu ausencia, también permite poner de manifiesto algunos aspectos que pasan
desapercibidos a simple vista porgue se encuentran totalmente normalizados, pero que

resultan de gran interés a la hora de entender las acciones y discursos analizados.

3.2.1. Asistencia religiosa

El aumento del numero de personas internas de origen extranjero en los centros
penitenciarios ha supuesto también un aumento de la diversidad religiosa dentro de estas
instituciones. No es posible disponer de informacion sistematizada sobre la afiliacion religiosa
en Espafia, pero los datos de la encuesta realizada por Gallego et al. (2010) en los centros
penitenciarios espafioles muestra la importancia de la asistencia religiosa en estas
instituciones. De esta manera, casi un tercio (29,5%) de la poblacidon penitenciaria

encuestada sefiald que habia solicitado alguna vez este servicio.

También esta diversificacion de la poblacion penitenciaria se hace evidente en la
diversificacion del perfil religioso del personal que asiste a los centros penitenciarios a
proporcionar asistencia religiosa. El aumento en la diversidad en el interior de las prisiones ha
propiciado un aumento de las demandas de ministros de culto de diferentes tradiciones
religiosas, estableciéndose por parte de la administracion penitenciaria un procedimiento de
acreditacion formal de este personal como voluntariado religioso. Durante el desarrollo del
trabajo de campo se ha puesto de manifiesto como actualmente en los centros
penitenciarios la asistencia religiosa a las personas catodlicas y a las pertenecientes a las
minorias religiosas estd garantizada, previa solicitud a la direccién del centro (Martinez-Arifio

et al., 2015). Ahora bien, como se muestra mas adelante, las condiciones bajo las cuales se

49



desarrolla esta provision varian entre centros y entre grupos religiosos.

Tabla 8. Actores religiosos acreditados y su distribucion en las prisiones espafiolas (2011).

80 100

Catdlicos 318

Musulmanes 24 23 28,7
Protestantes 268 50 62,5
Adventistas 15 7 8,7
Ortodoxos 21 19 23,7
Testigos de Jehova 245 42 52,5
Judios 1 1 1,2
Budistas 1 1 1,2

Fuente: Martinez-Arifio et al. (2015).

Como muestra la Tabla 8, ademas de la Iglesia catdlica, que cuenta con presencia en la
totalidad de los centros penitenciarios espafioles, hay acreditados como voluntarios para
proporcionar asistencia religiosa un numero importante de ministros y voluntarios de
diferentes minorias religiosas. Los representantes de las Iglesias protestantes y Testigos de
Jehova estdn presentes en mas del 50 % de las prisiones espafiolas, mientras que menos del
30 % de los centros son atendidos por un iman o un miembro de las iglesia ortodoxas. Otras
religiones minoritarias, como el judaismo o el budismo, tienen una presencia testimonial. Lo
anterior muestra la ruptura del tradicional monopolio de la Iglesia catdlica como Unica
tradicién religiosa presente en la institucion penitenciaria, ofreciéndose a los internos un

mayor nimero de servicios y posibilidades de asistencia religiosa acorde a sus creencias.

A continuacién se apuntan las diferencias generales y principales entre grupos religiosos en la
forma de proveer la asistencia religiosa segin la confesién religiosa, las vias de financiacion
de la asistencia religiosa, los procedimientos y requisitos necesarios para su desarrollo v,

especialmente, la legitimidad que se atribuye a unos y otros grupos. Estos aspectos varian de

50



manera sustancial entre grupos religiosos tanto a nivel material como simbdélico. Asimismo,
no es posible sefialar una Unica pauta de funcionamiento para todos los centros estudiados,
dado que cada uno presenta situaciones especificas que lo distinguen del resto. No obstante,

si es posible indicar algunos de los aspectos comunes y significativos observados.

Financiacién: herencia histérica y autosuficiencia

La asistencia religiosa catdlica, tal y como esta establecido en los acuerdos concordatarios
con la Santa Sede de 1979, recibe una asignacion de los presupuestos del Estado espafiol que
cubre la totalidad del servicio. Esto posibilita que tradicionalmente el servicio de asistencia
religioso esté integrado organicamente en el funcionamiento normal de la institucion, siendo
frecuente la presencia diaria del capellan catdlico en el centro penitenciario. Los grupos
religiosos minoritarios no reciben una financiacién por proporcionar el servicio de asistencia
religiosa en las instituciones penitenciarias publica equiparable a la catdlica. El acuerdo de
2007 entre el estado y la Comision Islamica de Espafia sufraga una parte de este servicio, asf
como los dos acuerdos existentes entre el Gobierno cataldn y el Consell Evangelic de
Catalunya —firmado por primera vez en 1995 y que se ha ido renovando con ligeras
modificaciones- y el Consell Islamic i Cultural de Catalunya —el primer convenio fue firmado
en 2008 y se ha ido renovando regularmente. La aportacion presupuestaria de la Generalitat
de Catalunya ha sido variable en los ultimos afios, siendo siempre mayor la aportacion a la
Iglesia Catdlica, menor la de los grupos protestantes y aln mas menor la que reciben las
comunidades islamicas. Ahora bien, la asistencia religiosa de las confesiones minoritarias es
financiada mayoritariamente por los propios grupos y organizaciones religiosas que realizan

esta labor de manera voluntaria, normalmente sin recibir ningln tipo de compensacion.

Las diferencias en las vias financiacién se traducen al mismo tiempo en desigualdades
respecto a la frecuencia y accesibilidad del servicio por parte de las personas reclusas dentro
de la institucién. De esta manera, mientras los capellanes catélicos pueden visitar a diario el
centro penitenciario y tienen la posibilidad de dedicarse en la mayoria de los casos de
manera exclusiva a la atencién a los internos, los ministros religiosos de las confesiones
minoritarias deben compaginar su actividad laboral principal con la visita voluntaria (entre 1

dia a la semana o cada 15 dias en el caso de aquellos centros que implican un mayor

51



desplazamiento) al centro penitenciario. Ademads, a las restricciones presupuestarias que
asumen los grupos minoritarios, se le suma la existencia de diferentes tarjetas acreditativas a
las que acceden los capellanes catoélicos y el resto de ministros de culto. Asi, mientras en una
parte importante de los centros los primeros tienen tarjetas especificas de “capellan”, los
ministros de las minorias cuentan con tarjetas de “voluntarios religiosos”, que en ocasiones
dan acceso a menos espacios de los centros, limitando en algunos casos el acceso al servicio

de asistencia religiosa en determinados modulos.

Las desigualdades en el acceso a la financiacién destinada a la prestacion del servicio de
asistencia religiosa es uno de los puntos que generan mayor malestar entre los grupos
minoritarios, en especial aquellos que se encuentran mejor organizados y tienen una mayor
conciencia de sus derechos (como es el caso de los protestantes). Para ellos, esta situaciéon es
una muestra del trato y consideracion desigual recibida por parte de la administracion y

deberia ser uno de los puntos a mejorar.

Diferentes requisitos y puertas de acceso a la institucion

El procedimiento y los requisitos necesarios para el desarrollo del servicio de asistencia
religiosa también son diferentes en funcién de la confesion religiosa, si bien a nivel formal la
regulacion es la misma. En una parte importante de los centros estudiados, los capellanes
catdlicos cuentan con una acreditacion distinta al resto de actores religiosos para acceder al
centro penitenciario. Esta condicién especial en la que se encuentran los capellanes, junto
con aspectos menos obvios, como es la familiaridad con una buena parte del personal de los
centros, reduce los controles de seguridad, los requisitos y el tiempo necesario para acceder
al recinto. En el caso de los ministros de las minorias religiosas, como se ha sefialado
anteriormente, se ha establecido un sistema de autorizacion formal y acceden al centro
penitenciario en condicién de visitantes (con una autorizacién puntual) o como voluntarios —
en algunos casos se les pide que acrediten haber realizado un curso de formacién, con una
autorizacion que reciben del Ministerio de Justicia o del Departament de Justicia de la
Generalitat y que es renovado anualmente. Si bien los capellanes también deben renovar su
acreditacion anualmente, su presencia a menudo diaria en los centros facilita el

procedimiento, que se realiza casi de manera automatica.

52



La libertad de movimiento es otro elemento de diferenciacién entre los diferentes
representantes religiosos, ya que en la mayoria de los centros analizados el capellan catélico
tiene acceso a todos los modulos de la prision, incluido el mdédulo de aislamiento o primer
grado, a diferencia del resto de representantes religiosos, que tienen limitado el acceso a
unas areas determinadas del recinto. Ahora bien, esta cuestién no parece levantar demasiada
controversia entre los miembros de las minorias, quienes asumen que las restricciones de
movimiento a las que se ven sometidos son razonables puesto que responden a las medidas

de seguridad de los centros.

El acceso de las personas presas a su ministro de culto

En funcion de la organizacién interna de cada centro penitenciario varian las vias de las que
disponen los internos para solicitar el servicio de asistencia religiosa. La practica habitual
consiste en que los mediadores o personal del centro, con el fin de controlar las entradas y
salidas de cada moddulo, organicen listas con los internos que previamente soliciten por
escrito mediante instancia a la direccion del centro el servicio de asistencia religiosa. Este
sistema de control acostumbra a ser menos rigido para el caso de la Iglesia catdlica,
permitiéndose que el capellan pase personalmente por los modulos a buscar a los internos e
incluso que en algunos casos, aunque se controla la asistencia, no sea necesario haberse
apuntado con anterioridad para poder acceder al servicio catélico. En el caso de las minorias,
algunos centros también permiten a los ministros de culto o asistentes acceder a los mddulos
para tener acceso a los internos, si bien en estos casos existen restricciones y un mayor

control.

Como en muchos otros aspectos, la forma en que las personas presas acceden a sus
ministros de culto y a las actividades religiosas que se celebran varia de manera sustancial de
un centro a otro. Resulta importante constatar que esta cuestion depende, notablemente, de
la predisposicion del equipo directivo y personal del centro hacia las cuestiones religiosas.
Asimismo, en funcién de las relaciones de confianza que se generen entre la institucion, los
ministros de culto y los voluntarios, el acceso de estos ultimos serd mas sencillo o requerirad

de procedimientos formales mas complejos.

No obstante, la principal desigualdad entre la Iglesia catélica y las minorias radica en aquellas

53



cuestiones mas informales, como son la familiaridad y confianza en el trato que, por ejemplo,
convierten al capelldn catdlico en un actor clave dentro de las instituciones, mientras los
agentes pastorales de las minorias continlan siendo percibidos como actores externos,
‘raros’ y cuya presencia queda restringida a la prestacién de un servicio muy concreto y
limitado en el tiempo. Es destacable, ademas, el rol clave que aun hoy en dia juega el
capellan catdlico en las prisiones; a la vez que deviene complice de los internos tiene también
un vinculo importante con la institucion, lo que le convierte en una figura funcional para
ambos grupos (presos y personal de la prisién) en tanto que mediador. La mayor experiencia,
capacidad de relacién y control de los cédigos culturales dentro de la institucién suponen una
ventaja para el capelldn catdlico respecto a la relacion que mantienen el resto de
representantes religiosos con la institucion penitenciaria. Estas diferencias se ponen también
de manifiesto en el desconocimiento que muestran algunos de los equipos de direccién, al
ser, por ejemplo, incapaces de enumerar los grupos religiosos minoritarios que acceden al

centro penitenciario.

En definitiva, mas alla de las regulaciones y reglamentos que rigen la vida cotidiana de los
centros penitenciarios y que influyen de manera significativa en la forma como la asistencia
religiosa es organizada y financiada, no pueden obviarse todos aquellos gestos y aspectos
menos evidentes a la hora de estudiar la gestion de la diversidad religiosa en estas
instituciones. Las relaciones personales entre los diferentes actores que intervienen en la
vida de las prisiones, la confianza y desconfianza hacia determinadas tradiciones religiosas,
influidas aquéllas por el conocimiento, desconocimiento y estereotipos reinantes, asi como el
peso del legado catdlico en la mayoria de los centros estudiados son claves para entender las
negociaciones cotidianas entre la institucion y los grupos religiosos, por un lado, y entre los
propios grupos religiosos, por el otro. Dicho de otro modo, para entender como se articulan
la secularizacion y la diversificacién religiosa en el contexto penitenciario es imprescindible

indagar en los aspectos menos visibles que también intervienen de manera significativa.

A modo de resumen

El acceso a un ministro de culto de la confesion religiosa propia es uno de los derechos de

libertad religiosa reconocidos a todas las personas residentes en Espafia,

54



independientemente de su situacion legal. Las prisiones tienen la obligacion de garantizar su
cumplimiento real y por ello deben facilitar los medios necesarios para que todo persona
privada de libertad que lo solicite pueda recibir la asistencia religiosa de la confesion elegida.
Para dar respuesta a las demandas de la poblacidn reclusa, los sistemas penitenciarios
espafiol y catalan han establecido una serie de procedimientos formales de acreditacién para
los ministros de culto y voluntarios. Si bien de este modo se garantiza el acceso a la asistencia
religiosa, los capellanes catdlicos contindan disfrutando de un estatus especial respecto al
resto de ministros de culto, sobre todo en lo que respecta a la financiacién y los aspectos

informales de las relaciones personales de confianza con el personal de los centros.

Tabla 9. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en prisiones.

RETOS RESPUESTAS
Aumento demandas de asistencia religiosa no Instancia a la direccion del centro para solicitar la
catolica asistencia
Seleccién y autorizacion de los ministros de Procedimiento de acreditacion formal (Ministerio de
culto Justicia y Generalitat de Catalunya)
Financiacion de la asistencia religiosa Financiacion desigual regida por los acuerdos

estado-grupos religiosos

Posibilidad de acceder a los presos Acreditaciones con distintas restricciones a la
libertad de movimiento

Fuente: Elaboracién propia.

3.2.2. Espacios de culto

Histéricamente, los centros penitenciarios en Espafia han contado en el interior de sus
instalaciones con capillas catdlicas donde se celebraban las actividades religiosas como la
misa semanal. Estos espacios fisicos eran la muestra mas visible del monopolio religioso y del
modelo de integracion organica de la Iglesia catdlica en la institucién. Las transformaciones
juridicas y sociales que se han sucedido desde la Transicién democratica han ido poco a poco
calando y modificando los espacios fisicos reservados para las actividades religiosas en los
centros penitenciarios. Estos cambios a nivel social y juridico, unido a las demandas de

algunos grupos religiosos minoritarios, de manera particular de los protestantes dada su

55



arraigo histérico, ha puesto en evidencia la falta de espacio dentro de las prisiones para que
las personas detenidas pertenecientes a diferentes confesiones puedan desarrollar sus

actividades religiosas con plena normalidad.

Cuatro respuestas ante la falta de espacios para el culto

Este constituye uno de los principales retos a los que se enfrentan las instituciones
penitenciarias a la hora de dar respuesta a las demandas religiosas de la poblacion reclusa. La
sobreocupacion de la mayoria de centros, la gran variedad de actividades que en ellos se
organizan y la ausencia en muchos de ellos de espacios reservados exclusivamente para la
celebracion de actividades religiosas ha obligado a las instituciones a buscar y adoptar
distintas soluciones. Se han identificado diferentes estrategias para dar respuesta a las
nuevas necesidades en relacién con los espacios destinados a actividades religiosas dentro de
las prisiones. Destacan cuatro tipos de organizacion de los espacios: a) las capillas
tradicionales, b) las capillas convertibles, c¢) los espacios multiusos y d) los espacios de

silencio.

La primera respuesta es una de inmovilidad, que denominamos como “capillas tradicionales”.
Aunque es minoritaria, en algunos de los centros mas antiguos todavia se pueden encontrar
capillas catdlicas que no han sufrido ninguna transformacion y cuyo uso estd dedicado
exclusivamente a la celebracion de servicios catélicos. Estos espacios, en claro retroceso,
podrian considerarse reminiscencias del pasado en el que existia una integracion orgdnica

entre la Iglesia catdlica y la institucidn penitenciaria.

No obstante, la mayoria de casos en los que la tradicional capilla catélica continuda existiendo
en las prisiones entran en el modelo que hemos denominado “capillas convertibles”. En este
sentido, es habitual que las tradicionales capillas catdlicas hayan sido transformadas en
espacios de usos multiples o de uso compartido con otras confesiones religiosas. En algunos
casos se ha optado por convertir su mobiliario en movil, lo que permite adaptarlas a las
necesidades y requerimientos de otras confesiones. En otras ocasiones la alternativa
adoptada ha consistido en introducir una barrera fisica, como por ejemplo un biombo
tapando el altar catdlico, cuando la sala es utilizada por otros grupos religiosos. Pero este

cambio en los usos del espacio no comporta necesariamente la sustitucion del mobiliario o la

56



eliminacién de los simbolos religiosos catdlicos. Ante esta situacion, los grupos religiosos
minoritarios suelen mostrar una alta capacidad de adaptacién a las condiciones de la
institucion y, en caso de no contar con otra opcion, realizan sus actividades de espaldas a los

simbolos religiosos.

En aquellos centros donde no habia capilla o un espacio reservado para las actividades
religiosas los grupos religiosos utilizan espacios polivalentes, aulas, despachos, teatros u otros
espacios del centro, como las instalaciones deportivas, para sus oraciones y celebraciones. En
esos casos, que hemos denominado modelo de “espacios multiusos”, algunos ministros vy
representantes religiosos han optado por llevar sus propios simbolos religiosos con ellos o
guardarlos en un armario dentro del centro penitenciario para no tener que transportarlos (y
pasar las medidas de seguridad) en cada visita. Estos casos, en los que el espacio multiusos es
empleado también para otro tipo de actividades de tipo secular, son un claro ejemplo de la
pérdida de la presencia fisica de la religion en la institucion penitenciaria. Se trata de una de

los signos mas visibles de la secularizacion de este tipo de instituciones.

En el caso de Catalufia, en los centros penitenciarios de nueva construccion se ha promovido
a partir del afio 2000 la creacion de los denominados “espacios de silencio”. Se trata de salas
construidas con la finalidad de ser neutras en términos religiosos, sin ningln tipo de
simbologia, destinadas a las actividades religiosas y por tanto, compartidas por las diferentes
confesiones presentes en el centro. Sin embargo, el trabajo de campo ha permitido constatar
que en la practica el uso de estos espacios varia sustancialmente segun la realidad de cada
centro. Asi, mientras en algunos de los centros estos espacios cumplen la funcion para la que
fueron disefiados y los grupos religiosos se reunen en ellos, en otros casos la situacién es muy
diferente. En ocasiones, su limitado tamafio y ubicacién, a menudo cerca de lugares de paso,
ruidosos o muy transitados, han motivado que sean utilizados para otro tipo de actividades,
mientras que las actividades religiosas son realizadas en aulas u otros espacios del centro. Por
otro lado, la variedad de grupos religiosos que visitan algunos centros penitenciarios pone en
evidencia la dificultad de compaginar sus necesidades en un Unico espacio, poniendo en
cuestion que ésta sea la solucion mas apropiada para todos los centros. Por otro lado, de
acuerdo con los andlisis de Gilliat-Ray (2005), cabria cuestionar si su disefio no acaba
correspondiéndose, aunque de manera sutil, con el disefio de las capillas catdlicas. Si bien el

mobiliario se puede desplazar de acuerdo con las necesidades, la existencia de un conjunto
57



de filas de sillas ubicadas frente a una mesa central recuerda claramente a la estructura de

una capilla.

En resumen, aunque los resultados del trabajo de campo ponen de manifiesto que no existe
una politica coordinada de gestidn de los espacios de culto en las instituciones penitenciarias,
todas las respuestas, salvo la de las “capillas tradicionales”, tienen en comun el ir
encaminadas hacia la progresiva eliminacion de un espacio exclusivo para la realizacion de las
actividades religiosas catdlicas. Asi, la transformacién de algunas capillas en espacios
multiusos, las modificaciones realizadas en el mobiliario y decoracién o la utilizacién de
espacios seculares para las celebraciones religiosas ponen de manifiesto la pérdida de la
presencia de espacios exclusivos de uso catdlico y, en términos generales, de la presencia
fisica de la religion. De igual modo, el trabajo de campo muestra que son excepcionales los
casos en que se puede encontrar un espacio aconfesional con un disefio y decoracion neutral

en términos religiosos como es el caso de los “espacios de silencio”.

La permanencia de los simbolos catdlicos

A pesar de la variedad de transformaciones en los espacios destinados a las actividades
religiosas en los centros penitenciarios, las minorias religiosas subrayan la permanencia de
simbolos religiosos catélicos, tanto en los espacios dedicados al culto como en otros espacios
de las instalaciones. La fuerza de estos simbolos e imagenes radica en el hecho de ser
considerados algo tradicional y no religioso, lo que los hace invisibles a primera vista. De este
modo, su presencia no es cuestionada, sino que es considerada como algo dado por
supuesto. Asi, mientras en ocasiones se ha optado por su eliminacion completa de las
instalaciones de los centros, como sucede en la mayoria de centros catalanes analizados, en
otros la tendencia es a mantenerlos (como es el caso de los dos centros analizados en
Andalucia) o convertirlos en simbolos mdviles. Esta ultima situacién da lugar a lo que
consideramos “religion de quita y pon”, en el sentido de que la practica y simbologia son
versatiles y se adaptan a las condiciones concretas de cada momento. Al final, la
discrecionalidad de la direccidon del centro y la actitud de |a Iglesia catdlica y la capacidad de
presionar de las minorias a nivel de cada centro es lo que marca la respuesta dada en cada

Caso.

58



Adaptacion a los espacios

Las personas encargadas de ofrecer la asistencia religiosa en prisiones sefialan que en
ocasiones las condiciones de los espacios en los que ésta se desarrolla no son las adecuadas.
Asi, si bien en general la actitud mayoritaria es de acomodacion a las condiciones particulares
y especiales de la prision, la comodidad y calidez de los espacios dedicados a las actividades
religiosas son puestas en cuestion. Las respuestas a estas necesidades provienen en general
de los propios grupos religiosos, que introducen simbolos y objetos religiosos, asi como

también plantas e instrumentos musicales, para generar un ambiente mas acogedor.

La distribucion del uso de los espacios destinados al culto entre los diferentes grupos
religiosos y también de acuerdo con las necesidades de espacios para actividades no
religiosas, como programas de rehabilitacion o de formacion, también supone un reto para
las prisiones y los grupos religiosos que ofrecen asistencia religiosa en ellas. Ante estas
incompatibilidades, la tendencia es a relegar las actividades religiosas a los fines de semana,
cuando las actividades seculares finalizan. Esto ocurre sobre todo con las actividades
colectivas como son los servicios religiosos colectivos, ya que la asistencia individual se
mantiene en algunos centros también en los dias entre semana. Generalmente los centros
elaboran un horario en el que, de acuerdo con las demandas y disponibilidades de los
diferentes representantes religiosos y la presencia de personal del centro de fin de semana,

se distribuyen los diversos espacios disponibles.

A modo de resumen

La presencia espacial de la religion en las prisiones es el signo mas visible de las controversias
y negociaciones en torno a la secularizacion de las instituciones y la diversificacion de la
poblacion. Las capillas catdlicas han atravesado importantes procesos de transformacion en
la linea de reducir significativamente la simbologia y usos religiosos, por un lado vy, por el
otro, han pasado a ser empleadas por un abanico de grupos religiosos mas amplio. Las
prisiones en Espafia han adoptado estrategias diversas a la hora de dar respuesta a las
carencias de espacio para las actividades religiosas, lo que indica que no existe una Unica
politica en este ambito. Los grupos religiosos manifiestan la existencia de carencias con

relacién a las condiciones y disponibilidad de estos espacios, lo que pone de manifiesto el

59



lugar secundario al cual ha sido desplazada la religion en las instituciones tras la
secularizacién del estado. No obstante, la presencia inadvertida en algunos centros de
simbolos catélicos indica que el legado heredado de la anterior integracién orgdnica entre

Iglesia catdlica e instituciones estatales sigue todavia vivo.

Tabla 10. Retos y respuestas espacios de culto en prisiones.
RETOS RESPUESTAS

Capillas tradicionales

Necesidad de espacios para actividades Capillas convertibles

religiosas de diferentes grupos . .
& srup Espacios multiusos

Espacios de silencio

Retirada de simbolos catdlicos

Permanencia del legado catélico en diferentes Permanencia de simbolos catdlicos

espacios de los centros , . ..
Simbolos catdlicos méviles

Condiciones e incomodidad de los espacios Objetos y simbolos de los propios grupos religiosos
dedicados al culto para generar un ambiente mas acogedor

Programacion de actividades religiosas los fines de

o, . . semana
Distribucion de los espacios y horarios de uso

entre las distintas actividades programadas Elaboracion de horarios para la distribucion de los
usos de los espacios

Fuente: Elaboracién propia.

3.2.3. Acomodacion de la practica religiosa

El ajuste entre la practica religiosa diaria y el funcionamiento cotidiano de los centros
penitenciarios es una dimensién cuyo analisis empirico resulta complejo debido al amplio
numero de practicas que incluye y al elevado margen de accion del que dispone cada centro.
Ante cuestiones como las grandes celebraciones religiosas, la celebracién de rituales o la
alimentacién segln preceptos religiosos las instituciones ofrecen en general una respuesta
de minimos que se basa en la resolucion de las demandas caso por caso. Al mismo tiempo, se
observa una actitud de indiferencia que tiende a minimizar o invisibilizar aquellas

necesidades religiosas que pueden generar mayores desafios a la institucion. En cambio, no

60



existen respuestas generalizables a todos los centros, por lo que resulta crucial identificar los

matices y diferencias que caracterizan a cada uno de ellos.

Las celebraciones religiosas colectivas y el reto de la sequridad

El primero de los aspectos que es considerado un reto para las instituciones, segun las
personas entrevistadas, pero también para los representantes y voluntarios de los diferentes
grupos religiosos, son las celebraciones religiosas colectivas. Para la direccion y personal de
los centros, las celebraciones religiosas suponen un desafio puesto que, segun las entrevistas,
existen dificultades a la hora de conciliarlas con los protocolos de seguridad de los centros.
Los argumentos que se utilizan para justificar las reticencias hacia las celebraciones religiosas
son que la concentraciéon de internos durante estos eventos implica la necesidad de controlar
a la multitud, lo que supone un esfuerzo a la institucién en términos de medios personales y
organizacion. Las personas entrevistadas coinciden en sefialar sus reticencias ante una
situacion en la que pueden coincidir en el mismo espacio internos con incompatibilidades a
nivel personal que pueden dificultar el desarrollo de la celebracién vy el control de la misma

por parte de los funcionarios o personal de seguridad encargado del centro.

Sin embargo, el trabajo de campo también pone en evidencia que las principales festividades
catélicas como la Navidad, la Pascua o la semana de la Merced, patrona de la instituciéon
penitenciaria, son integradas y promovidas institucionalmente, aunque éstas pueden implicar
también la participacion de un numero significativo de personas. La habitual presencia de las
autoridades penitenciarias en estas celebraciones catélicas es una muestra de la
permanencia de dindamicas derivadas de la anterior integracion entre la Iglesia catélica y la
institucion penitenciaria. Esta tolerancia institucional selectiva hacia las celebraciones
masivas puede entenderse como el resultado de la familiaridad y proximidad a una tradicion
religiosa determinada por parte de la direccion y el personal de los centros. Al mismo tiempo,
el hecho de que rara vez las mismas autoridades participen en las celebraciones mas
importantes de las minorias religiosas refuerza la percepcion de desigualdad entre los grupos

minoritarios y la Iglesia catdlica.

En Catalufia, las reticencias van mas alld de las grandes celebraciones y no se contempla la

posibilidad de realizar la oracidn islamica de manera comunitaria y gestionada por los propios

61



internos dentro del centro penitenciario. Las personas internas pueden recibir la visita del
imam asi como asistir a la sesién programada semanal o quincenalmente, pero el rezo tiene
que realizarse de manera individual en la celda. Esta negativa es justificada por parte de las
autoridades, en primer lugar, en términos pragmaticos por una incompatibilidad con el
horario habitual de los centros. La oracion comunitaria isldmica se realiza tradicionalmente el
viernes, cuando las personas internas estan trabajando, por lo que su celebracion implicaria
modificar este tipo de actividades (talleres, actividades formativas, jornada de trabajo, etc.).
Los internos catdlicos y evangélicos si que celebran semanalmente en el interior de la prision
la oracidn comunitaria, pero al tener lugar el sdbado o el domingo la interferencia con las
actividades programadas por el centro es considerada menor. En segundo lugar, la negativa a
la oracion comunitaria isldmica se debe también a motivos de seguridad y al deseo de que en
caso de celebrarse, ésta sea conducida por los imames reconocidos y autorizados por el
Departament de Justicia de la Generalitat de Catalunya. Sin embargo, por el momento, esta
situacion no es factible dado que el personal religioso autorizado, perteneciente al Consell
Islamic i Cultural de Catalunya (CICC), no tiene disponibilidad para asistir los viernes a dirigir la
oracién en los centros penitenciarios, ya que al no tener dedicacidn exclusiva a la asistencia

religiosa en prisiones debe atender la oracién comunitaria en su mezquita.

La celebracion del Ramaddn: el mayor reto para la institucion

Sin duda el reto mds importante con el que se han encontrado las instituciones penitenciarias
en cuanto a la acomodacion de una practica de las minorias religiosas ha sido la gestion del
Ramadan. En la celebracién del Ramadan, uno de los cinco pilares® en los que se sustenta la
practica isldmica y una de las celebraciones mas importantes del islam, confluyen aspectos
relativos tanto a la cuestién de las celebraciones religiosas colectivas como de alimentacion.
El acomodo de esta practica religiosa tiene importantes implicaciones para los centros
penitenciarios ya que las prisiones organizan sus actividades en torno a los horarios de las

comidas, siendo precisamente éste el cambio mas significativo que en términos practicos

4 e . . -

La fe isldamica se basa en cinco preceptos fundamentales de obligado cumplimiento para las personas
practicantes: la profesion de fé (Shahada), la oracidn cinco veces al dia (Salat), el ayuno durante las horas de
sol del mes de Ramadan, la peregrinacion a la Meca una vez en la vida (Hajj) y la limosna (Zakat).

62



supone el seguimiento del Ramadan®. Por otro lado, la importante presencia numérica de
poblacion de origen musulman hace que esta celebracidon adquiera una dimension
significativa en algunos centros. Segln los datos disponibles para las prisiones catalanas,
referentes al nimero de personas que solicitaron formalmente seguir su celebracion, esta
practica experimentd un aumento sostenido desde el afio 2004, en el que se inicio la
recogida de datos (ausencia de datos en 2005), hasta el afio 2009, a partir del que éstos se

estabilizaron.

Grdfico 1: Evolucion del numero de personas que solicitaron celebrar el Ramaddn en los
centros penitenciarios catalanes (2004-2012)

1600 — 1501
1452
1406 1377

1330 1339 ~— e — —
1216

1400
1200

1000

deinternos

200 707

600

MNumero

400

200

0]
0] f T —= T f T f T f T f T f T f T f f

2004 2005 2006 2007 2008 2009 2010 2011 2012

Fuente: Elaboracién propia a partir de datos Departament de Justicia Generalitat de Catalunya.

No obstante, es importante sefialar que, segin los datos provistos por la administracion
penitenciaria catalana, esta cifra nunca superd el 32% del total de detenidos en un centro,
salvo en el caso de una prision de jévenes, donde la mayor proporcion de internos de origen

magrebi la hizo aumentar hasta un 45% en 2006. En el caso de las prisiones de mujeres, la

> Durante el mes de Ramadan se realiza un ayuno (sawn en arabe) que implica la prohibicion de que entre
nada en el cuerpo de la persona musulmana durante las horas de sol siempre y cuando este esté sano y en
plenas facultades de consciencia. Esto se traduce en la abstencién de comer, beber, fumar y tener relaciones
sexuales desde el alba hasta la puesta de sol (Bramon, 2002).

63



cifra es muy inferior, no superando en ningun caso el 3% del total de mujeres detenidas.

Como respuesta a esta nueva realidad, en la Ultima década los centros penitenciarios han
prestado cada vez mas atencion a las prescripciones de esta celebraciéon. Una de las muestras
mas evidentes de ello es la propia recoleccion de datos por parte de la administracion
penitenciaria catalana, la cual, por otro lado, parece haber realizado un mayor esfuerzo al
respecto. Con antelacién al mes de la celebracion, los gerentes de los centros de esta
comunidad auténoma reorganizan los horarios de las comidas y la distribucién de la
poblacion interna musulmana que desea celebrarlo. De este modo, se les agrupa intentando
que compartan celda y posibilitando que puedan llevar la comida para romper el ayuno
conjuntamente al ponerse el sol. En algin centro, se designa a un interno musulman en cada
modulo como responsable para establecer la comunicacion entre la direccion y los internos
qgue estan siguiendo el mes de ayuno. En otros centros analizados, se intenta que haya
internos musulmanes en la cocina para preparar los alimentos tipicos de esta celebracion,
como es la harira, sopa tipica marroqui. Ademas, en algunos casos se autoriza, después de
obtener el correspondiente certificado de higiene alimentaria, que asociaciones islamicas vy el
Consulado de Marruecos introduzcan en las prisiones los dulces tipicos para la ruptura

colectiva del ayuno del Ramadan (/du Al-Fitr).

En términos generales se puede afirmar que se ha desarrollado poco a poco una manera mas
formal de gestionar esta gran celebracion. Las direcciones de los centros son conscientes de
la llegada del mes de Ramadan y conocen mejor sus implicaciones. Al mismo tiempo, las
propias comunidades isldmicas también han adquirido un mayor conocimiento del
funcionamiento y requerimientos de los centros, lo que también facilita la organizacién. En
definitiva, y en especial para el caso de las prisiones ubicadas en Catalufia, se ha producido
una institucionalizacion de la gestion del Ramadan en los ultimos afios. Esto no quiere decir,
no obstante, que todas las demandas se encuentren cubiertas en todos los centros o que no
exista improvisacion. La gran variedad de respuestas indica que las direcciones de los centros
y la administracion penitenciaria se encuentran todavia ante dudas e inquietudes que

resuelven a partir de respuestas de ensayo-error.

64



La celebracion de los ritos de paso: permitida, pero no fomentada

Dentro de los centros penitenciarios es posible celebrar también algunos ritos de paso de
diferentes tradiciones religiosas, siendo los mas habituales los matrimonios y bautizos. La
institucion facilita el espacio y la autorizacién para que los representantes religiosos puedan
entrar en el centro con el material necesario para la celebracion. En ocasiones, también se
autoriza a familiares u otras personas cercanas el acceso al centro penitenciario durante el
momento de la celebracidn. Aldn asi, este tipo de rituales, especialmente los matrimonios,
son desincentivados dentro del centro penitenciario, tanto por parte de los capellanes
catélicos como por los representantes de las minorias religiosas y la propia instituciéon. Los
representantes religiosos entrevistados manifiestan que intentan disuadir, o derivar hacia la
celebracion civil, a aquellas personas internas que muestran su deseo de celebrar el rito
religioso dentro del centro penitenciario. Esta reticencia se debe en el caso de los
matrimonios a que los representantes religiosos consideran poco estables y duraderas las
uniones dentro del centro penitenciario, por lo que no son partidarios de su celebracion e
instan a los internos a esperar a la obtencidn de |a libertad. En el caso de los bautizos los
representantes catoélicos y de otras confesiones prefieren mayoritariamente también que se
celebren fuera del centro penitenciario por considerar un espacio poco acogedor e incomodo
para llevar a cabo la celebracion. En esta misma linea se sitla el personal de los centros, si
bien en el caso de que el interno quiera llevar adelante la celebracion tienen obligacién de

autorizarla.

Alimentacion y preceptos religiosos

La demanda de menus adaptados en funcion de prescripciones religiosas supone un nuevo
reto para instituciones que, como los centros penitenciarios, estaban acostumbradas a alojar
a una poblacién homogénea a nivel religioso. Asi, la presencia de personas de diferentes
tradiciones religiosas ha puesto en cuestion la tradicional composicién de los menus y junto
con el Reglamento de Prisiones de 1996, obliga a la institucidon a tomar medidas para
garantizar que las personas internas pueden cumplir sus obligaciones religiosas vinculadas

con la alimentacion.

65



Segln las entrevistas realizadas, la principal demanda relacionada con la alimentacién es la
proveniente de personas musulmanas que solicitan comer de acuerdo con las prescripciones
de su religién. En respuesta a estas demandas, la mayoria de los centros ha optado por una
respuesta de minimos que no supone una reformulacion de los menus. Asi, las respuestas
mas comunes consisten en la oferta del ya existente menu vegetariano o la completa
eliminacién de la carne de cerdo del menu. No se ha tenido constancia de otros cambios en

la composicion de los menus por motivos religiosos.

Mas alld de los cambios reales introducidos en la composicion de los menus, resulta
interesante también indagar en las representaciones y discursos empleados en torno a la
cuestién de la alimentacion y de las restricciones por motivos religiosos. Asi, para los
miembros de algunas direcciones de prisiones, las necesidades de los internos musulmanes
han tenido un impacto importante en la organizacion interna de los centros, repercutiendo
en la composicion general de los menus ofrecidos. Sus demandas son vistas con una cierta
suspicacia puesto que son interpretadas como deseos “caprichosos”. Sin embargo, es
destacable constatar como demandas similares procedentes de la tradicidon catdlica con
frecuencia reciben respuesta sin ningun tipo de cuestionamiento, al tratarse de practicas que
forman parte de la dindmica institucional y de la tradicion cultural de una buena parte de los
responsables de los centros. Es el caso, por ejemplo, de una de las prisiones estudiadas en la
que por iniciativa propia la direccion optd por eliminar temporalmente la carne del menu
para cumplir con la tradicion de la Cuaresma, anticipdndose asi a que existiera una demanda
por parte de los internos o del capellan catélico. Este Ultimo es un claro ejemplo de lo que

Irene Becci (2015) denomina neutralizacidn institucional del cristianismo.

Uso de simbolos religiosos personales: un asunto poco controvertido

El uso de simbolos religiosos de caracter personal es otro de los aspectos que para algunas
personas creyentes y practicantes de una religion puede tener un significado especial y
resultar importante. De manera generalizada, el uso de vestimenta y simbolos religiosos de
caracter personal dentro de las prisiones no parece suponer un aspecto controvertido.
Siempre sujeto a los requerimientos de seguridad estimados por la direccion de los centros y

los reglamentos vigentes, la utilizacion de simbolos y vestimenta con significado religioso esta

66



permitido. Se trata en la mayoria de los casos de pequefios simbolos incorporados en el
cuerpo o de imagenes que decoran las celdas de los presos. En el caso de las prisiones de
mujeres, el uso del pafiuelo islamico, la practica que algunas personas entrevistadas nombran
como la que podria generar alguna controversia, resulta anecddtico y por tanto hasta el

momento no ha generado ninguna discusion significativa.

A modo de resumen

A grandes rasgos, el trabajo de campo permitid identificar una tendencia a resolver las
cuestiones relacionadas con la acomodacion de la practica religiosa en el dia a dia de las
instituciones penitenciarias bajo una légica de minimos. Mdas concretamente, resulta comun
gue las demandas de los internos se resuelvan caso por caso de acuerdo con las condiciones
concretas de cada centro. Asi, no fue posible identificar pautas generalizadas encaminadas a
guiar las respuestas de los centros, salvo en el caso de la celebracion del Ramadan en
Catalufia, donde el trabajo conjunto entre el Departament de Justicia y la Direccié General
d’Afers Religiosos ha generado una serie de indicaciones comunes a todos los centros
penitenciarios. En general, la ausencia de directrices concretas atribuye una mayor
discrecionalidad a la actuacién de los directivos y profesionales de los centros al mismo
tiempo que evidencia la permanencia de ciertas inercias catdlicas del pasado y una mayor

sospecha hacia las celebraciones isldmicas.

Tabla 11. Retos y respuestas respecto a la prdctica religiosa en prisiones.

RETOS RESPUESTAS

Organizacion de celebraciones religiosas Listas de internos (seleccion)
colectivas y conciliacién con la seguridad del

L . . Limitacién del aforo permitido
centro, la poblacién penitenciaria y el

funcionariado

Prescripciones alimentarias

Celebracion del mes del Ramadan (horarios,
alimentacion, ruptura del ayuno al final del mes)

Celebracion de los ritos de paso principales
(principalmente bautizos y bodas)

Planificacion con antelacion

Respuesta de minimos en la adaptacién de menus
(eliminacion del cerdo o menus vegetarianos)

Registro del nimero de internos que solicitan
celebrar el Ramadan, reorganizacion temporal de
horarios de comidas, alimentos especiales,
reagrupacion temporal de internos por celdas

Permitida la celebracién de ritos de paso y
autorizacion de personas externas

67



Utilizacidon de simbolos religiosos personales Autorizacién de simbolos religiosos personales,
salvo los que impidan la identificacién y los que no
cumplan los requisitos de seguridad

Fuente: Elaboracion propia.

3.3. Centros hospitalarios

Se presentan a continuacion los resultados del analisis de la gestion de la diversidad religiosa
en centros hospitalarios a partir de las tres dimensiones utilizadas para sistematizar la
informacién de los centros penitenciarios: la asistencia religiosa, la presencia de espacios de
culto y la acomodacion de la practica religiosa en la actividad cotidiana de los centros

hospitalarios.

3.3.1. Asistencia religiosa

Como en el caso de los centros penitenciarios, el crecimiento de la poblacién de origen
extranjero que visita o es ingresada en establecimientos hospitalarios ha aumentado en los
ultimos afios. No se dispone de datos exhaustivos, pero el personal sanitario entrevistado
tanto en Andalucia como en Catalufia constata este aumento y visibilizacion de la diversidad
cultural y religiosa. No obstante, aunque en el marco hospitalario se reconoce la importancia
del respeto a la libertad religiosa, las cuestiones relacionadas con la religion son
generalmente poco visibles y consideradas como un asunto secundario por parte de la
institucion. Desde la gran mayoria de hospitales se percibe que las cuestiones religiosas
generan poca conflictividad y que normalmente se encuentran cubiertas por los mismos
pacientes a través de los familiares o de su propia comunidad religiosa. Sin embargo, cuando
los pacientes solicitan algin servicio de asistencia religiosa, estas demandas suelen
canalizarse a través del personal de enfermeria de las distintas plantas que habitualmente
destina una persona a encargarse de gestionarla. En algunos centros se ofrece informacién
de los servicios religiosos en la guia del usuario o se incluyen las necesidades espirituales
como parte del formulario y la entrevista personal de ingreso pero la forma de exposicién es
variable. Algunos hospitales anuncian un servicio religioso que no solo incluye la asistencia
catdlica sino también la amplia gama de posibilidades de asistencia por parte de diversos

grupos religiosos. Otros, sin embargo, no explicitan en su servicio religioso la pluralidad
68



religiosa y tan sélo especifican la asistencia del capellan catdlico del hospital. A pesar de las
diferencias entre los distintos hospitales, podemos trazar a grandes rasgos como se organiza

la asistencia religiosa en los hospitales.

Una presencia permanente: herencia histérica y catolicismo

En el caso catdlico, el contacto con el responsable de la asistencia religiosa catdlica se realiza
y gestiona a través del mismo hospital que tiene un capellan asignado con un dispositivo de
busqueda (un busca) facilitado por el propio centro hospitalario en ocasiones o usualmente
con un teléfono de contacto directo a través del que se encuentra disponible las 24 horas del
dua. La asistencia religiosa catdlica se encuentra regulada a través de los acuerdos
concordatarios de 1979 con la Santa Sede y financiada mediante fondos publicos
procedentes de los presupuestos del Estado, como establece esta legislacion. Esta
financiacion publica garantiza la presencia de capellanes catdlicos en todos los hospitales
publicos y establece el personal catdlico que corresponde a cada centro hospitalario segun el
nimero de camas del mismo. Actualmente, aunque el capellan continda teniendo una
presencia estable y destacada en el interior de los centros hospitalarios, siendo muchas veces
percibido como una persona mas del personal de plantilla y con funciones que van mas alla
de las atribuidas formalmente en el marco legal (vinculos con tareas sociales o la
participacion informal en los comités de ética asistencial), la tendencia mayoritaria se dirige
hacia su menor presencia fisica en la institucion, manteniendo su disponibilidad bajo

demanda.

Una presencia intermitente: diversidad religiosa emergente

En contraste con el caso catdlico, la presencia formal de ministros y voluntarios religiosos
pertenecientes a las minorias religiosas es practicamente anecddtica en todos los hospitales y
extremadamente escasa su acreditacion formal por parte de la institucién. Y es que a
diferencia de los centros penitenciarios, el caracter abierto de la institucién hospitalaria
permite el libre acceso de las personas encargadas de asistir las necesidades religiosas vy
espirituales a las personas ingresadas. En las Ultimas dos décadas, con el aumento de la

poblacion extranjera, se han hecho mas presentes dentro de los hospitales algunas

69



cuestiones relacionadas con las minorias religiosas. En el caso de provision de la asistencia
religiosa para los pacientes que forman parte de alguna minoria religiosa, el trabajo de
campo pone de manifiesto un cierto desconocimiento por parte del personal sanitario de
cOmo se organiza y gestiona este servicio. Al mismo tiempo se ha podido constatar a través
de las entrevistas con el personal de los centros hospitalarios cémo este personal tiene
dificultades en la identificacion de los ministros de culto, siendo relativamente comun la
confusion entre diferentes grupos. A diferencia de la asistencia religiosa catdlica, las minorias
religiosas no cuentan con financiacion publica que cubra los gastos derivados de la asistencia
religiosa en centros hospitalarios. Las diferentes comunidades autofinancian su actividad o la

realizan a través del trabajo voluntario de los miembros.

Asimismo, la organizacion de la asistencia religiosa de las minorias funciona al margen de los
cauces institucionales. Son pocos los centros que disponen de un contacto directo con los
responsables de las minorias. Desde los centros hospitalarios mayoritariamente se considera
gue no es la institucion sino las redes familiares y las comunidades religiosas las principales
proveedoras de este servicio y las demandas de los pacientes se canalizan a través de los
propios familiares sin que intervenga la institucion. Sin embargo, en algunos centros son los
capellanes catodlicos los encargados de atender estas demandas de asistencia religiosa de
otras confesiones religiosas y buscar a la persona adecuada que pueda ofrecerla. En
ocasiones particulares, ciertas instituciones hospitalarias han empezado a mantener vinculos
mas formales y convenios con ministros de culto de minorias pero son aun casos
excepcionales. Conviene, por tanto, resaltar la existencia de importantes diferencias en el
grado de formalizacion de la relacién entre la institucion y los representantes de las minorias
religiosas entre unos centros hospitalarios y otros. Por ejemplo, en determinados casos los
pastores evangélicos han establecido un servicio de asistencia mas regular y la institucion ha
ofrecido un reconocimiento simbdlico al facilitarles el uso de una bata e identificacion
especial. Asimismo, en el caso de los musulmanes, en algunos centros disponen de un
teléfono de contacto directo con imames, iniciativa que surgid principalmente a raiz de dudas
relacionadas con cuestiones culturales, mas que religiosas. Sin embargo, en la mayoria de los
hospitales, los representantes religiosos de las minorias religiosas acuden al centro de
manera privada y discreta en el horario de visitas sin que exista una autorizacién o

supervision por parte de la institucion.

70



En este sentido, los representantes de las minorias religiosas perciben que existe un doble
rasero en la aplicacién de la legislacién en comparacion con la Iglesia catélica, sobre todo los
grupos evangélicos que, con un mayor arraigo histérico, son los mas criticos ante lo que
consideran un trato desigual por parte de la institucion. Si bien la normativa de proteccion de
datos regula el acceso y contacto con los pacientes mediante la demanda previa y explicita de
sus servicios, en la practica esta restriccién es mas laxa para los capellanes catdlicos aunque
hemos encontrado variaciones entre los centros y segin el capelldn. Esta general
permisividad contrasta con la desconfianza y sospecha de proselitismo que a menudo
generan las actividades y presencia de otros grupos religiosos, sobre todo los evangélicos,
gue son la minoria que gana terreno en el reconocimiento formal de servicio de asistencia

religiosa no catodlica en algunos hospitales.

Cuidados paliativos: un espacio atento a la religiosidad

Finalmente, cabe destacar como la asistencia religiosa, asi como las cuestiones religiosas y
espirituales en general, cobran una mayor importancia en ambito de los cuidados paliativos.
Sin embargo, ésta asistencia se conceptualiza hoy por hoy casi en exclusiva desde de una
perspectiva catolica que se concreta en la presencia del capelldan. No obstante, el trabajo de
campo Vy las entrevistas con grupos de minorias religiosas pone en evidencia como la
confesion evangélica, sobre todo en el caso catalan, tiene un especial interés en trabajar esta

cuestion.

Tabla 12. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en hospitales.

RETOS RESPUESTAS

Demandas de asistencia religiosa por parte de los

. Desequilibrio entre la respuesta institucional e
internos

individual

Seleccion y autorizacion de los ministros de culto _— o
Procedimiento de acreditacion formal y

discrecionalidad respecto ministros de culto
presentes informalmente

71



Libertad/Restricciones de movimiento de los

o Desigualdades en los accesos y espacios permitidos
ministros de culto

realizar visitas

Financiacion de la asistencia religiosa . ' o . .
Desigualdades en la financiacién de la asistencia

religiosa

Fuente: Elaboracion propia.

A modo de resumen

En los centros hospitalarios las cuestiones relacionadas con la religién son generalmente
poco visibles y consideradas como un asunto secundario por parte de la institucion. En
general no se considera un aspecto conflictivo y las demandas por parte de los pacientes se
cubren en su mayoria de manera privada a través de familiares o de la comunidad religiosa
de pertenencia. Existen considerables diferencias entre la asistencia religiosa catdlica, que se
encuentra institucionalizada y goza de financiacién, y la del resto de confesiones religiosas,
que depende mas de la voluntad de cada centro. En la mayoria de los casos los
representantes de las minorias religiosas acceden a los hospitales como visitas particulares
bajo de demanda de familiares o miembros de sus comunidades religiosas. Los cuidados
paliativos son un ambito donde la dimension espiritual del individuo cobra una mayor

importancia.

3.3.2. Espacios de culto

Como en el caso de los centros penitenciarios, los centros hospitalarios en Espafia han
contado historicamente con capillas catdlicas. La estrecha vinculacién entre Iglesia catdlica y
la institucion publica ha dejado huella hasta hoy a pesar de las transformaciones del
escenario religioso vy la diversificacion del bagaje religioso de la poblacion. Si bien en el caso
de prisiones se hace evidente la falta de espacio, en el caso de hospitales pueden
identificarse cuatro tipos de respuestas ante una posible reconfiguracion de la denominacion,

disefio y uso de los espacios destinados a los cultos religiosos.

72



Cuatro respuestas ante la reconfiguracion de los espacios de culto

Los acuerdos concordatarios firmados por el Estado espafiol con la Santa Sede en 1979 y el
hecho de que la cuestidn religiosa sea considerada secundaria han dado lugar a que muchos
centros no hayan realizado ningun tipo de adaptacién, renovacion o redistribucion del disefio
de los espacios de culto existentes, manteniéndose intactas las capillas catdlicas como los
Unicos espacios para las celebraciones religiosas. Esta tendencia encontrada en muchos
centros no se ha traducido tampoco en una alteraciéon de la manera de denominar e indicar
el espacio de culto, un espacio reservado exclusivamente, aunque sea de manera simbdlica,

al capellan y poblacion catdlica.

Algunos centros, sin embargo, han introducido pequefias modificaciones. Es el caso de los
centros que han modificado el nombre de este espacio sustituyendo la denominacion de
“capilla” por un término mas neutral como es el de “oratorio”. No obstante, esta adaptacion
no ha ido acompafiada de un redisefio del espacio y se ha mantenido la arquitectura de la
capilla. Estas pequefias alteraciones formales en algunos casos han implicado, por iniciativa
del propio capellan, ceder ocasionalmente el espacio a otros grupos religiosos como los

evangélicos y anunciar sus servicios religiosos.

Una tercera respuesta, claramente excepcional, ha sido la reconversion de las antiguas
capillas catdlicas en “espacios multiconfesionales”. En este caso, la antigua capilla ha pasado

|II

a denominarse “espacio multiconfesional” vy, si bien se ha mantenido la arquitectura catdlica,
se han incorporado pequefias modificaciones atentas a la diversidad, como por ejemplo un

armario donde las minorias pueden guardar el material que utilizan.

En cuarto lugar, en los centros de creacién mas reciente se ha optado por sustituir la antigua
capilla por la creaciéon de nuevos espacios “multiconfesionales”, espacios de silencio o
reflexién en la linea de incorporar la dimensién religiosa y espiritual en un sentido mas
amplio dentro de una visién integral del paciente. Esta respuesta ha dado lugar a espacios
muy heterogéneos: desde destinar una habitacion vacia, a crear un espacio mas calido y
respetuoso con las distintas minorias religiosas incluyendo objetos y diversa simbologia. No
obstante, la vigencia de los acuerdos concordatarios y los convenios especificos sobre

asistencia catdlica en hospitales ha dificultado la busqueda de la neutralidad en términos de

73



ausencia de simbologia catdlica por parte de los hospitales. La neutralidad promovida desde
ciertos sectores catdlicos ha sido en términos de movilidad mas que una ausencia de
simbolos y mobiliario. Este ha sido sobretodo el caso de ciertos capellanes intentando
compaginar la vision del hospital con la del obispado. En este sentido, es habitual encontrar
simbolos religiosos catdélicos en estas nuevas salas, como por ejemplo un altar (con ruedas) o
un crucifijo (mavil). Y es que en la toma de decisiones y proceso de remodelacion de estos
espacios de culto el capellan catdlico sigue ejerciendo un papel destacado a diferencia de las
minorias religiosas, que no han sido directamente participes de este proceso de disefio

integrador.

En su conjunto, por consiguiente, puede afirmarse que, respecto a estas cuatro respuestas
observadas y tomando el continuum propuesto por Wendy Cadge (2012) en la descripciéon vy
analisis de los hospitales americanos, la denominacién y disefio de los espacios de culto en
los centros hospitalarios se han mantenido muy ligados a la tradicion catédlica. La
investigacion ha puesto de manifiesto que, como en el caso de las prisiones, en los hospitales
no existe una politica Unica y generalizada de gestién de los espacios dedicados al culto y las
actividades religiosas en general. En cambio, como elemento caracteristico de los hospitales
destaca el hecho que frente a medidas incipientes de mayor apertura a la diversidad
religiosa, permanecen en la mayoria de los hospitales las tradicionales capillas de uso
exclusivamente catodlico. Estos espacios son el legado de la previa integracion organica entre
lglesia catdlica y estado, pero también la evidencia de que en la actualidad la asistencia
religiosa catdlica cuenta con un mayor apoyo institucional real y simbdlico que el resto de

grupos religiosos.

Antiguos, ausentes o emergentes: los usos de los espacios de culto

Mas alld de las contadas adaptaciones y remodelaciones del espacio, se pone en evidencia
que estas tienen pocas consecuencias practicas ya que estos espacios contindan utilizandose
casi exclusivamente para la celebracion de ceremonias catélicas. Por su parte, los
representantes de los grupos religiosos minoritarios, aunque consideran positivamente esta
iniciativa, a excepcién de los grupos evangélicos, la mayoria dice no hacer uso de ellos. La

practica y asistencia religiosa se continla realizando de manera individual en las

74



habitaciones, ya que con frecuencia son consideradas por algunos grupos como espacios mas
acogedores para oraciones y rituales. De hecho, durante el trabajo de campo, determinados
grupos, como es el caso de los musulmanes, han manifestado su deseo de no compartir
espacio con otras confesiones religiosas a pesar de que tedricamente cumpla con los
requisitos que serian deseables para ellos, como puede ser el contar con una piedra que
indique la orientacién a la Meca. Este hecho representaria un ejemplo de las consecuencias
no deseadas de una gestion atenta a la diversidad. Es decir, que la adopcion de medidas
especificas para dar respuesta a los desafios que se plantean en las instituciones no siempre
se traduce en los resultados esperados. Ello puede, en ocasiones, ser consecuencia del
escaso espacio de participacién concedido a los grupos minoritarios o de la falta de interés
por su parte de participar en tales procesos. Los profesionales sanitarios también coinciden
en sefialar que estos espacios son infrautilizados por parte de las minorias religiosas a pesar
de las modificaciones que se han incorporando en algunos hospitales. Al mismo tiempo se ha
observado, como también apunta la socidloga americana Wendy Cadge (2012), que la
remodelaciones de los espacios de culto hacia salas multiconfesionales ha dado lugar a
nuevos usos de dichos espacios como espacios de silencio y meditaciéon desvinculados de
cualquier tradicién religiosa. Tenemos constancia de que familiares de personas ingresadas o
incluso miembros del personal del centro utiliza con esta finalidad las salas de culto. Sin

embargo, no disponemos de datos exhaustivos para cuantificar este uso emergente.

Tabla 13. Retos y respuestas espacios de culto en hospitales.

RETOS RESPUESTAS

Escasas o timidas transformaciones para garantizar

Espacios religiosos ; . ‘ .
la neutralidad en un nuevo escenario de diversidad

Condiciones de los espacios de culto Mantenimiento de simbolos catdlicos

Programacion de actividades religiosas los fines de

Distribucion de los horarios semana y horas libres

Nuevos usos desligados de confesiones religiosas

Fuente: Elaboracién propia.

75



A modo de resumen

Histéricamente, y como recoge el acuerdo firmado con el Vaticano, todos los centros
hospitalarios espafioles disponen de una capilla catdlica. Actualmente estos lugares de culto
contindan siendo mayoritariamente de uso exclusivamente catélico, aunque algunos centros
han ido introduciendo paulatinas modificaciones (cambio de denominacion, uso de

mobiliario movil, etc.) para dar respuesta al aumento de la diversidad religiosa.

3.3.3. Acomodacién de la practica religiosa

A pesar de que el tiempo de ingreso hospitalario ha ido disminuyendo, en los hospitales aun
tienen lugar practicas religiosas como las celebraciones, los rituales o el seguimiento de
preceptos alimentarios que se hacian presentes en el analisis de los centros penitenciarios.
Las respuestas en el caso de los centros hospitalarios se encuentran muy marcadas por el
grado conflictividad o por si son practicas que entran en contradiccion con criterios
asistenciales, es decir, si van mas alld del dmbito propiamente religioso. Si no comportan

otras dificultades, la tendencia general es mantener u obviar estas cuestiones.

Las celebraciones religiosas colectivas: tradicion

La celebracién de manera regular, semanalmente, de ceremonias de culto catdlicas es quizds
uno de los elementos anteriormente sefialados que recibe menos atencidn, pero se pone de
manifiesto en el trabajo de campo. Estas celebraciones son generalmente poco numerosas y
atendidas mayoritariamente por miembros externos del hospital, feligreses de la parroquia
local, mas que por pacientes del hospital o familiares. Aunque es aun excepcional, algunos
hospitales permiten la celebracién de cultos evangélicos, siendo estas las Unicas
celebraciones religiosas mas alla de las catdlicas que se llevan a cabo en centros hospitalarios

de manera colectiva.

Testigos de Jehovd y tratamientos con sangre y hemoderivados: el mayor reto para la
institucion

En la acomodacién de la practica religiosa en el funcionamiento cotidiano de los centros

76



hospitalarios, la cuestién que ha generado mayor controversia y ha recibido una mayor
atencién a nivel institucional es la negacion de los Testigos de Jehova a recibir tratamientos
con sangre y hemoderivados. Este es un tema que ha sido muy trabajado tanto desde los
centros hospitalarios, que han creado protocolos de actuacion, como a través de las propias
comunidades de Testigos de Jehova que en algunos casos han facilitado materiales de trabajo
a los centros, ejerciendo presion y reivindicando lo que ellos consideran un derecho. Desde
las comunidades se ha promovido la creacion de los “comités de enlace con los hospitales”,
grupos de Testigos de Jehova que intentan mediar entre el paciente y el centro hospitalario
en casos de conflicto. Actualmente se trata de una cuestién que estd totalmente
protocolizada, por lo que se ha reducido la conflictividad tratdndose como casos
relativamente normalizados ante los que la institucion y el personal sanitario cuentan con un
protocolo de actuacién. Ahora bien, la presencia de menores continda generando gran

controversia y en estos casos es la justicia quien interviene en la decision final.

Para los Testigos de Jehova continla existiendo una situacién de discrecionalidad y un doble
rasero por parte de la institucion hospitalaria, ya que consideran que otras practicas que
pueden ser controvertidas a nivel de principios morales, como es el caso del aborto, se
proporciona una alternativa desde la sanidad publica, derivando a un centro privado la
intervencion. Al mismo tiempo, medidas como el testamento vital o el documento de
voluntades anticipadas, elaborado en el marco de la Ley de Autonomia del Enfermo, son
valorados muy positivamente por parte de los representantes de la comunidad como un gran
avance que facilita expresar con claridad el deseo de no recibir una transfusion o cualquier
otro tratamiento con hemoderivados. Mas aun, los propios comités de enlace con los
hospitales han generado un documento propio, la “tarjeta de instrucciones previas”, en el
que cada persona en caso de encontrarse inconsciente u incapacitada para tomar decisiones
en materia de salud, especifica las instrucciones de no administrar sangre haciendo
referencia explicita al testamento vital registrado oficialmente en caso de ser necesaria la

verificacion de esta voluntad.

Otros retos presentes

A parte de la negacién a recibir tratamientos, ciertos hospitales han manifestado la negativa

77



de algunas personas musulmanas a ser sometidas a una operacion quirurgica durante el mes
sagrado del Ramadan. Son casos excepcionales pero que el personal sanitario destaca
respecto a las dificultades de programacién y reorganizacién de intervenciones por motivos
religiosos. Otros temas relacionados con la préactica cotidiana tienen una presencia
anecdética. Es el caso, por ejemplo, de las circuncisiones por motivos religiosos, que no
acostumbran a realizarse a través de la sanidad publica, ya que se incluyen en su cartera de
servicios, realizandose de manera privada por especialistas de la comunidad religiosa o en

centros médicos privados.

Respecto al momento de la muerte, a menudo las familias solicitan llevar a cabo algunas
practicas justo después de fallecer la persona enferma. Si estas no implican la manipulacién
del cadaver (lavado ritual, uncién, etc.) se realizan en la intimidad de la habitacion del
hospital. Si no, se desarrollan en el tanatorio, donde el servicio funerario suele tener un

espacio habilitado para este tipo de practicas.

En el caso de los simbolos religiosos normalmente los pacientes pueden tener en la
habitacion, como objetos personales, simbolos religiosos siempre y cuando no sean de
grandes dimensiones y no impidan el normal funcionamiento de las actividades sanitarias.
Este tipo de objetos y simbolos son autorizados en la medida en que su impacto negativo, es
a ojos de los profesionales, nulo y, en cambio, pueden proporcionar bienestar y tranquilidad

a quienes los utilizan.

Alimentacion y preceptos religiosos

Finalmente, un Ultimo aspecto destacado es respecto al seguimiento de preceptos
alimentarios durante la estancia del paciente en el hospital. Estos casos reciben desde la
institucion la misma consideracion que las alergias alimentarias o la necesidad de dietas
especificas fijadas por motivos médicos. Existen menuds alternativos que consisten
simplemente en la opcion vegetariana o “sin cerdo”, sin ser un mend que pueda ser
considerado especificamente kosher (judio) o halal (permitido por la tradicion isldmica). Por
parte de la institucion, esta cuestion no presenta problemas y es percibida como un aspecto

menor.

78



Tabla 14. Retos y respuestas respecto a la prdctica religiosa en hospitales.

RETOS RESPUESTAS
Celebraciones religiosas Permitidas en el espacio de culto
Rechazo tratamientos con sangre y Protocolizacién y documento de voluntades
hemoderivados por parte de los Testigos de anticipadas
Jehova
Prescripciones dietéticas Variedad de dietas inherente a los hospitales
Ritos Son permitidos
Simbolos religiosos personales Son permitidos

Fuente: Elaboracién propia

A modo de resumen

La practica religiosa cotidiana de los pacientes no es considerada un aspecto conflictivo por
parte de los centros, excepto en aquellos casos que entra en contradicciéon con el
tratamiento o practica sanitaria. El caso mas destacado en este sentido es la negacién por
parte de los miembros de los Testigos de Jehovd a recibir tratamientos con sangre o
hemoderivados. Actualmente todos los hospitales disponen de un protocolo que regula como
proceder ante la negacidon de un paciente a este tipo de tratamientos alegando motivos
religiosos, siendo un proceso incorporado en la légica de la institucion y que Unicamente
requiere de intervencién judicial en caso de que sean menores las personas involucradas. El
resto de practicas religiosas, como la celebracion de ritos de paso, actividades de culto,
prescripciones alimentarias o tenencia de simbolos religiosos, son permitidos siempre vy
cuando no sean obstaculo para el desarrollo del tratamiento o la actividad de los

profesionales.

3.4. Comparacion entre ambas instituciones

Una vez presentados por separado los resultados de centros hospitalarios y centros
penitenciarios trazando los paralelismos entre ambos tipos de instituciones publicas que
implican el internamiento y estancia de personas durante un periodo de tiempo variable,

cabe destacar que entre ellas existen también importantes diferencias en lo que respecta a la

79



gestién de la diversidad religiosa. De entrada, el hecho de tratarse de instituciones con
temporalidades y espacialidades muy diferentes genera al mismo tiempo necesidades muy

distintas y respuestas deudoras de estas especificidades institucionales.

Asi, por ejemplo, los centros penitenciarios albergan una poblacion mas estable que los
hospitales. En las prisiones, los periodos de internamiento son mucho mas prolongados vy los
familiares o la comunidad religiosa propia dificiimente pueden satisfacer las necesidades
religiosas y espirituales de los internos de manera auténoma. En este sentido, la institucion
es la Unica garante y gestora del cumplimiento de los derechos de asistencia religiosa. Por el
contrario, en los hospitales el caracter abierto de la institucion permite un mayor margen de
maniobra del entorno mas cercano de los pacientes a la hora de proveer y gestionar la
asistencia religiosa. Es decir, en el caso de los hospitales el acceso de personas ajenas a la
institucion sin ningun tipo de autorizacion resulta mucho mas facil, lo que posibilita que sea
el propio entorno social de las personas ingresadas el que se encargue de manera autonoma
de organizar la asistencia a sus seres queridos. Ahora bien, éste es sobre todo el caso de las
personas de las minorias religiosas, y no tanto el de la Iglesia catdlica, que cuenta con apoyo

institucional para ofrecer sus servicios a las personas ingresadas.

Por otro lado, en relacion con la existencia y gestién de los espacios dedicados al culto, si
bien la ausencia de una politica general es una constante tanto en el dmbito penitenciario
como en el hospitalario, existen diferencias significativas entre ambos contextos
institucionales. Asi, la limitacion de espacios disponibles para las actividades religiosas en
ambas instituciones encuentra diferentes respuestas: mientras en los centros penitenciarios
de manera general se ha optado por reformular los espacios dedicados a usos religiosos de
modo que cubran las necesidades de otras actividades seculares y de otros grupos religiosos,
en la mayoria de los hospitales la capilla catdlica continla manteniendo su cardcter exclusivo
religioso y catdlico. Sélo en contadas ocasiones son utilizadas las capillas catélicas de los
centros hospitalarios por otros grupos religiosos o destinadas a la celebracién de actividades
no religiosas, como pueden ser reuniones del personal; y la construccion de “espacios
multiconfessionales” es aun anecdotica si bien una tendencia levemente creciente. En
definitiva, la observacién en los centros penitenciarios pone en evidencia la existencia de una
mayor apertura, intencional o no, a la diversidad religiosa en términos de espacios, asi como

también una mayor conciencia por parte de la Iglesia catélica de las necesidades del resto de
80



grupos religiosos. Por el contrario, en los centros hospitalarios se evidencia una menor
conciencia en torno a presencia de grupos religiosos minoritarios y el dominio catdlico y
exclusividad del uso de los espacios continda siendo mucho mas evidente. A ello se suma,
ademas, que en el caso de los hospitales es habitual que las personas pertenecientes a las
minorias con frecuencia consideren mas acogedora la propia habitacion para realizar las
oraciones y rituales deseados, por lo que no suelen realizar demandas de espacios

especificos.

Finalmente, también existen diferencias notables en el nivel de ajuste entre el
funcionamiento de las instituciones y la practica religiosa cotidiana de las personas internas o
ingresadas en estas dos instituciones. En el caso de las prisiones al estar privadas de libertad
es la institucion la responsable y encargada de gestionar y proveer todos los aspectos de la
vida de las personas internas. Por este motivo, resulta mas sencillo identificar una actividad
mas proactiva por parte de los centros penitenciaros en relacién a estas cuestiones a
diferencia de los hospitales, donde hay una mayor apertura vy flexibilidad en el régimen de
ingreso de los pacientes. De esta manera, en el caso de las prisiones, la propia institucion es
la principal y Unica garante del respeto al derecho de libertad religiosa y, por tanto, se
encuentra sujeta a una mayor exigencia de responder a las demandas de los usuarios. Por el
contrario, en los hospitales, en caso de necesidad es de nuevo el propio entorno social el que
con frecuencia satisface esas demandas. Al mismo tiempo, la mayor duracion de las estancias
también favorece que sea en los centros penitenciaros donde surgen un nimero mayor de
necesidades y demandas relacionadas con cuestiones religiosas. Asi, por ejemplo, mientras
que en las prisiones, aunque como hemos visto sean desincentivados por parte de la
institucion y las propias comunidades religiosas en el caso de celebrarse en su interior, la
direccién gestiona la organizacion de los rituales de paso de manera conjunta con el grupo
religioso en cuestion. En el caso de los hospitales, estas celebraciones tienden a
externalizarse y a desarrollarse bien en los tanatorios en el caso de las defunciones, bien en
las comunidades religiosas de pertenencia, en el caso de rituales asociados con el
nacimiento. Por tanto, segln se pone de manifiesto en el trabajo de campo realizado, en el
ambito hospitalario estas necesidades pasan mas desapercibidas o son practicamente

inexistentes.

81



Pueden identificarse diversos factores externos e internos que ayudan a explicar las

diferencias en la acomodacioén de la diversidad religiosa en ambas instituciones:

Factores explicativos externos

Un primer factor explicativo de las diferencias en la acomodacién de las minorias religiosas
de caracter externo se asocia a la repercusidon que tuvo el atentado terrorista de 2004 en la
gestion de la diversidad religiosa en el contexto carcelario. El 171M amplié las preocupaciones
de seguridad con respecto a la religion y alentd la implementacion de mecanismos para
garantizar los derechos religiosos de los internos en los centros penitenciarios. El atentado
generd una gran preocupacion a nivel politico y de las fuerzas de seguridad asi como un
creciente interés por el respeto, pero también control, de los derechos de los internos
especialmente en relacion a las personas musulmanas. En este contexto se considerd que era
mejor anticiparse para evitar posibles problemas adoptandose una actitud proactiva en este
ambito. Esta logica es lo que ha llevado a las instituciones penitenciarias a desarrollar
iniciativas como la financiacion publica de los imames y a organizar el servicio de asistencia
religiosa isldamica en prisiones. Esta actitud proactiva puede generar algunas situaciones
peculiares en las que el personal de las instituciones penitenciarias puede acabar
traspasando los limites de su funcién, interviniendo y posicionandose en aspectos
estrictamente religiosos. Como ejemplo de este tipo de situaciones, destaca, como el trabajo
de campo puso de manifiesto, que durante la celebracion del Ramadan en algunos centros
penitenciarios el personal funcionario controlaba el seguimiento del ayuno de las personas
musulmanas que habian solicitado celebrarlo. Esta funcion de control tenia en algunos casos
como consecuencia que el personal funcionario se mostrara critico e incluso reprochara a
aquellas personas que optaban por abandonar la practica del ayuno antes de la finalizacion

del mes sagrado de Ramadan.

Otro de los elementos externos a tener en cuenta a la hora de explicar las diferencias en el
enfoque y tratamiento de la diversidad religiosa en hospitales y prisiones es el perfil de la
poblacion que alberga cada una de estas instituciones. Asi, mientras en el caso de las
prisiones existe una mayor diversidad religiosa, sobre todo como consecuencia de la elevada

presencia de personas internas de origen extranjero, en el caso de los hospitales el perfil es

82



menos diverso, puesto que la poblacion inmigrante tiene una edad media joven vy, por tanto,
su presencia en estas instituciones es menor. Esta diferencia en el perfil de la poblacion
implica una menor demanda de asistencia religiosa de personas pertenecientes a las minorias
religiosas que en el caso de hospitales. Sera interesante ver si la respuesta de los hospitales
variard con el envejecimiento de la poblacion de origen extranjero y la previsible

diversificacion religiosa de la poblacidn usuaria de los servicios.

Finalmente, a partir del trabajo de campo se ha podido evidenciar un tercer factor externo
qgue también puede dar cuenta de las diferencias entre hospitales y prisiones en la gestion y
acomodacion de la diversidad religiosa. Se trata de la orientacion ideoldgica de los miembros
de la Iglesia catdlica que trabajan en estos dos tipos de instituciones. Asi, mientras en el caso
de las prisiones los capellanes catdlicos suelen adoptar en términos generales una actitud
mas progresista, también en relacién con la diversificacion religiosa de la poblaciéon, en los
hospitales se ha observado una menor conciencia de la diversidad y mayor resistencia a la
pérdida del monopolio. En el caso de los centros hospitalarios se observa que los
representantes de la Iglesia catdlica tienen una vision mas conservadora de la religiéon y mas
relacionada con la celebracion de sacramentos que en el caso de las prisiones, donde las
celebraciones y tipo de actividades religiosas se adaptan a las necesidades de la poblacidon y
las condiciones especificas de cada centro. Sin embargo, el contexto hospitalario también
estd lleno de matices y a pesar de esta tendencia general mas conservadora muy ligada al
cumplimiento de los acuerdos concordatarios, el nuevo escenario de diversidad ha llevado a
algunos capellanes, sobre todo en los hospitales de nueva construccion, a conciliar, a
diferentes niveles segln cada caso, estos acuerdos con la voluntad de adecuar los espacios a

la pluralidad religiosa exigida por la administracion del hospital.

Factores explicativos internos

Por otra parte, también deben considerarse diversos factores internos que explican las
diferencias en la gestién de las cuestiones religiosas en ambas instituciones. En este sentido,
uno de los factores que afecta a la gestion de la diversidad religiosa es que los centros
penitenciarios son una de las instituciones publicas menos privatizadas en Espafia. Como

institucion total, en términos de Goffman (1961), el Estado es el responsable de garantizar los

83



derechos de las personas internas, que en este caso no tienen otra manera de acceder a la
asistencia religiosa. En el sistema penitenciario se han previsto, estructurado y organizado
todos aquellos aspectos relacionados con las cuestiones religiosas. Las prisiones son
instituciones de internamiento herméticas, lo que obliga a la creacidon y seguimiento estricto
de los procedimientos establecidos. Este seria el caso de la necesidad de acreditacion formal
de las personas encargadas de prestar la asistencia religiosa en los centros y de la prestacion
de asistencia religiosa que se encuentra también institucionalmente regulada, planificada e
implementada. Hay poco espacio para la espontaneidad y para incorporar innovaciones
procedentes de fuera de la institucion. Por el contrario, los hospitales, incluso publicos,
comparten rasgos de las instituciones privadas y mas a menudo son atravesados por logicas
neoliberales. Por lo tanto, los derechos religiosos son percibidos a través de esta misma
|6gica, lo que ha favorecido la aparicion de lo que se ha llamado un modelo de “acceso libre”.
Este modelo delega parte de la responsabilidad de la prestaciéon de la asistencia religiosa no
catdlica a las familias de los pacientes, que a menudo se ven obligadas a buscar sus propios
ministros de culto. Sin embargo, la logica neoliberal de los hospitales también favorece la
aparicion de "emprendedores" que luchan por los derechos de las minorias. Los centros
hospitalarios son mucho mas permeables a este tipo de iniciativas externas que las prisiones.
El funcionamiento de los hospitales anima a la materializacion de ciertas excepciones que
pueden llegar a ser mas igualitarias e inclusivas; experiencias promovidas por un miembro del
personal, un paciente o alguien vinculado de una u otra forma con el hospital. Sin embargo,
en los casos en que no hay un “emprendedor” que luche o vele por los derechos de las
minorias, la situacién con respecto a la acomodacion de la diversidad religiosa es mas

deficiente en estas instituciones que en los centros penitenciarios.

Por ultimo, un segundo factor interno inherente a las propias instituciones, y a tener en
cuenta a la hora de buscar explicaciones a las diferencias entre ambas, es la funcion social y
las expectativas depositadas en ellas. En este sentido, las prisiones y su funcién explicita de
control y rehabilitacién gozan de menor prestigio y legitimidad social que los hospitales, cuya
funcion de atencién, cuidado y cura de los pacientes goza de una gran valoracién social. Por
tanto, los esfuerzos realizados por parte de las instituciones penitenciarias para dar
respuestas mas activas e inclusivas en términos religiosos pueden también entenderse como

una estrategia por potenciar y hacer visible una cara mas amable de la institucion donde esta

84



presente el respeto a los derechos de las personas internas y la legitimacién social de la

propia institucion.

3.5. Revisién de las hipodtesis

3.5.1. ¢ Modelo pluralista o laicista?

Hipdtesis 1: El modelo de acomodacion de la diversidad religiosa que se estd desarrollando en
las instituciones publicas espafiolas tiende hacia una gestion pluralista. Es decir, se dirige no
tanto hacia la eliminacion de la religion de estos ambitos, como a la incorporacion de nuevos
elementos de diferentes minorias religiosas que tienen actualmente una mayor presencia

publica.

Pluralismo asimétrico o desigual

El crecimiento de la diversidad religiosa no ha derivado en una limitacion de los derechos de
las organizaciones religiosas ni en la restriccion de la presencia del catolicismo en las
instituciones publicas, sino que, y siguiendo la tonica dominante en la mayoria de paises
europeos, se ha producido una "extensiéon de los privilegios a un nimero cada vez mayor de
confesiones religiosas" (Enyedi 2003: 219). De este modo, los resultados obtenidos en la
investigacion llevada a cabo confirman la primera hipdtesis. El crecimiento de las minorias
religiosas y la secularizacién del estado y de la sociedad espafiola en términos generales ha
conllevado la construccion de un modelo de gestion de tipo pluralista. Sin embargo, es
importante destacar que no se puede hablar de modelo de gestion como una entidad
homogénea y coherente ya que se aprecian diferencias considerables entre lo que propugna
el marco legal, las politicas publicas impulsadas por el gobierno y las acciones que se llevan a

cabo en cada contexto institucional.

Por un lado, a nivel legal, se constata la creacién de un sistema de pluralismo asimétrico
basado en un mecanismo de cooperacién selectiva con las organizaciones religiosas, un
sistema de trato desigual hacia las confesiones religiosas. De este modo, la investigacion

pone en evidencia la existencia de un sistema legal de acomodacion de la diversidad religiosa

85



basado en lo que hemos denominado pluralismo asimétrico. El ordenamiento juridico
garantiza el derecho a la libertad religiosa y de conciencia de toda la ciudadania pero el
sistema de reconocimiento y proteccion legal de los derechos varia en funcién del grupo
religioso al que se pertenece. Es decir, desde la Transicién democratica hasta nuestros dias se
ha establecido un sistema jerdrquico organizado a partir de cuatro niveles diferentes de
reconocimiento que, articulados a partir de instrumentos juridicos distintos, atribuyen mayor

o menor proteccién a los derechos individuales y colectivos en materia religiosa.

Tabla 15. Niveles e instrumentos legales de reconocimiento de las confesiones religiosas

Primer nivel de Iglesia Catdlica Acuerdos concordatarios con rango
reconocimiento de Tratado Internacional (1979)
Segundo nivel de Protestantismo, Judaismo e Islam  Acuerdos de Cooperacion con rango
reconocimiento de Ley Organica (1992)

Tercer nivel de Iglesia de Jesucristo de los Santos ~ Reconocimiento juridico de notorio
reconocimiento de los Ultimos Dias (2004), arraigo

Testigos de Jehova (2006),
Budismo (2007), Iglesia Ortodoxa

(2010)
Cuarto nivel de Las otras confesiones religiosas Registro de Entidades Religiosas
reconocimiento (Hinduismo, Taoismo, Cienciologia,

etc.)

Fuente: Elaboracion propia.

A nivel practico, las diferencias existentes son especialmente evidentes al comparar la
situacion de la Iglesia catdlica con la de las demas confesiones. El estudio ha permitido
constatar que, tal y como Fernandez Fernandez (2008) pone de manifiesto, las diferencias se

evidencian principalmente en los siguientes cuatro aspectos:

86



A. La asistencia catdlica es estable y permanente en todos los centros penitenciarios y
hospitalarios analizados, mientras que la asistencia religiosa y espiritual de las otras
confesiones estd sometida a una mayor variabilidad asi como a un elevado grado de

discrecionalidad por parte de la direccién de los centros.

B. El tipo de relacion contractual y de reconocimiento mutuo entre la institucion y la
confesion religiosa es directa en el caso catdélico e inexistente o débil en los demas
casos. Solo en contadas ocasiones las instituciones penitenciarias y hospitalarias
facilitan una relacion contractual con los ministros de culto de las confesiones

minoritarias.

C. La legislacion relativa a la asistencia religiosa de las minorias es poco detallada y da
pie a situaciones ambiguas, mientras que la catdlica se encuentra bien delimitada,
especificando incluso el nimero de capellanes correspondientes de acuerdo con el

numero de camas existentes.

D. La asistencia catdlica disfruta de financiacion estatal mientras que las otras
confesiones no disponen de tales fondos o, en aquellos casos en los que cuentan con
financiacion publica, la dotacién es mucho menor. En este sentido, a modo de
ejemplo, es pertinente destacar que mientras la partida presupuestaria dedicada a la
prestacién de la asistencia catdlica en prisiones en 2010 ascendié a 777.940 euros,
segun datos de la Secretaria General de Instituciones Penitenciarias, a la Comisién
Islamica de Espafia en el mismo afio y para la misma finalidad (SGIP, 2010) se le

adjudicaron 8.648 euros, y al resto de confesiones nada.

Pragmatismo, derechos humanos y aproximacion ‘caso por caso’

En los ultimos afios, desde las instituciones gubernamentales, y especialmente desde la
Direccidn General de Asuntos Religiosos de la Generalitat de Catalunya y desde la Fundacién
Pluralismo y Convivencia del Ministerio de Justicia, se ha potenciado un sistema de
gobernanza de la diversidad mas inclusiva y encaminada a normalizar la presencia de las
minorias religiosas en la vida publica y en el marco de instituciones como los hospitales y las

prisiones. En esta linea, se han publicado guias de buenas practicas, se ha potenciado la

87



formacion de los profesionales en esta tematica y se ha facilitado la financiacion de algunas
actividades organizadas por las minorias, entre otras cuestiones. Sin embargo, la desigualdad
entre la Iglesia catdlica y demds confesiones a nivel de status juridico, reconocimiento
institucional 'y recursos aportados es, todavia, muy importante. Ello conduce,
inevitablemente, a hablar de 'desigualdad estructural' entre la Iglesia catdlica y el resto de
organizaciones religiosas en cuanto el reconocimiento y la proteccién y salvaguarda de los

derechos de libertad religiosa.

Situar el caso espafiol en perspectiva comparada muestra similitudes con el caso britanico,
descrito por Beckford y Gilliat-Ray (1998) en su andlisis de los centros penitenciarios. En
ambos paises las prisiones han formalizado los procesos de atencidén religiosa a los internos
independientemente de su confesion religiosa. De la misma manera, si bien aun
timidamente, en los dos casos el estado ha comenzado a financiar la atenciéon religiosa de
confesiones distintas a la mayoritaria y ha creado protocolos para facilitar la creacién vy
acondicionamiento de espacios comunes multiconfesionales o interconfesionales para
desarrollar las practicas religiosas. En ambos paises, ademas, las autoridades de los centros
penitenciarios y hospitalarios muestran un cierto interés y preocupacion por esta cuestion —

elemento, por ejemplo, gue no tiene parangén en Francia (Joly y Beckford, 2006).

Es importante mencionar también que existe un discurso compartido por el personal
directivo de las diferentes prisiones y hospitales que enfatiza que la gestién de la diversidad
religiosa responde a la necesidad de garantizar el derecho a la libertad religiosa sin alterar,
sustancialmente, el funcionamiento ordinario de los centros. Esta actitud pragmatica frente a
la tensién entre la voluntad universalista de los servicios publicos y los intereses particulares
representados en las demandas religiosas de los internos coincide con la “filosofia practica”
que segun Zapata-Barrero orienta la politica sobre inmigracién en Espafia, la cual no se basa
en “una idea preconcebida, sino sobre las preguntas y las respuestas que genera la propia
practica de gobernabilidad de la inmigracién” (2009: 22). Este hecho es claramente visible al
analizar el marco discursivo-ideoldgico que orienta la gestion publica en esta area. Asi,
mientras el multiculturalismo es la ideologia empleada por las autoridades britdnicas para
justificar su modelo y el laicismo en Francia, en el caso espafiol es el discurso de los derechos
constitucionales y la consideracion practica de hacer compatibles los distintos intereses en

juego lo que configura el marco normativo-discursivo de referencia. Esta voluntad pragmatica
88



favorece la estrategia de la negociacion entre los actores y, por lo tanto, facilita la
acomodacion de las diferencias en el seno de las instituciones. Sin embargo,
simultaneamente, la ausencia de una narrativa ideoldgica clara de referencia junto con el
peso histérico del confesionalismo espafiol abren la puerta a una mayor discrecionalidad y
disparidad en la forma como las distintas instituciones publicas responden a las nuevas
situaciones que se les plantean. Es decir, la adopcion de una ldgica pragmatica de
acomodacién constituye un arma de doble filo: si bien puede facilitar la consecucion de
acuerdos, también abre la puerta a la perpetuacion del catolicismo banal (Griera y Clot-
Garrell, 2015) y a los mecanismos informales e invisibles de discriminacion. Esta cuestion nos
conduce a la segunda hipdtesis que analiza el papel de la Iglesia catdlica en este nuevo

escenario.

3.5.2. La actitud de la Iglesia catdlica: é colaboracion o resistencia?

Hipdtesis 2: La presencia de minorias religiosas en las instituciones publicas, como es el caso de
los hospitales y prisiones, pone en cuestion el monopolio del que gozaba tradicionalmente la
Iglesia Catdlica. En este sentido, ésta opone una cierta resistencia a la pérdida de espacios y de

presencia en estas instituciones.

Heterogeneidad

La revision de esta segunda hipotesis permite analizar la actitud adoptada por la Iglesia
catolica ante la secularizacién y desmonopolizacién de las instituciones publicas espafiolas. La
primera observacién mas relevante es constatar la ausencia de una postura Unica vy
coherente al respecto. Las circunstancias concretas de cada contexto institucional asi como la
actitud y personalidad de cada actor dotan de gran complejidad al asunto y muestran la

necesidad de no considerar a la Iglesia catélica como una institucion monolitica.

Resulta clarificador poner el caso espafiol en perspectiva comparada. Tomando de nuevo la
investigacion de Beckford y Gilliat-Ray (1998) como referencia, si comparamos el caso
espafol con el inglés observamos que en ambos territorios la iglesia mayoritaria —la anglicana
en el caso britanico y la catdlica en el espafiol— goza de una posicion privilegiada en el seno
de las instituciones penitenciarias y hospitalarias. Esta posicion dominante se explica en el

89



caso britanico por la légica del establishment y en el caso espafiol como consecuencia de una
tradicién de monopolio religioso, que fue especialmente visible en las instituciones analizadas
(Ferndndez Fernandez, 2008) y que estd arraigada en su funcionamiento cotidiano, como
muestran los resultados del trabajo etnografico realizado. Beckford y Gilliat-Ray afirman que
la Iglesia anglicana justifica publicamente su posicion todavia dominante en las instituciones
de internamiento dado su rol de brdker o intermediaria entre las minorias religiosas vy el

estado.

En el caso espafiol, en cambio, la posicion central de la Iglesia catdlica se justifica
frecuentemente con la idea de que el catolicismo es una tradicion histérica bien arraigada en
la sociedad espafiola que hay que conservar. Ahora bien, por lo que respecta a su relaciéon
con las minorias religiosas, el analisis del rol de la Iglesia catélica en el seno de los centros
penitenciarios y hospitalarios en Espafia evidencia, en cambio, la ausencia de una estrategia
comun y homogénea. Los resultados del trabajo de campo muestran que la actitud, las
practicas y el discurso de los actores catdlicos frente a las minorias religiosas varia y es
contingente a cada contexto concreto, tal y como pone de relieve un representante
protestante: “todo depende también del capellan. Aqui tenemos uno que es un amigo mio y
entonces en el centro él a veces pide cosas y lo hace por nosotros, pero si al capelldan no le
interesa, no quiere contacto con nosotros, pues, todo funciona asi, a base de relaciones”
(entrevista, 13/12/2011). Otro ejemplo de la importancia de las personalidad de cada actor
se encuentra en el caso de un capellan catdlico que se enfrentd (sin éxito) a la direccion del
hospital en el que trabajaba y al obispado de su zona para que se creara un oratorio
ecuménico que diera cabida a un publico no exclusivamente catdlico (entrevista,
30/10/2012). En los mismos discursos de los capellanes catdlicos se aprecia esta actitud
contradictoria que, de acuerdo con lItcaina (2006), se puede afirmar que oscila entre el
“sentimiento compasivo por los marginados” y la preocupacién por la aparicion de un rival
(Galembert, 1994). Mientras uno de los capellanes se refiere a “una confabulacién entre
protestantes y catélicos” para conseguir una mejora en la prision, al mismo tiempo afirma
que “ha habido un boom hacia el respeto del islam y todo eso en detrimento de otras
religiones” (entrevista, 19/12/2012). Ademas, la antigledad de los grupos religiosos
minoritarios en un determinado contexto puede favorecer el establecimiento de contactos

mas frecuentes con los representantes de la Iglesia catdlica y ello desembocar en una mejor

90



relacion.

Estos resultados contradicen ligeramente la segunda hipdtesis, que afirmaba que la Iglesia
catdlica opone resistencia activa a la pérdida del monopolio religioso del que gozaba en el
pasado. El trabajo de campo permite constatar que no hay una actitud de rechazo
generalizado hacia las minorias religiosas. Dada su menor capacidad organizativa y debilidad
numérica, estos grupos dificilmente son percibidos por la Iglesia catélica como amenazas
reales para su preponderancia entre la poblacidn. En este sentido, es mas perceptible la
resistencia de la Iglesia catdlica hacia las autoridades politicas y administrativas que, en
ocasiones, son percibidas como propulsoras de una politica ‘laicizadora’, que no hacia las
otras confesiones religiosas. Ejemplos de ello son las medidas legales adoptadas para
garantizar la autonomia y proteccién de datos de los pacientes, que introducen obstaculos en
el trabajo de los capellanes; o casos mas simples como el hecho de que personal médico
arranque carteles de informacion sobre el servicio de asistencia catdlica o que los
funcionarios de prisiones no siempre se muestren amables a la hora de facilitar el acceso de

los actores religiosos en los centros.

De este modo, resulta ser mas importante la ldgica de oposicidn entre las autoridades
publicas seculares y la Iglesia catdlica que entre esta Ultima y las minorias. Son las medidas
secularizadoras del estado —como la limitacién de los espacios para uso exclusivo del culto en
el marco de las instituciones— las que son percibidas como un ataque y contestadas con una
resistencia explicita. Un técnico de la administracion penitenciaria mencionaba:
“evidentemente la Iglesia catdlica marca, marca mucho. O sea, considera que tiene derechos
adquiridos y le cuesta mucho desprenderse de eso éno?” (Entrevista, 20/03/2013). En este
sentido, es en esta dinamica de relacién entre la Iglesia y el estado donde existen diferencias
sustantivas entre Inglaterra y Espafia. En Inglaterra, la mayor parte de los ministros de culto
son funcionarios del estado y su labor como organizadores de la asistencia religiosa de las
minorias les es adjudicada y reconocida por parte de las autoridades publicas (Wilkie-Buckley,
2008). En el caso espafiol, y a pesar de que en momentos concretos un capellan puede actuar
como mediador entre las instituciones y las minorias religiosas, esta figura no esta investida
con esta responsabilidad por parte de las autoridades politicas, ni tampoco tiene
actualmente la categoria laboral de los funcionarios. Es decir, la logica del establishment en

Inglaterra genera una relacion simbidtica entre el estado y la iglesia que en ningln caso es
91



trasladable al modelo de cooperacion espafiol.

Catolicismo banal

Las diferencias y desigualdades en el trato y condiciones entre la Iglesia catélica y demas
confesiones en el seno de hospitales y prisiones se expresan, principalmente, en los gestos
simbodlicos y las dindmicas informales. De este modo, la cotidianidad de las instituciones esta
imbuida de la herencia monoconfesional catdlica que se perpetla a través de las rutinas y las
costumbres. De una forma casi dada por supuesto, la hegemonia catdlica persiste y se
reproduce a través de pequefios gestos que, si bien pueden parecer banales, no son triviales.
Nos referimos, por ejemplo, a las celebraciones de la Merced (patrona de Instituciones
Penitenciarias) o Navidad en los centros penitenciarios, la existencia de simbolos catélicos
COMoO una virgen o una cruz en recintos institucionales o el hecho de conceder indultos a un

numero determinado de presos durante la Semana Santa, entre muchos otros ejemplos.

A menudo se alega que todas estas cuestiones son, simplemente, tradiciones que persisten
por inercia pero que hoy no tienen connotaciones religiosas ni afan de discriminacién hacia el
resto de confesiones. Es cierto que muchas de estas cuestiones se mantienen y perpetian de
forma irreflexiva y sin una intencionalidad clara detrds. Ahora bien, inevitablemente,
contribuyen a ampliar la desigualdad existente entre las minorias religiosas y la Iglesia
catdlica en nuestra sociedad. En las entrevistas realizadas a los miembros y representantes
de las minorias religiosas, éstos destacan que son estas cuestiones percibidas como triviales
las que, a menudo, juegan un papel clave a la hora de hacerles sentir 'ciudadanos de
segunda'. La observacién etnografica revela como en la cotidianidad institucional estas
pequefias rutinas adquieren relevancia y se manifiestan con fuerza, si bien permanecen
invisibles a ojos de la mayoria. Se trata de cuestiones como el mayor celo con el que se
controla la entrada de los ministros de culto de las minorias religiosas en prisién comparado
con el acceso de los capellanes catdlicos, o también el hecho de que el personal de
enfermeria haga “la vista gorda” cuando el capellan catdlico entra en habitaciones donde
nadie le ha llamado pero sea muy estricto en prohibir la entrada a los ministros de culto de
otras confesiones cuando no han sido solicitados previamente, entre muchas otras

situaciones similares.

92



Con la voluntad de comprender esta situacién, se ha acufiado el término "catolicismo banal"
(Griera, 2012; Griera y Clot-Garrell, 2015) —que haciendo una adaptacién del concepto de
Michael Billig (1995) de “nacionalismo banal” enfatiza la importancia de los gestos sutiles y
las rutinas dadas por supuesto a la hora de reforzar una posicion hegemonica. Billig
argumenta que a pesar de que el nacionalismo se suele asociar publicamente con formas
agresivas, periféricas y ardientes de patriotismo, también hay mecanismos mas sutiles,
imperceptibles y ocultos en la reproduccién de la nacién. En este sentido, el autor enfatiza:
"La imagen metonimica del nacionalismo banal no es una bandera que es enarbolada
conscientemente con ferviente pasion, es la bandera que cuelga desapercibida en un edificio
publico" (Billig, 1995: 8). El “catolicismo banal” puede ser entendido de un modo similar.
Mientras los discursos sobre la religion en Europa tienden a presentar el fendmeno religioso
en sus formas mas fervientes, una atencién mas cuidadosa revela como rasgos caracteristicos
de los monopolios religiosos historicos se mantienen y se reproducen en la esfera de lo
'normal' en estas sociedades (Lehmann 2014). En el caso espafiol, a pesar de las
declaraciones formales que afirman el caracter laico de las instituciones penitenciarias y
hospitalarias, la observacién etnografica y las entrevistas muestran la existencia de un
“catolicismo banal” que se hace presente en las rutinas de la institucidon respecto la entrada y

presencia de ministros de culto o la presencia de simbologia religiosa en estos contextos. En

I o | ”

este sentido, el “catolicismo banal” naturaliza, desproblematiza y convierte en invisible la
hegemonia catdlica en el marco de las carceles y hospitales a la vez que contribuye a reforzar

la desigualdad estructural entre minorias religiosas e Iglesia catdlica.

Oportunidades y espacios de accion

El analisis de ambas instituciones muestra que, en muchas ocasiones, los representantes de
la Iglesia catdlica realizan una amplia gama de actividades que no coinciden exclusivamente
con las cuestiones asociadas con la asistencia religiosa. En primer lugar, la Iglesia catdlica
adopta un rol clave en el marco de la cooperacion y la asistencia social en la ayuda a los mas
desfavorecidos. Ademas, la crisis econémica y la disminucion de los recursos publicos han
dotado de mayor envergadura a la accion de la lIglesia catdlica en este ambito y han
favorecido su accién en otros espacios. De este modo, por ejemplo, los capellanes catdlicos

pueden acompafiar a los internos en sus permisos temporales o ponerles en contacto con los

93



abogados y ayudar a sus familias y comunidades. También la provision de refugio durante los
permisos para aquellos internos que no disponen de una red social y el acompafiamiento a
los enfermos constituyen algunas de estas tareas. De hecho, la gestion de las casas de
acogida para las personas que no cuentan con un entorno social en las cercanias del centro
penitenciario ocupa una buena parte del trabajo realizado por diferentes grupos religiosos,
especialmente la Iglesia catdlica y las iglesias protestantes. También el acompafiamiento,
sobre todo de personas mayores solas, durante visitas médicas o periodos de hospitalizacion

constituye una parte importante de su trabajo.

Mas alld del papel social, en ocasiones los capellanes catdlicos realizan funciones de
mediacion en las instituciones. Asi, por ejemplo, detectamos que en el marco de las prisiones
son percibidos por la institucion como complices en el mantenimiento de la paz social. En
este sentido, uno de los entrevistados menciond la solicitud que recibié por parte de un
directivo pidiéndole que fomentara la no violencia entre los jovenes reclusos; o el caso de
otro capellan catdlico que medid entre la direccion y un interno, convenciendo al segundo
para que detuviese una huelga de hambre. Al cumplir con esta solicitud, los capellanes
catolicos no sélo colaboran con el personal, sino que, ademas, refuerzan su legitimidad entre
los miembros del personal y la direccion. Ahora bien, a veces también son percibidos como
aliados de los internos, que ven en ellos a un actor independiente que puede facilitar la su
relacion con el personal de seguridad. En muchas ocasiones intervienen como mediadores

informales entre internos y personal.

En los hospitales, los capellanes catélicos también desempefian algunas funciones que van
mas alla de las estrictamente vinculadas a la prestacion del servicio de asistencia religiosa. A
veces forman parte de los comités de ética o pueden contribuir en los debates sobre
cuestiones éticas asi como en temas sociales a través su papel como voluntarios en vez del
rol religioso. Ademas, en términos mas concretos, en ocasiones también ayudan en la
interlocucién con las familias, especialmente en lo relativo a la comunicacién de ‘malas
noticias’ o en situaciones en las que se tienen que tomar decisiones éticamente complejas en
los tratamientos médicos. Sin embargo, su papel es mas limitado que el de los capellanes de
prisiones debido tanto a la fuerza del modelo biomédico que domina en los hospitales y los
muchos otros recursos disponibles en la sociedad para hacer frente a las necesidades de los

pacientes, las familias y el personal. En cierta medida, la presencia de capellanes en los
94



hospitales se ve ensombrecida por el poder de profesionales de la salud, asi como la
multiplicidad de organizaciones de la sociedad civil que intervienen, especialmente las

asociaciones de pacientes, y la burocratizacién de los procedimientos.

Finalmente, es relevante mencionar que, en ocasiones puntuales, el representante de la
Iglesia catdlica colabora con los actores religiosos minoritarios para facilitarles su accién en el
seno de las instituciones, como prisiones y hospitales, pero no se trata ésta de una labor
recurrente. Es el caso, como se ha mencionado, de un capelldn de la pastoral hospitalaria que
apostod por la creacidn de un oratorio ecuménico en un hospital a pesar de que esta iniciativa
le enfrentd a sus superiores. Otros ejemplos pueden encontrarse en el seno de las prisiones,
como cuando el capelldan comunica de manera informal a un representante de un grupo

religioso minoritario que hay un interno que requiere de su presencia.

4. Conclusiones

El desarrollo gradual del marco legal de regulacion de los asuntos religiosos se ha ido
construyendo mediante el establecimiento de un sistema de cooperacion selectiva entre el
gobierno y las comunidades religiosas, basado en tres niveles de reconocimiento. En primer
lugar, el nivel catdlico. La lIglesia catdlica goza de pleno reconocimiento y apoyo a sus
actividades en términos de financiacion y facilidades para la provision de la asistencia
religiosa en instituciones publicas. A pesar del proceso de democratizacion y de
desconfesionalizacion del Estado espafiol, la posicién dominante de la Iglesia catdlica sigue
garantizada a través de los acuerdos concordatarios de 1976 y 1979. En segundo lugar, un
segundo nivel de reconocimiento con arraigo historico en el territorio. Los acuerdos de
cooperacion firmados en 1992 con las federaciones de entidades de las minorias protestante,
musulmana vy judia reproducen en buena medida y en términos formales el modelo de
relacién establecida en los acuerdos de 1979 con la Iglesia catdlica, aunque el grado de
detalle y especificacion es menor. Estas tres comunidades religiosas minoritarias gozan de
reconocimiento y algun tipo de ayuda para la provisién de la asistencia religiosa, pero su

estatus no es comparable en términos de la financiacion, facilidades y reconocimiento

95



simbdlico otorgado a la Iglesia catdlica. Finalmente, un tercer nivel para las organizaciones
religiosas registradas en el Registro de Entidades Religiosas (RER) del Ministerio de Justicia.
Estas tienen reconocido el derecho de sus miembros a recibir asistencia religiosa en las
instituciones publicas pero en este tercer nivel de reconocimiento no existen mecanismos

especificos de financiacién que garanticen el acceso y derecho a la asistencia religiosa.

Como se ha mostrado en el analisis del marco legal y las diferentes acciones politicas al
respecto, desde la Transicion democratica, y especialmente a partir de 2004, se ha ido
configurando una nueva aproximacion a la gestion de la diversidad religiosa. Este modelo se
basa en un sistema de gobernanza en red (Martikainen, 2013), que concede altos niveles de
reconocimiento a las minorias religiosas a través de mecanismos de “soft governance”, como
pueden ser la financiacion de actividades, las ofertas de formacion o la legitimacion a través
de la difusion de informacion (Griera et al., 2014). En este sentido, la Fundacion Pluralismo y
Convivencia y la Direccié General d’Afers Religiosos son los dos dérganos de gestion vy

exponentes mas visibles, a nivel estatal y catalan respectivamente, de este nuevo modelo.

El trabajo de campo realizado muestra, sin embargo, que la evolucion legal no tiene una
traslacion directa y completa en las instituciones analizadas. Es decir, a pesar del
reconocimiento formal de los derechos de las minorias religiosas, la implementacién de este
reconocimiento en las instituciones concretas es mas débil. Existen por tanto importantes
diferencias entre el marco legal, las recomendaciones politicas y el grado de implementacion
de las mismas en la practica real desarrollada por las instituciones publicas. A pesar de los
recientes esfuerzos del gobierno en este terreno, el total cumplimiento de los derechos
reconocidos a las minorias religiosas estd en la actualidad lejos de ser alcanzado en las
instituciones publicas espafiolas. El andlisis también muestra cémo la Iglesia catdlica tiene sus
derechos garantizados e integrados en el funcionamiento diario de estas instituciones. Por lo
tanto, las desigualdades entre la Iglesia catdlica y otras comunidades religiosas, ya presentes
en el marco legal, aumentan en su implementacion sobre el terreno. Estas desigualdades en
la presencia y acomodacion de la Iglesia catélica y el resto de comunidades religiosas se hace
mas evidente en el plano de lo invisible, en las actitudes, gestos y simbolos, al darse por
supuesto y asumiendo como naturales unos beneficios de los que disfruta la Iglesia catélica

en la actividad cotidiana de las instituciones publicas.

96



Al mismo tiempo se ha podido detectar que las recientes recomendaciones politicas en este
campo han tenido un impacto moderado en la acomodacién de la diversidad religiosa en
centros penitenciarios y hospitalarios. Estos cambios han sido mayoritariamente en aspectos
formales (como puede ser el cambio de denominacion de determinadas capillas catdlicas por
‘oratorios’ en algunos hospitales) pero, en general, no se han traducido en cambios mas
profundos en el funcionamiento de las instituciones. Ademas, la difusién de las guias de
recomendaciones resulta todavia muy limitada y el escaso conocimiento de su existencia y

contenido por parte del personal de los diferentes centros asi lo evidencia.

El tiempo de asentamiento de la minoria religiosa influye en la capacidad de reivindicacién de
sus derechos y en la percepcién de recibir un trato desigual o injusto por parte de la
institucion publica. En este sentido son los grupos protestantes los que mantienen una
postura mas reivindicativa ante su presencia en las instituciones publicas y el ejercicio de la
asistencia religiosa en estos espacios. Otros colectivos, como las organizaciones de personas
musulmanas o grupos ortodoxos, formados mayoritariamente por personas inmigradas,
suelen mostrarse mas conformistas con una actitud acomodaticia respecto a las condiciones
gue impone el centro sin llegar a cuestionarlas. Asimismo, el sentimiento de encontrarse en
el punto de mira de las autoridades, especialmente en el caso de los actores musulmanes,

reduce todavia mas su actividad reivindicativa en estos contextos.

En el proceso de acomodacion y gestién de la diversidad religiosa hay determinadas personas
—o perfiles profesionales— que emergen como actores claves. No son siempre los mismos sino
que pueden variar dependiendo del contexto particular. Sin embargo, destacan las
siguientes: las figuras del capelldan de prisiones y hospitales, el director de la prision, y los
responsables de planta de los servicios de enfermeria, que en los centros hospitalarios
emergen como actores claves, junto con la gerencia y el comité de bioética en casos
determinados. La capacidad de decidir e implementar érdenes y su predisposicion o
sensibilidad hacia las cuestiones religiosas marcara el tono de la relacion y presencia dentro
del centro. Por su parte el capellan es la persona con un vinculo con el centro hospitalario o
penitenciario para la gestion y provision del servicio de asistencia religiosa catdlica,

haciéndolo extensible en ocasiones a otras religiones.

Finalmente, en relacion con los retos de futuro, los profesionales sanitarios prevén que este

97



tipo de cuestiones puedan tomar mayor relevancia, especialmente como consecuencia del
envejecimiento de la poblacidon de origen inmigrante. Del mismo modo, enfatizan la
importancia de la formacion del personal y la mayor difusion de las herramientas de gestion
ya existentes, como la guia sobre “Atencién Religiosa al Final de la Vida. Conocimientos Utiles
sobre creencias y convicciones” o la “Guia de gestid de la diversitat religiosa als centres
sanitaris”, entre otros. Se menciona, también, la necesidad de conocer otros modelos
europeos de gestion de la diversidad religiosa y trabajar en este sentido, aunque en estas
instituciones también tienen un peso importante aquellos que enfatizan el caracter privado

de la opcion religiosa y la neutralidad que deberia mantener al respecto la institucion.

4.1. Nuevos interrogantes y futuras lineas de investigacion

Una investigacion no finaliza sin un planteamiento de nuevos interrogantes y futuras lineas
de investigacion. Este estudio no es una excepcion. Los resultados de este trabajo pionero en
Espafia en el terreno del analisis de la gestion de la diversidad religiosa contemporanea en
instituciones publicas se convierten asi en punto de partida para una mayor profundizacion
sobre esta cuestidon. Este trabajo abre la puerta a nuevas cuestiones y ambitos de estudio
sobre la pluralidad religiosa y la gestion de espacios e instituciones publicas. A continuacion,
se establecen cinco lineas que marcan nuevos interrogantes y caminos para complementar,

profundizar, contrastar o, simplemente, continuar el trabajo realizado:

La recepcion de la gestion de la diversidad religiosa

Esta investigacion se ha centrado en analizar la gestion de la diversidad religiosa en dos
instituciones publicas tomando como base la perspectiva de los responsables de la
administracion, asi como las personas implicadas directamente en la provision de estos
servicios en estas instituciones. La informacién se ha contrastado con el discurso vy
percepcién de los representantes de las minorias religiosas, tanto de los érganos federativos,
como de los ministros de culto encargados de ofrecer el servicio en los diferentes centros
analizados. Sin embargo, el propio desarrollo de la investigacion evidencia la necesidad de
completar y contrastar estas dos visiones con la opinidn, vivencia y perspectiva de las

personas que han sido usuarias (enfermos, familiares e internos) de estos servicios en

98



centros hospitalarios y penitenciarios. Por consiguiente, una ampliaciéon a nivel empirico en
esta linea permitiria un examen mas global y afinado, incorporando la recepcion de la gestion

de la diversidad religiosa entre diferentes tipos y perfiles de usuarios.

Formas de espiritualidad emergentes en las instituciones publicas

M3s alld de la pluralidad que ha generado la mayor visibilizacién de las minorias religiosas, la
investigacion ha puesto de manifiesto que lo que Becci y Knobel (2014) denominan “zonas
grises” de la vida religiosa en la prision estd adquiriendo un papel creciente y cada vez mas
importante en los centros penitenciarios espafoles. Esto refleja lo que ocurre también en el
ambito social en Espafia (Cornejo 2012; Prat et al. 2012; Griera y Urgell 2002;) y en otros
paises a nivel europeo e internacional (Roof 1999; Heelas y Woodhead 2006; Aupers y
Houtman 2006; Dawson 2007; Fedele 2013). Durante la realizacion del trabajo de campo, se
detectd que, en los confines de las religiones tradiciones, se produce una proliferacion de
practicas relacionadas con la nueva espiritualidad o la religiosidad holistica, como por
ejemplo cursos de yoga, reiki o meditacidn zen, entre otras técnicas similares. Estas nuevas
expresiones han tenido una notable acogida en distintas prisiones, tanto en lo que se refiere
al personal penitenciario como los propios internos. El trabajo de campo realizado en los
hospitales ha permitido también detectar la creciente importancia de las terapias alternativas
y la espiritualidad dentro de dreas especificas de las instituciones sanitarias, tales como las
unidades de cuidados paliativos. Asi, este proyecto deja abierta la puerta a un analisis en
mayor profundidad de este nuevo tipo de realidades con el fin de comprender los procesos
de definicion de las fronteras entre lo que es considerado religioso y no religioso asi como
legitimo e ilegitimo. En esta linea, las investigadoras del ISOR Mar Griera y Anna Clot-Garrell
han impulsado la investigacién “La practica del yoga en los centros penitenciarios”, financiada

por el Centro de Estudios Juridicos de la Generalitat de Catalunya.

El rol de la iglesia catdlica en una sociedad secular y plural

También se desprende de esta investigacidén que si bien debe considerarse con toda amplitud
la diversidad religiosa incluyendo una mayor consideracion de estas nuevas formas de

religiosidad emergentes, hay que tener presente la gran variabilidad en las respuestas y

99



actitudes que adopta la Iglesia catdlica ante los procesos de secularizacion y diversificacion
de las instituciones publicas espafiolas. Mds alld de la postura oficial que pueda adoptar la
institucion eclesiastica, existe todo un conjunto de factores que influyen de manera diferente
en el modo en que los actores catélicos negocian su presencia en el seno de las instituciones
publicas. Por ello resultaria de interés analizar con mas detalle las consistencias e
incoherencias entre la postura oficial y aquella adoptada en contextos concretos con el fin de

sacar a la luz la complejidad de esta realidad.

Religion y rehabilitacion

En el caso concreto del contexto carcelario, un aspecto que se abre a partir de este proyecto
es el analisis del papel de las organizaciones religiosas en los programas de rehabilitacion
dentro de los centros penitenciarios. EI SEPAP, Secretariado Diocesano de Pastoral
Penitenciaria, es el grupo de voluntarios mas numeroso en el conjunto de centros
penitenciarios espafioles. Al mismo tiempo, desde principios de la década del 2000, las ONGs
y grupos de voluntarios evangélicos han ido ganando peso dentro de las prisiones, siendo hoy
dia uno de los grupos de voluntarios mas activos y que cuenta con presencia en todos los
centros penitenciarios. El trabajo de campo ha mostrado el rol central que ocupan estas
organizaciones vinculadas con diferentes grupos religiosos a la hora de cubrir algunos de los
vacios que deja la institucién penitenciaria, y el estado de bienestar en general, en términos
de servicios sociales, atencién a drogodependencias, educacion, talleres de tiempo libre, etc.
Por ello, resultaria de interés analizar las negociaciones que se producen entre la institucién y
este tipo de entidades a la hora de decidir el tipo de servicios provistos y de limitar o permitir
el contenido religioso. Asimismo, de una manera también significativa, se evidencia esta
realidad en el contexto hospitalario, donde en el desarrollo de tareas sociales las
organizaciones religiosas, particularmente en el marco catdlico, requiere una atencion

especial.

Reflexion e innovacion metodoldgica

Este escenario empirico extremadamente plural y complejo dentro de cada institucién asi

como dentro de cada confesién religiosa y entre distintas confesiones religiosas obliga

100



inevitablemente a un proceso de reflexién metodoldgica en la investigacidn sobre religidon y
diversidad religiosa en instituciones publicas. Por un lado, seria necesario abrir el debate
sobre los temas vinculados con la ética de la investigacidon que pueden emerger en este tipo
de investigaciones y que deben ser resueltos en el transcurso de las mismas. Por otro lado, el
trabajo de campo en una gran variedad de espacios y contextos plantea, en la linea de
aproximaciones internacionales emergentes (Hazard, 2013), la necesidad de una mayor
atencion y sistematizacién a la materialidad como perspectiva metodoldgica para un analisis
mas innovador de la diversidad religiosa. El trabajo de campo y de analisis ha puesto de
manifiesto la importancia de esta dimensién como un aspecto concreto del trabajo
cualitativo. Una profundizacién del estudio de la materialidad de la religion en estos espacios
permitiria profundizar en el conocimiento sobre las transformaciones en las expresiones de la
religiosidad contemporanea asi como de las tensiones y negociaciones para su visibilizaciéon y
ocupaciéon de los espacios en instituciones publicas. Investigaciones pioneras como la de
Barbara Thériault (2014) sobre el significado que adquieren objetos pequefios, como un
rosario, en el contexto de la prisidon pueden arrojar ideas interesantes sobre como abordar
este objeto de estudio. Ademds, de este modo podrian analizarse no sélo los significados
religiosos que los objetos adquieren en el contexto de las instituciones publicas, sino también

las formas como son regulados, restringidos o permitidos.

101



5. Publicaciones y otros productos derivados del proyecto

o Publicaciones principales:

Martinez-Arifio, J; Griera, M. (en revisién). “Responding to Religious Diversity in Spain:
Hospitals and Prisons in Comparative Perspective”. Religion and Transformation in
Contemporary Societies.

Griera, M.; Martinez-Arifio, J.; Clot-Garrell, A.; Garcia-Romeral, G. (en prensa) “Religién e
instituciones publicas en Espafia. Hospitales y prisiones en perspectiva
comparada”. Revista Internacional de Sociologia.

Martinez-Arifio, J.; Garcia-Romeral, G.; Ubasart, G.; Griera, M. (2015). “Demonopolisation and
dislocation: (Re-)negotiating the place and role of religion in Spanish prisons”,
Social Compass, 62(1): 3-21.

Griera, M.; Clot-Garrell, A. (2015). “Banal is not trivial. Visibility, recognition and inequalities
between religious groups in prison”, Journal of Contemporary Religion 30(1): 23-37.

Griera, M. and Martinez-Arifio, J. (2014) “The Accommodation of Religious Diversity in
Prisons and Hospitals in Spain”, RECODE Working Paper Series, n2 28.

Griera, M.; Martinez-Arifio, J; Garcia-Romeral, G. (2014) “Beyond the Separation of Church
and State: Explaining the New Governance of Religious Diversity in Spain”, MMG
Working Paper. Max Planck Institute for the Study of Religious and Ethnic Diversity
(Alemania).

o Otros productos derivados del proyecto:

Creacion de la red de investigacion “Religion & Public Institutions” que aglutina a numerosos
investigadores internacionales especializados en la tematica. Para mas informacidn, visitar el
blog: http://religionpublicinstitutions.com/

Blog con informacion del proyecto GEDIVER-IN. Para mas informacion, visitar el blog:
http://www.religionspublicsphere.com/

102


http://religionpublicinstitutions.com/
http://www.religionspublicsphere.com/

6. Bibliografia

Astor, A. (2014). Religious governance and the accommodation of Islam in contemporary
Spain. Journal of Ethnic and Migration Studies, 40(11), 1716—1735.

Aupers, S., & Houtman, D. (2006). Beyond the spiritual supermarket: The social and public
significance of new age spirituality. Journal of Contemporary Religion, 21(2), 201-222.

Bader, V. (2007). The Governance of Islam in Europe: The Perils of Modelling. Journal of
Ethnic and Migration Studies, 33(6), 871-886.

Bader, V. M. (2007). Democracy or Secularism? Associational Governance of Religious
Diversity. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Bastian, J.-P., & Messner, F. (2007). Minorités religieuses dans I’espace européen. Paris: PUF.

Becci, I. (2015). Institutional Resistance to Religious Diversity in Prisons: Comparative
Reflections Based on Studies in Eastern Germany, Italy and Switzerland. International
Journal of Politics, Culture, and Society 28(1): 5-19.

Becci, I., & Knobel, B. (2014). La diversité religieuse en prison: entre modeles de régulation et
émergence de zones grises (Suisse, Italie et Allemagne). En A. S. Lamine (Ed.), Quand le
religieux fait conflit, déscaccords négociations ou arrangements. Rennes: Presses
Universitaires Rennes.

Beckford, J. A. (1999). The management of religious diversity in England and Wales with
special reference to prison Chaplaincy. International Journal on Multicultural Societies,
1(2), 55-66.

Beckford, J., & Gilliat, S. (1998). Religion in Prison. Equal rites in a multi-faith society.
Cambridge: Cambridge University Press.

Bericat, Eduardo (Ed.). (2008). E/ fendmeno religioso. Centro de Estudios Andaluces.
Billig, M. (1995). Banal nationalism. London: Sage Publications Ltd.

Bowen, J. R., Bertossi, C., Duyvendak, J. W., & Krook, M. L. (2013). European States and their
Muslim Citizens. Cambridge University Press.

Bramon, D. (2002). Obertura a I’islam. Barcelona: Cruilla.

Briones, R. (2009). Religiéon y Rituales en Andalucia. La mirada antropoldgica de los ultimos
treinta afios. En VV.AA, Aportaciones de la Antroplogia Social y Cultural al conocimiento
de Andalucia. Sevilla: Centro de Estudios Andaluces.

Briones, R., Tarrés, S., Salguero, O., Fernandez, E., Macias, C., & Sudrez, V. (2010). Y tu (de)
quién eres?: Minorias religiosas en Andalucia. Barcelona: Icaria.

Cadge, W. (2012). Paging god: Religion in the halls of medicine. University of Chicago Press.

Campiche, R. (2007). Gestion publique des minorités religieuses et pluralisme démocratique.
En J.-P. Bastian & F. Messner (Ed.), Minorités religieuses dans I'espace européen
(Presses Universitaires de France). Paris.

103


http://link.springer.com/article/10.1007/s10767-014-9179-6
http://link.springer.com/article/10.1007/s10767-014-9179-6

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago: The University of Chicago
Press.

Casanova, J. (2007). Immigration and the New Religious Pluralism: A European Union/United
States Comparison. En T. Banc (Ed.), Democracy and the New Religious Pluralism.
Oxford University Press.

Casanova, J. (2008). The problem of religion and the anxieties of European secular
democracy. En Motzkin, G & Fischer, Y (Ed.), Religion and Democracy in Contemporary
Europe (p. 63-74). London: Alliance Publishing Trust.

Castells, M. (1998). La era de la informacion. Vol. 3: Fin de milenio. Madrid: Alianza.

Coffey, A., & Atkinson, P. (2003). Encontrar el sentido a los datos cualitativos. Estrategias
complementarias de investigacion. Medellin: Editorial Universidad de Antioquia.

Cornejo, M. (2012). Religion y espiritualidad,?” dos modelos enfrentados?. Trayectorias
poscatdlicas entre budistas Soka Gakkai. Revista Internacional de Sociologia, 70(2),
327-346.

Coté, P., & Gunn, T. J. (2006). La Nouvelle Question Religieuse the New Religious Question:
Regulation Ou Ingerence de L’Etat? State Regulation Or State Interference? (Vol. 9).
Peter Lang.

Davie, G. (1999). Religious Representation in a Revised House of Lords. The Public
Management of Religious Diversity, 1(2), 67-71.

Davie, G. (2000). Religion in Modern Europe : A Memory Mutates. Oxford University Press.

Davie, G. (2006). Religion in Europe in the 21st Century: The Factors to Take into Account.
European Journal of Sociology, XLVII(2), 271-296.

Dawson, A. (2007). New era, new religions: religious transformation in contemporary Brazil.
Ashgate Publishing, Ltd.

de Galembert, C. (1994). Intégration des musulmans en France et en Allemagne: le poids de
I'intermédiaire catholique’. Pluralisme religieux et laicités dans I"'Union européenne,
109-21.

de Galembert, C. (2001). La régulation étatique du religieux a I'épreuve de la globalisation. En
La globalisation du religieu. Paris: L’'Harmattan.

Diaz Salazar, R. (2008). Espafia laica: ciudadania plural y convivencia nacional.
Diaz-Salazar, R., Giner, S., & Velasco, F. (1994). Formas modernas de religion. Madrid: Alianza.

Diez de Velasco, F. D. (2010). The Visibilization of Religious Minorities in Spain. Social
Compass, 57(2), 235-252.

Enyedi, Z. (2003). Conclusion: emerging issues in the study of church—state relations. West
European Politics, 26(1), 218—-232.

Estruch, J. (1994). El mito de la secularizacion. En R. Diaz-Salazar, S. Giner, & Velasco (Ed.),
Formas modernas de religion (p. 267-281). Madrid: Alianza.

Estruch, J. (1996). Secularitzacio i pluralisme en la societat catalana d’avui. En Discurs de
recepcio de Joan Estruch i Gibert com a membre numerari de la Seccio de Filosofia i
Ciencies Socials. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans.

104



Estruch, J., Gdmez, J., Griera, M., & Iglesias, A. (2004). Les altres religions. Minories religioses
a Catalunya. Barcelona: Mediterrania.

Fernandez Fernandez, E. (2008). La asistencia religiosa hospitalaria en el nuevo marco de
pluralismo religioso: caso de grupos religiosos no catdlicos de Granada. Universidad de
Granada, Granada.

Ferrari, S. (2008). State Regulation of Religion in the European Democracies: The Decline of
the Old Pattern. En Y. Fischer & Motzkin, G (Ed.), Religion and democracy in
contemporary Europe. London: Alliance Publishing Trust.

Fetzer, J. S., & Soper, J. C. (2005). Muslim and the State in Britain, France and Germany. New
York: Cambridge University Press.

Galembert, C. d. (2007). La ciudad de Mantes-la-Jolie y «su» mezquita. ¢Un nuevo orden
politico-religioso en construccion? Revista CIDOB d’Afers Internacionals, No.77, 111-
136.

Gallego, M., Cabrera, P. J., Rios, J. C., & Segovia, J. L. (2010). Andar 1 Km en linea recta: La
cdrcel del siglo XXI que vive el preso. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas.

Garcia-Romeral, G., & Griera, M. (2011). La construccié de I'lslam com a objecte de politiques
publiques a Catalunya. En Societat Catalana 2011 / coordinat per Josep M. Masjuan (p.
231-253). Barcelona: IEC.

Gerring, J. (2004). What Is a Case Study and What Is It Good for? American Political Science
Review, null(02), 341-354.

Gilliat-Ray, S. (2005). From ‘chapel’to ‘prayer room’: The production, use, and politics of
sacred space in public institutions. Culture and Religion, 6(2), 287-308.

Gilliat-Ray, S. (2011). ‘Being there’ the experience of shadowing a British Muslim Hospital
chaplain. Qualitative Research, 11(5), 469-486.

Goffman, E. (1961). Asylums: Essays on the social situation of mental patients and other
inmates (Vol. 277). Anchor Books New York.

Goffman, E. (1970). Internados: ensayos sobre la situacion social de los enfermos mentales.
Buenos Aires: Amorrortu.

Griera, M. (2009a). De la Religid a les Religions. Politiques publiques i minories religioses a
Catalunya. Universitat Autonoma de Barcelona, Barcelona.

Griera, M. (2009b). De la religid a les religions. Politiques publiques i minories religioses a
Catalunya. Universitat Autonoma de Barcelona, Departament de Sociologia, Bellaterra.

Griera, M. (2012). Public policies, interfaith associations and religious minorities: a new policy
paradigm? Evidence from the case of Barcelona. Social Compass, 59(4), 570-587.

Griera, M., & Clot-Garrell, A. (2015). Banal is not Trivial: Visibility, Recognition, and
Inequalities between Religious Groups in Prison. Journal of Contemporary Religion,
30(1), 23-37.

Griera, M., & Urgell, F. (2002). Consumiendo religion. Nuevas formas de espiritualidad entre la
poblacidn juvenil. Barcelona: Fundacio «la Caixa».

105



Hackett, R. I. J. (2005). Rethinking the Role of Religion in the Public Sphere: Local and Global
Perspectives. Comparative Perspectives on Shari’ah in Nigeria, Ibadan: Spectrum, 74-
100.

Hall, P. A., & Taylor, R. C. R. (1996). Political Science and the Three New Institutionalisms*.
Political Studies, 44(5), 936-957.

Hazard, S. (2013). The Material Turn in the Study of Religion. Religion and Society: Advances
in Research, 4(1), 58—78.

Heelas, P., Woodhead, L., Seel, B., Tusting, K., & Szerszynski, B. (2005). The Spiritual
Revolution: Why Religion is Giving Way to Spirituality. Blackwell. Recuperat de
http://eprints.lancs.ac.uk/id/eprint/1486

INE. Instituto Nacional de Estadistica. (2011). Poblacién reclusa.
INE. Instituto Nacional de Estadistica. (2012). Explotacidn Estadistica del Padrén Continuo.
ISOR-DGAR. (2013). Base de datos de centros de culto de las minorias religiosas de Catalufia.

ltcaina, X. (2006). The Roman Catholic Church and the Immigration Issue: The Relative
Secularization of Political Life in Spain. American Behavioral Scientist, 49(11), 1471-
1488.

ltcaina, X., & Burchianti, F. (2007). Local authorities and interfaith dialogue in Spain. En
Council of Europe (Ed.), Gods in the city. Intercultural and inter-religious dialogue at
local level (p. 99-126). France: Local & Regional.

Joly, D., & Beckford, J. (2006). «Race» Relations and Discrimination in Prison: The Case of
Muslims in France and Britain. Journal of Immigrant & Refugee Studies, 4(2), 1-30.

Koenig, M. (2007). Europeanising the Governance of Religious Diversity: An Institutionalist
Account of Muslim Struggles for Public Recognition. Journal of Ethnic and Migration
Studies, 33(6), 911-932

III

Lehmann, David. “Secularism: A Concept in Need of Reappraisal.” Disponible en: http://www.

davidlehmann.org/david-
docspdf/Unppap/Secularism_a_concept_in_need_of reappraisal.pdf,

Lépez Garcia, B. (2007). Arraigados: Minorias religiosas en la Comunidad de Madrid (Vol. 3).
Icaria Editorial.

Mardones, J. M. (1999). Nueva Espiritualidad: Sociedad Moderna y Cristianismo. Universidad
Iberoamericana.

Martikainen, T. (2013). Multilevel and Pluricentric Network Governance of Religion. En T.
Martikainen & F. Gauthier (Ed.), Religion in the Neoliberal Age (p. 129-142). Surrey:
Ashgate Publishing Limited.

Martinez-Arifio, J., Garcia-Romeral, G., Ubasart, G., & Griera, M. (2015). Demonopolization
and dislocation: (re-) negotiating the place and role of religion in Spanish prisons. Social
Compass, 62(1), 3-21.

Martinez-Arifio, J., Griera, M., Garcia-Romeral, G., & Forteza, M. (2011). Inmigracion,
diversidad religiosa y centros de culto en la ciudad de Barcelona. Migraciones, (30),
101-133.

106



Maussen, M. (2007). The governance of Islam in Western Europe. A state of the art report.
IMISCOE Report, Amsterdam. Recuperat de
http://www.imiscoe.org/publications/workingpapers/onlinediscussionislam.html

Ministerio de Educacion, Cultura y Deporte. (2012). Estadistica de las Ensefianzas no
universitarias. Curso 2011-2012. Recuperat de http://www.mecd.gob.es/servicios-al-
ciudadano-mecd/estadisticas/educacion/indicadores-publicaciones-sintesis/cifras-
educacion-espana/2014.html

Minkenberg, M. (2007). Democracy and religion: theoretical and empirical observations on
the relationship between Christianity, Islam and liberal democracy. Journal of Ethnic
and Migration Studies, 33(6), 887—909.

Modood, T., Triandafyllidou, A., & Zapata-Barrero, R. (2006). Multiculturalism, Muslims and
citizenship: a European approach. New York: Routledge.

Moreno Antén, M. (2006). La asistencia religiosa en Espafia. En |. Martin Sanchez & J. G.
Navarro (Ed.), La libertad religiosa en Espafia y Argentina (p. 99-119). Madrid:
Fundacién Universitaria Espafiola.

Moreras, J. (2002). "Limits and Contradictions in the Legal Recognition of Muslims in Spain “.
Religious Freedom and the Neutrality of the State: The Position of Islam in the European
Union, 52—64.

Moreras, J. (2002). Limits and contradictions in the legal recognition of Muslims in Spain. En
W. Shadid & P. S. v. e. Koningsveld (Ed.), Religious Freedom and the Neutrality of the
State: The Position of Islam in the European Union (p. 52-64). Leuven: Peeters.

Motilla, A. (2003). El islam en Espafia: marco legal. MA Roque, El islam plural, Barcelona:
Icaria.

Observatorio del Pluralismo Religioso en Espafia. (2012). Directorio de lugares de culto.

Pace, E. (2007). Religion as communication: The changing shape of Catholicism in Europe. En
Everyday Religion: Observing Modern Religious Lives (p. 37-49). New York: Oxford
University Press.

Pérez-Agote, A. (2012). Cambio religioso en Espafia: los avatares de la secularizacion. Madrid:
CIS.

Pérez-Agote, A. (2007). El proceso de secularizacién en la sociedad espafiola. Revista CIDOB
d’Afers Internacionals, (77), 65-82.

Pérez-Agote, A., & Santiago Garcia, J. A. (2005). La situacion de la religion en Espafia a
principios del siglo XXI. Centro de Investigaciones Socioldgicas (CIS). Recuperat de
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=255235

Prat, J. (Ed.). (2011). Els nous imaginaris culturals: espiritualitats orientals, terapies naturals i
sabers esotérics (Vol. 20). Publicacions Universitat Rovira i Virgili. Recuperat de
https://books.google.es/books?hl=es&Ir=&id=2X-
gAgAAQBAJ&R0i=fnd&pg=PA292&dqg=Els+nous+imaginaris+culturals:+Espiritualitats+ori
entals,+&ots=9VBWoAQQMs&sig=_[T6UYUMITS 7ZUY7zSk4tzTZwo

Quinlan, E. (2008). Conspicuous Invisibility Shadowing as a Data Collection Strategy.
Qualitative Inquiry, 14(8), 1480—-1499.

107



Rath, J., Pennix, R., Groenendijk, K., & Meyer, A. (2001). Western Europe and Its Islam. Leiden:
Brill.

Roof, W. C., & Greer, B. (1994). A generation of seekers: The spiritual journeys of the baby
boom generation. HarperSanFrancisco.

Rozenberg, D. (1996). Minorias religiosas y construccion democratica en Espafia. (Del
monopolio de la Iglesia a la gestion del pluralismo). REIS: Revista Espafiola de
Investigaciones Socioldgicas, 74, 245-265.

Sanchez, I. M. (2008). El modelo actual de relacién entre el Estado vy el factor religioso en
Espafia. Revista General de Derecho Candnico y Derecho Eclesidstico del Estado, (16), 8.

Soper, J. C.,, & Fetzer, J. S. (2003). Explaining the Accommodation of Muslim Religious
Practices in France, Britain, and Germany. French Politics, 1(1), 39-59.

Thériault, B. (2014). Porter le chapelet. Formes religieuses dans une prison pour femmes.
Studies in Religion/Sciences Religieuses, 43(1), 172—-180.

Torrekens, C. (2005). « Le pluralisme religieux en Belgique». Diversité Canadienne, 4(3), 56-
58.

Diaz de Velasco, F. (2008). Religiones entre continentes: minorias religiosas en Canarias.
Barcelona: Icaria Editorial.

108



