
 

 

 

 

 

 

GEDIVER-IN  
La gestión de la diversidad religiosa en 
centros hospitalarios y penitenciarios en 
España 
 

 

Informe final  

 

 

 

Grupo de Investigación ISOR 

 

Autoras del informe:  

Dra. Mar Griera,  

Dra. Gloria García-Romeral,  

Dra. Julia Martínez-Ariño, 

Anna Clot-Garrell 

 

cr.isor@uab.cat 

Universitat Autònoma de Barcelona 

Septiembre 2015 



 
 

2 

 

 

 

 

Este documento está sujeto a una licencia de uso Creative Commons. Se 
permite la reproducción total o parcial y la comunicación pública de la 
obra, siempre que no sea con finalidad comercial y siempre que se 
reconozca la autoría de la obra original. No se permite la creación de obras 
derivadas. 

 

 



 
 

3 

 

 

Índice 

Resumen ejecutivo GEDIVER-IN ..................................................................................................... 6 

El proyecto “GEDIVER-IN” ............................................................................................................. 13 
Grupo de investigación ISOR .................................................................................................................. 13 
Organización de la investigación ............................................................................................................ 13 

Equipo investigador ............................................................................................................................ 13 
Colaboradores científicos ................................................................................................................... 14 

Agradecimientos ........................................................................................................................... 17 

1. Introducción .............................................................................................................................. 18 
1.1. Finalidad del proyecto GEDIVER-IN ................................................................................................ 18 
1.2. Antecedentes y marco teórico ........................................................................................................ 20 

1.2.1. Las transformaciones en el campo religioso: entre la secularización y la diversidad religiosa

 ............................................................................................................................................................. 20 
1.2.2. Las transformaciones en la gestión de la diversidad religiosa: el modelo de relación Iglesia-

Estado y la acomodación de las minorías .......................................................................................... 23 
1.2.3. La acomodación de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y sanitarias ...... 24 

1.3. Objetivos .......................................................................................................................................... 26 

2. Diseño de la investigación y metodología ............................................................................... 27 

2.1. Preguntas de investigación e hipótesis de trabajo ........................................................................ 28 
2.2. Operacionalización y dimensiones de análisis ............................................................................... 29 
2.3. Diseño de la investigación y criterios para la selección de los casos ............................................ 32 
2.4. Técnicas de recogida de la información ......................................................................................... 36 
2.5. Trabajo de campo ............................................................................................................................ 39 
2.6. Técnicas de análisis de la información ........................................................................................... 40 

3. Resultados ................................................................................................................................. 41 
3.1. Marco legal e iniciativas políticas de gestión de la diversidad religiosa ....................................... 42 

3.1.1. Regulación legal ........................................................................................................................ 43 
3.1.2. Medidas políticas ...................................................................................................................... 45 

3.2. Centros penitenciarios .................................................................................................................... 48 
3.2.1. Asistencia religiosa ................................................................................................................... 49 
3.2.2. Espacios de culto ...................................................................................................................... 55 
3.2.3. Acomodación de la práctica religiosa ...................................................................................... 60 

3.3. Centros hospitalarios ....................................................................................................................... 68 
3.3.1. Asistencia religiosa ................................................................................................................... 68 
3.3.2. Espacios de culto ...................................................................................................................... 72 
3.3.3. Acomodación de la práctica religiosa ...................................................................................... 76 



 
 

4 

 

3.4. Comparación entre ambas instituciones ........................................................................................ 79 
3.5. Revisión de las hipótesis .................................................................................................................. 85 

3.5.1. ¿Modelo pluralista o laicista? .................................................................................................. 85 
3.5.2. La actitud de la Iglesia católica: ¿colaboración o resistencia? ............................................... 89 

4. Conclusiones.............................................................................................................................. 95 
4.1. Nuevos interrogantes y futuras líneas de investigación ................................................................ 98 

5. Publicaciones y otros productos derivados del proyecto ..................................................... 102 

6. Bibliografía ............................................................................................................................... 103 

 



 
 

5 

 

Índice de tablas y gráficos 

 

Tabla 1: Dimensiones de análisis del concepto “gestión de la diversidad religiosa”. ............... 30 

Tabla 2. Operacionalización de las dimensiones de análisis. ...................................................... 31 

Tabla 3. Centros de culto de minorías religiosas en Cataluña (2013) y Andalucía (2012). ....... 34 

Tabla 4. Centros penitenciarios y hospitalarios seleccionados por comunidad autónoma. ..... 36 

Tabla 5. Personas entrevistadas según el tipo de actor y el ámbito territorial. ........................ 40 

Tabla 6. Cuadro para el análisis de la información. ..................................................................... 41 

Tabla 7. Resumen de las principales medidas políticas adoptadas a nivel autonómico en los 

ámbitos penitenciario y hospitalario............................................................................................ 48 

Tabla 8. Actores religiosos acreditados y su distribución en las prisiones españolas (2011)… 50 

Tabla 9. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en prisiones. ........................................... 55 

Tabla 10. Retos y respuestas espacios de culto en prisiones. .................................................... 60 

Gráfico 1: Evolución del número de personas que solicitaron celebrar el Ramadán en los 

centros penitenciarios catalanes (2004-2012) ............................................................................ 63 

Tabla 11. Retos y respuestas respecto a la práctica religiosa en prisiones. .............................. 67 

Tabla 12. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en hospitales. ....................................... 71 

Tabla 13. Retos y respuestas espacios de culto en hospitales. .................................................. 75 

Tabla 14. Retos y respuestas respecto a la práctica religiosa en hospitales. ............................. 79 

Tabla 15. Niveles e instrumentos legales de reconocimiento de las confesiones religiosas .... 86 

 

 



 
 

6 

 

Resumen ejecutivo GEDIVER-IN 

Sobre el proyecto GEDIVER-IN  

El proyecto de investigación GEDIVER-IN examina el impacto de las transformaciones en el 

mapa religioso en los hospitales y prisiones de Catalunya y Andalucía. El objetivo es 

comprender cómo se produce el encaje entre las minorías religiosas, la Iglesia católica y las 

instituciones públicas en un contexto de consolidación del proceso de secularización.  

En consonancia con los debates públicos y científicos sobre la temática, el proyecto GEDIVER-

IN reflexiona sobre el rol que juegan las religiones en la esfera pública de los países europeos, 

poniendo el énfasis en las tres cuestiones siguientes: (1) el papel de las minorías religiosas, 

especialmente el islam, en la esfera pública; (2) la presencia y rol de las iglesias históricas en 

un contexto de secularización avanzada; y (3) los procesos de negociación discursiva y 

práctica en torno al encaje de la diversidad religiosa en el marco de las instituciones públicas..  

El proyecto GEDIVER-IN no nace en el vacío sino que entronca con la experiencia y la 

trayectoria investigadora del equipo ISOR en el estudio del fenómeno religioso en sus 

diversas y complejas formas, acepciones y manifestaciones. El proyecto ha sido financiado 

por el Ministerio de Innovación e Investigación, con referencia CSO-2010-21248, y se ha 

desarrollado durante el periodo 2010-14.  

Preguntas y objetivos de la investigación  

La investigación parte de la constatación de que en los últimos años se ha producido una 

transformación significativa del campo religioso. Por un lado, el proceso de secularización se 

afianza y las cifras de pertenencia y práctica religiosa continúan descendiendo gradualmente. 

Por otro lado, se produce una diversificación del mapa religioso y aumenta la relevancia y 

visibilidad pública de las minorías religiosas. Finalmente, las iglesias históricas redefinen su rol 

y configuran nuevas formas de intervención en la esfera pública. En este contexto, la gestión 



 
 

7 

 

de la diversidad cultural y religiosa gana centralidad y es incorporada en la agenda política de 

la mayoría de gobiernos occidentales. 

Fruto de este contexto nace la pregunta central que ha orientado la investigación a lo largo 

de estos cuatro años: ¿qué impacto tiene la transformación del escenario religioso en el 

funcionamiento de los hospitales y las cárceles en España? 

La voluntad es comprender cómo cristaliza el nuevo escenario de diversidad religiosa y 

secularización en estos dos tipos de institución, analizar cómo dichas instituciones responden 

a este nuevo contexto y examinar el papel de la Iglesia católica en esta nueva coyuntura. 

Metodología  

La investigación ha empleado una metodología de carácter cualitativo basada en un estudio 

de casos múltiple que ha incorporado centros penitenciarios y hospitalarios ubicados en dos 

territorios diferentes, Cataluña y Andalucía. La selección de los casos ha sido realizada con el 

interés de cubrir una amplia variedad de instituciones y casuísticas. 

El trabajo empírico ha combinado el examen crítico y sistemático del marco legal y político 

relativo a la gestión de la diversidad religiosa con una aproximación etnográfica, basada en 

entrevistas y observaciones. En total se han estudiado 8 cárceles y 8 hospitales repartidos 

entre Cataluña y Andalucía durante el periodo comprendido entre septiembre de 2011 y 

marzo de 2014. 

Se han realizado un total de 100 entrevistas: 53 para el ámbito penitenciario, 34 para el 

hospitalario y 13 a personas que, por una razón u otra, tienen relación con los dos ámbitos. 

Del total de las entrevistas, 47 se han realizado a personal religioso, 29 a personal de las 

instituciones, 10 a cargos políticos de los gobiernos catalán, andaluz y español y 6 a personal 

de ONGs que intervienen en este ámbito. Paralelamente, se han diseñado y realizado 

observaciones de carácter etnográfico en los centros que han permitido complementar y 

contrastar la información obtenida en las entrevistas. El trabajo de observación etnográfica 

ha implicado las siguientes actividades: a) observación pautada en los centros; b) la 

investigación también ha incluido la observación a los servicios c) en los centros 

penitenciarios se ha utilizado, también, la técnica de shadowing en prisión, consistente en 



 
 

8 

 

acompañar a los líderes religiosos en su visita y en todas sus actividades en el interior de 

recinto. 

Diversidad religiosa en las instituciones: nuevos retos y respuestas 

En el marco de esta investigación hemos agrupado los retos en materia de gestión de la 

diversidad religiosa en tres grandes ámbitos: la asistencia religiosa o espiritual, los espacios 

de culto y las prácticas religiosas. 

El primer ámbito, la asistencia religiosa y espiritual, es concebida como la visita y 

acompañamiento religioso / espiritual a las personas internas, la formación en materia 

religiosa, la celebración de actos de culto y la administración de los sacramentos. El derecho 

a la asistencia religiosa está garantizado legalmente en el ordenamiento jurídico 

internacional, europeo y español. Ahora bien, hospitales y prisiones han gestionado esta 

cuestión de forma diferente. 

 Las prisiones: asistencia religiosa a demanda. La petición de asistencia espiritual / 

religiosa de las personas internas que profesan una religión minoritaria se gestiona a 

partir de la solicitud individual y por escrito. A partir de la petición, el centro se pone 

en contacto con los representantes de la confesión religiosa en cuestión y después de 

un proceso de acreditación –realizado por el gobierno español o catalán– se permite 

la entrada a los ministros de culto. 

 Los hospitales: libre acceso y variabilidad institucional. El hecho de que los hospitales 

no sean instituciones cerradas hace que en la mayoría de casos los ministros de 

confesiones religiosas minoritarias provean atención espiritual o religiosa a los 

pacientes de forma privada y sin que el hospital intervenga. Generalmente es la 

persona hospitalizada o su familia que se ocupa de contactar con el ministro de culto, 

quien acude de manera puntual en el hospital para atender a un paciente 

determinado. Esto contrasta con la situación de la Iglesia católica, donde el cura tiene 

una vinculación estable y regular en el hospital, recibe una remuneración por su 

labor. 

 



 
 

9 

 

El segundo ámbito en el que emergen retos es el de los espacios de culto. Son las demandas 

que hacen referencia a la existencia y adecuación de un espacio físico en el que las personas 

internas puedan realizar sus prácticas religiosas y donde sea posible celebrar actos de culto. 

Históricamente, todos los centros penitenciarios y prácticamente todos los hospitales 

contaban con una capilla católica destinada al culto. En un contexto de secularización y de 

crecimiento de la diversidad, donde además la mayoría de hospitales y cárceles suelen tener 

problemas de espacio, la necesidad de destinar una sala para ubicar una capilla católica es a 

menudo puesta en duda. 

El tercer ámbito a tener en cuenta es el que hace referencia a los elementos de la práctica 

religiosa cotidiana de las personas internas que, de una manera u otra, interfieren en el 

funcionamiento habitual de prisiones u hospitales. Nos referimos al seguimiento de 

preceptos alimentarios por motivos religiosos, la presencia de símbolos y / o el uso de 

utensilios con un significado religioso, la indumentaria religiosa o la celebración de 

festividades, entre otros. De entre los numerosos retos existentes en este ámbito destaca la 

cuestión de la negativa a la transfusión de sangre por parte de los Testigos Cristianos de 

Jehová en los hospitales. Es esta cuestión la que, una vez tras otra, los profesionales 

sanitarios mencionan cuando se les cuestiona sobre los retos más urgentes o relevantes en 

este campo. Ahora bien, el estudio también ha detectado que en los últimos diez años ha 

habido avances importantes en esta cuestión y hoy son numerosos los hospitales que han 

implantado protocolos de actuación y mantienen un diálogo fluido con esta confesión 

religiosa. 

En el caso de las instituciones penitenciarias las cuestiones que emergen como retos de 

mayor envergadura son aquellas que, de una manera u otra, afectan el orden, las dinámicas 

internas y la rutina institucional. Son las grandes festividades religiosas y reuniones religiosas 

colectivas las que, por su propia naturaleza, se convierten en el ejemplo paradigmático del 

prototipo de retos que se perciben como más importantes por parte del personal ya que, 

según este mismo personal de los centros, son difíciles de conciliar con los protocolos de 

seguridad. En esta línea destaca la importancia que ha adquirido la celebración del Ramadán 

y la atención creciente que la administración penitenciaria presta a esta cuestión. Facilitar la 

celebración del Ramadán en prisión obliga a re-organizar las rutinas de la prisión y, 

generalmente, implica agrupar los internos musulmanes en una zona determinada, re-



 
 

10 

 

organizar la cocina para poder preparar y consumir la harira y el resto de comida tradicional 

al anochecer, replantear las tareas de las personas que celebran el Ramadán así como 

facilitar la realización de oraciones colectivas 

Principales resultados 

Pluralismo asimétrico 

La investigación pone en evidencia la existencia de un sistema legal de acomodación de la 

diversidad religiosa basado en lo que hemos llamado pluralismo asimétrico. El ordenamiento 

jurídico garantiza el derecho a la libertad religiosa y de conciencia de toda la ciudadanía pero 

el sistema de reconocimiento y protección legal de los derechos varía en función del grupo al 

que se pertenece. 

A nivel práctico, las diferencias existentes son especialmente evidentes al comparar la 

situación de la Iglesia católica con la de las demás confesiones. El estudio ha permitido 

constatar que, tal y como Fernández Fernández (2008) pone de manifiesto, las diferencias se 

evidencian principalmente en los siguientes cuatro aspectos: 

a) la asistencia católica es estable y permanente en todas las prisiones y hospitales, mientras 

que la asistencia religiosa / espiritual de las otras confesiones está sometida a mayor 

variabilidad y a un alto grado de discrecionalidad por parte de los centros. 

b) el tipo de relación contractual y de reconocimiento mutuo entre la institución y la 

confesión religiosa es directa en el caso católico e inexistente o débil en los demás casos. 

Sólo en contadas ocasiones las instituciones penitenciarias u hospitalarias facilitan una 

relación contractual con los ministros de culto de las confesiones minoritarias. 

c) la legislación relativa a la asistencia religiosa a las minorías está poco detallada y da pie a 

situaciones ambiguas, mientras que la católica se encuentra bien delimitada. 

d) la asistencia católica disfruta de financiación mientras las otras confesiones no disponen 

de financiación o, si tienen, es con una dotación mucho menor. 

 



 
 

11 

 

Sin embargo, constatamos que el crecimiento de la diversidad religiosa no ha derivado en 

una limitación de los derechos de las organizaciones religiosas ni en la restricción de la 

presencia del catolicismo en las instituciones públicas, sino que, y siguiendo la tónica 

dominante en la mayoría de países europeos, se ha producido una extensión de los derechos 

a los grupos minoritarios. Al mismo tiempo, la desigualdad entre la Iglesia católica y demás 

confesiones a nivel de status jurídico, reconocimiento institucional y recursos aportados es, 

todavía, muy importante, lo que nos conduce, inevitablemente, a hablar de “desigualdad 

estructural”. 

Catolicismo banal 

Las diferencias entre la Iglesia católica y el resto de confesiones no se expresan tan solo en 

términos legales. La herencia monoconfesional católica impregna la cotidianidad de las 

instituciones a través de las rutinas, las costumbres y las dinámicas informales. En cierto 

modo, la hegemonía católica persiste y se reproduce a través de pequeños gestos que si bien 

pueden parecer banales no son triviales. Con la voluntad de comprender esta situación 

hemos acuñado el termino “catolicismo banal” –que haciendo una adaptación del concepto 

de Michael Billig (1995) de nacionalismo banal enfatiza la importancia de los gestos sutiles y 

las rutinas dadas por supuesto en reforzar una posición de hegemonía. Aunque en un ámbito 

diferente, el catolicismo banal puede ser entendido de una manera similar. En el caso de 

España, a pesar de las declaraciones formales que afirman el carácter laico de las 

instituciones penitenciarias y hospitalarias, el catolicismo banal se hace presente en las 

rutinas de la institución respecto la entrada y la presencia de ministros de culto en estos 

contextos institucionales. En este sentido, afirmamos que el catolicismo banal naturaliza, 

desproblematiza y convierte en invisible la hegemonía católica a la vez que contribuye a 

reforzar la desigualdad estructural entre minorías religiosas y la Iglesia católica. 

Hospitales y prisiones: similitudes y diferencias 

La investigación muestra cómo la gestión de la diversidad religiosa en prisiones y en 

hospitales tiene muchos puntos de contacto y similitudes pero también existen diferencias 

relevantes entre ambas instituciones. En primer lugar, hemos detectado que los hospitales 

son mucho más reticentes ante el hecho religioso y la labor de las organizaciones religiosas 



 
 

12 

 

que las prisiones. En el marco de los hospitales, la mayoría de profesionales entrevistados 

perciben la religión como un asunto privado que pertenece a la esfera de la intimidad. Sólo 

reconocen un papel a la religión en aquellos ámbitos donde la medicina, por una razón u 

otra, no puede intervenir; como es el momento de la muerte o hacer frente a las situaciones 

en las que la medicina no tiene respuesta. Asimismo, son una excepción los hospitales que 

tienen una política proactiva de atención a la diversidad religiosa y que han institucionalizado 

medidas para atender las necesidades de las minorías. 

No sucede lo mismo en el marco de las instituciones penitenciarias. En este caso, la religión 

es, a menudo, percibida por el mismo personal penitenciario como una aliada de la 

institución. Por un lado, se considera un recurso personal para los internos para afrontar su 

vida, las rutinas en la cárcel y dar sentido a su situación. Son ampliamente conocidos los 

programas para atención a la drogadicción y a las toxicomanías impulsados por ONGs 

vinculadas con organizaciones religiosas. Ahora bien, también es un recurso social ya que los 

grupos religiosos tienen un papel crucial en la provisión de asistencia social tanto dentro de la 

prisión como cuando los internos salen de la institución. En un contexto de crisis económica y 

escasez donde las instituciones penitenciarias sufren recortes importantes, el papel social de 

las organizaciones religiosas puede tomar mayor relevancia.  

Nuevas formas de espiritualidad 

La investigación muestra que en los últimos años se ha producido la emergencia, el 

crecimiento y la institucionalización de nuevas formas de espiritualidad en el marco de los 

hospitales y las cárceles. Nos referimos, principalmente, a la expansión de la meditación, la 

filosofía budista, el yoga, el reiki o los cursos de pensamiento positivo, entre muchas otras 

prácticas. No todas estas actividades, terapias o técnicas tienen una vertiente espiritual ni 

son siempre practicadas con este afán pero sí que, en momentos determinados, pueden 

ofrecer espacios para la trascendencia espiritual. 



 
 

13 

 

El proyecto “GEDIVER-IN” 

Grupo de investigación ISOR 

El proyecto “GEDIVER-IN. La gestión de la diversidad religiosa en centros hospitalarios y 

penitenciarios en España” ha sido desarrollado por el equipo de investigación ISOR 

(Investigaciones en Sociología de la Religión) y dirigido por los profesores Joan Estruch y Mar 

Griera del Departamento de Sociología de la Universitat Autònoma de Barcelona. El grupo de 

investigación ISOR cuenta con una amplia trayectoria en el campo de la Sociología de la 

Religión. El grupo fue fundado en 1974 por el Dr. Joan Estruch y actualmente está dirigido por 

la Dra. Mar Griera. Desde 1998 se ha dedicado especialmente al estudio e investigación de la 

diversidad religiosa y sus implicaciones para la sociedad contemporánea. 

Organización de la investigación 

El proyecto GEDIVER-IN ha sido coordinado a partir del trabajo conjunto entre el equipo 

investigador y un grupo de colaboradores científicos que han ofrecido su asesoramiento en 

diferentes fases de la investigación. El equipo investigador presentó a los colaboradores 

científicos los avances del proyecto en dos seminarios de trabajo (celebrados en octubre de 

2011 y noviembre de 2012) con el fin de enriquecer la investigación. Estas discusiones 

permitieron obtener valiosas aportaciones gracias a sus conocimientos especializados sobre 

cada uno de los ámbitos de estudio.  

Equipo investigador 

Dr. Joan Estruch, catedrático del Departamento de Sociología de la Universitat Autònoma de 

Barcelona. Fundador y director del grupo de investigación ISOR hasta su jubilación en julio de 

2013. 

Dra. Mar Griera, profesora agregada interina del Departamento de Sociología de la 

Universitat Autònoma de Barcelona. Directora del grupo de investigación ISOR. 



 
 

14 

 

Dra. Julia Martínez-Ariño, investigadora post-doctoral en el Max Planck Institute for the Study 

of Religious and Ethnic Diversity (Göttingen, Alemania), miembro del grupo de investigación 

ISOR. 

Dra. Gloria García-Romeral, doctora en sociología, consultora del Máster de Análisis Político 

de la Universitat Oberta de Catalunya, miembro del grupo de investigación ISOR. 

Anna Clot-Garrell, investigadora predoctoral del Departamento de Sociología de la Universitat 

Autònoma de Barcelona, miembro del grupo de investigación ISOR. 

Maria Forteza, socióloga, miembro del grupo de investigación ISOR.  

Colaboradores científicos  

Rafael Briones, profesor titular de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociología de la 

Universidad de Granada y director del proyecto "Censo y análisis de la presencia y actividades 

de grupos religiosos no católicos en la Comunidad Autónoma Andaluza".  

Manuela Cantón, profesora titular de la Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de 

Sevilla, especialista en Antropología de la Religión, ha dirigido diversas investigaciones sobre 

las comunidades evangélicas.  

Josep Cid, profesor titular de Derecho Penal de la Universitat Autònoma de Barcelona, 

director del Grado y Máster en Criminología, director del grupo de investigación Criminología 

Aplicada a la Penología de la UAB.  

Maria Sagrario Esteban Lopez, asesora técnica de la Dirección General de Calidad, 

Investigación, Desarrollo e Innovación de la Consejería de Salud y Bienestar Social de la Junta 

de Andalucía. 

Dra. Esther Fernández, profesora titular del Departamento de Sociología de la Universitat 

Autònoma de Barcelona, experta en sociología del catolicismo, miembro del grupo de 

investigación ISOR. 

Puerto García, responsable del área de Investigación, Desarrollo e Incidencia de la Fundación 

Pluralismo y Convivencia (Ministerio de Justicia) y Directora Técnica del Observatorio del 



 
 

15 

 

Pluralismo Religioso en España (Ministerio de Justicia, Federación Española de Municipios y 

Provincias y Fundación Pluralismo y Convivencia). 

Rita Gomes, técnico de proyectos del Área de Investigación, Desarrollo e Incidencia de la 

Fundación Pluralismo y Convivencia (Ministerio de Justicia) y técnico del Observatorio del 

Pluralismo Religioso en España (Ministerio de Justicia, Federación Española de Municipios y 

Provincias y Fundación Pluralismo y Convivencia). 

Agustí Iglesias, sociólogo, técnico de la Direcció General d’Afers Religiosos de la Generalitat 

de Catalunya.  

José Ignacio Rivera, profesor titular de la Facultad de Derecho de la Universidad de Barcelona, 

director del “Observatorio del Sistema penal y los Derechos Humanos” y especialista en 

Derecho penal, política criminal y criminología. 

Kàtia Lurbe, investigadora de Assistance Publique – Hôpitaux de Paris. Miembro de 

"Educación y Salud", grupo de investigación del Instituto Francés de Educación en la École 

Normal de Lyon.  

Begoña Román, profesora de la Facultad de Filosofía de la Universitat de Barcelona, 

presidenta del Comitè d’Ètica de Serveis Socials de Catalunya, vocal del Comitè de Bioètica de 

Catalunya.  

Óscar Salguero, doctor en antropología, investigador del proyecto "Censo y análisis de la 

presencia y actividades de grupos religiosos no católicos en la Comunidad Autónoma 

Andaluza" coordinado por Rafael Briones. Investigador en la Universidad de la Laguna y en la 

Fundación Pluralismo y Convivencia.   

Gemma Ubasart, doctora en Ciencia Política por la Universitat Autònoma de Barcelona, 

profesora de la Universitat de Girona, especialista en políticas públicas, derecho penal e 

instituciones penitenciarias.  

Julio Zino, antropólogo, técnico del Servei de Rehabilitació de la Direcció General de Serveis 

Penitenciaris del Departament de Justícia de la Generalitat de Catalunya. Profesor asociado 

del Máster oficial en Antropología y Etnografía y del Máster en Criminología y Sociología-



 
 

16 

 

Jurídico Penal de la Universitat de Barcelona.  



 
 

17 

 

 

Agradecimientos 

El proyecto “GEDIVER-IN: La gestión de la diversidad religiosa en centros hospitalarios y 

penitenciarios en España” (referencia CSO2010-21248) ha sido realizado gracias a la 

financiación del Plan Nacional de Investigación del Ministerio de Economía y Competitividad. 

Agradecemos la colaboración y participación de todas las personas que han hecho posible el 

desarrollo de esta investigación, en especial a aquellas que nos han facilitado el trabajo de 

campo –administraciones públicas, dirección y personal de las instituciones y miembros de 

las comunidades religiosas– y a las que nos han ayudado a comprender mejor este ámbito de 

estudio, especialmente los colaboradores científicos del proyecto. También queremos 

agradecer la colaboración del grupo de estudiantes que nos han acompañado en momentos 

concretos del trabajo de campo y especialmente a Marc Sant, Judith Orta Lorente, Laia Vidal 

y Gerard Tomàs. 

 



 
 

18 

 

 

1. Introducción 

El presente informe tiene como objetivo dar a conocer el proyecto de investigación GEDIVER-

IN así como explicar sus principales resultados y sugerir líneas de investigación futuras. De 

manera detallada se exponen, en primer lugar, los antecedentes teóricos y el diseño inicial 

del proyecto con el fin de ubicar al lector en el punto de partida de la investigación. A 

continuación se explica el trabajo de campo realizado para pasar después a la exposición de 

los resultados. Dada la complejidad del tema y la gran cantidad de datos recopilados, la 

presentación de los resultados se ha ordenado, en primer lugar, de acuerdo con el tipo de 

institución (prisiones y hospitales) y éstos a su vez han sido divididos, en segundo lugar, de 

acuerdo con las tres dimensiones de análisis principales del proyecto (asistencia religiosa, 

espacios de culto y práctica religiosa cotidiana). Posteriormente, ofrecemos un repaso a las 

hipótesis que planteamos al inicio del proyecto y cerramos con las principales conclusiones 

del proyecto, las líneas de investigación que se abren para el futuro, así como los principales 

productos que se han derivado de este proyecto.  

1.1. Finalidad del proyecto GEDIVER-IN 

Pese a la pérdida de relevancia de las iglesias tradicionales, la religión continúa jugando hoy 

en día un papel muy importante en las sociedades europeas (Casanova, 2008; Davie, 2000, 

2006). El crecimiento de las migraciones internacionales ha reavivado el rol de las religiones 

en el continente y ha contribuido a pluralizar el paisaje religioso europeo (Bastian y Messner, 

2007). Fruto de este contexto, dos ideas básicas se generalizan. Primero, que la gestión de la 

diversidad cultural y religiosa emerge como elemento clave para la gobernanza de las 

sociedades contemporáneas y es incorporada en la agenda política de la mayoría de 

gobiernos occidentales (Beckford, 1999; Côté & Gunn, 2006; Hackett, 2005). Segundo, que 

pese a la creciente centralidad política del tema, el campo de la gestión de la diversidad 

religiosa aparece rodeado de incertidumbre (Bader, 2007; Torrekens, 2005) y con escasas 



 
 

19 

 

recetas de éxito. Habitualmente es percibido por las autoridades políticas como un 

conglomerado difuso de problemáticas que "amenazan con estallar" (Griera, 2009; Rath et 

al., 2001). En este contexto, la investigación sobre la gestión de la diversidad religiosa emerge 

como un campo de estudio fundamental y, a la vez, urgente para afrontar los retos de 

nuestro presente.  

La investigación que aquí se presenta se centra, precisamente, en estudiar las negociaciones 

que se producen en torno a la presencia de la religión y la diversidad religiosa en las 

instituciones públicas españolas. Más concretamente, el objetivo del estudio es analizar de 

forma paralela pero relacionada las siguientes cuestiones: (a) la emergencia de nuevos retos, 

necesidades y demandas derivadas del crecimiento de la diversidad religiosa y (b) las 

respuestas, estrategias y soluciones adoptadas por las instituciones públicas frente a este 

nuevo contexto. Con la intención de captar las complejidades y aprehender de forma 

contextualizada el objeto de estudio, el proyecto toma como casos de análisis dos 

instituciones de internamiento: centros penitenciarios y hospitalarios. Acotar el campo de 

análisis a contextos institucionales concretos permite una aproximación a la microsociología 

de los actores (De Galembert, 2007) y poder reconstruir con mayor precisión y exhaustividad 

las implicaciones asociadas a la gestión de la diversidad religiosa.  

Asimismo, la realización del trabajo de campo en Andalucía y Cataluña y la comparación entre 

ambas regiones permite detectar con mayor nitidez las variables más relevantes para 

comprender los procesos de gestión de la diversidad religiosa en las instituciones públicas. De 

manera concreta, la comparación territorial para el caso que nos ocupa permite, por un lado, 

sacar a la luz las diferentes configuraciones que adopta la diversidad religiosa en las 

instituciones públicas de cada una de las Comunidades Autónomas (CCAA) estudiadas y, por 

el otro, identificar los factores y condiciones del contexto que permiten explicar las 

similitudes y diferencias en la manera de negociar y gestionar esta diversidad religiosa.  

La finalidad de la investigación radica en arrojar luz sobre el impacto que genera la 

transformación del panorama religioso en el seno de las instituciones públicas, así como en 

ofrecer claves de comprensión para descifrar cómo se articulan los intereses, visiones y 

demandas de las minorías religiosas, la Iglesia católica y los que no se identifican con ninguna 

confesión religiosa en la España contemporánea. En definitiva, el proyecto pretende 



 
 

20 

 

contribuir al debate académico señalado por Ferrari (2008) y Casanova (2007, 2008) sobre el 

rol que juega(n) la(s) religión(es) en la esfera pública de los países europeos y la manera 

como los estados responden a la creciente diversificación religiosa de la población. Este 

debate pone en relación tres cuestiones distintas: (1) la discusión sobre el papel que se 

atribuye a las minorías religiosas y, especialmente, al islam, en la esfera pública; (2) el debate 

en relación al rol que se asigna a las iglesias históricas en el contexto de secularización 

avanzada; y, finalmente, y más significativo para el proyecto, (3) la manera como se produce 

la negociación discursiva y práctica en torno a la acomodación de la diversidad religiosa en el 

contexto de las instituciones públicas.  

Más allá del interés académico del proyecto, la investigación también pretende hacer visible 

la realidad vivida en el día a día de las instituciones y las experiencias concretas de atención a 

la diversidad religiosa desarrolladas en hospitales y prisiones. De este modo, podemos sacar a 

la luz pública ejemplos de buenas prácticas mediante las cuales la acomodación de la 

diversidad religiosa en las instituciones públicas no vaya en detrimento de la calidad de los 

servicios públicos ni de los derechos básicos de ciudadanía. 

1.2. Antecedentes y marco teórico 

Tres campos de conocimiento interrelacionados nutren teóricamente la aproximación al 

objeto de estudio y justifican la pertinencia de las preguntas de análisis y las hipótesis del 

proyecto GEDIVER-IN, son los siguientes: a) la literatura sociológica en torno a las 

transformaciones en el campo religioso en la Europa occidental; b) los estudios sobre los 

cambios en la gestión política de la religión; c) la literatura especializada que analiza la 

acomodación de la diversidad religiosa en contextos institucionales específicos, como son las 

instituciones penitenciarias y sanitarias.   

1.2.1. Las transformaciones en el campo religioso: entre la secularización y la diversidad 

religiosa 

El punto de partida de esta investigación es la constatación de que en los últimos años se ha 

producido una significativa transformación del panorama religioso en España. Por un lado, el 



 
 

21 

 

proceso de secularización se afianza y las cifras de pertenencia y práctica religiosa continúan 

descendiendo gradualmente (Bericat, 2008; Estruch, 1996; Pérez-Agote, 2007, 2012; Pérez-

Agote y Santiago García 2005). Por otro lado, se produce un proceso de diversificación del 

mapa religioso español e incrementa la relevancia y visibilidad pública de las minorías 

religiosas (Briones et al., 2011; Díez de Velasco, 2008; Estruch et al., 2004; López García, 

2007). La simultaneidad de estos dos procesos en un mismo territorio no es algo exclusivo del 

caso español; tanto la consolidación de la secularización como la diversificación del paisaje 

religioso es común a la mayoría de países de Europa (Davie, 2000). Sin embargo, en cada país 

europeo estos procesos adquieren unas particularidades específicas que los hacen únicos y 

singulares. 

En España el proceso de secularización ha sido más tardío pero también más rápido que en la 

mayoría de países europeos. La dictadura franquista "congeló artificialmente" el monopolio 

católico (Estruch, 1994, 1996), pero la llegada de la transición democrática aceleró el 

descenso de las cifras de pertenencia y práctica católica, proceso que ha seguido una 

tendencia creciente a lo largo de los últimos cuarenta años (Pérez-Agote 2007; 2012; Pérez-

Agote y Santiago García 2005). La consolidación del proceso de secularización y la pérdida de 

relevancia social de la Iglesia católica han propiciado un replanteamiento del rol 

históricamente preponderante del catolicismo en la sociedad española. Un replanteamiento 

que ha generado la necesidad de renegociar el papel de la Iglesia católica en el seno de las 

instituciones públicas (ej. hospitales y prisiones), a la vez que ha suscitado la necesidad de 

repensar y contextualizar conceptos tales como la aconfesionalidad, la cooperación entre el 

Estado y la Iglesia o la libertad religiosa. La respuesta de la institución católica a este nuevo 

contexto no es homogénea ni monolítica y se sitúa en la encrucijada entre dos roles casi 

opuestos: o bien convertirse en un modelo de "minoría creativa" que vele por los valores 

éticos y sociales del cristianismo (Casanova, 1994; Díaz-Salazar, 2008), o bien fomentar un 

modelo de catolicismo identitario más propenso a generar una identidad de resistencia 

(Castells, 1998; Minkenberg, 2007; Pace, 2007). Ahora bien, en las situaciones cotidianas 

generalmente ambos roles se superponen e incluso compiten entre sí. Profundizar en el 

análisis de la actitud y el rol que juega la Iglesia católica en contextos concretos y definidos –

como los que propone esta investigación– resulta clave para avanzar en la comprensión de 

las transformaciones del campo religioso en la modernidad tardía. 



 
 

22 

 

En relación con el proceso de diversificación religiosa, es necesario poner de manifiesto, de 

entrada, que no se trata de un fenómeno completamente nuevo. Las minorías religiosas han 

jugado un papel relevante en la historia de España a pesar de que han sido reiteradamente 

víctimas de persecución, exclusión y estigmatización. Asimismo, la transición democrática 

facilitó el crecimiento de las minorías religiosas. La difusión de las religiones orientales y la 

apertura de numerosos centros budistas e hinduistas, la venida de numerosos misioneros 

protestantes y la creación de los primeros oratorios islámicos, entre otros, vigorizó la 

diversificación del mapa religioso español (Estruch et al. 2004; Rozenberg, 1996). Sin 

embargo, y a pesar de este notable crecimiento, las minorías religiosas fueron, en gran parte, 

invisibles en la esfera pública durante la década de los ochenta y principios de los noventa. A 

pesar de la creación de un marco legal respetuoso con la diversidad, las necesidades de las 

minorías fueron escasamente tomadas en cuenta en la gestión cotidiana de las instituciones 

públicas (Moreras, 2002; Motilla, 2003).  

Sin embargo, la llegada del siglo XXI viene marcada por un crecimiento exponencial de la 

inmigración internacional, que se convierte en la piedra angular de la visibilización de la 

diversidad religiosa y de la consolidación del pluralismo religioso en España. En pocos años, 

los flujos migratorios con destino a España se han incrementado notablemente. Mientras que 

en 1998 la población nacida en el extranjero representaba el 2,95% del total de la población 

española, esta cifra pasó a representar el 14,15% en 2011 (INE, 2012). Las minorías religiosas 

ganan presencia pública y visibilidad (Martínez-Ariño et al., 2011). Prueba de ello son los 

datos referentes al número de lugares de culto de las minorías religiosas incluidos en el 

Directorio de lugares de culto del Observatorio del Pluralismo Religioso en España. En junio 

de 2014 se contaban un total de 6.187, de los cuales 3.549 (57,4%) pertenecían a las iglesias 

evangélicas, 1.312 (21,2%) a las comunidades islámicas, 702 (11,3%) a los Testigos de Jehová, 

177 (2,9%) a las iglesias ortodoxas y 136 (2,2%) al budismo. El resto se divide entre grupos 

más pequeños como son el Judaísmo, el Sijismo o los Bahá'ís y Mormones. 

El incremento de las comunidades religiosas minoritarias en el contexto español se produce 

en paralelo a un proceso de recrudecimiento de las identidades religiosas a nivel mundial que 

pasan a convertirse en un vector clave de la movilización por el reconocimiento no exento de 

tensiones y consecuencias no esperadas (Modood et al. 2006). Todos estos cambios generan 

nuevos retos y desafíos para la acomodación de la diversidad religiosa.  



 
 

23 

 

En definitiva, el campo religioso se encuentra sumido en un proceso de profundas 

transformaciones, principalmente ocasionadas por los procesos simultáneos de 

secularización y diversificación de la sociedad. Ahora bien, en el análisis del campo religioso 

también conviene tener en cuenta otros factores como la emergencia de nuevas formas de 

religiosidad que trascienden las categorías tradicionales (Briones, 2009; Díaz-Salazar et al, 

1994; Griera y Urgell, 2002; Mardones, 1999), la creciente presencia pública de las 

asociaciones de ateos o el auge de las iniciativas de diálogo interreligioso (Griera, 2012; 

Itçaina y Burchianti, 2007), entre otras cuestiones.  

1.2.2. Las transformaciones en la gestión de la diversidad religiosa: el modelo de 

relación Iglesia-Estado y la acomodación de las minorías 

En segundo lugar, esta investigación deriva de las consideraciones sobre la relevancia que 

adquiere la gestión de la diversidad religiosa en las sociedades contemporáneas. Tal y como 

Minkenberg (2007: 900) pone de manifiesto, "la pluralización y creciente heterogeneidad del 

mapa religioso comporta un aumento del número e intensidad de los conflictos en la 

intersección entre política y religión que desafían el funcionamiento de la democracia". Las 

cuestiones religiosas entran en la agenda política de los gobiernos occidentales y se produce 

una reconfiguración de los sistemas tradicionales de regulación de la religión (Bader, 2007; 

Koenig, 2005). 

Al analizar las transformaciones en el campo de la gestión política de la religión conviene 

tener presentes tres cuestiones. Por un lado, es importante tomar en consideración que el 

proceso histórico de configuración del modelo de relación Iglesia-Estado constituye la matriz 

a partir de la cual se produce la acomodación de las minorías religiosas en la actualidad 

(Davie, 2000). En este sentido, las distintas respuestas políticas actuales de los gobiernos 

europeos frente a la diversificación religiosa están en gran medida condicionadas –o se 

pueden explicar– por el papel otorgado en cada país a nivel simbólico y legal a la iglesia 

mayoritaria (Bader, 2007; Fetzer y Soper, 2005; Soper y Fetzer, 2003).  

Por otro lado, como ya se ha mencionado y como pone de manifiesto Davie (2000: 42), “las 

iglesias históricas pierden relevancia precisamente en el mismo momento en que llega un 

número creciente de nuevos grupos religiosos”. Este fenómeno genera un contexto favorable 



 
 

24 

 

para la modificación y adaptación de los modelos de gestión de la diversidad religiosa. Estas 

modificaciones pueden potenciar un modelo laicista –es decir, de limitación del rol de las 

religiones en la esfera pública–, un modelo pluralista –o de reconocimiento de la diversidad 

religiosa– o un modelo monopolista –de privilegio de una religión por encima de las otras 

(Bader, 2007). La literatura especializada indica que en la actualidad existe una cierta 

convergencia europea hacia el favorecimiento del modelo pluralista (Koenig, 2007), si bien 

hay excepciones y no existe aún consenso sobre la dirección y las variables de la 

transformación (Bader, 2007b). En este sentido, Ferrari (2008: 103) afirma que “(...) los 

sistemas tradicionales de relación entre los estados y lo religioso no funcionan de forma 

fluida; tras un periodo de relativa estabilidad han entrado en una fase de transición. La 

dirección de este cambio es bastante clara, pero resulta difícil precisar sus posibles 

resultados”. 

Finalmente, para comprender cómo se produce la gestión de la diversidad religiosa en la 

actualidad es imprescindible ir más allá de la mera descripción de los regímenes legales de 

regulación Iglesia-Estado-minorías religiosas (Bader, 2007; Campiche, 2007; Maussen, 2007). 

Como exponen Beckford y Gilliat-Ray (1998), Davie (1999) y de Galembert (2001), para 

comprender cómo se desarrolla la gestión de la diversidad religiosa en la práctica resulta 

esencial entender los procesos de contextualización, interpretación e implementación del 

marco legal en espacios delimitados y concretos, como pueden ser las prisiones y hospitales. 

1.2.3. La acomodación de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y 

sanitarias 

Es en las instituciones públicas de internamiento, tales como prisiones y hospitales, con 

características cercanas al tipo ideal de “institución total” desarrollado por Erving Goffman 

(1970), donde la transformación del campo religioso se hace más evidente. Las instituciones 

con rasgos totales u absorbentes tienen un interés sociológico particular para el estudio del 

hecho religioso dado que representan un “híbrido social, en parte comunidad residencial y en 

parte organización formal” (Goffman, 1970: 25). En consecuencia, son lugares donde la 

redefinición de los modelos de gestión cristaliza en un proceso cotidiano y complejo de 

administración de demandas, servicios y celebraciones religiosas, sobre todo fruto de la 



 
 

25 

 

negociación entre el papel de la Iglesia católica y las minorías religiosas. En este sentido, 

como indican Beckford y Gilliat-Ray, estas instituciones se convierten en espacios “en los que 

todos los desafíos, conflictos y negociaciones de una sociedad multicultural pueden 

observarse en miniatura” (1998: 11). 

El proceso de acomodación de la diversidad religiosa en instituciones penitenciarias y 

hospitalarias es, por tanto, el núcleo duro del objeto de estudio. Abordarlo implica tener en 

cuenta tres aspectos diferentes. En primer lugar, la gestión de la diversidad religiosa en 

hospitales y prisiones engloba múltiples elementos con implicaciones diferentes. Por ello es 

importante analizar cada uno de ellos por separado y posteriormente abordarlos de manera 

conjunta para así identificar las posibles relaciones entre sí. Los elementos principales a tener 

en cuenta son: a) la asistencia religiosa individual y la celebración de servicios religiosos 

colectivos, entre los que destacan las principales festividades de cada tradición religiosa; b) 

los requerimientos de espacios para la celebración de actividades religiosas; y c) el ajuste 

entre el cumplimiento de preceptos y la práctica religiosa y el funcionamiento diario de los 

centros.  

En segundo lugar, la gestión de la diversidad religiosa en las instituciones públicas españolas 

no se puede desvincular del marco legal. Así, la regulación jurídica de la diversidad religiosa 

en España está conformada principalmente por la Ley Orgánica de Libertad Religiosa 7/1980, 

los Acuerdos entre la Santa Sede y el Gobierno español (1979) y los Acuerdos de Cooperación 

con tres minorías religiosas (1992). Sin embargo, si bien es importante tener en cuenta el 

marco legal, es aún más relevante observar cómo éste se adapta y se resignifica en contextos 

concretos. El modelo de gestión de la diversidad religiosa se configura lentamente a partir de 

las respuestas dadas a una multitud de interrogantes que surgen a pequeña escala. Entre 

ellos destacan los siguientes: ¿Cuáles son las demandas de las minorías religiosas 

consideradas legítimas? ¿A qué minorías religiosas se tiene que permitir ofrecer asistencia 

religiosa en hospitales y prisiones? ¿Quién tiene que sufragar los gastos de la asistencia 

religiosa? Analizar las respuestas dadas a estas preguntas en contextos concretos es 

imprescindible para avanzar en el conocimiento sobre la gestión de la diversidad religiosa.  

En tercer lugar, como indican Beckford y Gilliat-Ray (1998) y Joly y Beckford (2006), es clave 

analizar cómo se producen las relaciones entre los distintos actores implicados. En este 



 
 

26 

 

sentido, por ejemplo, una investigación realizada en las prisiones del Reino Unido puso de 

manifiesto que la Iglesia Anglicana era un actor crucial en los procesos de gestión de la 

diversidad religiosa actuando como "broker" y "facilitador" en nombre de las minorías 

religiosas (Beckford y Gilliat, 1998). Es decir, la relación entre las minorías religiosas y la 

institución se encontraba mediada por el rol de los capellanes anglicanos. Asimismo, también 

es importante tener en cuenta el papel que juegan los profesionales de estas instituciones. 

En este sentido, no sólo resulta crucial conocer cómo los mandos directivos enfocan las 

cuestiones vinculadas con la diversidad religiosa en cada uno de los centros, sino también 

cómo el personal aborda las situaciones concretas que se le plantean en el día a día de su 

trabajo en la institución. Precisamente son estas personas las encargadas de negociar de 

manera cotidiana el ajuste entre las demandas de las personas internas con las normas y 

funcionamiento de cada institución y el marco legal vigente.  

En definitiva, como señala Beckford (1999), una de las ironías de la secularización es 

precisamente que la religión no pasa necesariamente a ser una cuestión sencilla, sino que 

puede ser aún más controvertida. Por este motivo, analizar los procesos de negociación y 

gestión de la diversidad religiosa resulta esencial para comprender cómo se desarrollan 

nuevos modelos de encaje entre las minorías religiosas, la Iglesia católica y las instituciones 

públicas en este siglo XXI.  

1.3. Objetivos  

La diversidad religiosa se ha incorporado a la agenda política de la mayoría de países 

occidentales. En España, el crecimiento de la inmigración ha conllevado un proceso de 

diversificación religiosa que ha generado nuevos retos en la construcción de una sociedad 

inclusiva y respetuosa con las distintas opciones religiosas. Las razones por las que se 

considera pertinente esta investigación son dos: por un lado, la necesidad de profundizar en 

el conocimiento sobre la presencia y rol de la religión en general, y las minorías religiosas en 

particular, en las instituciones públicas; por otro lado, la necesidad de conocer, analizar y 

diagnosticar el alcance, los efectos y las consecuencias de las acciones políticas en relación 

con la acomodación de las minorías religiosas en las instituciones públicas. Enumeramos a 

continuación los principales objetivos de esta investigación. 



 
 

27 

 

 

2. Diseño de la investigación y metodología 

Desde su inicio, esta investigación fue planteada partiendo de un enfoque cualitativo que 

permitiera realizar una incursión en profundidad en los diferentes aspectos que envuelven la 

gestión de la diversidad religiosa. Adoptando el estudio de casos como diseño de 

investigación, este estudio realiza un examen detallado de cada uno de los centros 

seleccionados y de las negociaciones y tensiones que surgen en su día a día. El objetivo del 

análisis es comprender los significados que las personas otorgan a las realidades que viven. 

De este modo es posible profundizar en el conocimiento y explicación de las 

transformaciones acaecidas en las instituciones públicas en los últimos años. 



 
 

28 

 

2.1. Preguntas de investigación e hipótesis de trabajo 

A partir de la argumentación presentada en los anteriores apartados se formuló la siguiente 

pregunta de investigación: 

 

Esta pregunta, de carácter general, se concretó en las siguientes cuestiones específicas: 

 ¿Qué consecuencias tiene el aumento de la diversidad religiosa de la población 

interna en el funcionamiento cotidiano de los centros penitenciarios y 

hospitalarios?  

 ¿Cuáles son los retos que plantea a estos dos tipos de instituciones públicas (los 

centros hospitalarios y penitenciarios) el aumento de la diversidad religiosa en la 

sociedad española?  

 ¿Cuáles son las principales estrategias de acomodación que se están 

implementando en estas instituciones y cuál es la orientación de las mismas? 

 ¿Existen diferencias significativas en la gestión de la diversidad religiosa en 

función del tipo de institución pública? ¿A qué se deben estas diferencias?  

 ¿Existen diferencias significativas en la gestión de la diversidad religiosa en cada 

una de las Comunidades Autónomas que son objeto de estudio? ¿Qué factores las 

explican?  

● ¿Cómo afronta la Iglesia católica la pérdida del monopolio en las instituciones 



 
 

29 

 

públicas españolas? ¿Cuál es su actitud ante la creciente presencia de minorías 

religiosas? 

A partir de estas cuestiones, se plantearon dos hipótesis de trabajo, la primera referente al 

modelo de gestión de la diversidad religiosa y la segunda a la actitud de la Iglesia católica 

ante la desmonopolización de las instituciones públicas:  

 

 

 

 

 

 

 

 

2.2. Operacionalización y dimensiones de análisis 

El salto de la formulación teórica de las hipótesis de esta investigación al análisis de la 

realidad empírica se realizó a partir de la operacionalización del concepto de gestión y 

acomodación de la diversidad religiosa en instituciones públicas. Esta formulación general se 

concretó en tres dimensiones de análisis: la asistencia religiosa, los espacios de culto y la 

práctica religiosa. A continuación se explican con mayor detalle.  



 
 

30 

 

Tabla 1: Dimensiones de análisis del concepto “gestión de la diversidad religiosa”. 

DIMENSIÓN DESCRIPCIÓN 

1. Asistencia 
religiosa 

Atención religiosa y espiritual a nivel individual y colectivo de personas internadas 
en prisiones y hospitales.  

2. Espacios de 
culto 

Infraestructuras disponibles para el desarrollo de la práctica religiosa, adecuación 
de un espacio físico destinado al culto dentro de las instituciones y decoración y 
simbología de dicho espacio. 

3. Práctica 
religiosa 

Ajustes realizados para encajar la práctica religiosa cotidiana y las festividades con 
el funcionamiento de las instituciones. 

Fuente: Elaboración propia. 

Asistencia religiosa y espiritual. Tomando como referencia para su definición el modelo 

católico detallado en los acuerdos concordatarios de 1979 y el contenido de los acuerdos de 

cooperación de 1992 (firmados entre el Estado y las federaciones de entidades judías, 

musulmanas y protestantes), se entiende por asistencia religiosa aquellas actividades 

desarrolladas por los representantes religiosos dentro del ámbito hospitalario y penitenciario 

(entre otros) para dar respuesta a las necesidades del personal y población usuaria de los 

centros. Las principales actividades comprendidas son: la visita a personas enfermas o 

reclusas, la celebración de actos de culto, la administración de los sacramentos (en el caso 

que proceda) y, en definitiva, el acompañamiento y asesoramiento a nivel espiritual tanto de 

las personas internas como de sus familiares y la plantilla de los centros. 

Espacios para el culto. La segunda dimensión de análisis se refiere a la existencia y adecuación 

de un espacio físico en el que las personas internas o ingresadas puedan realizar sus prácticas 

religiosas y donde sea posible la celebración de actos de culto dentro de los recintos 

hospitalario y penitenciario. Además de tomar en consideración la existencia de un espacio, 

la operacionalización de esta dimensión también comprende la configuración arquitectónica 

de estos espacios, el mobiliario y decoración disponibles, la presencia de símbolos religiosos y 

la distribución de los usos de este espacio entre los diferentes grupos religiosos. El análisis de 

los aspectos materiales y espaciales de la religión resulta clave para entender el modo en que 

su presencia es negociada en el contexto de las instituciones públicas. Asimismo, permite 

entender mejor las relaciones de poder existentes tanto entre los diferentes grupos religiosos 

como entre los grupos religiosos y la institución secular. 



 
 

31 

 

Ajuste entre la práctica religiosa cotidiana y el funcionamiento de hospitales y prisiones. En la 

cotidianeidad de las personas internas en hospitales y prisiones hay elementos de la práctica 

religiosa que pueden hacerse presentes de manera visible en el funcionamiento habitual de 

ambas instituciones. En este sentido, este estudio toma en consideración la posibilidad y 

condiciones del desarrollo de los siguientes aspectos: el seguimiento de preceptos 

alimentarios por motivos religiosos, el uso de símbolos religiosos o de indumentaria con un 

significado religioso y el desarrollo de los rituales y prácticas religiosas vinculadas al momento 

del nacimiento y de la muerte de las personas dentro de estas instituciones. En este punto 

resulta de especial relevancia conocer no sólo las respuestas que las instituciones ofrecen 

para satisfacer las demandas, sino también los discursos que las enmarcan. 

Para poder llevar a cabo la recogida de la información empírica en torno a las anteriores 

dimensiones y para su posterior análisis se tomaron en consideración diferentes indicadores, 

expuestos en la tabla 2. 

Tabla 2. Operacionalización de las dimensiones de análisis. 

DIMENSIÓN INDICADORES 

Asistencia 
religiosa 

Posibilidad de los internos de recibir asistencia religiosa y condiciones para ello 

Ministros de culto con autorización para acceder a las instituciones, condiciones 
requeridas y tipo de vínculo con la institución (estable, temporal, contractual, etc.) 

Existencia de un espacio dentro de la institución, capacidad de acción y 
participación en el funcionamiento de la institución 

Existencia y tipos de financiación de los ministros de culto 

Tipos de actividades incluidas en la asistencia religiosa (atención individual, rituales 
colectivos, formación) y condiciones para realizarlas 

Reconocimiento institucional y simbólico de la institución hacia los ministros de 
culto 

Espacios de culto 

Existencia de lugares de culto 

Uso pluriconfesional (o no) del lugar de culto 

Existencia de símbolos religiosos y decoración de los espacios 

Gestión de los usos de los espacios para actividades religiosas 

Denominación del espacio (capilla, oratorio, sala multiconfesional, etc.) 



 
 

32 

 

Encaje práctica 
religiosa - 
funcionamiento 
de la institución 

Posibilidad de llevar a cabo y de celebrar las principales festividades religiosas 

Posibilidad de tener acceso a material religioso (Biblia, Corán, crucifijos, rosarios…)  

Posibilidad de recibir alimentación de acuerdo con los preceptos religiosos 

Posibilidad de utilizar indumentaria de carácter religioso 

Posibilidad de llevar a cabo rituales de paso, como por ejemplo el momento del 
nacimiento y de la defunción 

Presencia de símbolos religiosos en los edificios 

Incompatibilidad entre tratamientos médicos y preceptos religiosos 

Fuente: Elaboración propia. 

2.3. Diseño de la investigación y criterios para la selección de los casos 

La investigación, a partir de un diseño de estudio de caso, se centra en el estudio de la 

gestión de la diversidad religiosa en instituciones públicas. El diseño basado en el estudio de 

caso se considera como “el estudio intensivo de una unidad con el objetivo de comprender 

un grupo más grande de unidades similares” (Gerring, 2004: 342). En este diseño1 se han 

considerado dos casos de estudio, los centros hospitalarios y penitenciarios. En estos dos 

tipos de instituciones públicas se han seleccionado, en un mismo momento temporal, 

diferentes unidades introduciendo en el análisis una variación territorial al realizarse el 

estudio en dos contextos territoriales diferentes: las comunidades autónomas de Andalucía y 

Cataluña.  

Por tanto, para cada caso (centros hospitalarios y centros penitenciarios) se han seleccionado 

diferentes unidades, considerándose para el análisis un total de 8 centros penitenciarios (2 

en Andalucía, 6 en Cataluña) y 5 centros hospitalarios (2 en Andalucía y 3 en Cataluña).   

Si bien los centros penitenciarios y hospitalarios presentan diferencias notables en una 

aproximación más detallada, los dos casos comparten una serie de características comunes 

que justifican su comparación. En primer lugar, podemos destacar como rasgo común el 

hecho de ser instituciones públicas que implican una situación de internamiento, si bien 

                                                             

1
 Sería lo que Gerring (2004) denomina en su tipología como estudio “cross-sectional”, en el que se analizan en 

un mismo momento temporal diferentes unidades incorporando una variación espacial. 



 
 

33 

 

adoptan formas muy diferentes (diferente nivel de cierre y aislamiento y de contacto con 

personas del exterior de la institución, entre otros aspectos). En segundo lugar, a pesar de 

tener objetivos diferentes, el internamiento supone en ambos casos una separación de los 

entornos habituales de las personas, la dificultad de desarrollar una vida con normalidad y la 

dependencia de otras personas para llevar a cabo las actividades cotidianas. También la 

forma de organización y gestión política de las dos instituciones es sustancialmente diferente. 

Mientras los centros penitenciarios (salvo en el caso de Cataluña, que cuenta con las 

competencias ejecutivas) se rigen de manera centralizada a través de la Secretaría General 

de Instituciones Penitenciarias del Ministerio del Interior, la gestión hospitalaria se encuentra 

descentralizada a nivel de las consejerías de salud de las comunidades autónomas. Aún más, 

los centros hospitalarios a nivel individual gozan de una mayor autonomía que los centros 

penitenciarios. 

A nivel territorial, el objeto de estudio se ha delimitado espacialmente a dos contextos 

concretos donde se ha llevado a cabo el trabajo de campo: las comunidades autónomas de 

Andalucía y Cataluña. La elección de estos dos territorios responde a los siguientes criterios: 

En primer lugar, se trata de dos CCAA con un tamaño de población grande para asegurar la 

existencia de una mayor diversidad cultural y religiosa. En segundo lugar, ambas son regiones 

con una amplia diversidad religiosa en la composición de su población. Los siguientes datos, 

referidos al número de centros de culto de las minorías religiosas en cada una de ellas así lo 

demuestran.   



 
 

34 

 

Tabla 3. Centros de culto de minorías religiosas en Cataluña (2013) y Andalucía (2012). 

TRADICIÓN RELIGIOSA CATALUÑA (2013) ANDALUCÍA (2012) 

Iglesias Evangélicas  657 504 

Islam 231 180 

Testigos de Jehová 126 130 

Budismo 66 14 

Hinduismo 28 3 

Iglesias Ortodoxas 52 16 

Adventistas 23 11 

Mormones 13 31 

Fe Baha’í 12 1 

Sijismo 9 - 

Taoísmo 5 - 

Judaísmo 4 4 

Otros 31 5 

TOTAL 1257 899 

Fuente: Base de datos de centros de culto de las minorías religiosas de Cataluña (ISOR-DGAR, 2013) y Directorio 
de lugares de culto (Observatorio del Pluralismo Religioso en España, 2012).  

En segundo lugar, son comunidades autónomas con patrones religiosos distintos. Por lo que 

respecta a la asistencia e identificación religiosa así como a la práctica institucionalizada, 

Cataluña representa uno de los territorios con índices de secularización más elevados, a 

diferencia de Andalucía (Pérez-Agote, 2012). Evidencia de ello son los datos de matriculación 

de alumnos en la asignatura de religión facilitados por el Ministerio de Educación Cultura y 

Deporte (2012). En el nivel de educación primaria, un 88,2% del total de alumnos y alumnas 

cursó la asignatura de religión católica para el curso 2011-12, mientras que la cifra en 

Cataluña desciende a un 39,8%. Estas diferencias también son evidentes en la Educación 

Secundaria Obligatoria, donde los datos son 66,1% y 33% respectivamente.  



 
 

35 

 

Como tercer criterio, se tomó en consideración que ambas cuentan con un elevado número 

de población reclusa (16.174 en el caso de Andalucía y 10.497 en Cataluña en diciembre de 

2011, lo que supone respectivamente un 15% y un 23% sobre el total de la población reclusa 

en España (INE, 2011). 

En cuarto lugar, son comunidades que cuentan con un número de centros penitenciarios 

considerable que permitiera un cierto margen de maniobra en la selección de los centros. 

Andalucía cuenta con 12 centros penitenciarios y Cataluña con 14. Entre las dos representan 

el 33% sobre el total de centros penitenciarios de España.  

Por último, se trata de CCAA con sistemas penitenciarios y sanitarios diferentes, lo que 

permite su comparación. Dado que Cataluña es la única comunidad autónoma que tiene 

transferidas las competencias ejecutivas en materia penitenciaria y que cuenta, por tanto, 

con un modelo penitenciario diferente al del resto de España, y dado que el sistema sanitario 

varía entre todas las CCAA, la elección de los territorios debía incluir por defecto el caso 

catalán y otra comunidad que compartiera algunas características.  

Por lo que respecta a la selección de los diferentes centros en los que se ha llevado a cabo el 

estudio, se han tomado en consideración los siguientes criterios muestrales:  

Centros hospitalarios: ser centros de titularidad pública, estar ubicados en ciudades con una 

importante presencia de diversidad religiosa y tomar en consideración ciudades de diferentes 

tamaños.  

Centros penitenciarios: el número de personas internas, la concentración de diversidad 

religiosa (apreciable en el número y variedad de ministros de culto autorizados para prestar 

el servicio de asistencia religiosa), ser centros de régimen interno (prevención y 

cumplimiento) y el año de apertura.  



 
 

36 

 

Tabla 4. Centros penitenciarios y hospitalarios seleccionados por comunidad autónoma. 

DIMENSIÓN CATALUÑA ANDALUCÍA TOTAL 

Hospitales 5 2 7 

Prisiones 6 2 8 

Total 11 4 15 

Fuente: Elaboración propia. 

El conjunto final de centros hospitalarios y penitenciarios seleccionados como unidades para 

el estudio de cada caso no pretende ser una muestra estadísticamente representativa del 

total de centros de cada una de las dos CCAA, pero sí que abarca instituciones con 

situaciones comunes al conjunto de ambas instituciones públicas. De este modo se obtiene 

una imagen amplia de las distintas situaciones que se encuentran en los dos tipos de 

institución. 

2.4. Técnicas de recogida de la información 

La investigación empírica ha adoptado un diseño metodológico de carácter cualitativo de 

acuerdo con los objetivos planteados. Este tipo de enfoque permite una aproximación a la 

complejidad y matices de las instituciones estudiadas. Además posibilita situar críticamente 

los marcos legales y políticos con las prácticas cotidianas de cada centro. La naturaleza 

cualitativa del estudio ha facilitado la flexibilidad y a su vez sistematización del proceso de 

investigación, muy arraigado en los entornos locales pero a su vez en diálogo con los trabajos 

y literatura internacionales. Por consiguiente, la generalización y representación deriva del 

tratamiento minucioso de los datos (Coffey y Atkinson, 2003), es decir, del examen intensivo 

de realidades empíricas informado por marcos teóricos que trascienden la particularidad y 

especificidad y que facilitan su comparación.  

Para la recogida de la información se ha seguido una estrategia metodológica basada en la 

triangulación de diferentes técnicas de recogida de la información: el análisis documental, la 

entrevista semiestructurada, la observación etnográfica pautada y la técnica de shadowing. 

La combinación de diferentes técnicas permite captar las consistencias e inconsistencias 

existentes en el campo y los diferentes puntos de vista y perspectivas de los distintos actores 



 
 

37 

 

implicados. 

Análisis documental: revisión de diferentes materiales relacionados con la gestión y 

acomodación de la diversidad religiosa, como por ejemplo: legislación, jurisprudencia, 

medidas políticas, circulares institucionales de prisiones y hospitales, normativas internas de 

las diferentes instituciones, etc. El objetivo de esta revisión era conocer el marco legal y los 

reglamentos que encuadran el encaje de las minorías religiosas en instituciones públicas de 

internamiento que hasta hace unas décadas funcionaban en lo que a aspectos religiosos se 

refiere según la lógica y pautas del catolicismo. Del mismo modo, también se ha analizado 

material recogido en las diferentes instituciones con información referente al servicio de 

asistencia religiosa, así como también el material producido por algunos grupos religiosos 

para su uso en el entorno de los hospitales y las prisiones. 

Entrevistas semiestructuradas a responsables políticos y técnicos: se han realizado entrevistas 

a personas con cargos de responsabilidad política y técnica en la administración pública, 

tanto en el ámbito sanitario como en el penitenciario. Estas entrevistas resultan de especial 

relevancia para conocer las principales líneas de trabajo desarrolladas desde la 

administración en relación con la presencia de la diversidad religiosa en hospitales y 

prisiones. Se ha entrevistado a personas de cada uno de los dos ámbitos (hospitalario y 

penitenciario) en cada una de las dos comunidades autónomas, así como también a nivel 

nacional. También se han realizado entrevistas con cargos políticos y técnicos en la gestión de 

la diversidad religiosa a nivel general, más allá de los ámbitos hospitalario y penitenciario. 

Entrevistas semiestructuradas con personal de los centros: se han llevado a cabo entrevistas 

con diferentes cargos directivos y trabajadores y trabajadoras de las instituciones 

seleccionadas para esta investigación, que han aportado información valiosa sobre el 

funcionamiento cotidiano de éstas en relación con la presencia de la diversidad religiosa. La 

información recogida ha permitido complementar aquella facilitada por los cargos políticos y 

técnicos sobre experiencias vividas en los diferentes centros. Más concretamente, aunque no 

en todos los casos haya sido posible realizarlas, se solicitó entrevistar a los siguientes actores 

de cada ámbito:  

● Centros hospitalarios: director/a o gerente, personal responsable de ingreso y 



 
 

38 

 

atención al paciente/usuarios, director/a de enfermería, director/a médico/a y 

miembros del comité de bioética o ética asistencial. 

● Centros penitenciarios: director/a de la prisión, subdirector/a de tratamiento, 

responsable de relaciones con las instituciones sociales, personal de los equipos 

técnicos de tratamiento (trabajadores/as sociales, educadores/as, etc.) y 

funcionariado (en general).  

Entrevistas semiestructuradas a representantes de los grupos religiosos: se han entrevistado a 

representantes de diferentes tradiciones religiosas a nivel nacional y autonómico para 

conocer y recoger sus percepciones en torno al tratamiento de lo religioso en las 

instituciones hospitalarias y penitenciarias. Las entrevistas a los representantes religiosos han 

permitido conocer sus demandas y necesidades y ha facilitado el acceso a otros informantes 

clave, como son las personas religiosas encargadas de proveer asistencia religiosa en los 

centros seleccionados.  

Entrevistas semiestructuradas a las personas encargadas de la asistencia religiosa en los 

centros: se ha entrevistado a personas de las diferentes tradiciones religiosas encargadas de 

ofrecer asistencia religiosa en los hospitales y prisiones seleccionados con el objetivo de 

conocer el día a día y las situaciones concretas que se desarrollan en estos centros en torno a 

la gestión de la diversidad religiosa. En este grupo se encuentran también personas 

pertenecientes a la rama social de las diferentes organizaciones religiosas (ONGs de carácter 

religioso, principalmente). 

Observación pautada: se ha llevado a cabo observaciones pautadas de los diferentes espacios 

físicos que son objeto de análisis, especialmente aquellos que dentro de las instituciones 

estudiadas están destinados a la celebración de actividades religiosas. Se ha prestado 

atención no sólo a su diseño arquitectónico, sino también al proceso de construcción y 

renovación de dichos espacios, a su decoración, denominación, simbología y toda 

información relativa a su financiación, mantenimiento, gestión y uso por parte de los 

diferentes grupos religiosos, personal de los centros u otros actores. 

Shadowing: en el caso de los centros penitenciarios la observación ha incluido la técnica del 



 
 

39 

 

shadowing2, que consistió en acompañar a los líderes religiosos en sus visitas a la prisión y en 

todas sus actividades en el interior del recinto. Esta técnica, ya utilizada por Gilliat-Ray (2011) 

en el marco de su investigación sobre los actores musulmanes en hospitales ingleses, 

permitió captar con mayor detalle las sutilezas, matices y complejidad de la figura y trabajo 

de estas personas en cada uno de los casos. 

2.5. Trabajo de campo 

El trabajo de campo se llevó a cabo entre el mes de septiembre de 2011 y el mes de febrero 

de 2014. En el caso de los centros penitenciarios el acceso fue facilitado por el Ministerio de 

Justicia y el Departament de Justícia de la Generalitat de Catalunya, que valoraron 

positivamente la investigación y emitieron las autorizaciones necesarias para que las 

investigadoras pudieran acceder a las prisiones para la realización del trabajo de campo. En el 

caso de los centros hospitalarios se negoció el acceso y realización del trabajo de campo de 

manera individual con la dirección de cada hospital. La propuesta fue sometida al análisis de 

los comités de ética de la investigación o las direcciones de los centros. Las mayores 

reticencias a participar en el estudio por parte de algunos centros hospitalarios supusieron 

una dilatación del proceso de autorización para acceder a los centros y un retraso del trabajo 

de campo en relación con la planificación inicial.  

El trabajo de campo se realizó en dos fases. En una primera (septiembre 2011 - octubre 

2012) se estudiaron en profundidad cuatro centros hospitalarios (dos en Cataluña y dos en 

Andalucía) y seis centros penitenciarios (dos en Andalucía y cuatro en Cataluña). Esta primera 

etapa del trabajo de campo permitió realizar un primer diagnóstico de la situación, así como 

también identificar aspectos de gran relevancia no tenidos en cuenta en la formulación inicial 

del proyecto. 

Posteriormente, tras un primer análisis del material recogido, se amplió el trabajo de campo 

a otros centros penitenciarios y hospitalarios de Cataluña para profundizar en cuestiones 

                                                             

2 La técnica de “shadowing” implica por parte del investigador el “seguir de cerca a un sujeto durante un período de 

tiempo para investigar lo que la gente realmente hace durante su vida cotidiana, no lo que se espera en función de su rol. 
Como resultado se obtiene una descripción densa de sus comportamientos, opiniones, acciones y explicaciones de esas 
acciones” (Quinlan, 2008: 1480). 



 
 

40 

 

concretas que resaltaron en la primera fase del análisis: diseño y uso de los espacios de culto, 

la celebración del Ramadán o la presencia de otras expresiones de religiosidad diferentes de 

las tradicionales. Entre marzo de 2013 y abril de 2014 se realizó esta segunda fase del trabajo 

de campo con la observación de tres centros hospitalarios y dos centros penitenciarios en 

Cataluña, todos ellos de régimen interno (tanto de carácter preventivo como de 

cumplimiento) con la intención de contrastar los datos y ampliar la información recogida en 

la primera fase del trabajo de campo.  

En total, desde el inicio de la investigación en septiembre de 2011, se realizaron 100 

entrevistas con una duración que oscila entre 45 y 120 minutos. Todas ellas, salvo contadas 

excepciones, fueron grabadas, previo consentimiento oral de la persona entrevistada, y 

transcritas de manera literal. Los diarios de campo de las observaciones y los diferentes 

documentos recogidos durante el trabajo de campo también entraron a formar parte del 

material empírico para el análisis. 

Tabla 5. Personas entrevistadas según el tipo de actor y el ámbito territorial.  

 CATALUÑA ANDALUCÍA ÁMBITO ESTATAL TOTAL 

Actores políticos / 
técnicos 

7 - 4 11 

Cargos directivos y 
personal 
instituciones 

18 13 - 31 

Actores religiosos 
/ ONGs religiosas 

23 26 3 52 

Otros actores 6 - - 6 

TOTAL 54 39 7 100 

Fuente: Elaboración propia. 

2.6. Técnicas de análisis de la información 

Se realizó un análisis de contenido o análisis temático de todo el material empírico 

recopilado. El material de campo se organizó y codificó de acuerdo con las tres dimensiones 

de análisis: la asistencia religiosa, los espacios de culto y la adecuación entre la práctica 



 
 

41 

 

religiosa y el funcionamiento de la institución. Esta estrategia de análisis queda recogida en la 

tabla 6, que ordena la información en un primer lugar de carácter descriptivo, un segundo 

bloque que analiza las situaciones en clave de desigualdad entre confesiones religiosas, un 

tercer bloque que hace referencia a las respuestas que desde las instituciones públicas se 

están desarrollando para gestionar esta diversidad y, finalmente, se recogen aquellas 

situaciones concretas o retos que quedan sin resolver en la actualidad en las instituciones 

estudiadas. 

Tabla 6. Cuadro para el análisis de la información. 

 
SITUACIONES 

NUEVAS 
SITUACIONES 
DESIGUALDAD 

ESTRATEGIAS  
DE  

ACOMODACIÓN 

RETOS  
Y 

NECESIDADES 

Asistencia religiosa  

 

       

Espacios de culto         

Adecuación 
práctica-
funcionamiento 
institucional 

        

Fuente: Elaboración propia. 

3. Resultados 

La investigación ha puesto de manifiesto que la realidad en torno a la gestión de la diversidad 

religiosa en las instituciones públicas españolas dista de ser simple e unívoca. Al contrario, la 

experiencia durante estos 4 años de proyecto evidencia la existencia de una multiplicidad de 

situaciones y condiciones específicas de cada institución y territorio que difícilmente pueden 

ampararse bajo un único paraguas. Así, la variabilidad territorial, institucional y la distancia 

entre la normativa legal y la realidad de los centros impiden hablar, como también 

argumentan otros autores (Bowen et al., 2014; Astor, 2014), de un único modelo nacional de 

gestión de la diversidad religiosa. Como los siguientes apartados demuestran, son numerosos 



 
 

42 

 

los aspectos a tener en cuenta a la hora de analizar el modo en que las instituciones públicas 

y las personas que en ellas interactúan negocian la presencia de la religión y la diversidad 

religiosa. Así, además del marco legal y de las medidas políticas que regulan este campo, no 

pueden obviarse factores como el margen de maniobra de los cargos directivos de los 

centros y su actitud personal y sensibilidad hacia la religión y las minorías religiosas, la 

permeabilidad o impermeabilidad de una determinada institución ante la presencia de 

actores religiosos, los diferenciales de poder entre los distintos grupos religiosos, la 

legitimidad y reconocimiento institucional de que gozan los representantes de la Iglesia 

católica en la mayoría de los centros o su actitud hacia la presencia de los representantes de 

las minorías religiosas, entre muchos otros. 

La cantidad y complejidad de la información recopilada durante los 4 años de proyecto 

obligan a presentar de forma sintética y comprimida los principales resultados obtenidos. 

Para ello, el presente apartado se divide en cinco subapartados, a su vez divididos en 

diferentes secciones. En primer lugar se recogen de forma resumida las líneas generales del 

marco legal y político que regula la presencia de la religión en las instituciones públicas 

españolas. El segundo y tercer subapartados entran en mayor detalle en cada una de las dos 

instituciones analizadas poniendo de manifiesto los principales retos y respuestas 

identificadas en torno a las tres dimensiones de análisis (asistencia religiosa, espacios de 

culto y práctica religiosa cotidiana). Seguidamente se presenta de manera somera la 

comparación entre los principales hallazgos en cada una de las instituciones, subrayando las 

principales similitudes y diferencias. Por último, se realiza un repaso a las hipótesis de trabajo 

a la luz de los principales resultados expuestos.  

3.1. Marco legal e iniciativas políticas de gestión de la diversidad religiosa 

El primero de los ámbitos de análisis considerado en esta investigación es el marco legal y las 

iniciativas políticas de gestión de la diversidad religiosa a nivel estatal, autonómico y local. El 

estudio de este marco general permite conocer cómo el estado regula la presencia de la 

religión en las instituciones públicas. Asimismo, permite observar cómo ha evolucionado esta 

regulación en las últimas décadas y cuáles son los momentos más destacables del cambio. 

Tomar en consideración el marco legal resultó de gran relevancia para conocer los pilares 



 
 

43 

 

sobre los que se asienta la gestión de la diversidad religiosa en hospitales y prisiones e 

identificar las inconsistencias y carencias en su implementación real. 

3.1.1. Regulación legal 

La regulación de las relaciones entre comunidades religiosas y estado y, en particular, la 

legislación en torno a la presencia de la religión en las instituciones públicas españolas, 

comprende textos de distinto alcance. Desde la aprobación de la Constitución de 1978 a la 

actualidad, diversas leyes, acuerdos, decretos e instrucciones establecen los contornos de la 

presencia y rol públicos de las comunidades religiosas, especialmente en el contexto de los 

centros hospitalarios y penitenciarios. 

El análisis de este marco legal pone en evidencia la existencia de una evolución en relación a 

la regulación de la religión y de la acomodación de la diversidad religiosa en las instituciones 

públicas españolas. La tendencia general es la evolución de un enfoque monopolista a uno 

pluralista. Durante la dictadura franquista, a través del Concordato entre el Gobierno español 

y la Santa Sede de 1953, se estableció un modelo de integración orgánica (Martín Sánchez, 

2008: 80). La Iglesia católica gozaba de una posición hegemónica en la que los sacerdotes o 

personal religioso encargados de la asistencia religiosa gozaban del estatuto de funcionarios. 

La Transición democrática supuso un punto de inflexión, lo que Hall y Taylor (1996) 

denominan “critical juncture”, y el inicio del desarrollo de un nuevo modelo. A través del 

análisis del marco legal se identificaron tres fases en la construcción de esta nueva 

aproximación a la diversidad religiosa. 

La primera fase, de reconocimiento de los derechos de libertad religiosa, se inicia con la 

Constitución española de 1978 y la Ley de Libertad Religiosa de 1980. Estos dos textos 

establecen el marco legal de protección de la libertad religiosa a nivel individual y colectivo. 

Los acuerdos concordatarios de 1979 entre el Gobierno español y la Santa Sede definen el rol 

de la Iglesia católica en el nuevo sistema democrático. En este sentido el estado “reconoce y 

garantiza el ejercicio del derecho a la asistencia religiosa de los ciudadanos internados en 

establecimientos penitenciarios, hospitales, sanatorios, orfanatos y centros similares, tanto 

privados como públicos” (Concordato 1, artículo IV). Los términos de la provisión de la 

asistencia religiosa establecidos en el acuerdo concordatario se desarrollan a través de 



 
 

44 

 

diferentes instrumentos legales que concretan, entre otros, la obligación del gobierno de 

pagar un salario a los responsables de la asistencia religiosa así como el número de 

capellanes en función del número de camas en cada hospital (Moreno Antón, 2006). En esta 

primera fase de desarrollo, en relación a otras tradiciones religiosas, la Ley de Libertad 

Religiosa (LOLR 7/1980) establece que “toda persona tiene derecho a recibir asistencia 

religiosa de su propia confesión” (Art. 2.1b) y el estado tiene la obligación de asegurar que 

todo ciudadano disponga de este derecho.  

La segunda fase del desarrollo legal, que se plasma en la firma en 1992 de los acuerdos de 

cooperación entre el Gobierno español y las federaciones de entidades musulmanas, judías y 

protestantes, supone una apertura del modelo y la extensión del reconocimiento a otras 

tradiciones religiosas. Los acuerdos de cooperación garantizan, entre otros, el derecho a los 

miembros de estas tres minorías a la asistencia religiosa en instituciones públicas. En el caso 

del acuerdo de cooperación con la Comisión Islámica de España (CIE) se contempla la 

financiación de los imames que trabajen en prisión, pero en el momento de su firma no se 

concretaron protocolos específicos para la implementación de los acuerdos ni una dotación 

económica que hiciera posible su desarrollo.  

Los cambios producidos durante estas dos primeras fases fueron motivados por el deseo de 

democratizar el país y de reconciliarse con el pasado, pero no estaban directamente 

destinados a la acomodación de las minorías religiosas presentes en el territorio (Moreras, 

2002; Rozenberg, 1996). La firma de los acuerdos de cooperación responde a la voluntad de 

conmemorar el quinto centenario de la expulsión de judíos y musulmanes de la península 

ibérica y el deseo de compensar simbólicamente a estas dos comunidades (Rozenberg, 

1996).  

A partir de 2004 se inicia una tercera fase en el desarrollo del sistema legal, que se 

caracteriza por la aprobación de regulaciones específicas en materia de asistencia religiosa en 

prisiones. Ejemplo de ello son el Real Decreto 710/2006, la Instrucción 6/2007 sobre la 

atención pastoral en prisiones y la Instrucción catalana 1/2005 sobre el derecho a recibir 

asistencia religiosa en prisiones. Estas iniciativas a nivel legal vienen motivadas en parte por 

el aumento de la diversidad religiosa en la sociedad española, especialmente significativo en 

el caso de las comunidades islámicas y protestantes, que ha generado nuevos retos a las 



 
 

45 

 

instituciones públicas. El nuevo escenario, junto con la mayor atención social y mediática tras 

los atentados del 11S y 11M, explican el creciente interés por la gestión de la diversidad 

religiosa que se incorpora a partir de este momento a la agenda política.  

En el caso de los hospitales no se produce un desarrollo de instrumentos similares relativos a 

la provisión de la asistencia religiosa, siendo una de las diferencias más importantes entre 

estas dos instituciones a tener en cuenta en el análisis comparativo. Así, más allá de los 

acuerdos concordatarios y los subsecuentes acuerdos específicos entre las diferentes 

diócesis de la Iglesia católica y los departamentos de salud autonómicos, la Ley de Libertad 

Religiosa y los acuerdos de cooperación de 1992, no existen otros textos legales destinados a 

regular la presencia de la diversidad religiosa en el contexto hospitalario. 

 

3.1.2. Medidas políticas 

El análisis del marco general que regula la religión en España incluyó, además de las leyes, 

aquellas medidas políticas dirigidas a gestionar la diversidad religiosa en ámbitos concretos. 

Si bien su diseño es reciente y su implementación en muchos casos todavía incipiente, 

algunas de ellas son significativas. 

A nivel estatal es destacable la creación en 2004 de la Fundación Pluralismo y Convivencia, 

dependiente del Ministerio de Justicia, cuyo objetivo principal es promover la acomodación 

de la diversidad religiosa y gestionar las relaciones entre el Estado y las minorías religiosas. En 

relación a la gestión de la diversidad religiosa en instituciones públicas, la principal iniciativa 

que se ha promovido desde la Fundación ha sido la edición y publicación de guías con 

recomendaciones sobre la asistencia religiosa en hospitales (2011) y prisiones (actualmente 

en preparación), así como el fomento de la creación de salas multi-religiosas (Díez de 



 
 

46 

 

Velasco, 2011). Estas guías de recomendaciones tienen como objetivo favorecer la 

acomodación de la diversidad religiosa mediante la provisión de información a las diferentes 

administraciones y autoridades públicas encargadas de su gestión. La Fundación ha realizado 

un importante trabajo de difusión del marco legal y de buenas prácticas en esta área, a través 

de su página web3 y de la celebración de jornadas de formación, seminarios y otros actos 

públicos. En resumen, la Fundación Pluralismo y Convivencia se ha convertido en uno de los 

exponentes de este nuevo enfoque público de aproximación y gestión de las minorías 

religiosas.  

En la visibilización y acomodación de las minorías religiosas destaca a nivel regional el rol de 

la Generalitat de Catalunya (Griera, 2009). En el año 2000, y a pesar de no tener atribuidas 

competencias directas, el Gobierno catalán creó la Secretaria de Relació amb les Confessions 

Religioses, actual Direcció General d’Afers Religiosos (DGAR), convirtiéndose así en el primer 

órgano autonómico dedicado exclusivamente a cuestiones religiosas (García-Romeral y 

Griera, 2011). Las competencias en esta materia pertenecen a la Administración del Estado 

pero desde la DGAR se ha promovido el establecimiento de relaciones de cooperación con 

diferentes grupos religiosos, incluidas las minorías religiosas, y la implementación de acciones 

políticas dirigidas a la gestión de la diversidad religiosa en áreas que son competencias de su 

administración (como, por ejemplo, el sistema educativo, el sanitario y el penitenciario). En el 

caso de la asistencia religiosa en hospitales y prisiones, el Gobierno catalán ha desarrollado 

las siguientes medidas: 

● Firma de acuerdos marco y convenios de colaboración con representantes católicos, 

musulmanes, judíos, protestantes, iglesia de filadelfia, y “humanistas seculares”, 

aportando financiación a católicos, musulmanes y protestantes para cubrir los gastos 

derivados de la provisión de la asistencia religiosa (en el caso de las minorías 

religiosas, estos gastos no cubren los salarios, como sí ocurre en el caso de los 

capellanes católicos). 

● Financiación para la formación del personal de los centros penitenciarios sobre 

diversidad religiosa a través de la Asociación UNESCO para el Diálogo Interreligioso. 

                                                             

3
 La Fundación Pluralismo y Convivencia impulsó en 2011 la creación del Observatorio del Pluralismo Religioso 

en España, como instrumento de transferencia de conocimiento y de soporte a la gestión pública de la 
diversidad religiosa. http://www.observatorioreligion.es/ 



 
 

47 

 

● Publicación de guías de buenas prácticas sobre acomodación de la diversidad religiosa 

en hospitales (2005) y prisiones (2011). 

● Convenio de colaboración con el GTER (Grup de Treball Estable de les Religions) para 

organizar anualmente actividades interreligiosas en centros penitenciarios, así como 

otras iniciativas concretas (como llevar literatura religiosa a las prisiones). 

La Junta de Andalucía no ha desarrollado una acción política tan activa en relación con la 

gobernanza de los asuntos religiosos como ha ocurrido en el caso catalán. En el ámbito 

penitenciario, en Andalucía, como en el resto de España, excepto Cataluña que tiene 

competencias transferidas, el gobierno central es el responsable de la gestión. En el caso de 

los hospitales, la Junta de Andalucía ha delegado la gestión de las cuestiones religiosas a los 

actores locales, como pueden ser los directores o juntas de dirección de cada centro. Ahora 

bien, a pesar de no haber adoptado un rol tan destacado como en el caso catalán, el 

Gobierno andaluz ha desarrollado iniciativas concretas que es importante tener en cuenta:  

 Firma del Convenio entre la Consejería y la representación de los obispos de 

Andalucía para la asistencia religiosa católica en los centros hospitalarios de la Red 

Pública Integrada de Andalucía en 1986.  

 Firma en 2006 del Convenio Marco de Colaboración entre la Junta de Andalucía y el 

Consejo Evangélico Autonómico de Andalucía, el cual, entre otros aspectos, recoge un 

apartado sobre salud en el que el Servicio Andaluz de Salud (SAS) se compromete a 

emitir acreditaciones a pastores y pastoras, diáconos y diaconisas válidos en todos los 

hospitales y centros de asistencia del SAS para la asistencia religiosa.  

 Edición pionera de un documento con recomendaciones para todos los hospitales 

para elaborar protocolos de atención sanitaria a aquellas personas que rechazan la 

terapia con sangre o hemoderivados (mayoritariamente Testigos de Jehová) en 2011. 

 

 

 

 

 

 



 
 

48 

 

Tabla 7. Resumen de las principales medidas políticas adoptadas a nivel autonómico en los 
ámbitos penitenciario y hospitalario. 

 ANDALUCÍA CATALUÑA 

PRISIONES Gestión centralizada por parte del 
Ministerio de Justicia:  

 Convenio Conferencia 
Episcopal Española (1985) 

 Convenio Comisión 
Islámica de España (2007)  

 

Acuerdo marco sobre asistencia católica 
(1987) y Convenio Conferència 
Episcopal Tarraconense (2008) 

Convenio de colaboración Consell 
Islàmic Cultural de Cataluña (2008 y 
2012, 2014, 2015) 

Acuerdo marco sobre asistencia 
evangélica (1995) y Convenio Consell 
Evangèlic de Catalunya (2009, 2012, 
2014, 2015) 

Guía de atención a la diversidad (2011) 

Acuerdo UNESCOCAT (2011) 

Acuerdo GTER (2009)  

HOSPITALES Convenio Consejería de Asuntos 
Sociales y Obispos de las diócesis 
de Andalucía (1986) 

Convenio Marco de Colaboración 
entre la Junta de Andalucía y el 
Consejo Evangélico Autonómico 
de Andalucía (2006) 

Documento protocolo atención a 

personas que rechazan 

tratamientos con sangre y 

hemoderivados (2011 

Convenio Iglesia católica (1986) 

Guía de atención a la diversidad 

religiosa (2005) 

Fuente: Elaboración propia.  

3.2. Centros penitenciarios 

La institución penitenciaria provee un escenario de especial interés para analizar el modo en 

que el estado aborda las cuestiones vinculadas con la diversidad religiosa. Al tratarse de una 

institución en la cual las personas se encuentran bajo la tutela del estado, éste es el principal 

responsable a la hora de cubrir las necesidades básicas de los presos. En el ámbito religioso, 

también la propia institución es la responsable de asegurar que la libertad religiosa de los 

presos es respetada y el cumplimiento de sus derechos se materializa. Esta particularidad de 

la institución penitenciaria, y en especial su carácter cerrado, tiene implicaciones en el 



 
 

49 

 

tratamiento de la diversidad religiosa que, como se muestra más adelante, la diferencian de 

la institución hospitalaria. 

A continuación se presentan los principales resultados para cada una de las dimensiones de 

análisis definidas: la asistencia religiosa, la existencia de lugares de culto y acomodación de la 

práctica religiosa en el funcionamiento cotidiano de la institución penitenciaria. Haciendo un 

énfasis especial en los retos y respuestas que se plantean en las instituciones penitenciarias 

estudiadas, este apartado ofrece una aproximación general al modo en que éstas gestionan 

en el día a día las demandas en materia religiosa. Al mismo tiempo, analizar estas respuestas, 

o su ausencia, también permite poner de manifiesto algunos aspectos que pasan 

desapercibidos a simple vista porque se encuentran totalmente normalizados, pero que 

resultan de gran interés a la hora de entender las acciones y discursos analizados. 

3.2.1. Asistencia religiosa 

El aumento del número de personas internas de origen extranjero en los centros 

penitenciarios ha supuesto también un aumento de la diversidad religiosa dentro de estas 

instituciones. No es posible disponer de información sistematizada sobre la afiliación religiosa 

en España, pero los datos de la encuesta realizada por Gallego et al. (2010) en los centros 

penitenciarios españoles muestra la importancia de la asistencia religiosa en estas 

instituciones. De esta manera, casi un tercio (29,5%) de la población penitenciaria 

encuestada señaló que había solicitado alguna vez este servicio.  

También esta diversificación de la población penitenciaria se hace evidente en la 

diversificación del perfil religioso del personal que asiste a los centros penitenciarios a 

proporcionar asistencia religiosa. El aumento en la diversidad en el interior de las prisiones ha 

propiciado un aumento de las demandas de ministros de culto de diferentes tradiciones 

religiosas, estableciéndose por parte de la administración penitenciaria un procedimiento de 

acreditación formal de este personal como voluntariado religioso. Durante el desarrollo del 

trabajo de campo se ha puesto de manifiesto cómo actualmente en los centros 

penitenciarios la asistencia religiosa a las personas católicas y a las pertenecientes a las 

minorías religiosas está garantizada, previa solicitud a la dirección del centro (Martínez-Ariño 

et al., 2015). Ahora bien, como se muestra más adelante, las condiciones bajo las cuales se 



 
 

50 

 

desarrolla esta provisión varían entre centros y entre grupos religiosos.  

Tabla 8. Actores religiosos acreditados y su distribución en las prisiones españolas (2011). 

 ACTORES RELIGIOSOS 
AUTORIZADOS 

PRISIONES CON 
ACTORES RELIGIOSOS 
(SOBRE UN TOTAL DE 

80 PRISIONES)   

% DE PRISIONES CON 
ACTORES RELIGIOSOS 

Católicos 318 80 100 

Musulmanes 24 23 28,7 

Protestantes 268 50 62,5 

Adventistas 15 7 8,7 

Ortodoxos  21 19 23,7 

Testigos de Jehová 245 42 52,5 

Judíos 1 1 1,2 

Budistas 1 1 1,2 

Fuente: Martínez-Ariño et al. (2015). 

Como muestra la Tabla 8, además de la Iglesia católica, que cuenta con presencia en la 

totalidad de los centros penitenciarios españoles, hay acreditados como voluntarios para 

proporcionar asistencia religiosa un número importante de ministros y voluntarios de 

diferentes minorías religiosas. Los representantes de las Iglesias protestantes y Testigos de 

Jehová están presentes en más del 50 % de las prisiones españolas, mientras que menos del 

30 % de los centros son atendidos por un imán o un miembro de las iglesia ortodoxas. Otras 

religiones minoritarias, como el judaísmo o el budismo, tienen una presencia testimonial. Lo 

anterior muestra la ruptura del tradicional monopolio de la Iglesia católica como única 

tradición religiosa presente en la institución penitenciaria, ofreciéndose a los internos un 

mayor número de servicios y posibilidades de asistencia religiosa acorde a sus creencias.  

A continuación se apuntan las diferencias generales y principales entre grupos religiosos en la 

forma de proveer la asistencia religiosa según la confesión religiosa, las vías de financiación 

de la asistencia religiosa, los procedimientos y requisitos necesarios para su desarrollo y, 

especialmente, la legitimidad que se atribuye a unos y otros grupos. Estos aspectos varían de 



 
 

51 

 

manera sustancial entre grupos religiosos tanto a nivel material como simbólico. Asimismo, 

no es posible señalar una única pauta de funcionamiento para todos los centros estudiados, 

dado que cada uno presenta situaciones específicas que lo distinguen del resto. No obstante, 

sí es posible indicar algunos de los aspectos comunes y significativos observados.  

Financiación: herencia histórica y autosuficiencia 

La asistencia religiosa católica, tal y como está establecido en los acuerdos concordatarios 

con la Santa Sede de 1979, recibe una asignación de los presupuestos del Estado español que 

cubre la totalidad del servicio. Esto posibilita que tradicionalmente el servicio de asistencia 

religioso esté integrado orgánicamente en el funcionamiento normal de la institución, siendo 

frecuente la presencia diaria del capellán católico en el centro penitenciario. Los grupos 

religiosos minoritarios no reciben una financiación por proporcionar el servicio de asistencia 

religiosa en las instituciones penitenciarias pública equiparable a la católica. El acuerdo de 

2007 entre el estado y la Comisión Islámica de España sufraga una parte de este servicio, así 

como los dos acuerdos existentes entre el Gobierno catalán y el Consell Evangèlic de 

Catalunya –firmado por primera vez en 1995 y que se ha ido renovando con ligeras 

modificaciones- y el Consell Islàmic i Cultural de Catalunya –el primer convenio fue firmado 

en 2008 y se ha ido renovando regularmente. La aportación presupuestaria de la Generalitat 

de Catalunya ha sido variable en los últimos años, siendo siempre mayor la aportación a la 

Iglesia Católica, menor la de los grupos protestantes y aún más menor la que reciben las 

comunidades islámicas. Ahora bien, la asistencia religiosa de las confesiones minoritarias es 

financiada mayoritariamente por los propios grupos y organizaciones religiosas que realizan 

esta labor de manera voluntaria, normalmente sin recibir ningún tipo de compensación. 

Las diferencias en las vías financiación se traducen al mismo tiempo en desigualdades 

respecto a la frecuencia y accesibilidad del servicio por parte de las personas reclusas dentro 

de la institución. De esta manera, mientras los capellanes católicos pueden visitar a diario el 

centro penitenciario y tienen la posibilidad de dedicarse en la mayoría de los casos de 

manera exclusiva a la atención a los internos, los ministros religiosos de las confesiones 

minoritarias deben compaginar su actividad laboral principal con la visita voluntaria (entre 1 

día a la semana o cada 15 días en el caso de aquellos centros que implican un mayor 



 
 

52 

 

desplazamiento) al centro penitenciario. Además, a las restricciones presupuestarias que 

asumen los grupos minoritarios, se le suma la existencia de diferentes tarjetas acreditativas a 

las que acceden los capellanes católicos y el resto de ministros de culto. Así, mientras en una 

parte importante de los centros los primeros tienen tarjetas específicas de “capellán”, los 

ministros de las minorías cuentan con tarjetas de “voluntarios religiosos”, que en ocasiones 

dan acceso a menos espacios de los centros, limitando en algunos casos el acceso al servicio 

de asistencia religiosa en determinados módulos. 

Las desigualdades en el acceso a la financiación destinada a la prestación del servicio de 

asistencia religiosa es uno de los puntos que generan mayor malestar entre los grupos 

minoritarios, en especial aquellos que se encuentran mejor organizados y tienen una mayor 

conciencia de sus derechos (como es el caso de los protestantes). Para ellos, esta situación es 

una muestra del trato y consideración desigual recibida por parte de la administración y 

debería ser uno de los puntos a mejorar. 

Diferentes requisitos y puertas de acceso a la institución 

El procedimiento y los requisitos necesarios para el desarrollo del servicio de asistencia 

religiosa también son diferentes en función de la confesión religiosa, si bien a nivel formal la 

regulación es la misma. En una parte importante de los centros estudiados, los capellanes 

católicos cuentan con una acreditación distinta al resto de actores religiosos para acceder al 

centro penitenciario. Esta condición especial en la que se encuentran los capellanes, junto 

con aspectos menos obvios, como es la familiaridad con una buena parte del personal de los 

centros, reduce los controles de seguridad, los requisitos y el tiempo necesario para acceder 

al recinto. En el caso de los ministros de las minorías religiosas, como se ha señalado 

anteriormente, se ha establecido un sistema de autorización formal y acceden al centro 

penitenciario en condición de visitantes (con una autorización puntual) o como voluntarios –

en algunos casos se les pide que acrediten haber realizado un curso de formación, con una 

autorización que reciben del Ministerio de Justicia o del Departament de Justícia de la 

Generalitat y que es renovado anualmente. Si bien los capellanes también deben renovar su 

acreditación anualmente, su presencia a menudo diaria en los centros facilita el 

procedimiento, que se realiza casi de manera automática.  



 
 

53 

 

La libertad de movimiento es otro elemento de diferenciación entre los diferentes 

representantes religiosos, ya que en la mayoría de los centros analizados el capellán católico 

tiene acceso a todos los módulos de la prisión, incluido el módulo de aislamiento o primer 

grado, a diferencia del resto de representantes religiosos, que tienen limitado el acceso a 

unas áreas determinadas del recinto. Ahora bien, esta cuestión no parece levantar demasiada 

controversia entre los miembros de las minorías, quienes asumen que las restricciones de 

movimiento a las que se ven sometidos son razonables puesto que responden a las medidas 

de seguridad de los centros.  

El acceso de las personas presas a su ministro de culto 

En función de la organización interna de cada centro penitenciario varían las vías de las que 

disponen los internos para solicitar el servicio de asistencia religiosa. La práctica habitual 

consiste en que los mediadores o personal del centro, con el fin de controlar las entradas y 

salidas de cada módulo, organicen listas con los internos que previamente soliciten por 

escrito mediante instancia a la dirección del centro el servicio de asistencia religiosa. Este 

sistema de control acostumbra a ser menos rígido para el caso de la Iglesia católica, 

permitiéndose que el capellán pase personalmente por los módulos a buscar a los internos e 

incluso que en algunos casos, aunque se controla la asistencia, no sea necesario haberse 

apuntado con anterioridad para poder acceder al servicio católico. En el caso de las minorías, 

algunos centros también permiten a los ministros de culto o asistentes acceder a los módulos 

para tener acceso a los internos, si bien en estos casos existen restricciones y un mayor 

control.  

Como en muchos otros aspectos, la forma en que las personas presas acceden a sus 

ministros de culto y a las actividades religiosas que se celebran varía de manera sustancial de 

un centro a otro. Resulta importante constatar que esta cuestión depende, notablemente, de 

la predisposición del equipo directivo y personal del centro hacia las cuestiones religiosas. 

Asimismo, en función de las relaciones de confianza que se generen entre la institución, los 

ministros de culto y los voluntarios, el acceso de estos últimos será más sencillo o requerirá 

de procedimientos formales más complejos.  

No obstante, la principal desigualdad entre la Iglesia católica y las minorías radica en aquellas 



 
 

54 

 

cuestiones más informales, como son la familiaridad y confianza en el trato que, por ejemplo, 

convierten al capellán católico en un actor clave dentro de las instituciones, mientras los 

agentes pastorales de las minorías continúan siendo percibidos como actores externos, 

‘raros’ y cuya presencia queda restringida a la prestación de un servicio muy concreto y 

limitado en el tiempo. Es destacable, además, el rol clave que aún hoy en día juega el 

capellán católico en las prisiones; a la vez que deviene cómplice de los internos tiene también 

un vínculo importante con la institución, lo que le convierte en una figura funcional para 

ambos grupos (presos y personal de la prisión) en tanto que mediador. La mayor experiencia, 

capacidad de relación y control de los códigos culturales dentro de la institución suponen una 

ventaja para el capellán católico respecto a la relación que mantienen el resto de 

representantes religiosos con la institución penitenciaria. Estas diferencias se ponen también 

de manifiesto en el desconocimiento que muestran algunos de los equipos de dirección, al 

ser, por ejemplo, incapaces de enumerar los grupos religiosos minoritarios que acceden al 

centro penitenciario.  

En definitiva, más allá de las regulaciones y reglamentos que rigen la vida cotidiana de los 

centros penitenciarios y que influyen de manera significativa en la forma como la asistencia 

religiosa es organizada y financiada, no pueden obviarse todos aquellos gestos y aspectos 

menos evidentes a la hora de estudiar la gestión de la diversidad religiosa en estas 

instituciones. Las relaciones personales entre los diferentes actores que intervienen en la 

vida de las prisiones, la confianza y desconfianza hacia determinadas tradiciones religiosas, 

influidas aquéllas por el conocimiento, desconocimiento y estereotipos reinantes, así como el 

peso del legado católico en la mayoría de los centros estudiados son claves para entender las 

negociaciones cotidianas entre la institución y los grupos religiosos, por un lado, y entre los 

propios grupos religiosos, por el otro. Dicho de otro modo, para entender cómo se articulan 

la secularización y la diversificación religiosa en el contexto penitenciario es imprescindible 

indagar en los aspectos menos visibles que también intervienen de manera significativa. 

A modo de resumen 

El acceso a un ministro de culto de la confesión religiosa propia es uno de los derechos de 

libertad religiosa reconocidos a todas las personas residentes en España, 



 
 

55 

 

independientemente de su situación legal. Las prisiones tienen la obligación de garantizar su 

cumplimiento real y por ello deben facilitar los medios necesarios para que todo persona 

privada de libertad que lo solicite pueda recibir la asistencia religiosa de la confesión elegida. 

Para dar respuesta a las demandas de la población reclusa, los sistemas penitenciarios 

español y catalán han establecido una serie de procedimientos formales de acreditación para 

los ministros de culto y voluntarios. Si bien de este modo se garantiza el acceso a la asistencia 

religiosa, los capellanes católicos continúan disfrutando de un estatus especial respecto al 

resto de ministros de culto, sobre todo en lo que respecta a la financiación y los aspectos 

informales de las relaciones personales de confianza con el personal de los centros. 

Tabla 9. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en prisiones. 

RETOS RESPUESTAS 

Aumento demandas de asistencia religiosa no 
católica 

Instancia a la dirección del centro para solicitar la 
asistencia 

Selección y autorización de los ministros de 
culto 

Procedimiento de acreditación formal (Ministerio de 
Justicia y Generalitat de Catalunya) 

Financiación de la asistencia religiosa  Financiación desigual regida por los acuerdos 
estado-grupos religiosos 

Posibilidad de acceder a los presos Acreditaciones con distintas restricciones a la 
libertad de movimiento 

Fuente: Elaboración propia. 

3.2.2. Espacios de culto 

Históricamente, los centros penitenciarios en España han contado en el interior de sus 

instalaciones con capillas católicas donde se celebraban las actividades religiosas como la 

misa semanal. Estos espacios físicos eran la muestra más visible del monopolio religioso y del 

modelo de integración orgánica de la Iglesia católica en la institución. Las transformaciones 

jurídicas y sociales que se han sucedido desde la Transición democrática han ido poco a poco 

calando y modificando los espacios físicos reservados para las actividades religiosas en los 

centros penitenciarios. Estos cambios a nivel social y jurídico, unido a las demandas de 

algunos grupos religiosos minoritarios, de manera particular de los protestantes dada su 



 
 

56 

 

arraigo histórico, ha puesto en evidencia la falta de espacio dentro de las prisiones para que 

las personas detenidas pertenecientes a diferentes confesiones puedan desarrollar sus 

actividades religiosas con plena normalidad. 

Cuatro respuestas ante la falta de espacios para el culto 

Éste constituye uno de los principales retos a los que se enfrentan las instituciones 

penitenciarias a la hora de dar respuesta a las demandas religiosas de la población reclusa. La 

sobreocupación de la mayoría de centros, la gran variedad de actividades que en ellos se 

organizan y la ausencia en muchos de ellos de espacios reservados exclusivamente para la 

celebración de actividades religiosas ha obligado a las instituciones a buscar y adoptar 

distintas soluciones. Se han identificado diferentes estrategias para dar respuesta a las 

nuevas necesidades en relación con los espacios destinados a actividades religiosas dentro de 

las prisiones. Destacan cuatro tipos de organización de los espacios: a) las capillas 

tradicionales, b) las capillas convertibles, c) los espacios multiusos y d) los espacios de 

silencio. 

La primera respuesta es una de inmovilidad, que denominamos como “capillas tradicionales”. 

Aunque es minoritaria, en algunos de los centros más antiguos todavía se pueden encontrar 

capillas católicas que no han sufrido ninguna transformación y cuyo uso está dedicado 

exclusivamente a la celebración de servicios católicos. Estos espacios, en claro retroceso, 

podrían considerarse reminiscencias del pasado en el que existía una integración orgánica 

entre la Iglesia católica y la institución penitenciaria. 

No obstante, la mayoría de casos en los que la tradicional capilla católica continúa existiendo 

en las prisiones entran en el modelo que hemos denominado “capillas convertibles”. En este 

sentido, es habitual que las tradicionales capillas católicas hayan sido transformadas en 

espacios de usos múltiples o de uso compartido con otras confesiones religiosas. En algunos 

casos se ha optado por convertir su mobiliario en móvil, lo que permite adaptarlas a las 

necesidades y requerimientos de otras confesiones. En otras ocasiones la alternativa 

adoptada ha consistido en introducir una barrera física, como por ejemplo un biombo 

tapando el altar católico, cuando la sala es utilizada por otros grupos religiosos. Pero este 

cambio en los usos del espacio no comporta necesariamente la sustitución del mobiliario o la 



 
 

57 

 

eliminación de los símbolos religiosos católicos. Ante esta situación, los grupos religiosos 

minoritarios suelen mostrar una alta capacidad de adaptación a las condiciones de la 

institución y, en caso de no contar con otra opción, realizan sus actividades de espaldas a los 

símbolos religiosos. 

En aquellos centros donde no había capilla o un espacio reservado para las actividades 

religiosas los grupos religiosos utilizan espacios polivalentes, aulas, despachos, teatros u otros 

espacios del centro, como las instalaciones deportivas, para sus oraciones y celebraciones. En 

esos casos, que hemos denominado modelo de “espacios multiusos”, algunos ministros y 

representantes religiosos han optado por llevar sus propios símbolos religiosos con ellos o 

guardarlos en un armario dentro del centro penitenciario para no tener que transportarlos (y 

pasar las medidas de seguridad) en cada visita. Estos casos, en los que el espacio multiusos es 

empleado también para otro tipo de actividades de tipo secular, son un claro ejemplo de la 

pérdida de la presencia física de la religión en la institución penitenciaria. Se trata de una de 

los signos más visibles de la secularización de este tipo de instituciones. 

En el caso de Cataluña, en los centros penitenciarios de nueva construcción se ha promovido 

a partir del año 2000 la creación de los denominados “espacios de silencio”. Se trata de salas 

construidas con la finalidad de ser neutras en términos religiosos, sin ningún tipo de 

simbología, destinadas a las actividades religiosas y por tanto, compartidas por las diferentes 

confesiones presentes en el centro. Sin embargo, el trabajo de campo ha permitido constatar 

que en la práctica el uso de estos espacios varía sustancialmente según la realidad de cada 

centro. Así, mientras en algunos de los centros estos espacios cumplen la función para la que 

fueron diseñados y los grupos religiosos se reúnen en ellos, en otros casos la situación es muy 

diferente. En ocasiones, su limitado tamaño y ubicación, a menudo cerca de lugares de paso, 

ruidosos o muy transitados, han motivado que sean utilizados para otro tipo de actividades, 

mientras que las actividades religiosas son realizadas en aulas u otros espacios del centro. Por 

otro lado, la variedad de grupos religiosos que visitan algunos centros penitenciarios pone en 

evidencia la dificultad de compaginar sus necesidades en un único espacio, poniendo en 

cuestión que ésta sea la solución más apropiada para todos los centros. Por otro lado, de 

acuerdo con los análisis de Gilliat-Ray (2005), cabría cuestionar si su diseño no acaba 

correspondiéndose, aunque de manera sutil, con el diseño de las capillas católicas. Si bien el 

mobiliario se puede desplazar de acuerdo con las necesidades, la existencia de un conjunto 



 
 

58 

 

de filas de sillas ubicadas frente a una mesa central recuerda claramente a la estructura de 

una capilla.  

En resumen, aunque los resultados del trabajo de campo ponen de manifiesto que no existe 

una política coordinada de gestión de los espacios de culto en las instituciones penitenciarias, 

todas las respuestas, salvo la de las “capillas tradicionales”, tienen en común el ir 

encaminadas hacia la progresiva eliminación de un espacio exclusivo para la realización de las 

actividades religiosas católicas. Así, la transformación de algunas capillas en espacios 

multiusos, las modificaciones realizadas en el mobiliario y decoración o la utilización de 

espacios seculares para las celebraciones religiosas ponen de manifiesto la pérdida de la 

presencia de espacios exclusivos de uso católico y, en términos generales, de la presencia 

física de la religión. De igual modo, el trabajo de campo muestra que son excepcionales los 

casos en que se puede encontrar un espacio aconfesional con un diseño y decoración neutral 

en términos religiosos como es el caso de los “espacios de silencio”. 

La permanencia de los símbolos católicos 

A pesar de la variedad de transformaciones en los espacios destinados a las actividades 

religiosas en los centros penitenciarios, las minorías religiosas subrayan la permanencia de 

símbolos religiosos católicos, tanto en los espacios dedicados al culto como en otros espacios 

de las instalaciones. La fuerza de estos símbolos e imágenes radica en el hecho de ser 

considerados algo tradicional y no religioso, lo que los hace invisibles a primera vista. De este 

modo, su presencia no es cuestionada, sino que es considerada como algo dado por 

supuesto. Así, mientras en ocasiones se ha optado por su eliminación completa de las 

instalaciones de los centros, como sucede en la mayoría de centros catalanes analizados, en 

otros la tendencia es a mantenerlos (como es el caso de los dos centros analizados en 

Andalucía) o convertirlos en símbolos móviles. Esta última situación da lugar a lo que 

consideramos “religión de quita y pon”, en el sentido de que la práctica y simbología son 

versátiles y se adaptan a las condiciones concretas de cada momento. Al final, la 

discrecionalidad de la dirección del centro y la actitud de la Iglesia católica y la capacidad de 

presionar de las minorías a nivel de cada centro es lo que marca la respuesta dada en cada 

caso. 



 
 

59 

 

Adaptación a los espacios 

Las personas encargadas de ofrecer la asistencia religiosa en prisiones señalan que en 

ocasiones las condiciones de los espacios en los que ésta se desarrolla no son las adecuadas. 

Así, si bien en general la actitud mayoritaria es de acomodación a las condiciones particulares 

y especiales de la prisión, la comodidad y calidez de los espacios dedicados a las actividades 

religiosas son puestas en cuestión. Las respuestas a estas necesidades provienen en general 

de los propios grupos religiosos, que introducen símbolos y objetos religiosos, así como 

también plantas e instrumentos musicales, para generar un ambiente más acogedor. 

La distribución del uso de los espacios destinados al culto entre los diferentes grupos 

religiosos y también de acuerdo con las necesidades de espacios para actividades no 

religiosas, como programas de rehabilitación o de formación, también supone un reto para 

las prisiones y los grupos religiosos que ofrecen asistencia religiosa en ellas. Ante estas 

incompatibilidades, la tendencia es a relegar las actividades religiosas a los fines de semana, 

cuando las actividades seculares finalizan. Esto ocurre sobre todo con las actividades 

colectivas como son los servicios religiosos colectivos, ya que la asistencia individual se 

mantiene en algunos centros también en los días entre semana. Generalmente los centros 

elaboran un horario en el que, de acuerdo con las demandas y disponibilidades de los 

diferentes representantes religiosos y la presencia de personal del centro de fin de semana, 

se distribuyen los diversos espacios disponibles. 

A modo de resumen 

La presencia espacial de la religión en las prisiones es el signo más visible de las controversias 

y negociaciones en torno a la secularización de las instituciones y la diversificación de la 

población. Las capillas católicas han atravesado importantes procesos de transformación en 

la línea de reducir significativamente la simbología y usos religiosos, por un lado y, por el 

otro, han pasado a ser empleadas por un abanico de grupos religiosos más amplio. Las 

prisiones en España han adoptado estrategias diversas a la hora de dar respuesta a las 

carencias de espacio para las actividades religiosas, lo que indica que no existe una única 

política en este ámbito. Los grupos religiosos manifiestan la existencia de carencias con 

relación a las condiciones y disponibilidad de estos espacios, lo que pone de manifiesto el 



 
 

60 

 

lugar secundario al cual ha sido desplazada la religión en las instituciones tras la 

secularización del estado. No obstante, la presencia inadvertida en algunos centros de 

símbolos católicos indica que el legado heredado de la anterior integración orgánica entre 

Iglesia católica e instituciones estatales sigue todavía vivo. 

Tabla 10. Retos y respuestas espacios de culto en prisiones. 

RETOS RESPUESTAS 

 

Necesidad de espacios para actividades 
religiosas de diferentes grupos 

Capillas tradicionales 

Capillas convertibles 

Espacios multiusos 

Espacios de silencio  

 

Permanencia del legado católico en diferentes 
espacios de los centros 

Retirada de símbolos católicos 

Permanencia de símbolos católicos 

Símbolos católicos móviles 

Condiciones e incomodidad de los espacios 
dedicados al culto 

Objetos y símbolos de los propios grupos religiosos 
para generar un ambiente más acogedor 

 

Distribución de los espacios y horarios de uso 
entre las distintas actividades programadas 

Programación de actividades religiosas los fines de 
semana 

Elaboración de horarios para la distribución de los 
usos de los espacios 

Fuente: Elaboración propia. 

3.2.3. Acomodación de la práctica religiosa 

El ajuste entre la práctica religiosa diaria y el funcionamiento cotidiano de los centros 

penitenciarios es una dimensión cuyo análisis empírico resulta complejo debido al amplio 

número de prácticas que incluye y al elevado margen de acción del que dispone cada centro. 

Ante cuestiones como las grandes celebraciones religiosas, la celebración de rituales o la 

alimentación según preceptos religiosos las instituciones ofrecen en general una respuesta 

de mínimos que se basa en la resolución de las demandas caso por caso. Al mismo tiempo, se 

observa una actitud de indiferencia que tiende a minimizar o invisibilizar aquellas 

necesidades religiosas que pueden generar mayores desafíos a la institución. En cambio, no 



 
 

61 

 

existen respuestas generalizables a todos los centros, por lo que resulta crucial identificar los 

matices y diferencias que caracterizan a cada uno de ellos. 

Las celebraciones religiosas colectivas y el reto de la seguridad 

El primero de los aspectos que es considerado un reto para las instituciones, según las 

personas entrevistadas, pero también para los representantes y voluntarios de los diferentes 

grupos religiosos, son las celebraciones religiosas colectivas. Para la dirección y personal de 

los centros, las celebraciones religiosas suponen un desafío puesto que, según las entrevistas, 

existen dificultades a la hora de conciliarlas con los protocolos de seguridad de los centros. 

Los argumentos que se utilizan para justificar las reticencias hacia las celebraciones religiosas 

son que la concentración de internos durante estos eventos implica la necesidad de controlar 

a la multitud, lo que supone un esfuerzo a la institución en términos de medios personales y 

organización. Las personas entrevistadas coinciden en señalar sus reticencias ante una 

situación en la que pueden coincidir en el mismo espacio internos con incompatibilidades a 

nivel personal que pueden dificultar el desarrollo de la celebración y el control de la misma 

por parte de los funcionarios o personal de seguridad encargado del centro.  

Sin embargo, el trabajo de campo también pone en evidencia que las principales festividades 

católicas como la Navidad, la Pascua o la semana de la Merced, patrona de la institución 

penitenciaria, son integradas y promovidas institucionalmente, aunque éstas pueden implicar 

también la participación de un número significativo de personas. La habitual presencia de las 

autoridades penitenciarias en estas celebraciones católicas es una muestra de la 

permanencia de dinámicas derivadas de la anterior integración entre la Iglesia católica y la 

institución penitenciaria. Esta tolerancia institucional selectiva hacia las celebraciones 

masivas puede entenderse como el resultado de la familiaridad y proximidad a una tradición 

religiosa determinada por parte de la dirección y el personal de los centros. Al mismo tiempo, 

el hecho de que rara vez las mismas autoridades participen en las celebraciones más 

importantes de las minorías religiosas refuerza la percepción de desigualdad entre los grupos 

minoritarios y la Iglesia católica.  

En Cataluña, las reticencias van más allá de las grandes celebraciones y no se contempla la 

posibilidad de realizar la oración islámica de manera comunitaria y gestionada por los propios 



 
 

62 

 

internos dentro del centro penitenciario. Las personas internas pueden recibir la visita del 

imam así como asistir a la sesión programada semanal o quincenalmente, pero el rezo tiene 

que realizarse de manera individual en la celda. Esta negativa es justificada por parte de las 

autoridades, en primer lugar, en términos pragmáticos por una incompatibilidad con el 

horario habitual de los centros. La oración comunitaria islámica se realiza tradicionalmente el 

viernes, cuando las personas internas están trabajando, por lo que su celebración implicaría 

modificar este tipo de actividades (talleres, actividades formativas, jornada de trabajo, etc.). 

Los internos católicos y evangélicos sí que celebran semanalmente en el interior de la prisión 

la oración comunitaria, pero al tener lugar el sábado o el domingo la interferencia con las 

actividades programadas por el centro es considerada menor. En segundo lugar, la negativa a 

la oración comunitaria islámica se debe también a motivos de seguridad y al deseo de que en 

caso de celebrarse, ésta sea conducida por los imames reconocidos y autorizados por el 

Departament de Justícia de la Generalitat de Catalunya. Sin embargo, por el momento, esta 

situación no es factible dado que el personal religioso autorizado, perteneciente al Consell 

Islàmic i Cultural de Catalunya (CICC), no tiene disponibilidad para asistir los viernes a dirigir la 

oración en los centros penitenciarios, ya que al no tener dedicación exclusiva a la asistencia 

religiosa en prisiones debe atender la oración comunitaria en su mezquita.  

La celebración del Ramadán: el mayor reto para la institución 

Sin duda el reto más importante con el que se han encontrado las instituciones penitenciarias 

en cuanto a la acomodación de una práctica de las minorías religiosas ha sido la gestión del 

Ramadán. En la celebración del Ramadán, uno de los cinco pilares4 en los que se sustenta la 

práctica islámica y una de las celebraciones más importantes del islam, confluyen aspectos 

relativos tanto a la cuestión de las celebraciones religiosas colectivas como de alimentación. 

El acomodo de esta práctica religiosa tiene importantes implicaciones para los centros 

penitenciarios ya que las prisiones organizan sus actividades en torno a los horarios de las 

comidas, siendo precisamente éste el cambio más significativo que en términos prácticos 

                                                             

4
 La fe islámica se basa en cinco preceptos fundamentales de obligado cumplimiento para las personas 

practicantes: la profesión de fé (Shahada), la oración cinco veces al día (Salat), el ayuno durante las horas de 
sol del mes de Ramadán, la peregrinación a la Meca una vez en la vida (Hajj) y la limosna (Zakat).  



 
 

63 

 

supone el seguimiento del Ramadán5. Por otro lado, la importante presencia numérica de 

población de origen musulmán hace que esta celebración adquiera una dimensión 

significativa en algunos centros. Según los datos disponibles para las prisiones catalanas, 

referentes al número de personas que solicitaron formalmente seguir su celebración, esta 

práctica experimentó un aumento sostenido desde el año 2004, en el que se inició la 

recogida de datos (ausencia de datos en 2005), hasta el año 2009, a partir del que éstos se 

estabilizaron. 

Gráfico 1: Evolución del número de personas que solicitaron celebrar el Ramadán en los 
centros penitenciarios catalanes (2004-2012) 

 

Fuente: Elaboración propia a partir de datos Departament de Justícia Generalitat de Catalunya. 

No obstante, es importante señalar que, según los datos provistos por la administración 

penitenciaria catalana, esta cifra nunca superó el 32% del total de detenidos en un centro, 

salvo en el caso de una prisión de jóvenes, donde la mayor proporción de internos de origen 

magrebí la hizo aumentar hasta un 45% en 2006. En el caso de las prisiones de mujeres, la 

                                                             

5
 Durante el mes de Ramadán se realiza un ayuno (sawn en árabe) que implica la prohibición de que entre 

nada en el cuerpo de la persona musulmana durante las horas de sol siempre y cuando este esté sano y en 
plenas facultades de consciencia. Esto se traduce en la abstención de comer, beber, fumar y tener relaciones 
sexuales desde el alba hasta la puesta de sol (Bramon, 2002).  



 
 

64 

 

cifra es muy inferior, no superando en ningún caso el 3% del total de mujeres detenidas. 

Como respuesta a esta nueva realidad, en la última década los centros penitenciarios han 

prestado cada vez más atención a las prescripciones de esta celebración. Una de las muestras 

más evidentes de ello es la propia recolección de datos por parte de la administración 

penitenciaria catalana, la cual, por otro lado, parece haber realizado un mayor esfuerzo al 

respecto. Con antelación al mes de la celebración, los gerentes de los centros de esta 

comunidad autónoma reorganizan los horarios de las comidas y la distribución de la 

población interna musulmana que desea celebrarlo. De este modo, se les agrupa intentando 

que compartan celda y posibilitando que puedan llevar la comida para romper el ayuno 

conjuntamente al ponerse el sol. En algún centro, se designa a un interno musulmán en cada 

módulo como responsable para establecer la comunicación entre la dirección y los internos 

que están siguiendo el mes de ayuno. En otros centros analizados, se intenta que haya 

internos musulmanes en la cocina para preparar los alimentos típicos de esta celebración, 

como es la harira, sopa típica marroquí. Además, en algunos casos se autoriza, después de 

obtener el correspondiente certificado de higiene alimentaria, que asociaciones islámicas y el 

Consulado de Marruecos introduzcan en las prisiones los dulces típicos para la ruptura 

colectiva del ayuno del Ramadán (Idu Al-Fitr). 

En términos generales se puede afirmar que se ha desarrollado poco a poco una manera más 

formal de gestionar esta gran celebración. Las direcciones de los centros son conscientes de 

la llegada del mes de Ramadán y conocen mejor sus implicaciones. Al mismo tiempo, las 

propias comunidades islámicas también han adquirido un mayor conocimiento del 

funcionamiento y requerimientos de los centros, lo que también facilita la organización. En 

definitiva, y en especial para el caso de las prisiones ubicadas en Cataluña, se ha producido 

una institucionalización de la gestión del Ramadán en los últimos años. Esto no quiere decir, 

no obstante, que todas las demandas se encuentren cubiertas en todos los centros o que no 

exista improvisación. La gran variedad de respuestas indica que las direcciones de los centros 

y la administración penitenciaria se encuentran todavía ante dudas e inquietudes que 

resuelven a partir de respuestas de ensayo-error. 



 
 

65 

 

La celebración de los ritos de paso: permitida, pero no fomentada 

Dentro de los centros penitenciarios es posible celebrar también algunos ritos de paso de 

diferentes tradiciones religiosas, siendo los más habituales los matrimonios y bautizos. La 

institución facilita el espacio y la autorización para que los representantes religiosos puedan 

entrar en el centro con el material necesario para la celebración. En ocasiones, también se 

autoriza a familiares u otras personas cercanas el acceso al centro penitenciario durante el 

momento de la celebración. Aún así, este tipo de rituales, especialmente los matrimonios, 

son desincentivados dentro del centro penitenciario, tanto por parte de los capellanes 

católicos como por los representantes de las minorías religiosas y la propia institución. Los 

representantes religiosos entrevistados manifiestan que intentan disuadir, o derivar hacia la 

celebración civil, a aquellas personas internas que muestran su deseo de celebrar el rito 

religioso dentro del centro penitenciario. Esta reticencia se debe en el caso de los 

matrimonios a que los representantes religiosos consideran poco estables y duraderas las 

uniones dentro del centro penitenciario, por lo que no son partidarios de su celebración e 

instan a los internos a esperar a la obtención de la libertad. En el caso de los bautizos los 

representantes católicos y de otras confesiones prefieren mayoritariamente también que se 

celebren fuera del centro penitenciario por considerar un espacio poco acogedor e incómodo 

para llevar a cabo la celebración. En esta misma línea se sitúa el personal de los centros, si 

bien en el caso de que el interno quiera llevar adelante la celebración tienen obligación de 

autorizarla. 

Alimentación y preceptos religiosos 

La demanda de menús adaptados en función de prescripciones religiosas supone un nuevo 

reto para instituciones que, como los centros penitenciarios, estaban acostumbradas a alojar 

a una población homogénea a nivel religioso. Así, la presencia de personas de diferentes 

tradiciones religiosas ha puesto en cuestión la tradicional composición de los menús y junto 

con el Reglamento de Prisiones de 1996, obliga a la institución a tomar medidas para 

garantizar que las personas internas pueden cumplir sus obligaciones religiosas vinculadas 

con la alimentación.  

 



 
 

66 

 

Según las entrevistas realizadas, la principal demanda relacionada con la alimentación es la 

proveniente de personas musulmanas que solicitan comer de acuerdo con las prescripciones 

de su religión. En respuesta a estas demandas, la mayoría de los centros ha optado por una 

respuesta de mínimos que no supone una reformulación de los menús. Así, las respuestas 

más comunes consisten en la oferta del ya existente menú vegetariano o la completa 

eliminación de la carne de cerdo del menú. No se ha tenido constancia de otros cambios en 

la composición de los menús por motivos religiosos.  

Más allá de los cambios reales introducidos en la composición de los menús, resulta 

interesante también indagar en las representaciones y discursos empleados en torno a la 

cuestión de la alimentación y de las restricciones por motivos religiosos. Así, para los 

miembros de algunas direcciones de prisiones, las necesidades de los internos musulmanes 

han tenido un impacto importante en la organización interna de los centros, repercutiendo 

en la composición general de los menús ofrecidos. Sus demandas son vistas con una cierta 

suspicacia puesto que son interpretadas como deseos “caprichosos”. Sin embargo, es 

destacable constatar cómo demandas similares procedentes de la tradición católica con 

frecuencia reciben respuesta sin ningún tipo de cuestionamiento, al tratarse de prácticas que 

forman parte de la dinámica institucional y de la tradición cultural de una buena parte de los 

responsables de los centros. Es el caso, por ejemplo, de una de las prisiones estudiadas en la 

que por iniciativa propia la dirección optó por eliminar temporalmente la carne del menú 

para cumplir con la tradición de la Cuaresma, anticipándose así a que existiera una demanda 

por parte de los internos o del capellán católico. Éste último es un claro ejemplo de lo que 

Irene Becci (2015) denomina neutralización institucional del cristianismo. 

Uso de símbolos religiosos personales: un asunto poco controvertido 

El uso de símbolos religiosos de carácter personal es otro de los aspectos que para algunas 

personas creyentes y practicantes de una religión puede tener un significado especial y 

resultar importante. De manera generalizada, el uso de vestimenta y símbolos religiosos de 

carácter personal dentro de las prisiones no parece suponer un aspecto controvertido. 

Siempre sujeto a los requerimientos de seguridad estimados por la dirección de los centros y 

los reglamentos vigentes, la utilización de símbolos y vestimenta con significado religioso está 



 
 

67 

 

permitido. Se trata en la mayoría de los casos de pequeños símbolos incorporados en el 

cuerpo o de imágenes que decoran las celdas de los presos. En el caso de las prisiones de 

mujeres, el uso del pañuelo islámico, la práctica que algunas personas entrevistadas nombran 

como la que podría generar alguna controversia, resulta anecdótico y por tanto hasta el 

momento no ha generado ninguna discusión significativa. 

A modo de resumen 

A grandes rasgos, el trabajo de campo permitió identificar una tendencia a resolver las 

cuestiones relacionadas con la acomodación de la práctica religiosa en el día a día de las 

instituciones penitenciarias bajo una lógica de mínimos. Más concretamente, resulta común 

que las demandas de los internos se resuelvan caso por caso de acuerdo con las condiciones 

concretas de cada centro. Así, no fue posible identificar pautas generalizadas encaminadas a 

guiar las respuestas de los centros, salvo en el caso de la celebración del Ramadán en 

Cataluña, donde el trabajo conjunto entre el Departament de Justícia y la Direcció General 

d’Afers Religiosos ha generado una serie de indicaciones comunes a todos los centros 

penitenciarios. En general, la ausencia de directrices concretas atribuye una mayor 

discrecionalidad a la actuación de los directivos y profesionales de los centros al mismo 

tiempo que evidencia la permanencia de ciertas inercias católicas del pasado y una mayor 

sospecha hacia las celebraciones islámicas. 

Tabla 11. Retos y respuestas respecto a la práctica religiosa en prisiones. 

RETOS RESPUESTAS 

Organización de celebraciones religiosas 
colectivas y conciliación con la seguridad del 
centro, la población penitenciaria y el 
funcionariado  

Listas de internos (selección) 

Limitación del aforo permitido 

Planificación con antelación 

Prescripciones alimentarias Respuesta de mínimos en la adaptación de menús 
(eliminación del cerdo o menús vegetarianos) 

Celebración del mes del Ramadán (horarios, 
alimentación, ruptura del ayuno al final del mes) 

Registro del número de internos que solicitan 
celebrar el Ramadán, reorganización temporal de 
horarios de comidas, alimentos especiales, 
reagrupación temporal de internos por celdas 

Celebración de los ritos de paso principales 
(principalmente bautizos y bodas) 

Permitida la celebración de ritos de paso y 
autorización de personas externas  



 
 

68 

 

Utilización de símbolos religiosos personales Autorización de símbolos religiosos personales, 
salvo los que impidan la identificación y los que no 
cumplan los requisitos de seguridad 

Fuente: Elaboración propia. 

3.3. Centros hospitalarios 

Se presentan a continuación los resultados del análisis de la gestión de la diversidad religiosa 

en centros hospitalarios a partir de las tres dimensiones utilizadas para sistematizar la 

información de los centros penitenciarios: la asistencia religiosa, la presencia de espacios de 

culto y la acomodación de la práctica religiosa en la actividad cotidiana de los centros 

hospitalarios.  

3.3.1. Asistencia religiosa 

Como en el caso de los centros penitenciarios, el crecimiento de la población de origen 

extranjero que visita o es ingresada en establecimientos hospitalarios ha aumentado en los 

últimos años. No se dispone de datos exhaustivos, pero el personal sanitario entrevistado 

tanto en Andalucía como en Cataluña constata este aumento y visibilización de la diversidad 

cultural y religiosa. No obstante, aunque en el marco hospitalario se reconoce la importancia 

del respeto a la libertad religiosa, las cuestiones relacionadas con la religión son 

generalmente poco visibles y consideradas como un asunto secundario por parte de la 

institución. Desde la gran mayoría de hospitales se percibe que las cuestiones religiosas 

generan poca conflictividad y que normalmente se encuentran cubiertas por los mismos 

pacientes a través de los familiares o de su propia comunidad religiosa. Sin embargo, cuando 

los pacientes solicitan algún servicio de asistencia religiosa, estas demandas suelen 

canalizarse a través del personal de enfermería de las distintas plantas que habitualmente 

destina una persona a encargarse de gestionarla. En algunos centros se ofrece información 

de los servicios religiosos en la guía del usuario o se incluyen las necesidades espirituales 

como parte del formulario y la entrevista personal de ingreso pero la forma de exposición es 

variable. Algunos hospitales anuncian un servicio religioso que no sólo incluye la asistencia 

católica sino también la amplia gama de posibilidades de asistencia por parte de diversos 

grupos religiosos. Otros, sin embargo, no explicitan en su servicio religioso la pluralidad 



 
 

69 

 

religiosa y tan sólo especifican la asistencia del capellán católico del hospital. A pesar de las 

diferencias entre los distintos hospitales, podemos trazar a grandes rasgos como se organiza 

la asistencia religiosa en los hospitales. 

Una presencia permanente: herencia histórica y catolicismo 

En el caso católico, el contacto con el responsable de la asistencia religiosa católica se realiza 

y gestiona a través del mismo hospital que tiene un capellán asignado con un dispositivo de 

búsqueda (un busca) facilitado por el propio centro hospitalario en ocasiones o usualmente 

con un teléfono de contacto directo a través del que se encuentra disponible las 24 horas del 

dúa. La asistencia religiosa católica se encuentra regulada a través de los acuerdos 

concordatarios de 1979 con la Santa Sede y financiada mediante fondos públicos 

procedentes de los presupuestos del Estado, como establece esta legislación. Esta 

financiación pública garantiza la presencia de capellanes católicos en todos los hospitales 

públicos y establece el personal católico que corresponde a cada centro hospitalario según el 

número de camas del mismo. Actualmente, aunque el capellán continúa teniendo una 

presencia estable y destacada en el interior de los centros hospitalarios, siendo muchas veces 

percibido como una persona más del personal de plantilla y con funciones que van más allá 

de las atribuidas formalmente en el marco legal (vínculos con tareas sociales o la 

participación informal en los comités de ética asistencial), la tendencia mayoritaria se dirige 

hacia su menor presencia física en la institución, manteniendo su disponibilidad bajo 

demanda.   

Una presencia intermitente: diversidad religiosa emergente 

En contraste con el caso católico, la presencia formal de ministros y voluntarios religiosos 

pertenecientes a las minorías religiosas es prácticamente anecdótica en todos los hospitales y 

extremadamente escasa su acreditación formal por parte de la institución. Y es que a 

diferencia de los centros penitenciarios, el carácter abierto de la institución hospitalaria 

permite el libre acceso de las personas encargadas de asistir las necesidades religiosas y 

espirituales a las personas ingresadas. En las últimas dos décadas, con el aumento de la 

población extranjera, se han hecho más presentes dentro de los hospitales algunas 



 
 

70 

 

cuestiones relacionadas con las minorías religiosas. En el caso de provisión de la asistencia 

religiosa para los pacientes que forman parte de alguna minoría religiosa, el trabajo de 

campo pone de manifiesto un cierto desconocimiento por parte del personal sanitario de 

cómo se organiza y gestiona este servicio. Al mismo tiempo se ha podido constatar a través 

de las entrevistas con el personal de los centros hospitalarios cómo este personal tiene 

dificultades en la identificación de los ministros de culto, siendo relativamente común la 

confusión entre diferentes grupos. A diferencia de la asistencia religiosa católica, las minorías 

religiosas no cuentan con financiación pública que cubra los gastos derivados de la asistencia 

religiosa en centros hospitalarios. Las diferentes comunidades autofinancian su actividad o la 

realizan a través del trabajo voluntario de los miembros.  

Asimismo, la organización de la asistencia religiosa de las minorías funciona al margen de los 

cauces institucionales. Son pocos los centros que disponen de un contacto directo con los 

responsables de las minorías. Desde los centros hospitalarios mayoritariamente se considera 

que no es la institución sino las redes familiares y las comunidades religiosas las principales 

proveedoras de este servicio y las demandas de los pacientes se canalizan a través de los 

propios familiares sin que intervenga la institución. Sin embargo, en algunos centros son los 

capellanes católicos los encargados de atender estas demandas de asistencia religiosa de 

otras confesiones religiosas y buscar a la persona adecuada que pueda ofrecerla. En 

ocasiones particulares, ciertas instituciones hospitalarias han empezado a mantener vínculos 

más formales y convenios con ministros de culto de minorías pero son aún casos 

excepcionales. Conviene, por tanto, resaltar la existencia de importantes diferencias en el 

grado de formalización de la relación entre la institución y los representantes de las minorías 

religiosas entre unos centros hospitalarios y otros. Por ejemplo, en determinados casos los 

pastores evangélicos han establecido un servicio de asistencia más regular y la institución ha 

ofrecido un reconocimiento simbólico al facilitarles el uso de una bata e identificación 

especial. Asimismo, en el caso de los musulmanes, en algunos centros disponen de un 

teléfono de contacto directo con imames, iniciativa que surgió principalmente a raíz de dudas 

relacionadas con cuestiones culturales, más que religiosas. Sin embargo, en la mayoría de los 

hospitales, los representantes religiosos de las minorías religiosas acuden al centro de 

manera privada y discreta en el horario de visitas sin que exista una autorización o 

supervisión por parte de la institución.  



 
 

71 

 

En este sentido, los representantes de las minorías religiosas perciben que existe un doble 

rasero en la aplicación de la legislación en comparación con la Iglesia católica, sobre todo los 

grupos evangélicos que, con un mayor arraigo histórico, son los más críticos ante lo que 

consideran un trato desigual por parte de la institución. Si bien la normativa de protección de 

datos regula el acceso y contacto con los pacientes mediante la demanda previa y explícita de 

sus servicios, en la práctica esta restricción es más laxa para los capellanes católicos aunque 

hemos encontrado variaciones entre los centros y según el capellán. Esta general 

permisividad contrasta con la desconfianza y sospecha de proselitismo que a menudo 

generan las actividades y presencia de otros grupos religiosos, sobre todo los evangélicos, 

que son la minoría que gana terreno en el reconocimiento formal de servicio de asistencia 

religiosa no católica en algunos hospitales.  

Cuidados paliativos: un espacio atento a la religiosidad  

Finalmente, cabe destacar cómo la asistencia religiosa, así como las cuestiones religiosas y 

espirituales en general, cobran una mayor importancia en ámbito de los cuidados paliativos. 

Sin embargo, ésta asistencia se conceptualiza hoy por hoy casi en exclusiva desde de una 

perspectiva católica que se concreta en la presencia del capellán. No obstante, el trabajo de 

campo y las entrevistas con grupos de minorías religiosas pone en evidencia cómo la 

confesión evangélica, sobre todo en el caso catalán, tiene un especial interés en trabajar esta 

cuestión. 

Tabla 12. Retos y respuestas en la asistencia religiosa en hospitales. 

RETOS RESPUESTAS 

Demandas de asistencia religiosa por parte de los 
internos 

Desequilibrio entre la respuesta institucional e 
individual  

Selección y autorización de los ministros de culto  
Procedimiento de acreditación formal y 
discrecionalidad respecto ministros de culto 
presentes informalmente 



 
 

72 

 

Fuente: Elaboración propia. 

A modo de resumen 

En los centros hospitalarios las cuestiones relacionadas con la religión son generalmente 

poco visibles y consideradas como un asunto secundario por parte de la institución. En 

general no se considera un aspecto conflictivo y las demandas por parte de los pacientes se 

cubren en su mayoría de manera privada a través de familiares o de la comunidad religiosa 

de pertenencia. Existen considerables diferencias entre la asistencia religiosa católica, que se 

encuentra institucionalizada y goza de financiación, y la  del resto de confesiones religiosas, 

que depende más de la voluntad de cada centro. En la mayoría de los casos los 

representantes de las minorías religiosas acceden a los hospitales como visitas particulares 

bajo de demanda de familiares o miembros de sus comunidades religiosas. Los cuidados 

paliativos son un ámbito donde la dimensión espiritual del individuo cobra una mayor 

importancia.  

3.3.2. Espacios de culto 

Como en el caso de los centros penitenciarios, los centros hospitalarios en España han 

contado históricamente con capillas católicas. La estrecha vinculación entre Iglesia católica y 

la institución pública ha dejado huella hasta hoy a pesar de las transformaciones del 

escenario religioso y la diversificación del bagaje religioso de la población. Si bien en el caso 

de prisiones se hace evidente la falta de espacio, en el caso de hospitales pueden 

identificarse cuatro tipos de respuestas ante una posible reconfiguración de la denominación, 

diseño y uso de los espacios destinados a los cultos religiosos.  

Libertad/Restricciones de movimiento de los 
ministros de culto  

Desigualdades en los accesos y espacios permitidos 
realizar visitas 

Financiación de la asistencia religiosa 
Desigualdades en la financiación de la asistencia 
religiosa 



 
 

73 

 

Cuatro respuestas ante la reconfiguración de los espacios de culto  

Los acuerdos concordatarios firmados por el Estado español con la Santa Sede en 1979 y el 

hecho de que la cuestión religiosa sea considerada secundaria han dado lugar a que muchos 

centros no hayan realizado ningún tipo de adaptación, renovación o redistribución del diseño 

de los espacios de culto existentes, manteniéndose intactas las capillas católicas como los 

únicos espacios para las celebraciones religiosas. Esta tendencia encontrada en muchos 

centros no se ha traducido tampoco en una alteración de la manera de denominar e indicar 

el espacio de culto, un espacio reservado exclusivamente, aunque sea de manera simbólica, 

al capellán y población católica.  

Algunos centros, sin embargo, han introducido pequeñas modificaciones. Es el caso de los 

centros que han modificado el nombre de este espacio sustituyendo la denominación de 

“capilla” por un término más neutral como es el de “oratorio”. No obstante, esta adaptación 

no ha ido acompañada de un rediseño del espacio y se ha mantenido la arquitectura de la 

capilla. Estas pequeñas alteraciones formales en algunos casos han implicado, por iniciativa 

del propio capellán, ceder ocasionalmente el espacio a otros grupos religiosos como los 

evangélicos y anunciar sus servicios religiosos.  

Una tercera respuesta, claramente excepcional, ha sido la reconversión de las antiguas 

capillas católicas en “espacios multiconfesionales”. En este caso, la antigua capilla ha pasado 

a denominarse “espacio multiconfesional” y, si bien se ha mantenido la arquitectura católica, 

se han incorporado pequeñas modificaciones atentas a la diversidad, como por ejemplo un 

armario donde las minorías pueden guardar el material que utilizan.  

En cuarto lugar, en los centros de creación más reciente se ha optado por sustituir la antigua 

capilla por la creación de nuevos espacios “multiconfesionales”, espacios de silencio o 

reflexión en la línea de incorporar la dimensión religiosa y espiritual en un sentido más 

amplio dentro de una visión integral del paciente. Esta respuesta ha dado lugar a espacios 

muy heterogéneos: desde destinar una habitación vacía, a crear un espacio más cálido y 

respetuoso con las distintas minorías religiosas incluyendo objetos y diversa simbología. No 

obstante, la vigencia de los acuerdos concordatarios y los convenios específicos sobre 

asistencia católica en hospitales ha dificultado la búsqueda de la neutralidad en términos de 



 
 

74 

 

ausencia de simbología católica por parte de los hospitales. La neutralidad promovida desde 

ciertos sectores católicos ha sido en términos de movilidad más que una ausencia de 

símbolos y mobiliario. Este ha sido sobretodo el caso de ciertos capellanes intentando 

compaginar la visión del hospital con la del obispado. En este sentido, es habitual encontrar 

símbolos religiosos católicos en estas nuevas salas, como por ejemplo un altar (con ruedas)  o 

un crucifijo (móvil). Y es que en la toma de decisiones y proceso de remodelación de estos 

espacios de culto el capellán católico sigue ejerciendo un papel destacado a diferencia de las 

minorías religiosas, que no han sido directamente partícipes de este proceso de diseño 

integrador.  

En su conjunto, por consiguiente, puede afirmarse que, respecto a estas cuatro respuestas 

observadas y tomando el continuum propuesto por Wendy Cadge (2012) en la descripción y 

análisis de los hospitales americanos, la denominación y diseño de los espacios de culto en 

los centros hospitalarios se han mantenido muy ligados a la tradición católica. La 

investigación ha puesto de manifiesto que, como en el caso de las prisiones, en los hospitales 

no existe una política única y generalizada de gestión de los espacios dedicados al culto y las 

actividades religiosas en general. En cambio, como elemento característico de los hospitales 

destaca el hecho que frente a medidas incipientes de mayor apertura a la diversidad 

religiosa, permanecen en la mayoría de los hospitales las tradicionales capillas de uso 

exclusivamente católico. Estos espacios son el legado de la previa integración orgánica entre 

Iglesia católica y estado, pero también la evidencia de que en la actualidad la asistencia 

religiosa católica cuenta con un mayor apoyo institucional real y simbólico que el resto de 

grupos religiosos. 

Antiguos, ausentes o emergentes: los usos de los espacios de culto  

Más allá de las contadas adaptaciones y remodelaciones del espacio, se pone en evidencia 

que estas tienen pocas consecuencias prácticas ya que estos espacios continúan utilizándose 

casi exclusivamente para la celebración de ceremonias católicas. Por su parte, los 

representantes de los grupos religiosos minoritarios, aunque consideran positivamente esta 

iniciativa, a excepción de los grupos evangélicos, la mayoría dice no hacer uso de ellos. La 

práctica y asistencia religiosa se continúa realizando de manera individual en las 



 
 

75 

 

habitaciones, ya que con frecuencia son consideradas por algunos grupos como espacios más 

acogedores para oraciones y rituales. De hecho, durante el trabajo de campo, determinados 

grupos, como es el caso de los musulmanes, han manifestado su deseo de no compartir 

espacio con otras confesiones religiosas a pesar de que teóricamente cumpla con los 

requisitos que serían deseables para ellos, como puede ser el contar con una piedra que 

indique la orientación a la Meca. Este hecho representaría un ejemplo de las consecuencias 

no deseadas de una gestión atenta a la diversidad. Es decir, que la adopción de medidas 

específicas para dar respuesta a los desafíos que se plantean en las instituciones no siempre 

se traduce en los resultados esperados. Ello puede, en ocasiones, ser consecuencia del 

escaso espacio de participación concedido a los grupos minoritarios o de la falta de interés 

por su parte de participar en tales procesos. Los profesionales sanitarios también coinciden 

en señalar que estos espacios son infrautilizados por parte de las minorías religiosas a pesar 

de las modificaciones que se han incorporando en algunos hospitales. Al mismo tiempo se ha 

observado, como también apunta la socióloga americana Wendy Cadge (2012), que la 

remodelaciones de los espacios de culto hacia salas multiconfesionales ha dado lugar a 

nuevos usos de dichos espacios como espacios de silencio y meditación desvinculados de 

cualquier tradición religiosa. Tenemos constancia de que familiares de personas ingresadas o 

incluso miembros del personal del centro utiliza con esta finalidad las salas de culto. Sin 

embargo, no disponemos de datos exhaustivos para cuantificar este uso emergente. 

Tabla 13. Retos y respuestas espacios de culto en hospitales. 

RETOS RESPUESTAS 

Espacios religiosos  Escasas o tímidas transformaciones para garantizar 
la neutralidad en un nuevo escenario de diversidad 

Condiciones de los espacios de culto Mantenimiento de símbolos católicos 

Distribución de los horarios 

Programación de actividades religiosas los fines de 
semana y horas libres  

Nuevos usos desligados de confesiones religiosas 

Fuente: Elaboración propia. 



 
 

76 

 

A modo de resumen 

Históricamente, y como recoge el acuerdo firmado con el Vaticano, todos los centros 

hospitalarios españoles disponen de una capilla católica. Actualmente estos lugares de culto 

continúan siendo mayoritariamente de uso exclusivamente católico, aunque algunos centros 

han ido introduciendo paulatinas modificaciones (cambio de denominación, uso de 

mobiliario móvil, etc.) para dar respuesta al aumento de la diversidad religiosa.  

3.3.3. Acomodación de la práctica religiosa 

A pesar de que el tiempo de ingreso hospitalario ha ido disminuyendo, en los hospitales aún 

tienen lugar prácticas religiosas como las celebraciones, los rituales o el seguimiento de 

preceptos alimentarios que se hacían presentes en el análisis de los centros penitenciarios. 

Las respuestas en el caso de los centros hospitalarios se encuentran muy marcadas por el 

grado conflictividad o por si son prácticas que entran en contradicción con criterios 

asistenciales, es decir, si van más allá del ámbito propiamente religioso. Si no comportan 

otras dificultades, la tendencia general es mantener u obviar estás cuestiones.  

Las celebraciones religiosas colectivas: tradición 

La celebración de manera regular, semanalmente, de ceremonias de culto católicas es quizás 

uno de los elementos anteriormente señalados que recibe menos atención, pero se pone de 

manifiesto en el trabajo de campo. Estas celebraciones son generalmente poco numerosas y 

atendidas mayoritariamente por miembros externos del hospital, feligreses de la parroquia 

local, más que por pacientes del hospital o familiares. Aunque es aún excepcional, algunos 

hospitales permiten la celebración de cultos evangélicos, siendo estas las únicas 

celebraciones religiosas más allá de las católicas que se llevan a cabo en centros hospitalarios 

de manera colectiva.  

Testigos de Jehová y tratamientos con sangre y hemoderivados: el mayor reto para la 

institución  

En la acomodación de la práctica religiosa en el funcionamiento cotidiano de los centros 



 
 

77 

 

hospitalarios, la cuestión que ha generado mayor controversia y ha recibido una mayor 

atención a nivel institucional es la negación de los Testigos de Jehová a recibir tratamientos 

con sangre y hemoderivados. Este es un tema que ha sido muy trabajado tanto desde los 

centros hospitalarios, que han creado protocolos de actuación, como a través de las propias 

comunidades de Testigos de Jehová que en algunos casos han facilitado materiales de trabajo 

a los centros, ejerciendo presión y reivindicando lo que ellos consideran un derecho. Desde 

las comunidades se ha promovido la creación de los “comités de enlace con los hospitales”, 

grupos de Testigos de Jehová que intentan mediar entre el paciente y el centro hospitalario 

en casos de conflicto. Actualmente se trata de una cuestión que está totalmente 

protocolizada, por lo que se ha reducido la conflictividad tratándose como casos 

relativamente normalizados ante los que la institución y el personal sanitario cuentan con un 

protocolo de actuación. Ahora bien, la presencia de menores continúa generando gran 

controversia y en estos casos es la justicia quien interviene en la decisión final. 

Para los Testigos de Jehová continúa existiendo una situación de discrecionalidad y un doble 

rasero por parte de la institución hospitalaria, ya que consideran que otras prácticas que 

pueden ser controvertidas a nivel de principios morales, como es el caso del aborto, se 

proporciona una alternativa desde la sanidad pública, derivando a un centro privado la 

intervención. Al mismo tiempo, medidas como el testamento vital o el documento de 

voluntades anticipadas, elaborado en el marco de la Ley de Autonomía del Enfermo, son 

valorados muy positivamente por parte de los representantes de la comunidad como un gran 

avance que facilita expresar con claridad el deseo de no recibir una transfusión o cualquier 

otro tratamiento con hemoderivados. Más aún, los propios comités de enlace con los 

hospitales han generado un documento propio, la “tarjeta de instrucciones previas”, en el 

que cada persona en caso de encontrarse inconsciente u incapacitada para tomar decisiones 

en materia de salud, especifica las instrucciones de no administrar sangre haciendo 

referencia explícita al testamento vital registrado oficialmente en caso de ser necesaria la 

verificación de esta voluntad. 

Otros retos presentes 

A parte de la negación a recibir tratamientos, ciertos hospitales han manifestado la negativa 



 
 

78 

 

de algunas personas musulmanas a ser sometidas a una operación quirúrgica durante el mes 

sagrado del Ramadán. Son casos excepcionales pero que el personal sanitario destaca 

respecto a las dificultades de programación y reorganización de intervenciones por motivos 

religiosos. Otros temas relacionados con la práctica cotidiana tienen una presencia 

anecdótica. Es el caso, por ejemplo, de las circuncisiones por motivos religiosos, que no 

acostumbran a realizarse a través de la sanidad pública, ya que se incluyen en su cartera de 

servicios, realizándose de manera privada por especialistas de la comunidad religiosa o en 

centros médicos privados.  

Respecto al momento de la muerte, a menudo las familias solicitan llevar a cabo algunas 

prácticas justo después de fallecer la persona enferma. Si estas no implican la manipulación 

del cadáver (lavado ritual, unción, etc.) se realizan en la intimidad de la habitación del 

hospital. Si no, se desarrollan en el tanatorio, donde el servicio funerario suele tener un 

espacio habilitado para este tipo de prácticas.  

En el caso de los símbolos religiosos normalmente los pacientes pueden tener en la 

habitación, como objetos personales, símbolos religiosos siempre y cuando no sean de 

grandes dimensiones y no impidan el normal funcionamiento de las actividades sanitarias. 

Este tipo de objetos y símbolos son autorizados en la medida en que su impacto negativo, es 

a ojos de los profesionales, nulo y, en cambio, pueden proporcionar bienestar y tranquilidad 

a quienes los utilizan. 

Alimentación y preceptos religiosos 

Finalmente, un último aspecto destacado es respecto al seguimiento de preceptos 

alimentarios durante la estancia del paciente en el hospital. Estos casos reciben desde la 

institución la misma consideración que las alergias alimentarias o la necesidad de dietas 

específicas fijadas por motivos médicos. Existen menús alternativos que consisten 

simplemente en la opción vegetariana o “sin cerdo”, sin ser un menú que pueda ser 

considerado específicamente kosher (judío) o halal (permitido por la tradición islámica). Por 

parte de la institución, está cuestión no presenta problemas y es percibida como un aspecto 

menor.  



 
 

79 

 

Tabla 14. Retos y respuestas respecto a la práctica religiosa en hospitales. 

RETOS RESPUESTAS 

Celebraciones religiosas Permitidas en el espacio de culto 

Rechazo tratamientos con sangre y 
hemoderivados por parte de los Testigos de 
Jehová 

Protocolización y documento de voluntades 
anticipadas 

Prescripciones dietéticas Variedad de dietas inherente a los hospitales 

Ritos Son permitidos 

Símbolos religiosos personales Son permitidos  

Fuente: Elaboración propia 

A modo de resumen 

La práctica religiosa cotidiana de los pacientes no es considerada un aspecto conflictivo por 

parte de los centros, excepto en aquellos casos que entra en contradicción con el 

tratamiento o práctica sanitaria. El caso más destacado en este sentido es la negación por 

parte de los miembros de los Testigos de Jehová a recibir tratamientos con sangre o 

hemoderivados. Actualmente todos los hospitales disponen de un protocolo que regula cómo 

proceder ante la negación de un paciente a este tipo de tratamientos alegando motivos 

religiosos, siendo un proceso incorporado en la lógica de la institución y que únicamente 

requiere de intervención judicial en caso de que sean menores las personas involucradas. El 

resto de prácticas religiosas, como la celebración de ritos de paso, actividades de culto, 

prescripciones alimentarias o tenencia de símbolos religiosos, son permitidos siempre y 

cuando no sean obstáculo para el desarrollo del tratamiento o la actividad de los 

profesionales.  

3.4. Comparación entre ambas instituciones 

Una vez presentados por separado los resultados de centros hospitalarios y centros 

penitenciarios trazando los paralelismos entre ambos tipos de instituciones públicas que 

implican el internamiento y estancia de personas durante un periodo de tiempo variable, 

cabe destacar que entre ellas existen también importantes diferencias en lo que respecta a la 



 
 

80 

 

gestión de la diversidad religiosa. De entrada, el hecho de tratarse de instituciones con 

temporalidades y espacialidades muy diferentes genera al mismo tiempo necesidades muy 

distintas y respuestas deudoras de estas especificidades institucionales. 

Así, por ejemplo, los centros penitenciarios albergan una población más estable que los 

hospitales. En las prisiones, los periodos de internamiento son mucho más prolongados y los 

familiares o la comunidad religiosa propia difícilmente pueden satisfacer las necesidades 

religiosas y espirituales de los internos de manera autónoma. En este sentido, la institución 

es la única garante y gestora del cumplimiento de los derechos de asistencia religiosa. Por el 

contrario, en los hospitales el carácter abierto de la institución permite un mayor margen de 

maniobra del entorno más cercano de los pacientes a la hora de proveer y gestionar la 

asistencia religiosa. Es decir, en el caso de los hospitales el acceso de personas ajenas a la 

institución sin ningún tipo de autorización resulta mucho más fácil, lo que posibilita que sea 

el propio entorno social de las personas ingresadas el que se encargue de manera autónoma 

de organizar la asistencia a sus seres queridos. Ahora bien, éste es sobre todo el caso de las 

personas de las minorías religiosas, y no tanto el de la Iglesia católica, que cuenta con apoyo 

institucional para ofrecer sus servicios a las personas ingresadas. 

Por otro lado, en relación con la existencia y gestión de los espacios dedicados al culto, si 

bien la ausencia de una política general es una constante tanto en el ámbito penitenciario 

como en el hospitalario, existen diferencias significativas entre ambos contextos 

institucionales. Así, la limitación de espacios disponibles para las actividades religiosas en 

ambas instituciones encuentra diferentes respuestas: mientras en los centros penitenciarios 

de manera general se ha optado por reformular los espacios dedicados a usos religiosos de 

modo que cubran las necesidades de otras actividades seculares y de otros grupos religiosos, 

en la mayoría de los hospitales la capilla católica continúa manteniendo su carácter exclusivo 

religioso y católico. Sólo en contadas ocasiones son utilizadas las capillas católicas de los 

centros hospitalarios por otros grupos religiosos o destinadas a la celebración de actividades 

no religiosas, como pueden ser reuniones del personal; y la construcción de “espacios 

multiconfessionales” es aún anecdótica si bien una tendencia levemente creciente. En 

definitiva, la observación en los centros penitenciarios pone en evidencia la existencia de una 

mayor apertura, intencional o no, a la diversidad religiosa en términos de espacios, así como 

también una mayor conciencia por parte de la Iglesia católica de las necesidades del resto de 



 
 

81 

 

grupos religiosos. Por el contrario, en los centros hospitalarios se evidencia una menor 

conciencia en torno a presencia de grupos religiosos minoritarios y el dominio católico y 

exclusividad del uso de los espacios continúa siendo mucho más evidente. A ello se suma, 

además, que en el caso de los hospitales es habitual que las personas pertenecientes a las 

minorías con frecuencia consideren más acogedora la propia habitación para realizar las 

oraciones y rituales deseados, por lo que no suelen realizar demandas de espacios 

específicos. 

Finalmente, también existen diferencias notables en el nivel de ajuste entre el 

funcionamiento de las instituciones y la práctica religiosa cotidiana de las personas internas o 

ingresadas en estas dos instituciones. En el caso de las prisiones al estar privadas de libertad 

es la institución la responsable y encargada de gestionar y proveer todos los aspectos de la 

vida de las personas internas. Por este motivo, resulta más sencillo identificar una actividad 

más proactiva por parte de los centros penitenciaros en relación a estas cuestiones a 

diferencia de los hospitales, donde hay una mayor apertura y flexibilidad en el régimen de 

ingreso de los pacientes. De esta manera, en el caso de las prisiones, la propia institución es 

la principal y única garante del respeto al derecho de libertad religiosa y, por tanto, se 

encuentra sujeta a una mayor exigencia de responder a las demandas de los usuarios. Por el 

contrario, en los hospitales, en caso de necesidad es de nuevo el propio entorno social el que 

con frecuencia satisface esas demandas. Al mismo tiempo, la mayor duración de las estancias 

también favorece que sea en los centros penitenciaros donde surgen un número mayor de 

necesidades y demandas relacionadas con cuestiones religiosas. Así, por ejemplo, mientras 

que en las prisiones, aunque como hemos visto sean desincentivados por parte de la 

institución y las propias comunidades religiosas en el caso de celebrarse en su interior, la 

dirección gestiona la organización de los rituales de paso de manera conjunta con el grupo 

religioso en cuestión. En el caso de los hospitales, estas celebraciones tienden a 

externalizarse y a desarrollarse bien en los tanatorios en el caso de las defunciones, bien en 

las comunidades religiosas de pertenencia, en el caso de rituales asociados con el 

nacimiento. Por tanto, según se pone de manifiesto en el trabajo de campo realizado, en el 

ámbito hospitalario estas necesidades pasan más desapercibidas o son prácticamente 

inexistentes. 

 



 
 

82 

 

Pueden identificarse diversos factores externos e internos que ayudan a explicar las 

diferencias en la acomodación de la diversidad religiosa en ambas instituciones:  

Factores explicativos externos 

Un primer factor explicativo de las diferencias en la acomodación de las minorías religiosas 

de carácter externo se asocia a la repercusión que tuvo el atentado terrorista de 2004 en la 

gestión de la diversidad religiosa en el contexto carcelario. El 11M amplió las preocupaciones 

de seguridad con respecto a la religión y alentó la implementación de mecanismos para 

garantizar los derechos religiosos de los internos en los centros penitenciarios. El atentado 

generó una gran preocupación a nivel político y de las fuerzas de seguridad así como un 

creciente interés por el respeto, pero también control, de los derechos de los internos 

especialmente en relación a las personas musulmanas. En este contexto se consideró que era 

mejor anticiparse para evitar posibles problemas adoptándose una actitud proactiva en este 

ámbito. Esta lógica es lo que ha llevado a las instituciones penitenciarias a desarrollar 

iniciativas como la financiación pública de los imames y a organizar el servicio de asistencia 

religiosa islámica en prisiones. Esta actitud proactiva puede generar algunas situaciones 

peculiares en las que el personal de las instituciones penitenciarias puede acabar 

traspasando los límites de su función, interviniendo y posicionándose en aspectos 

estrictamente religiosos. Como ejemplo de este tipo de situaciones, destaca, como el trabajo 

de campo puso de manifiesto, que durante la celebración del Ramadán en algunos centros 

penitenciarios el personal funcionario controlaba el seguimiento del ayuno de las personas 

musulmanas que habían solicitado celebrarlo. Esta función de control tenía en algunos casos 

como consecuencia que el personal funcionario se mostrara crítico e incluso reprochara a 

aquellas personas que optaban por abandonar la práctica del ayuno antes de la finalización 

del mes sagrado de Ramadán. 

Otro de los elementos externos a tener en cuenta a la hora de explicar las diferencias en el 

enfoque y tratamiento de la diversidad religiosa en hospitales y prisiones es el perfil de la 

población que alberga cada una de estas instituciones. Así, mientras en el caso de las 

prisiones existe una mayor diversidad religiosa, sobre todo como consecuencia de la elevada 

presencia de personas internas de origen extranjero, en el caso de los hospitales el perfil es 



 
 

83 

 

menos diverso, puesto que la población inmigrante tiene una edad media joven y, por tanto, 

su presencia en estas instituciones es menor. Esta diferencia en el perfil de la población 

implica una menor demanda de asistencia religiosa de personas pertenecientes a las minorías 

religiosas que en el caso de hospitales. Será interesante ver si la respuesta de los hospitales 

variará con el envejecimiento de la población de origen extranjero y la previsible 

diversificación religiosa de la población usuaria de los servicios. 

Finalmente, a partir del trabajo de campo se ha podido evidenciar un tercer factor externo 

que también puede dar cuenta de las diferencias entre hospitales y prisiones en la gestión y 

acomodación de la diversidad religiosa. Se trata de la orientación ideológica de los miembros 

de la Iglesia católica que trabajan en estos dos tipos de instituciones. Así, mientras en el caso 

de las prisiones los capellanes católicos suelen adoptar en términos generales una actitud 

más progresista, también en relación con la diversificación religiosa de la población, en los 

hospitales se ha observado una menor conciencia de la diversidad y mayor resistencia a la 

pérdida del monopolio. En el caso de los centros hospitalarios se observa que los 

representantes de la Iglesia católica tienen una visión más conservadora de la religión y más 

relacionada con la celebración de sacramentos que en el caso de las prisiones, donde las 

celebraciones y tipo de actividades religiosas se adaptan a las necesidades de la población y 

las condiciones específicas de cada centro. Sin embargo, el contexto hospitalario también 

está lleno de matices y a pesar de esta tendencia general más conservadora muy ligada al 

cumplimiento de los acuerdos concordatarios, el nuevo escenario de diversidad ha llevado a 

algunos capellanes, sobre todo en los hospitales de nueva construcción, a conciliar, a 

diferentes niveles según cada caso, estos acuerdos con la voluntad de adecuar los espacios a 

la pluralidad religiosa exigida por la administración del hospital.  

Factores explicativos internos 

Por otra parte, también deben considerarse diversos factores internos que explican las 

diferencias en la gestión de las cuestiones religiosas en ambas instituciones. En este sentido, 

uno de los factores que afecta a la gestión de la diversidad religiosa es que los centros 

penitenciarios son una de las instituciones públicas menos privatizadas en España. Como 

institución total, en términos de Goffman (1961), el Estado es el responsable de garantizar los 



 
 

84 

 

derechos de las personas internas, que en este caso no tienen otra manera de acceder a la 

asistencia religiosa. En el sistema penitenciario se han previsto, estructurado y organizado 

todos aquellos aspectos relacionados con las cuestiones religiosas. Las prisiones son 

instituciones de internamiento herméticas, lo que obliga a la creación y seguimiento estricto 

de los procedimientos establecidos. Éste sería el caso de la necesidad de acreditación formal 

de las personas encargadas de prestar la asistencia religiosa en los centros y de la prestación 

de asistencia religiosa que se encuentra también institucionalmente regulada, planificada e 

implementada. Hay poco espacio para la espontaneidad y para incorporar innovaciones 

procedentes de fuera de la institución. Por el contrario, los hospitales, incluso públicos, 

comparten rasgos de las instituciones privadas y más a menudo son atravesados por lógicas 

neoliberales. Por lo tanto, los derechos religiosos son percibidos a través de esta misma 

lógica, lo que ha favorecido la aparición de lo que se ha llamado un modelo de “acceso libre”. 

Este modelo delega parte de la responsabilidad de la prestación de la asistencia religiosa no 

católica a las familias de los pacientes, que a menudo se ven obligadas a buscar sus propios 

ministros de culto. Sin embargo, la lógica neoliberal de los hospitales también favorece la 

aparición de "emprendedores" que luchan por los derechos de las minorías. Los centros 

hospitalarios son mucho más permeables a este tipo de iniciativas externas que las prisiones. 

El funcionamiento de los hospitales anima a la materialización de ciertas excepciones que 

pueden llegar a ser más igualitarias e inclusivas; experiencias promovidas por un miembro del 

personal, un paciente o alguien vinculado de una u otra forma con el hospital. Sin embargo, 

en los casos en que no hay un “emprendedor” que luche o vele por los derechos de las 

minorías, la situación con respecto a la acomodación de la diversidad religiosa es más 

deficiente en estas instituciones que en los centros penitenciarios. 

Por último, un segundo factor interno inherente a las propias instituciones, y a tener en 

cuenta a la hora de buscar explicaciones a las diferencias entre ambas, es la función social y 

las expectativas depositadas en ellas. En este sentido, las prisiones y su función explícita de 

control y rehabilitación gozan de menor prestigio y legitimidad social que los hospitales, cuya 

función de atención, cuidado y cura de los pacientes goza de una gran valoración social. Por 

tanto, los esfuerzos realizados por parte de las instituciones penitenciarias para dar 

respuestas más activas e inclusivas en términos religiosos pueden también entenderse como 

una estrategia por potenciar y hacer visible una cara más amable de la institución donde está 



 
 

85 

 

presente el respeto a los derechos de las personas internas y la legitimación social de la 

propia institución. 

3.5. Revisión de las hipótesis 

3.5.1. ¿Modelo pluralista o laicista? 

Hipótesis 1: El modelo de acomodación de la diversidad religiosa que se está desarrollando en 

las instituciones públicas españolas tiende hacia una gestión pluralista. Es decir, se dirige no 

tanto hacia la eliminación de la religión de estos ámbitos, como a la incorporación de nuevos 

elementos de diferentes minorías religiosas que tienen actualmente una mayor presencia 

pública. 

Pluralismo asimétrico o desigual 

El crecimiento de la diversidad religiosa no ha derivado en una limitación de los derechos de 

las organizaciones religiosas ni en la restricción de la presencia del catolicismo en las 

instituciones públicas, sino que, y siguiendo la tónica dominante en la mayoría de países 

europeos, se ha producido una "extensión de los privilegios a un número cada vez mayor de 

confesiones religiosas" (Enyedi 2003: 219). De este modo, los resultados obtenidos en la 

investigación llevada a cabo confirman la primera hipótesis. El crecimiento de las minorías 

religiosas y la secularización del estado y de la sociedad española en términos generales ha 

conllevado la construcción de un modelo de gestión de tipo pluralista. Sin embargo, es 

importante destacar que no se puede hablar de modelo de gestión como una entidad 

homogénea y coherente ya que se aprecian diferencias considerables entre lo que propugna 

el marco legal, las políticas públicas impulsadas por el gobierno y las acciones que se llevan a 

cabo en cada contexto institucional.  

Por un lado, a nivel legal, se constata la creación de un sistema de pluralismo asimétrico 

basado en un mecanismo de cooperación selectiva con las organizaciones religiosas, un 

sistema de trato desigual hacia las confesiones religiosas. De este modo, la investigación 

pone en evidencia la existencia de un sistema legal de acomodación de la diversidad religiosa 



 
 

86 

 

basado en lo que hemos denominado pluralismo asimétrico. El ordenamiento jurídico 

garantiza el derecho a la libertad religiosa y de conciencia de toda la ciudadanía pero el 

sistema de reconocimiento y protección legal de los derechos varía en función del grupo 

religioso al que se pertenece. Es decir, desde la Transición democrática hasta nuestros días se 

ha establecido un sistema jerárquico organizado a partir de cuatro niveles diferentes de 

reconocimiento que, articulados a partir de instrumentos jurídicos distintos, atribuyen mayor 

o menor protección a los derechos individuales y colectivos en materia religiosa. 

Tabla 15. Niveles e instrumentos legales de reconocimiento de las confesiones religiosas 

NIVELES DE 

RECONOCIMIENTO 

CONFESIONES RELIGIOSAS INSTRUMENTO LEGAL 

Primer nivel de 

reconocimiento 

Iglesia Católica Acuerdos concordatarios con rango 

de Tratado Internacional (1979) 

Segundo nivel de 

reconocimiento 

Protestantismo, Judaísmo e Islam Acuerdos de Cooperación con rango 

de Ley Orgánica (1992) 

Tercer nivel de 

reconocimiento 

Iglesia de Jesucristo de los Santos 

de los Últimos Días (2004), 

Testigos de Jehová (2006), 

Budismo (2007), Iglesia Ortodoxa 

(2010) 

Reconocimiento jurídico de notorio 

arraigo 

Cuarto nivel de 

reconocimiento 

Las otras confesiones religiosas 

(Hinduismo, Taoísmo, Cienciología, 

etc.) 

Registro de Entidades Religiosas 

 Fuente: Elaboración propia. 

A nivel práctico, las diferencias existentes son especialmente evidentes al comparar la 

situación de la Iglesia católica con la de las demás confesiones. El estudio ha permitido 

constatar que, tal y como Fernández Fernández (2008) pone de manifiesto, las diferencias se 

evidencian principalmente en los siguientes cuatro aspectos: 



 
 

87 

 

A. La asistencia católica es estable y permanente en todos los centros penitenciarios y 

hospitalarios analizados, mientras que la asistencia religiosa y espiritual de las otras 

confesiones está sometida a una mayor variabilidad así como a un elevado grado de 

discrecionalidad por parte de la dirección de los centros. 

B. El tipo de relación contractual y de reconocimiento mutuo entre la institución y la 

confesión religiosa es directa en el caso católico e inexistente o débil en los demás 

casos. Sólo en contadas ocasiones las instituciones penitenciarias y hospitalarias 

facilitan una relación contractual con los ministros de culto de las confesiones 

minoritarias. 

C. La legislación relativa a la asistencia religiosa de las minorías es poco detallada y da 

pie a situaciones ambiguas, mientras que la católica se encuentra bien delimitada, 

especificando incluso el número de capellanes correspondientes de acuerdo con el 

número de camas existentes. 

D. La asistencia católica disfruta de financiación estatal mientras que las otras 

confesiones no disponen de tales fondos o, en aquellos casos en los que cuentan con 

financiación pública, la dotación es mucho menor. En este sentido, a modo de 

ejemplo, es pertinente destacar que mientras la partida presupuestaria dedicada a la 

prestación de la asistencia católica en prisiones en 2010 ascendió a 777.940 euros, 

según datos de la Secretaría General de Instituciones Penitenciarias, a la Comisión 

Islámica de España en el mismo año y para la misma finalidad (SGIP, 2010) se le 

adjudicaron 8.648 euros, y al resto de confesiones nada. 

Pragmatismo, derechos humanos y aproximación ‘caso por caso’ 

En los últimos años, desde las instituciones gubernamentales, y especialmente desde la 

Dirección General de Asuntos Religiosos de la Generalitat de Catalunya y desde la Fundación 

Pluralismo y Convivencia del Ministerio de Justicia, se ha potenciado un sistema de 

gobernanza de la diversidad más inclusiva y encaminada a normalizar la presencia de las 

minorías religiosas en la vida pública y en el marco de instituciones como los hospitales y las 

prisiones. En esta línea, se han publicado guías de buenas prácticas, se ha potenciado la 



 
 

88 

 

formación de los profesionales en esta temática y se ha facilitado la financiación de algunas 

actividades organizadas por las minorías, entre otras cuestiones. Sin embargo, la desigualdad 

entre la Iglesia católica y demás confesiones a nivel de status jurídico, reconocimiento 

institucional y recursos aportados es, todavía, muy importante. Ello conduce, 

inevitablemente, a hablar de 'desigualdad estructural' entre la Iglesia católica y el resto de 

organizaciones religiosas en cuanto el reconocimiento y la protección y salvaguarda de los 

derechos de libertad religiosa. 

Situar el caso español en perspectiva comparada muestra similitudes con el caso británico, 

descrito por Beckford y Gilliat-Ray (1998) en su análisis de los centros penitenciarios. En 

ambos países las prisiones han formalizado los procesos de atención religiosa a los internos 

independientemente de su confesión religiosa. De la misma manera, si bien aun 

tímidamente, en los dos casos el estado ha comenzado a financiar la atención religiosa de 

confesiones distintas a la mayoritaria y ha creado protocolos para facilitar la creación y 

acondicionamiento de espacios comunes multiconfesionales o interconfesionales para 

desarrollar las prácticas religiosas. En ambos países, además, las autoridades de los centros 

penitenciarios y hospitalarios muestran un cierto interés y preocupación por esta cuestión –

elemento, por ejemplo, que no tiene parangón en Francia (Joly y Beckford, 2006). 

Es importante mencionar también que existe un discurso compartido por el personal 

directivo de las diferentes prisiones y hospitales que enfatiza que la gestión de la diversidad 

religiosa responde a la necesidad de garantizar el derecho a la libertad religiosa sin alterar, 

sustancialmente, el funcionamiento ordinario de los centros. Esta actitud pragmática frente a 

la tensión entre la voluntad universalista de los servicios públicos y los intereses particulares 

representados en las demandas religiosas de los internos coincide con la “filosofía práctica” 

que según Zapata-Barrero orienta la política sobre inmigración en España, la cual no se basa 

en “una idea preconcebida, sino sobre las preguntas y las respuestas que genera la propia 

práctica de gobernabilidad de la inmigración” (2009: 22). Este hecho es claramente visible al 

analizar el marco discursivo-ideológico que orienta la gestión pública en esta área. Así, 

mientras el multiculturalismo es la ideología empleada por las autoridades británicas para 

justificar su modelo y el laicismo en Francia, en el caso español es el discurso de los derechos 

constitucionales y la consideración práctica de hacer compatibles los distintos intereses en 

juego lo que configura el marco normativo-discursivo de referencia. Esta voluntad pragmática 



 
 

89 

 

favorece la estrategia de la negociación entre los actores y, por lo tanto, facilita la 

acomodación de las diferencias en el seno de las instituciones. Sin embargo, 

simultáneamente, la ausencia de una narrativa ideológica clara de referencia junto con el 

peso histórico del confesionalismo español abren la puerta a una mayor discrecionalidad y 

disparidad en la forma como las distintas instituciones públicas responden a las nuevas 

situaciones que se les plantean. Es decir, la adopción de una lógica pragmática de 

acomodación constituye un arma de doble filo: si bien puede facilitar la consecución de 

acuerdos, también abre la puerta a la perpetuación del catolicismo banal (Griera y Clot-

Garrell, 2015) y a los mecanismos informales e invisibles de discriminación. Esta cuestión nos 

conduce a la segunda hipótesis que analiza el papel de la Iglesia católica en este nuevo 

escenario. 

3.5.2. La actitud de la Iglesia católica: ¿colaboración o resistencia? 

Hipótesis 2: La presencia de minorías religiosas en las instituciones públicas, como es el caso de 

los hospitales y prisiones, pone en cuestión el monopolio del que gozaba tradicionalmente la 

Iglesia Católica. En este sentido, ésta opone una cierta resistencia a la pérdida de espacios y de 

presencia en estas instituciones. 

Heterogeneidad 

La revisión de esta segunda hipótesis permite analizar la actitud adoptada por la Iglesia 

católica ante la secularización y desmonopolización de las instituciones públicas españolas. La 

primera observación más relevante es constatar la ausencia de una postura única y 

coherente al respecto. Las circunstancias concretas de cada contexto institucional así como la 

actitud y personalidad de cada actor dotan de gran complejidad al asunto y muestran la 

necesidad de no considerar a la Iglesia católica como una institución monolítica. 

Resulta clarificador poner el caso español en perspectiva comparada. Tomando de nuevo la 

investigación de Beckford y Gilliat-Ray (1998) como referencia, si comparamos el caso 

español con el inglés observamos que en ambos territorios la iglesia mayoritaria –la anglicana 

en el caso británico y la católica en el español– goza de una posición privilegiada en el seno 

de las instituciones penitenciarias y hospitalarias. Esta posición dominante se explica en el 



 
 

90 

 

caso británico por la lógica del establishment y en el caso español como consecuencia de una 

tradición de monopolio religioso, que fue especialmente visible en las instituciones analizadas 

(Fernández Fernández, 2008) y que está arraigada en su funcionamiento cotidiano, como 

muestran los resultados del trabajo etnográfico realizado. Beckford y Gilliat-Ray afirman que 

la Iglesia anglicana justifica públicamente su posición todavía dominante en las instituciones 

de internamiento dado su rol de bróker o intermediaria entre las minorías religiosas y el 

estado.  

En el caso español, en cambio, la posición central de la Iglesia católica se justifica 

frecuentemente con la idea de que el catolicismo es una tradición histórica bien arraigada en 

la sociedad española que hay que conservar. Ahora bien, por lo que respecta a su relación 

con las minorías religiosas, el análisis del rol de la Iglesia católica en el seno de los centros 

penitenciarios y hospitalarios en España evidencia, en cambio, la ausencia de una estrategia 

común y homogénea. Los resultados del trabajo de campo muestran que la actitud, las 

prácticas y el discurso de los actores católicos frente a las minorías religiosas varía y es 

contingente a cada contexto concreto, tal y como pone de relieve un representante 

protestante: “todo depende también del capellán. Aquí tenemos uno que es un amigo mío y 

entonces en el centro él a veces pide cosas y lo hace por nosotros, pero si al capellán no le 

interesa, no quiere contacto con nosotros, pues, todo funciona así, a base de relaciones” 

(entrevista, 13/12/2011). Otro ejemplo de la importancia de las personalidad de cada actor 

se encuentra en el caso de un capellán católico que se enfrentó (sin éxito) a la dirección del 

hospital en el que trabajaba y al obispado de su zona para que se creara un oratorio 

ecuménico que diera cabida a un público no exclusivamente católico (entrevista, 

30/10/2012). En los mismos discursos de los capellanes católicos se aprecia esta actitud 

contradictoria que, de acuerdo con Itçaina (2006), se puede afirmar que oscila entre el 

“sentimiento compasivo por los marginados” y la preocupación por la aparición de un rival 

(Galembert, 1994). Mientras uno de los capellanes se refiere a “una confabulación entre 

protestantes y católicos” para conseguir una mejora en la prisión, al mismo tiempo afirma 

que “ha habido un boom hacia el respeto del islam y todo eso en detrimento de otras 

religiones” (entrevista, 19/12/2012). Además, la antigüedad de los grupos religiosos 

minoritarios en un determinado contexto puede favorecer el establecimiento de contactos 

más frecuentes con los representantes de la Iglesia católica y ello desembocar en una mejor 



 
 

91 

 

relación.  

Estos resultados contradicen ligeramente la segunda hipótesis, que afirmaba que la Iglesia 

católica opone resistencia activa a la pérdida del monopolio religioso del que gozaba en el 

pasado. El trabajo de campo permite constatar que no hay una actitud de rechazo 

generalizado hacia las minorías religiosas. Dada su menor capacidad organizativa y debilidad 

numérica, estos grupos difícilmente son percibidos por la Iglesia católica como amenazas 

reales para su preponderancia entre la población. En este sentido, es más perceptible la 

resistencia de la Iglesia católica hacia las autoridades políticas y administrativas que, en 

ocasiones, son percibidas como propulsoras de una política ‘laicizadora’, que no hacia las 

otras confesiones religiosas. Ejemplos de ello son las medidas legales adoptadas para 

garantizar la autonomía y protección de datos de los pacientes, que introducen obstáculos en 

el trabajo de los capellanes; o casos más simples como el hecho de que personal médico 

arranque carteles de información sobre el servicio de asistencia católica o que los 

funcionarios de prisiones no siempre se muestren amables a la hora de facilitar el acceso de 

los actores religiosos en los centros.  

De este modo, resulta ser más importante la lógica de oposición entre las autoridades 

públicas seculares y la Iglesia católica que entre esta última y las minorías. Son las medidas 

secularizadoras del estado –como la limitación de los espacios para uso exclusivo del culto en 

el marco de las instituciones– las que son percibidas como un ataque y contestadas con una 

resistencia explícita. Un técnico de la administración penitenciaria mencionaba: 

“evidentemente la Iglesia católica marca, marca mucho. O sea, considera que tiene derechos 

adquiridos y le cuesta mucho desprenderse de eso ¿no?” (Entrevista, 20/03/2013). En este 

sentido, es en esta dinámica de relación entre la Iglesia y el estado donde existen diferencias 

sustantivas entre Inglaterra y España. En Inglaterra, la mayor parte de los ministros de culto 

son funcionarios del estado y su labor como organizadores de la asistencia religiosa de las 

minorías les es adjudicada y reconocida por parte de las autoridades públicas (Wilkie-Buckley, 

2008). En el caso español, y a pesar de que en momentos concretos un capellán puede actuar 

como mediador entre las instituciones y las minorías religiosas, esta figura no está investida 

con esta responsabilidad por parte de las autoridades políticas, ni tampoco tiene 

actualmente la categoría laboral de los funcionarios. Es decir, la lógica del establishment en 

Inglaterra genera una relación simbiótica entre el estado y la iglesia que en ningún caso es 



 
 

92 

 

trasladable al modelo de cooperación español. 

Catolicismo banal 

Las diferencias y desigualdades en el trato y condiciones entre la Iglesia católica y demás 

confesiones en el seno de hospitales y prisiones se expresan, principalmente, en los gestos 

simbólicos y las dinámicas informales. De este modo, la cotidianidad de las instituciones está 

imbuida de la herencia monoconfesional católica que se perpetúa a través de las rutinas y las 

costumbres. De una forma casi dada por supuesto, la hegemonía católica persiste y se 

reproduce a través de pequeños gestos que, si bien pueden parecer banales, no son triviales. 

Nos referimos, por ejemplo, a las celebraciones de la Merced (patrona de Instituciones 

Penitenciarias) o Navidad en los centros penitenciarios, la existencia de símbolos católicos 

como una virgen o una cruz en recintos institucionales o el hecho de conceder indultos a un 

número determinado de presos durante la Semana Santa, entre muchos otros ejemplos. 

A menudo se alega que todas estas cuestiones son, simplemente, tradiciones que persisten 

por inercia pero que hoy no tienen connotaciones religiosas ni afán de discriminación hacia el 

resto de confesiones. Es cierto que muchas de estas cuestiones se mantienen y perpetúan de 

forma irreflexiva y sin una intencionalidad clara detrás. Ahora bien, inevitablemente, 

contribuyen a ampliar la desigualdad existente entre las minorías religiosas y la Iglesia 

católica en nuestra sociedad. En las entrevistas realizadas a los miembros y representantes 

de las minorías religiosas, éstos destacan que son estas cuestiones percibidas como triviales 

las que, a menudo, juegan un papel clave a la hora de hacerles sentir 'ciudadanos de 

segunda'. La observación etnográfica revela cómo en la cotidianidad institucional estas 

pequeñas rutinas adquieren relevancia y se manifiestan con fuerza, si bien permanecen 

invisibles a ojos de la mayoría. Se trata de cuestiones como el mayor celo con el que se 

controla la entrada de los ministros de culto de las minorías religiosas en prisión comparado 

con el acceso de los capellanes católicos, o también el hecho de que el personal de 

enfermería haga “la vista gorda” cuando el capellán católico entra en habitaciones donde 

nadie le ha llamado pero sea muy estricto en prohibir la entrada a los ministros de culto de 

otras confesiones cuando no han sido solicitados previamente, entre muchas otras 

situaciones similares. 



 
 

93 

 

Con la voluntad de comprender esta situación, se ha acuñado el término "catolicismo banal" 

(Griera, 2012; Griera y Clot-Garrell, 2015) –que haciendo una adaptación del concepto de 

Michael Billig (1995) de “nacionalismo banal” enfatiza la importancia de los gestos sutiles y 

las rutinas dadas por supuesto a la hora de reforzar una posición hegemónica. Billig 

argumenta que a pesar de que el nacionalismo se suele asociar públicamente con formas 

agresivas, periféricas y ardientes de patriotismo, también hay mecanismos más sutiles, 

imperceptibles y ocultos en la reproducción de la nación. En este sentido, el autor enfatiza: 

"La imagen metonímica del nacionalismo banal no es una bandera que es enarbolada 

conscientemente con ferviente pasión, es la bandera que cuelga desapercibida en un edificio 

público" (Billig, 1995: 8). El “catolicismo banal” puede ser entendido de un modo similar. 

Mientras los discursos sobre la religión en Europa tienden a presentar el fenómeno religioso 

en sus formas más fervientes, una atención más cuidadosa revela cómo rasgos característicos 

de los monopolios religiosos históricos se mantienen y se reproducen en la esfera de lo 

'normal' en estas sociedades (Lehmann 2014). En el caso español, a pesar de las 

declaraciones formales que afirman el carácter laico de las instituciones penitenciarias y 

hospitalarias, la observación etnográfica y las entrevistas muestran la existencia de un 

“catolicismo banal” que se hace presente en las rutinas de la institución respecto la entrada y 

presencia de ministros de culto o la presencia de simbología religiosa en estos contextos. En 

este sentido, el “catolicismo banal” naturaliza, desproblematiza y convierte en invisible la 

hegemonía católica en el marco de las cárceles y hospitales a la vez que contribuye a reforzar 

la desigualdad estructural entre minorías religiosas e Iglesia católica. 

Oportunidades y espacios de acción 

El análisis de ambas instituciones muestra que, en muchas ocasiones, los representantes de 

la Iglesia católica realizan una amplia gama de actividades que no coinciden exclusivamente 

con las cuestiones asociadas con la asistencia religiosa. En primer lugar, la Iglesia católica 

adopta un rol clave en el marco de la cooperación y la asistencia social en la ayuda a los más 

desfavorecidos. Además, la crisis económica y la disminución de los recursos públicos han 

dotado de mayor envergadura a la acción de la Iglesia católica en este ámbito y han 

favorecido su acción en otros espacios. De este modo, por ejemplo, los capellanes católicos 

pueden acompañar a los internos en sus permisos temporales o ponerles en contacto con los 



 
 

94 

 

abogados y ayudar a sus familias y comunidades. También la provisión de refugio durante los 

permisos para aquellos internos que no disponen de una red social y el acompañamiento a 

los enfermos constituyen algunas de estas tareas. De hecho, la gestión de las casas de 

acogida para las personas que no cuentan con un entorno social en las cercanías del centro 

penitenciario ocupa una buena parte del trabajo realizado por diferentes grupos religiosos, 

especialmente la Iglesia católica y las iglesias protestantes. También el acompañamiento, 

sobre todo de personas mayores solas, durante visitas médicas o periodos de hospitalización 

constituye una parte importante de su trabajo. 

Más allá del papel social, en ocasiones los capellanes católicos realizan funciones de 

mediación en las instituciones. Así, por ejemplo, detectamos que en el marco de las prisiones 

son percibidos por la institución como cómplices en el mantenimiento de la paz social. En 

este sentido, uno de los entrevistados mencionó la solicitud que recibió por parte de un 

directivo pidiéndole que fomentara la no violencia entre los jóvenes reclusos; o el caso de 

otro capellán católico que medió entre la dirección y un interno, convenciendo al segundo 

para que detuviese una huelga de hambre. Al cumplir con esta solicitud, los capellanes 

católicos no sólo colaboran con el personal, sino que, además, refuerzan su legitimidad entre 

los miembros del personal y la dirección. Ahora bien, a veces también son percibidos como 

aliados de los internos, que ven en ellos a un actor independiente que puede facilitar la su 

relación con el personal de seguridad. En muchas ocasiones intervienen como mediadores 

informales entre internos y personal. 

En los hospitales, los capellanes católicos también desempeñan algunas funciones que van 

más allá de las estrictamente vinculadas a la prestación del servicio de asistencia religiosa. A 

veces forman parte de los comités de ética o pueden contribuir en los debates sobre 

cuestiones éticas así como en temas sociales a través su papel como voluntarios en vez del 

rol religioso. Además, en términos más concretos, en ocasiones también ayudan en la 

interlocución con las familias, especialmente en lo relativo a la comunicación de ‘malas 

noticias’ o en situaciones en las que se tienen que tomar decisiones éticamente complejas en 

los tratamientos médicos. Sin embargo, su papel es más limitado que el de los capellanes de 

prisiones debido tanto a la fuerza del modelo biomédico que domina en los hospitales y los 

muchos otros recursos disponibles en la sociedad para hacer frente a las necesidades de los 

pacientes, las familias y el personal. En cierta medida, la presencia de capellanes en los 



 
 

95 

 

hospitales se ve ensombrecida por el poder de profesionales de la salud, así como la 

multiplicidad de organizaciones de la sociedad civil que intervienen, especialmente las 

asociaciones de pacientes, y la burocratización de los procedimientos. 

Finalmente, es relevante mencionar que, en ocasiones puntuales, el representante de la 

Iglesia católica colabora con los actores religiosos minoritarios para facilitarles su acción en el 

seno de las instituciones, como prisiones y hospitales, pero no se trata ésta de una labor 

recurrente. Es el caso, como se ha mencionado, de un capellán de la pastoral hospitalaria que 

apostó por la creación de un oratorio ecuménico en un hospital a pesar de que esta iniciativa 

le enfrentó a sus superiores. Otros ejemplos pueden encontrarse en el seno de las prisiones, 

como cuando el capellán comunica de manera informal a un representante de un grupo 

religioso minoritario que hay un interno que requiere de su presencia.  

4. Conclusiones 

El desarrollo gradual del marco legal de regulación de los asuntos religiosos se ha ido 

construyendo mediante el establecimiento de un sistema de cooperación selectiva entre el 

gobierno y las comunidades religiosas, basado en tres niveles de reconocimiento. En primer 

lugar, el nivel católico. La Iglesia católica goza de pleno reconocimiento y apoyo a sus 

actividades en términos de financiación y facilidades para la provisión de la asistencia 

religiosa en instituciones públicas. A pesar del proceso de democratización y de 

desconfesionalización del Estado español, la posición dominante de la Iglesia católica sigue 

garantizada a través de los acuerdos concordatarios de 1976 y 1979. En segundo lugar, un 

segundo nivel de reconocimiento con arraigo histórico en el territorio. Los acuerdos de 

cooperación firmados en 1992 con las federaciones de entidades de las minorías protestante, 

musulmana y judía reproducen en buena medida y en términos formales el modelo de 

relación establecida en los acuerdos de 1979 con la Iglesia católica, aunque el grado de 

detalle y especificación es menor. Estas tres comunidades religiosas minoritarias gozan de 

reconocimiento y algún tipo de ayuda para la provisión de la asistencia religiosa, pero su 

estatus no es comparable en términos de la financiación, facilidades y reconocimiento 



 
 

96 

 

simbólico otorgado a la Iglesia católica. Finalmente, un tercer nivel para las organizaciones 

religiosas registradas en el Registro de Entidades Religiosas (RER) del Ministerio de Justicia. 

Estas tienen reconocido el derecho de sus miembros a recibir asistencia religiosa en las 

instituciones públicas pero en este tercer nivel de reconocimiento no existen mecanismos 

específicos de financiación que garanticen el acceso y derecho a la asistencia religiosa. 

Como se ha mostrado en el análisis del marco legal y las diferentes acciones políticas al 

respecto, desde la Transición democrática, y especialmente a partir de 2004, se ha ido 

configurando una nueva aproximación a la gestión de la diversidad religiosa. Este modelo se 

basa en un sistema de gobernanza en red (Martikainen, 2013), que concede altos niveles de 

reconocimiento a las minorías religiosas a través de mecanismos de “soft governance”, como 

pueden ser la financiación de actividades, las ofertas de formación o la legitimación a través 

de la difusión de información (Griera et al., 2014). En este sentido, la Fundación Pluralismo y 

Convivencia y la Direcció General d’Afers Religiosos son los dos órganos de gestión y 

exponentes más visibles, a nivel estatal y catalán respectivamente, de este nuevo modelo.  

El trabajo de campo realizado muestra, sin embargo, que la evolución legal no tiene una 

traslación directa y completa en las instituciones analizadas. Es decir, a pesar del 

reconocimiento formal de los derechos de las minorías religiosas, la implementación de este 

reconocimiento en las instituciones concretas es más débil. Existen por tanto importantes 

diferencias entre el marco legal, las recomendaciones políticas y el grado de implementación 

de las mismas en la práctica real desarrollada por las instituciones públicas. A pesar de los 

recientes esfuerzos del gobierno en este terreno, el total cumplimiento de los derechos 

reconocidos a las minorías religiosas está en la actualidad lejos de ser alcanzado en las 

instituciones públicas españolas. El análisis también muestra cómo la Iglesia católica tiene sus 

derechos garantizados e integrados en el funcionamiento diario de estas instituciones. Por lo 

tanto, las desigualdades entre la Iglesia católica y otras comunidades religiosas, ya presentes 

en el marco legal, aumentan en su implementación sobre el terreno. Estas desigualdades en 

la presencia y acomodación de la Iglesia católica y el resto de comunidades religiosas se hace 

más evidente en el plano de lo invisible, en las actitudes, gestos y símbolos, al darse por 

supuesto y asumiendo como naturales unos beneficios de los que disfruta la Iglesia católica 

en la actividad cotidiana de las instituciones públicas.  



 
 

97 

 

Al mismo tiempo se ha podido detectar que las recientes recomendaciones políticas en este 

campo han tenido un impacto moderado en la acomodación de la diversidad religiosa en 

centros penitenciarios y hospitalarios. Estos cambios han sido mayoritariamente en aspectos 

formales (como puede ser el cambio de denominación de determinadas capillas católicas por 

‘oratorios’ en algunos hospitales) pero, en general, no se han traducido en cambios más 

profundos en el funcionamiento de las instituciones. Además, la difusión de las guías de 

recomendaciones resulta todavía muy limitada y el escaso conocimiento de su existencia y 

contenido por parte del personal de los diferentes centros así lo evidencia. 

El tiempo de asentamiento de la minoría religiosa influye en la capacidad de reivindicación de 

sus derechos y en la percepción de recibir un trato desigual o injusto por parte de la 

institución pública. En este sentido son los grupos protestantes los que mantienen una 

postura más reivindicativa ante su presencia en las instituciones públicas y el ejercicio de la 

asistencia religiosa en estos espacios. Otros colectivos, como las organizaciones de personas 

musulmanas o grupos ortodoxos, formados mayoritariamente por personas inmigradas, 

suelen mostrarse más conformistas con una actitud acomodaticia respecto a las condiciones 

que impone el centro sin llegar a cuestionarlas. Asimismo, el sentimiento de encontrarse en 

el punto de mira de las autoridades, especialmente en el caso de los actores musulmanes, 

reduce todavía más su actividad reivindicativa en estos contextos. 

En el proceso de acomodación y gestión de la diversidad religiosa hay determinadas personas 

–o perfiles profesionales– que emergen como actores claves. No son siempre los mismos sino 

que pueden variar dependiendo del contexto particular. Sin embargo, destacan las 

siguientes: las figuras del capellán de prisiones y hospitales, el director de la prisión, y los 

responsables de planta de los servicios de enfermería, que en los centros hospitalarios 

emergen como actores claves, junto con la gerencia y el comité de bioética en casos 

determinados. La capacidad de decidir e implementar órdenes y su predisposición o 

sensibilidad hacia las cuestiones religiosas marcará el tono de la relación y presencia dentro 

del centro. Por su parte el capellán es la persona con un vínculo con el centro hospitalario o 

penitenciario para la gestión y provisión del servicio de asistencia religiosa católica, 

haciéndolo extensible en ocasiones a otras religiones.         

Finalmente, en relación con los retos de futuro, los profesionales sanitarios prevén que este 



 
 

98 

 

tipo de cuestiones puedan tomar mayor relevancia, especialmente como consecuencia del 

envejecimiento de la población de origen inmigrante. Del mismo modo, enfatizan la 

importancia de la formación del personal y la mayor difusión de las herramientas de gestión 

ya existentes, como la guía sobre “Atención Religiosa al Final de la Vida. Conocimientos útiles 

sobre creencias y convicciones” o la “Guia de gestió de la diversitat religiosa als centres 

sanitaris”, entre otros. Se menciona, también, la necesidad de conocer otros modelos 

europeos de gestión de la diversidad religiosa y trabajar en este sentido, aunque en estas 

instituciones también tienen un peso importante aquellos que enfatizan el carácter privado 

de la opción religiosa y la neutralidad que debería mantener al respecto la institución.  

4.1. Nuevos interrogantes y futuras líneas de investigación  

Una investigación no finaliza sin un planteamiento de nuevos interrogantes y futuras líneas 

de investigación. Este estudio no es una excepción. Los resultados de este trabajo pionero en 

España en el terreno del análisis de la gestión de la diversidad religiosa contemporánea en 

instituciones públicas se convierten así en punto de partida para una mayor profundización 

sobre esta cuestión. Este trabajo abre la puerta a nuevas cuestiones y ámbitos de estudio 

sobre la pluralidad religiosa y la gestión de espacios e instituciones públicas. A continuación, 

se establecen cinco líneas que marcan nuevos interrogantes y caminos para complementar, 

profundizar, contrastar o, simplemente, continuar el trabajo realizado: 

La recepción de la gestión de la diversidad religiosa 

Esta investigación se ha centrado en analizar la gestión de la diversidad religiosa en dos 

instituciones públicas tomando como base la perspectiva de los responsables de la 

administración, así como las personas implicadas directamente en la provisión de estos 

servicios en estas instituciones. La información se ha contrastado con el discurso y 

percepción de los representantes de las minorías religiosas, tanto de los órganos federativos, 

como de los ministros de culto encargados de ofrecer el servicio en los diferentes centros 

analizados. Sin embargo, el propio desarrollo de la investigación evidencia la necesidad de 

completar y contrastar estas dos visiones con la opinión, vivencia y perspectiva de las 

personas que han sido usuarias (enfermos, familiares e internos) de estos servicios en 



 
 

99 

 

centros hospitalarios y penitenciarios. Por consiguiente, una ampliación a nivel empírico en 

esta línea permitiría un examen más global y afinado, incorporando la recepción de la gestión 

de la diversidad religiosa entre diferentes tipos y perfiles de usuarios.  

Formas de espiritualidad emergentes en las instituciones públicas 

Más allá de la pluralidad que ha generado la mayor visibilización de las minorías religiosas, la 

investigación ha puesto de manifiesto que lo que Becci y Knobel (2014) denominan “zonas 

grises” de la vida religiosa en la prisión está adquiriendo un papel creciente y cada vez más 

importante en los centros penitenciarios españoles. Esto refleja lo que ocurre también en el 

ámbito social en España (Cornejo 2012; Prat et al. 2012; Griera y Urgell 2002;) y en otros 

países a nivel europeo e internacional (Roof 1999; Heelas y Woodhead 2006; Aupers y 

Houtman 2006; Dawson 2007; Fedele 2013). Durante la realización del trabajo de campo, se 

detectó que, en los confines de las religiones tradiciones, se produce una proliferación de 

prácticas relacionadas con la nueva espiritualidad o la religiosidad holística, como por 

ejemplo cursos de yoga, reiki o meditación zen, entre otras técnicas similares. Estas nuevas 

expresiones han tenido una notable acogida en distintas prisiones, tanto en lo que se refiere 

al personal penitenciario como los propios internos. El trabajo de campo realizado en los 

hospitales ha permitido también detectar la creciente importancia de las terapias alternativas 

y la espiritualidad dentro de áreas específicas de las instituciones sanitarias, tales como las 

unidades de cuidados paliativos. Así, este proyecto deja abierta la puerta a un análisis en 

mayor profundidad de este nuevo tipo de realidades con el fin de comprender los procesos 

de definición de las fronteras entre lo que es considerado religioso y no religioso así como 

legítimo e ilegítimo. En esta línea, las investigadoras del ISOR Mar Griera y Anna Clot-Garrell 

han impulsado la investigación “La practica del yoga en los centros penitenciarios”, financiada 

por el Centro de Estudios Jurídicos de la Generalitat de Catalunya. 

El rol de la iglesia católica en una sociedad secular y plural 

También se desprende de esta investigación que si bien debe considerarse con toda amplitud 

la diversidad religiosa incluyendo una mayor consideración de estas nuevas formas de 

religiosidad emergentes, hay que tener presente la gran variabilidad en las respuestas y 



 
 

100 

 

actitudes que adopta la Iglesia católica ante los procesos de secularización y diversificación 

de las instituciones públicas españolas. Más allá de la postura oficial que pueda adoptar la 

institución eclesiástica, existe todo un conjunto de factores que influyen de manera diferente 

en el modo en que los actores católicos negocian su presencia en el seno de las instituciones 

públicas. Por ello resultaría de interés analizar con más detalle las consistencias e 

incoherencias entre la postura oficial y aquella adoptada en contextos concretos con el fin de 

sacar a la luz la complejidad de esta realidad.  

Religión y rehabilitación 

En el caso concreto del contexto carcelario, un aspecto que se abre a partir de este proyecto 

es el análisis del papel de las organizaciones religiosas en los programas de rehabilitación 

dentro de los centros penitenciarios. El SEPAP, Secretariado Diocesano de Pastoral 

Penitenciaria, es el grupo de voluntarios más numeroso en el conjunto de centros 

penitenciarios españoles. Al mismo tiempo, desde principios de la década del 2000, las ONGs 

y grupos de voluntarios evangélicos han ido ganando peso dentro de las prisiones, siendo hoy 

día uno de los grupos de voluntarios más activos y que cuenta con presencia en todos los 

centros penitenciarios. El trabajo de campo ha mostrado el rol central que ocupan estas 

organizaciones vinculadas con diferentes grupos religiosos a la hora de cubrir algunos de los 

vacíos que deja la institución penitenciaria, y el estado de bienestar en general, en términos 

de servicios sociales, atención a drogodependencias, educación, talleres de tiempo libre, etc. 

Por ello, resultaría de interés analizar las negociaciones que se producen entre la institución y 

este tipo de entidades a la hora de decidir el tipo de servicios provistos y de limitar o permitir 

el contenido religioso. Asimismo, de una manera también significativa, se evidencia esta 

realidad en el contexto hospitalario, donde en el desarrollo de tareas sociales las 

organizaciones religiosas, particularmente en el marco católico, requiere una atención 

especial. 

Reflexión e innovación metodológica 

Este escenario empírico extremadamente plural y complejo dentro de cada institución así 

como dentro de cada confesión religiosa y entre distintas confesiones religiosas obliga 



 
 

101 

 

inevitablemente a un proceso de reflexión metodológica en la investigación sobre religión y 

diversidad religiosa en instituciones públicas. Por un lado, sería necesario abrir el debate 

sobre los temas vinculados con la ética de la investigación que pueden emerger en este tipo 

de investigaciones y que deben ser resueltos en el transcurso de las mismas. Por otro lado, el 

trabajo de campo en una gran variedad de espacios y contextos plantea, en la línea de 

aproximaciones internacionales emergentes (Hazard, 2013), la necesidad de una mayor 

atención y sistematización a la materialidad como perspectiva metodológica para un análisis 

más innovador de la diversidad religiosa. El trabajo de campo y de análisis ha puesto de 

manifiesto la importancia de esta dimensión como un aspecto concreto del trabajo 

cualitativo. Una profundización del estudio de la materialidad de la religión en estos espacios 

permitiría profundizar en el conocimiento sobre las transformaciones en las expresiones de la 

religiosidad contemporánea así como de las tensiones y negociaciones para su visibilización y 

ocupación de los espacios en instituciones públicas. Investigaciones pioneras como la de 

Barbara Thériault (2014) sobre el significado que adquieren objetos pequeños, como un 

rosario, en el contexto de la prisión pueden arrojar ideas interesantes sobre cómo abordar 

este objeto de estudio. Además, de este modo podrían analizarse no sólo los significados 

religiosos que los objetos adquieren en el contexto de las instituciones públicas, sino también 

las formas como son regulados, restringidos o permitidos. 



 
 

102 

 

5. Publicaciones y otros productos derivados del proyecto 

o Publicaciones principales:  

Martínez-Ariño, J; Griera, M. (en revisión). “Responding to Religious Diversity in Spain: 

Hospitals and Prisons in Comparative Perspective”. Religion and Transformation in 

Contemporary Societies.  

Griera, M.; Martínez-Ariño, J.; Clot-Garrell, A.; García-Romeral, G. (en prensa) “Religión e 

instituciones públicas en España. Hospitales y prisiones en perspectiva 

comparada”. Revista Internacional de Sociología. 

Martínez-Ariño, J.; García-Romeral, G.; Ubasart, G.; Griera, M. (2015). “Demonopolisation and 

dislocation: (Re-)negotiating the place and role of religion in Spanish prisons”, 

Social Compass, 62(1): 3-21. 

Griera, M.; Clot-Garrell, A. (2015). “Banal is not trivial. Visibility, recognition and inequalities 

between religious groups in prison”, Journal of Contemporary Religion 30(1): 23-37. 

Griera, M. and Martínez-Ariño, J. (2014) “The Accommodation of Religious Diversity in 

Prisons and Hospitals in Spain”, RECODE Working Paper Series, nº 28. 

Griera, M.; Martínez-Ariño, J; García-Romeral, G. (2014) “Beyond the Separation of Church 

and State: Explaining the New Governance of Religious Diversity in Spain”, MMG 

Working Paper. Max Planck Institute for the Study of Religious and Ethnic Diversity 

(Alemania).  

o Otros productos derivados del proyecto:  

Creación de la red de investigación “Religion & Public Institutions” que aglutina a numerosos 

investigadores internacionales especializados en la temática. Para más información, visitar el 

blog: http://religionpublicinstitutions.com/ 

Blog con información del proyecto GEDIVER-IN. Para más información, visitar el blog: 

http://www.religionspublicsphere.com/ 

 

http://religionpublicinstitutions.com/
http://www.religionspublicsphere.com/


 
 

103 

 

6. Bibliografía 

Astor, A. (2014). Religious governance and the accommodation of Islam in contemporary 
Spain. Journal of Ethnic and Migration Studies, 40(11), 1716–1735. 

Aupers, S., & Houtman, D. (2006). Beyond the spiritual supermarket: The social and public 
significance of new age spirituality. Journal of Contemporary Religion, 21(2), 201–222. 

Bader, V. (2007). The Governance of Islam in Europe: The Perils of Modelling. Journal of 
Ethnic and Migration Studies, 33(6), 871-886. 

Bader, V. M. (2007). Democracy or Secularism? Associational Governance of Religious 
Diversity. Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Bastian, J.-P., & Messner, F. (2007). Minorités religieuses dans l’espace européen. Paris: PUF. 

Becci, I. (2015). Institutional Resistance to Religious Diversity in Prisons: Comparative 
Reflections Based on Studies in Eastern Germany, Italy and Switzerland. International 
Journal of Politics, Culture, and Society 28(1): 5-19. 

Becci, I., & Knobel, B. (2014). La diversité religieuse en prison: entre modèles de régulation et 
émergence de zones grises (Suisse, Italie et Allemagne). En A. S. Lamine (Ed.), Quand le 
religieux fait conflit, déscaccords négociations ou arrangements. Rennes: Presses 
Universitaires Rennes. 

Beckford, J. A. (1999). The management of religious diversity in England and Wales with 
special reference to prison Chaplaincy. International Journal on Multicultural Societies, 
1(2), 55–66. 

Beckford, J., & Gilliat, S. (1998). Religion in Prison. Equal rites in a multi-faith society. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Bericat, Eduardo (Ed.). (2008). El fenómeno religioso. Centro de Estudios Andaluces. 

Billig, M. (1995). Banal nationalism. London: Sage Publications Ltd. 

Bowen, J. R., Bertossi, C., Duyvendak, J. W., & Krook, M. L. (2013). European States and their 
Muslim Citizens. Cambridge University Press.  

Bramon, D. (2002). Obertura a l’islam. Barcelona: Cruïlla. 

Briones, R. (2009). Religión y Rituales en Andalucía. La mirada antropológica de los últimos 
treinta años. En VV.AA, Aportaciones de la Antroplogía Social y Cultural al conocimiento 
de Andalucía. Sevilla: Centro de Estudios Andaluces. 

Briones, R., Tarrés, S., Salguero, Ó., Fernández, E., Macías, C., & Suárez, V. (2010). Y tu (de) 
quién eres?: Minorías religiosas en Andalucía. Barcelona: Icaria. 

Cadge, W. (2012). Paging god: Religion in the halls of medicine. University of Chicago Press.  

Campiche, R. (2007). Gestion publique des minorités religieuses et pluralisme démocratique. 
En J.-P. Bastian & F. Messner (Ed.), Minorités religieuses dans l’espace européen 
(Presses Universitaires de France). Paris. 

http://link.springer.com/article/10.1007/s10767-014-9179-6
http://link.springer.com/article/10.1007/s10767-014-9179-6


 
 

104 

 

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago: The University of Chicago 
Press. 

Casanova, J. (2007). Immigration and the New Religious Pluralism: A European Union/United 
States Comparison. En T. Banc (Ed.), Democracy and the New Religious Pluralism. 
Oxford University Press. 

Casanova, J. (2008). The problem of religion and the anxieties of European secular 
democracy. En Motzkin, G & Fischer, Y (Ed.), Religion and Democracy in Contemporary 
Europe (p. 63-74). London: Alliance Publishing Trust. 

Castells, M. (1998). La era de la información. Vol. 3: Fin de milenio. Madrid: Alianza. 

Coffey, A., & Atkinson, P. (2003). Encontrar el sentido a los datos cualitativos. Estrategias 
complementarias de investigación. Medellín: Editorial Universidad de Antioquia. 

Cornejo, M. (2012). Religión y espiritualidad,?` dos modelos enfrentados?. Trayectorias 
poscatólicas entre budistas Soka Gakkai. Revista Internacional de Sociología, 70(2), 
327–346. 

Côté, P., & Gunn, T. J. (2006). La Nouvelle Question Religieuse the New Religious Question: 
Regulation Ou Ingerence de L’Etat? State Regulation Or State Interference? (Vol. 9). 
Peter Lang.  

Davie, G. (1999). Religious Representation in a Revised House of Lords. The Public 
Management of Religious Diversity, 1(2), 67-71. 

Davie, G. (2000). Religion in Modern Europe : A Memory Mutates. Oxford University Press. 

Davie, G. (2006). Religion in Europe in the 21st Century: The Factors to Take into Account. 
European Journal of Sociology, XLVII(2), 271-296. 

Dawson, A. (2007). New era, new religions: religious transformation in contemporary Brazil. 
Ashgate Publishing, Ltd.  

de Galembert, C. (1994). Intégration des musulmans en France et en Allemagne: le poids de 
l’intermédiaire catholique’. Pluralisme religieux et laïcités dans l’Union européenne, 
109–21. 

de Galembert, C. (2001). La régulation étatique du religieux à l’épreuve de la globalisation. En 
La globalisation du religieu. Paris: L’Harmattan. 

Díaz Salazar, R. (2008). España laica: ciudadanía plural y convivencia nacional.  

Díaz-Salazar, R., Giner, S., & Velasco, F. (1994). Formas modernas de religión. Madrid: Alianza. 

Díez de Velasco, F. D. (2010). The Visibilization of Religious Minorities in Spain. Social 
Compass, 57(2), 235–252. 

Enyedi, Z. (2003). Conclusion: emerging issues in the study of church–state relations. West 
European Politics, 26(1), 218–232. 

Estruch, J. (1994). El mito de la secularización. En R. Díaz-Salazar, S. Giner, & Velasco (Ed.), 
Formas modernas de religión (p. 267-281). Madrid: Alianza. 

Estruch, J. (1996). Secularització i pluralisme en la societat catalana d’avui. En Discurs de 
recepció de Joan Estruch i Gibert com a membre numerari de la Secció de Filosofia i 
Ciències Socials. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans. 



 
 

105 

 

Estruch, J., Gómez, J., Griera, M., & Iglesias, A. (2004). Les altres religions. Minories religioses 
a Catalunya. Barcelona: Mediterrània. 

Fernández Fernández, E. (2008). La asistencia religiosa hospitalaria en el nuevo marco de 
pluralismo religioso: caso de grupos religiosos no católicos de Granada. Universidad de 
Granada, Granada. 

Ferrari, S. (2008). State Regulation of Religion in the European Democracies: The Decline of 
the Old Pattern. En Y. Fischer & Motzkin, G (Ed.), Religion and democracy in 
contemporary Europe. London: Alliance Publishing Trust. 

Fetzer, J. S., & Soper, J. C. (2005). Muslim and the State in Britain, France and Germany. New 
York: Cambridge University Press. 

Galembert, C. d. (2007). La ciudad de Mantes-la-Jolie y «su» mezquita. ¿Un nuevo orden 
político-religioso en construcción? Revista CIDOB d’Afers Internacionals, No.77, 111-
136. 

Gallego, M., Cabrera, P. J., Ríos, J. C., & Segovia, J. L. (2010). Andar 1 Km en línea recta: La 
cárcel del siglo XXI que vive el preso. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas. 

García-Romeral, G., & Griera, M. (2011). La construcció de l’Islam com a objecte de polítiques 
públiques a Catalunya. En Societat Catalana 2011 / coordinat per Josep M. Masjuan (p. 
231-253). Barcelona: IEC. 

Gerring, J. (2004). What Is a Case Study and What Is It Good for? American Political Science 
Review, null(02), 341–354.  

Gilliat-Ray, S. (2005). From ‘chapel’to ‘prayer room’: The production, use, and politics of 
sacred space in public institutions. Culture and Religion, 6(2), 287–308. 

Gilliat-Ray, S. (2011). ‘Being there’ the experience of shadowing a British Muslim Hospital 
chaplain. Qualitative Research, 11(5), 469-486.  

Goffman, E. (1961). Asylums: Essays on the social situation of mental patients and other 
inmates (Vol. 277). Anchor Books New York.  

Goffman, E. (1970). Internados: ensayos sobre la situación social de los enfermos mentales. 
Buenos Aires: Amorrortu. 

Griera, M. (2009a). De la Religió a les Religions. Polítiques públiques i minories religioses a 
Catalunya. Universitat Autònoma de Barcelona, Barcelona. 

Griera, M. (2009b). De la religió a les religions. Polítiques públiques i minories religioses a 
Catalunya. Universitat Autònoma de Barcelona, Departament de Sociologia, Bellaterra. 

Griera, M. (2012). Public policies, interfaith associations and religious minorities: a new policy 
paradigm? Evidence from the case of Barcelona. Social Compass, 59(4), 570-587. 

Griera, M., & Clot-Garrell, A. (2015). Banal is not Trivial: Visibility, Recognition, and 
Inequalities between Religious Groups in Prison. Journal of Contemporary Religion, 
30(1), 23-37.  

Griera, M., & Urgell, F. (2002). Consumiendo religión. Nuevas formas de espiritualidad entre la 
población juvenil. Barcelona: Fundació «la Caixa». 



 
 

106 

 

Hackett, R. I. J. (2005). Rethinking the Role of Religion in the Public Sphere: Local and Global 
Perspectives. Comparative Perspectives on Shari’ah in Nigeria, Ibadan: Spectrum, 74-
100. 

Hall, P. A., & Taylor, R. C. R. (1996). Political Science and the Three New Institutionalisms*. 
Political Studies, 44(5), 936-957. 

Hazard, S. (2013). The Material Turn in the Study of Religion. Religion and Society: Advances 
in Research, 4(1), 58–78. 

Heelas, P., Woodhead, L., Seel, B., Tusting, K., & Szerszynski, B. (2005). The Spiritual 
Revolution: Why Religion is Giving Way to Spirituality. Blackwell. Recuperat de 
http://eprints.lancs.ac.uk/id/eprint/1486 

INE. Instituto Nacional de Estadística. (2011). Población reclusa. 

INE. Instituto Nacional de Estadística. (2012). Explotación Estadística del Padrón Continuo. 

ISOR-DGAR. (2013). Base de datos de centros de culto de las minorías religiosas de Cataluña. 

Itçaina, X. (2006). The Roman Catholic Church and the Immigration Issue: The Relative 
Secularization of Political Life in Spain. American Behavioral Scientist, 49(11), 1471-
1488.  

Itçaina, X., & Burchianti, F. (2007). Local authorities and interfaith dialogue in Spain. En 
Council of Europe (Ed.), Gods in the city. Intercultural and inter-religious dialogue at 
local level (p. 99-126). France: Local & Regional. 

Joly, D., & Beckford, J. (2006). «Race» Relations and Discrimination in Prison: The Case of 
Muslims in France and Britain. Journal of Immigrant & Refugee Studies, 4(2), 1–30. 

Koenig, M. (2007). Europeanising the Governance of Religious Diversity: An Institutionalist 
Account of Muslim Struggles for Public Recognition. Journal of Ethnic and Migration 
Studies, 33(6), 911-932 

Lehmann, David. “Secularism: A Concept in Need of Reappraisal.” Disponible en: http://www. 

davidlehmann.org/david-
docspdf/Unppap/Secularism_a_concept_in_need_of_reappraisal.pdf, 

López García, B. (2007). Arraigados: Minorías religiosas en la Comunidad de Madrid (Vol. 3). 
Icaria Editorial.  

Mardones, J. M. (1999). Nueva Espiritualidad: Sociedad Moderna y Cristianismo. Universidad 
Iberoamericana. 

Martikainen, T. (2013). Multilevel and Pluricentric Network Governance of Religion. En T. 
Martikainen & F. Gauthier (Ed.), Religion in the Neoliberal Age (p. 129-142). Surrey: 
Ashgate Publishing Limited. 

Martínez-Ariño, J., García-Romeral, G., Ubasart, G., & Griera, M. (2015). Demonopolization 
and dislocation: (re-) negotiating the place and role of religion in Spanish prisons. Social 
Compass, 62(1), 3-21. 

Martínez-Ariño, J., Griera, M., García-Romeral, G., & Forteza, M. (2011). Inmigración, 
diversidad religiosa y centros de culto en la ciudad de Barcelona. Migraciones, (30), 
101-133. 



 
 

107 

 

Maussen, M. (2007). The governance of Islam in Western Europe. A state of the art report.  
IMISCOE Report, Amsterdam. Recuperat de 
http://www.imiscoe.org/publications/workingpapers/onlinediscussionislam.html 

Ministerio de Educación, Cultura y Deporte. (2012). Estadística de las Enseñanzas no 
universitarias. Curso 2011-2012. Recuperat de http://www.mecd.gob.es/servicios-al-
ciudadano-mecd/estadisticas/educacion/indicadores-publicaciones-sintesis/cifras-
educacion-espana/2014.html 

Minkenberg, M. (2007). Democracy and religion: theoretical and empirical observations on 
the relationship between Christianity, Islam and liberal democracy. Journal of Ethnic 
and Migration Studies, 33(6), 887–909. 

Modood, T., Triandafyllidou, A., & Zapata-Barrero, R. (2006). Multiculturalism, Muslims and 
citizenship: a European approach. New York: Routledge. 

Moreno Antón, M. (2006). La asistencia religiosa en España. En I. Martín Sánchez & J. G. 
Navarro (Ed.), La libertad religiosa en España y Argentina (p. 99-119). Madrid: 
Fundación Universitaria Española. 

Moreras, J. (2002). "Limits and Contradictions in the Legal Recognition of Muslims in Spain “. 
Religious Freedom and the Neutrality of the State: The Position of Islam in the European 
Union, 52–64. 

Moreras, J. (2002). Limits and contradictions in the legal recognition of Muslims in Spain. En 
W. Shadid & P. S. v. e. Koningsveld (Ed.), Religious Freedom and the Neutrality of the 
State: The Position of Islam in the European Union (p. 52-64). Leuven: Peeters. 

Motilla, A. (2003). El islam en España: marco legal. MA Roque, El islam plural, Barcelona: 
Icaria. 

Observatorio del Pluralismo Religioso en España. (2012). Directorio de lugares de culto. 

Pace, E. (2007). Religion as communication: The changing shape of Catholicism in Europe. En 
Everyday Religion: Observing Modern Religious Lives (p. 37-49). New York: Oxford 
University Press. 

Pérez-Agote, A. (2012). Cambio religioso en España: los avatares de la secularización. Madrid: 
CIS. 

Pérez-Agote, A. (2007). El proceso de secularización en la sociedad española. Revista CIDOB 
d’Afers Internacionals, (77), 65-82. 

Pérez-Agote, A., & Santiago García, J. A. (2005). La situación de la religión en España a 
principios del siglo XXI. Centro de Investigaciones Sociológicas (CIS). Recuperat de 
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=255235 

Prat, J. (Ed.). (2011). Els nous imaginaris culturals: espiritualitats orientals, teràpies naturals i 
sabers esotèrics (Vol. 20). Publicacions Universitat Rovira i Virgili. Recuperat de 
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=2X-
gAgAAQBAJ&oi=fnd&pg=PA292&dq=Els+nous+imaginaris+culturals:+Espiritualitats+ori
entals,+&ots=9VBWoAQQms&sig=_lT6UYUMiTS_7ZUY7zSk4tzTZwo 

Quinlan, E. (2008). Conspicuous Invisibility Shadowing as a Data Collection Strategy. 
Qualitative Inquiry, 14(8), 1480–1499. 



 
 

108 

 

Rath, J., Pennix, R., Groenendijk, K., & Meyer, A. (2001). Western Europe and Its Islam. Leiden: 
Brill. 

Roof, W. C., & Greer, B. (1994). A generation of seekers: The spiritual journeys of the baby 
boom generation. HarperSanFrancisco. 

Rozenberg, D. (1996). Minorías religiosas y construcción democrática en España. (Del 
monopolio de la Iglesia a la gestión del pluralismo). REIS: Revista Española de 
Investigaciones Sociológicas, 74, 245-265. 

Sánchez, I. M. (2008). El modelo actual de relación entre el Estado y el factor religioso en 
España. Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, (16), 8. 

Soper, J. C., & Fetzer, J. S. (2003). Explaining the Accommodation of Muslim Religious 
Practices in France, Britain, and Germany. French Politics, 1(1), 39-59. 

Thériault, B. (2014). Porter le chapelet. Formes religieuses dans une prison pour femmes. 
Studies in Religion/Sciences Religieuses, 43(1), 172–180. 

Torrekens, C. (2005). « Le pluralisme religieux en Belgique». Diversité Canadienne, 4(3), 56-
58. 

Díaz de Velasco, F. (2008). Religiones entre continentes: minorías religiosas en Canarias. 
Barcelona: Icaria Editorial. 


