
ia a

he

7

Faventia 20/2
Resum

El discursContra la madrastrad’Antifont (c. 420 aC) és una bona mostra de la pervivènc
l’Atenes d’època clàssica de la mentalitat arcaica de la «justícia de clan».

Abstract

The Antiphon’s speech Against the stepmother(c. 420 B.C.) is a good sample of survival of t
archaic mind on «tribal law» in Athens at the classical period.

Faventia 20/2, 199827-31

La venjança del pare davant els tribunals
en el Contra la madrastrad’Antifont*

Carlos Varias García
Universitat Autònoma de Barcelona
Departament de Ciències de l’Antiguitat i de l’Edat Mitjana
08193 Bellaterra (Barcelona). Spain

Data de recepció: 19/12/199

 027-031  29/5/98 10:42  Página 27
τÿ� σïæωτÀτÿω καd æιλτÀτÿω
M. Balasch

Un dels trets més característics de la societat grega de l’època arcaica és allò que
en paraules de Dodds1 coneixem com «idea de la culpa heretada», pròpia de la jus-
tícia tribal, típica de la família patriarcal indoeuropea, segons la qual el fill heretava
del seu pare els deutes morals a més dels materials. Aquesta concepció moral de 
l’existència humana queda palesa en els grans mites de la Casa de Tebes i de la
Casa de Micenes; en aquest últim la venjança del pare assassinat (Agamèmnon)
que fa el seu fill (Orestes) representa un deure inexcusable per tal de restablir la
línia patriarcal a la família. Aquesta mentalitat venjativa2 experimenta una trans-

* Estudi realitzat en el marc del Projecte d’Investigació P594-0118 DGICYT. Vull agrair a Gemma
Puigvert la revisió en català d’aquest article.

1. E.R. DODDS, Los griegos y lo irracional. Madrid, 1960, p. 44 i s. (citem per la traducció en cas-
tellà; l’original en anglès és de l’any 1951).

2. En Homer ja apareix aquesta justícia: la història sencera resumida de la venjança d’Orestes la conta
Zeus al principi de l’Odissea, I 28-43. 



Faventia 20/2
formació en època clàssica a Atenes quan l’establiment de la democràcia, junta-
ment amb l’aparició del moviment sofístic, rebutja la justícia de clan com a dret
inqüestionable; els drets individuals de cada persona són els més importants i els tri-
bunals de justícia són els únics òrgans legitimats per jutjar tot tipus de crim.
Tanmateix, el pensament arcaic devia perviure en bona part de la població, com
mostren els conflictes plantejats a les tragèdies de Sòfocles. A l’oratòria judicial,
creada i desenvolupada amb la democràcia, també queda reflectit aquest pensa-
ment des dels seus primers testimonis, com és el cas del primer discurs d’Antifont
Contra la madrastra, escrit per a un client probablement entre 420 i 411 aC3.

Aquesta peça oratòria ha estat magistralment analitzada fa més d’un segle per
Wilamowitz4, però des de llavors ha rebut un tractament escàs per part dels hel·lenis-
tes. El que aquí ens interessa d’assenyalar és veure com tot el discurs està tan
impregnat de la «mentalitat de clan» que a primera vista no semblaria pas que es trac-
ta d’un plet de final del segle V aC a Atenes5. Contra la madrastra és un discurs
d’acusació força breu que l’orador fa contra l’autora de l’enverinament i mort del

28 Faventia 20/2, 1998 Carlos Varias García

 027-031  29/5/98 10:42  Página 28
seu pare, fet ocorregut durant un sopar ofert per un amic del pare, Filoneu. La con-
cubina d’aquest, enganyada, segons l’orador, per la seva madrastra, els va donar
beure, amb la intenció de recuperar l’estima de Filoneu vers ella i la del pare de
l’orador vers la madrastra, un æÀρµακïν a conseqüència del qual van morir tots
dos. Els parents de Filoneu ajusticiaren la concubina pel seu compte, mentre que el
pare de l’orador, abans de morir, encomanà al seu fill que acusés els seus assas-
sins (§ 1: �πισκÜψαντïς τï� πατρeς �πεêελ©ε�ν τï�ς α�τï� æïνε�σι). Els fets
han ocorregut uns quants anys enrera, quan l’orador encara era un nen (§ 30: L
κ�µïd παιδd �ντι � πατÜρ… �πÛσκηπτεν).

Com veiem en aquestes dues citacions, el compliment de l’encàrrec deixat pel
pare obre i tanca el discurs; d’aquesta forma, la «pietat» filial de l’orador es presenta
com l’única raó de l’acusació contra la madrastra i els seus fills, que compa-
reixencom a defensors, a fi d’evitar que els jutges pensin en altres possibles moti-
vacions, per exemple, una disputa de l’herència amb els seus germanastres. Lligada
a aquesta «pietat» figura la idea de «venjança», veritable leitmotiv de tot el dis-

3. Cf. K.J. DOVER, «The chronology of Antiphon’s speeches», Classical Quaterly 44 (1950),
p. 53-56.

4. U. von WILAMOWITZ-MOELLENDORF, «Die erste Rede des Antiphon», Hermes22 (1887), p. 194-210.
L’estudi més complet sobre aquest discurs és l’edició amb comentari extens i excel·lent introduc-
ció d’Adelmo BARIGAZZI, Antifonte. Prima Orazione. Firenze, 1950. Sobre la vàlua d’Antifont
com a orador vegeu el recent treball de Jordi REDONDO, «Antifont dins del gènere de l’oratòria»,
Treballs en honor de V. Bejarano, vol. II. Barcelona, 1991, p. 703-707. Sobre la identificació de
l’orador amb el sofista del mateix nom, autor de les Tetralogies, qüestió en la qual no entrem,
vegeu últimament V. RAMÓN, «Antifonte de Rammunte y la “cuestión Antifontea”. Actualización
crítica e interpretación unitaria», Habis 27 (1996), p. 23-39.

5. Seguim el text, en les citacions, de la recentíssima edició de M. GAGARIN: Antiphon, The Speeches.
Cambridge, 1997, que porta un detallat comentari. Cal dir que Antifont no està editat encara a la
Oxford Classical Texts ni a la Fundació Bernat Metge, i que les edicions de la «Teubner» (Thalheim,
1914), de la «Budé» (Gernet, 1923) i de la «Loeb» (Maidment, 1941) són ja antigues. En castellà
existeix una bona traducció a càrrec de J. REDONDO, Antifonte. Discursos y fragmentos. Madrid,
Biblioteca Clásica Gredos, 1991, amb una acurada introducció.



it

t

er

Faventia 20/
curs. Fins a deu vegades l’orador esmenta expressament aquest sentiment, m-
jançant l’adjectiu τιµωρÞς, el verb τιµωρε�ν o el substantiu τιµωρÝαν, i totes elles
o bé a l’exordi (§ 1-4) o bé a l’argumentació final (§ 21-31). En tres ocasions, la
venjança del mort es presenta com un deure no acomplert pel seus germanastres: així
quan parla dues vegades que ells no han estat τÿ� τε©νε�τι τιµωρïfς γενÛσ©αι
(§ 2 i § 4), i que això és una impietat enorme: πïλf �νïσιñτερïν εrναι �æε�ναι
τï� τε©νε�τïς τcν τιµωρÝαν (§ 5). Però en la majoria dels casos, la venjança és
esmentada per l’orador com la principal petició que fa als jutges: ja que ell no la po
dur a terme personalment, han de ser els jutges mateixos (en aquest cas, el tribunal
de l’Areòpag) els que esdevinguin «venjadors» del mort, seguint, naturalment, les
lleis: δÛïµαι δ\ �µ�ν… τιµωρ�σαι πρ�τïν µbν τï�ς νÞµïις τï�ς �µετÛρïις (§ 3);
�γg µÛν γε τÿ� τε©νε�τι �µ�ς κελεàω καd τÿ� �δικηµÛνÿω τeν �ýδιïν øρÞνïν
τιµωρïfς γενÛσ©αι (§ 21); nς �êιïς καd �λÛïυ καd âïη©εÝας καd τιµωρÝας παρ\
�µ�ν τυøε�ν (§ 21); καd µc τυøï�σα µÜτ\ α�δï�ς µÜτ\ �λÛïυ µÜτ\ α�σøàνης
µηδεµι�ς παρ\ �µ�ν, τ�ς δικαιïτÀτης iν τàøïι τιµωρÝας (§ 27), referint-se, en
aquest últim fragment, a la madrastra. El to és realment fort: «s’exhorta» els jut-
ges (κελεàω, § 21), se’ls commina a ser també pietosos amb un home que ho meix
(§ 21), i a no tenir aquest sentiment de pietat envers l’acusada (§ 27). D’altra banda,
l’orador arriba a dir que els adversaris de fet demanen als jutges que no «siguin
venjadors»: δεÞµενïς �µ�ν <µc τιµωρ�σαι> (§ 22), i indirectament indica que
això equivaldria a esdevenir còmplices dels assassins: �µε�ς δ\ ï� τ�ν
�πïκτεινÀντων �στb âïη©ïÝ (§ 22). Finalment, l’orador en persona es presenta
davant els jutges com a model de comportament en aquest sentit: la seva venjança
no és només del pare mort, sinó també de les «vostres» lleis (és a dir, les que han
jurat els jutges): �γg µbν �πεêÛρøïµαι λÛγων, ´να… τιµωρÜσω τÿ� τε πατρd τÿ�

La venjança del pare en el Contra la madrastra d’Antif ont Faventia 20/2, 1998 29

2 027-031  29/5/98 10:42  Página 29
�µετÛρÿ� καd τï�ς νÞµïις τï�ς �µετÛρïις (§ 24), i ell no fa altra cosa que complir
l’encàrrec que qualsevol familiar o amic víctima d’una acció injusta encomana a
un altre: �πισκÜπτïυσι τιµωρ�σαι σæÝσιν α�τï�ς �δικηµÛνïις, L κ�µïd παιδd �ντι
� πατcρ… �πÛσκηπτεν (§ 29-30).

La venjança de la persona morta es fa sempre contra el causant directe de la
seva mort, contra el seu «assassí». En aquest discurs, en canvi, no succeeix exac-
tament així: la concubina, la dona que va subministrar la droga als dos homes, és
presentada com a homicida involuntària; ella no sabia que els donava un verí (i per
això va donar-ne més quantitat al seu estimat Filoneu: § 19: ±µα ï�ïµÛνη δεêιeν
πïιε�ν πλÛïν δÝδωσι τÿ� ΦιλïνÛÿω, �ς ε� δïÝη πλÛïν, µ�λλïν æιλησïµÛνη �πe τï�
ΦιλïνÛω), sinó que ha estat completament enganyada per la madrastra (§ 19: ï�πω
γaρ ÿ�δει �πe τ�ς µητρυι�ς τ�ς �µ�ς �êαπατωµÛνη), per la qual cosa l’orador con-
sidera que no té cap responsabilitat en el crim (§ 20: ï�δbν α�τÝα ïsσα), tot i haver
estat ajusticiada6. La persona que ha de ser objecte de la venjança és la instigado-
ra i planificadora del crim, la seva madrastra, i per aquesta raó l’orador l’anomena

6. A. BARIGAZZI, op. cit., p. 88 i s., ressalta com en la narració dels fets l’orador fa que la madrastra
sigui el subjecte de tots els verbs de parla i dels verbs principals del discurs indirecte, mentre que
la concubina és l’objecte d’aquests verbs o bé el subjecte dels verbs subordinats, reforçant la jerar-
quia de la madrastra sobre la concubina.



,

t
es
i

it,
a

Faventia 20/2
sempre assassina (§ 3: τcν τïàτων µητÛρα æïνÛα ïsσαν τï� �µετÛρïυ πατρeς;
§ 11: �πεêÝïιµι τï� πατρeς τeν æïνÛα) i arriba a estendre aquesta qualificació als
seus germanastres, pel fet d’enfrontar-se amb ell en el procés (§ 2: α�τïd γaρ ïyτïι
κα©εστ�σιν �ντÝδικïι καd æïνε�ς; § 4: ïyτïι τï� µbν τε©νε�τïς æïνε�ς
γεγÛνηνται).

Aquesta insistència de l’orador en la mateixa idea, en un discurs tan breu, apel·lant
contínuament al πÀ©ïς dels jutges, s’explica per la falta d’aportació de proves a la
seva argumentació. La narració dels fets està postergada darrera una argumentació
preliminar basada en el rebuig per part del seus oponents d’un interrogatori als
esclaus o âÀσανïς proposat per l’orador (§ 5-13)7; aquesta part és massa llarga 
i repetitiva, embolicada també, ja que no s’acaba de detallar el tipus de âÀσανïς
proposat per l’orador ni la contraproposta dels seus adversaris, a la qual s’al·ludeix
i segurament tenia una intenció purament retòrica, que no ha estat gaire encertada i
més aviat devia fatigar els jutges. En comparació, la narració dels fets és curta 
(§ 14-20) i mostra que l’orador no els coneix prou bé pel fet d’haver passat força
anys enrera; tota la narració es basa, segurament, en la declaració de la concubina so-
mesa a tortura, i destaca l’absència d’elements importants (per què les dues don
havien perdut l’estima dels seus homes? On és la mare de l’orador, que no és ma
esmentada? Per què va trigar vint dies a morir el pare de l’orador?). En canvi, el
πÀ©ïς està molt ben aconseguit en aquest relat, el qual, com s’ha dit sovint, té un
paral·lelisme marcat amb el del missatger a qualsevol tragèdia. I en aquest sent
l’orador no desaprofita l’ocasió per fer una antonomàsia vossiana i anomena l
madrastra ΚλυταιµÜστρας (§ 17), fent-nos veure la popularitat d’aquest mite i implí-
citament com l’acte d’Orestes podia ser encara justificat i lloat. Aquest to tràgic del

30 Faventia 20/2, 1998 Carlos Varias García

 027-031  29/5/98 10:42  Página 30
discurs queda remarcat en la frase final, dins un breu epíleg (§ 31): ïrµαι δb καd
τï�ς ©εï�ς τï�ς κÀτω µÛλειν ïQ �δÝκηνται: «crec que també als déus infernals els
importa els que han sofert injustícia». La crida a les divinitats infernals recorda la
d’Orestes a «Hermes subterrani» al principi de les Coèforesd’Èsquil en pro del seu
pare8 i deixa veure un cert escepticisme de l’orador en l’èxit de la seva acusació: si
les lleis terrenals no «vengen» el seu pare, almenys li queden les lleis divines.

Tot plegat, dóna la sensació que l’orador no exposa la veritat sencera dels fets,
que amaga detalls que podrien indicar que la mort del pare no ha estat talment un
assassinat premeditat, sinó potser una mort casual. Res del que diu prova definiti -
vament que els filtres donats per la concubina fossin un verí, i l’atac tan persona-
litzat contra els seus germanastres podria revelar que l’interès de l’acusació està
en l’herència paterna. En aquest punt, ens ve al pensament un altre discurs pro-
nunciat mig segle més tard que parteix d’una situació paral·lela, però amb un to
certament diferent: ens referim al Contra Àfob de Demòstenes, que suposà l’es-

7. Sobre la naturalesa de la prova del âÀσανïς en el procés judicial vegeu M. GAGARIN, «The tortu-
re of slaves in Athenian law», Classical Philology 91 (1996), p. 1-18, on es fa un repàs dels estu-
dis anteriors sobre això, i es conclou que en la gran majoria dels casos recollits en els discursos
es tractava d’una prova fictícia, que no es portava a terme, sinó que tenia el caràcter d’un altre
recurs retòric.

8. vv. 1-2: ̂Ερµ� ø©Þνιε, πατρÿ�\ �πïπτεàων κρÀτη,/σωτcρ γενï� µïι êàµµαøÞς τ\ α�τïυµÛνÿω.



Faventia 20/
trena com a orador del seu autor el 363 aC. Com en el Contra la madrastra, tenim
aquí el cas d’un jove que puja per primera vegada a la tribuna per acusar sobre uns
fets que han passat o que han començat a passar fa anys amb la mort del seu pare.
Tots dos es presenten com a inexperts en l’art retòric9 i tots dos acusen familiars
seus: la madrastra i els seus fills, d’una banda, i els cosins en el Contra Àfob, de

La venjança del pare en el Contra la madrastra d’Antif ont Faventia 20/2, 1998 31

2 027-031  29/5/98 10:42  Página 31
l’altra. Però aquí s’acaba el paral·lelisme. En el Contra Àfobés el mateix autorl’ora-
dor i el protagonista dels fets, mentre que el Contra la madrastra té un autor diferent
de l’orador, i aquesta realitat determina el caràcter de cada discurs. En el Contra
Àfobes tracta d’una herència malversada, no de cap homicidi, i no es parla de ven-
jança, sinó de justícia, amb una presentació coherent dels fets i una argumentació
del tot versemblant. Com en el Contra la madrastra l’orador apel·la l’ajut dels
jutges, però això ha esdevingut un tòpic. Més de mig segle ha passat de tradició
oratòria entre un i altre discurs, i aquest fet es deixa notar en la finesa de la compo-
sició de Demòstenes davant de la reiteració tràgica d’Antifont.

Que les breus ratlles que precedeixen siguin acollides benèvolament com el meu
petit òbol al merescut homenatge a mossèn Balasch, que ha estat per a qui escriu
aquestes línies més que un pare en moments ben difícils; a diferència, però, del
protagonista d’aquest article, la seva bondat, el seu tarannà, la seva saviesa, no
necessiten cap mena de «reivindicació», característiques sobradament reconegu-
des per tothom.

9. Cf. Contra la madrastra § 1: νÛïς µbν καd �πειρïς δικ�ν �γωγε �τι; Contra Àfob § 2: �πειρïν
�ντα παντÀπασι πραγµÀτων διa τcν �λικÝαν.


	La venjança del pare davant els tribunals
en el Contra la madrastra d’Antifont

