
 exami-

idad por

 sparse
schylus,
 analy-

ad

7

Faventia 20/
Resumen

Partiendo de la aproximación tucidídea a la cronología de la alteridad griego/bárbaro, se
nan en sus contextos las escasas menciones conservadas del término bárbaro, o de otros afines,
antes de Heródoto y de Esquilo. Se analiza también el enfoque conceptual de esa alter
parte de Tucídides.

Abstract

From the thucydidean approach to the chronology of the «Greek/Barbarian» alterity, the
contexts where the term «Barbarian» or other related terms used before Herodotus and Ae
are closely examined. The conceptual approach to this alterity in the Thucydides work is
zed too.

Faventia 20/2, 199833-45

Griegos y bárbaros: arqueología de una alterid1

Rosa-Araceli Santiago
Universitat Autònoma de Barcelona
Departament de Ciències de l’Antiguitat i de l’Edat Mitjana
08193 Bellaterra (Barcelona). Spain

Data de recepció: 19/12/199

2 033-044  29/5/98 10:43  Página 33
Quiero manifestar mi satisfacción al dedicar este artículo a mi
colega Manuel Balasch en este volumen homenaje con motivo de
su jubilación, administrativa que no intelectual.

Tomo como punto de partida de mi trabajo las referencias tucidídeas a la cronolo-
gía de la aparición de la alteridad griego/bárbaro en la historia de Grecia.

El examen, tanto cuantitativo como cualitativo de los pasajes en que Tucídides
menciona el término bárbaro, sea como adjetivo, sea nominalizado, pone de relie-
ve que el tema de lo «bárbaro» no se encuentra dentro de aquellos por los que el his-
toriador ateniense muestre un especial interés en su obra. Sólo es abordado de una
manera indirecta y en general en menciones, meramente descriptivas, de pueblos bár-
baros concretos que han tenido en el pasado o en el presente algún tipo de con-

1. Trabajo realizado en el marco del Proyecto de Investigación financiado por la DGICYT PS 94-0118.



s
,

de

Faventia 20/2
tacto con los griegos. A pesar del carácter globalmente secundario del tratamien-
to del tema en su obra, creo que su concepto de lo «bárbaro», deducible de los
pocos pasajes en los que la referencia es genérica y no a pueblos bárbaros en par-
ticular, es coherente con la actitud racionalista con que Tucídides enfoca su inves-
tigación histórica.

Los pasajes más significativos en este sentido se dan en el comienzo de sus his-
torias, cuando Tucídides intenta rehacer el cuadro de las pautas generales de la
historia griega anterior a la etapa cronológica por la que él se interesa. Efectivamente,
antes de entrar en el tema central de su investigación histórica, la guerra entre pelo-
ponesios y atenienses, el historiador intenta hacer una reconstrucción verosímil de
las etapas más antiguas de la historia de Grecia y de su proceso evolutivo. Esta
parte introductoria no cumple otra función que la de enfatizar, poniendo de relie-
ve la mucho menor trascendencia de los hechos anteriores, la importancia del acon-
tecimiento que él se propone narrar, y que llegó a ser, según él, «la convulsión más
grande para los griegos, para parte de los bárbaros y, por así decirlo, para la mayo-
ría de los hombres»2. Su argumentación se basa en que, frente a la debilidad y
desunión anterior entre los griegos, al comienzo de esta guerra ambos contendiente
estaban en su plenitud de fuerzas, y, por otro lado, todo el resto de Grecia se alineó
más pronto o más tarde, con uno u otro bando.

Para las etapas más antiguas de la historia de la Hélade, la falta de testimonios
directos, le obliga a basarse en «indicios» (τεκµÜριïν, σηµε�ïν, µαρτàριïν son
los términos por él utilizados). Es en este contexto en el que las menciones 
Tucídides respecto a los bárbaros como globalidad son más significativas. Comenzaré
por comentar sus referencias respecto a la cronología:

I, 3, 3: τεκµηριï� δb µÀλιστα ­Ãµηρïς¯ πïλλÿ� γaρ Åστερïν �τι καd τ�ν Τρωικ�ν
γενÞµενïς ï�δαµï� τïfς êàµπαντας �νÞµασεν, ï�δ\ �λλïυς j µετ\ \ΑøιλλÛως �κ τ�ς
Φ©ιñτιδïς, ï´περ καd πρ�τïι ­Ελληνες qσαν, ∆αναïfς δb �ν τï�ς �πεσι καd \ΑργεÝïυς

34 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

 033-044  29/5/98 10:43  Página 34
καd \Αøαιïfς �νακαλε�. ï� µcν ï�δb âαρâÀρïυς ε�ρηκε διa τe µÜδε ­ΕλληνÀς πω,
�ς �µïd δïκε�, �ντÝπαλïν �ς ²ν �νïµα �πïκεκρÝσ©αι.

Homero es el principal testimonio: en efecto, aunque vivió ya mucho después de la gue-
rra de Troya, en ninguna parte da ese nombre (el de helenos) a la totalidad de los grie-
gos, ni tampoco a otros grupos excepto al contingente de Aquiles procedente de la
Ftiótide, que fueron efectivamente los primeros helenos, sino que en sus versos les llama
tanto dánaos como argivos como aqueos. Y, por cierto, que tampoco menciona a los
bárbaros, dado que, a mi modo de ver, los griegos aún no se designaban a sí mismos
con un solo nombre opuesto (al de bárbaros).

Este es un argumento para Tucídides de la inestabilidad y de la desunión de los
primeros pueblos griegos: ni siquiera se designaban a sí mismos con un nombre
común. El posterior de ­Ελληνες habría sido aplicado en principio sólo a unas tri-
bus de la Ftiótide3 y habría tardado mucho en extenderse a todos.

2. Cf. I, 1.
3. Cf. Hom. Il. II, 683-685, para este valor originario de los términos ̂ΕλλÀς y ­Ελληνες.



é

n

os

Faventia 20/2
Consecuentemente, de acuerdo con la argumentación tucidídea, el término
bárbaros (âÀρâαρïι) como opuesto (�ντÝπαλïν) a griegos (­Ελληνες), sería
de esperar sólo después que el nombre ­Ελληνες se hubiera convertido en
la designación habitual del conjunto de los diferentes pueblos griegos. Y se sirve
de la mención de Homero como una especie de término post quem.No dispo-
nemos nosotros tampoco de datos que nos permitan fijar con exactitud la cro-
nología de este proceso, y nos hemos de basar, como el autor ateniense, en meros
indicios.

Una cierta conciencia panhelénica puede rastrearse ya desde los poemas hom-
ricos, aunque no haya cristalizado todavía en una denominación colectiva única.
Ciertos indicios apuntan a que desde finales del siglo VIII y comienzos del VII la con-
ciencia de unidad dentro de la diversidad va siendo cada vez más explícita para
los griegos: Hesíodo en Trabajos y días(vv. 651-53) dice: ε� µc �ς Ε�âïιαν �ê
Α�λÝδïς, ÿw πïτ\ \Αøαιïd/µεÝναντες øειµ�να πïλfν σfν λαeν �γειραν/^ΕλλÀδïς
�ê �ερ�ς ΤρïÝην �ς καλλιγàναικα¯, «a no ser a Eubea desde Aúlide, por donde
una vez los aqueos, retenidos por la tempestad después de haber reunido numeroso
ejército, partieron desde la sagrada Hélade a Troya, la de hermosas mujeres».
Hesíodo, como vemos, utiliza ya el topónimo ­Ελλας con su valor genérico, pero
sigue designando a los griegos con el término homérico \ΑøαιïÝ. Esto no impli-
ca que desconozca la nueva designación; puede tratarse simplemente de una co-
veniencia métrica, ya que ­Ελληνες no es aquí intercambiable com \ΑøαιïÝ.
Arquíloco, en cambio, utiliza el término reforzado ΠανÛλληνες4, sin duda referido
ya a los griegos todos, incluidos los del otro lado del Egeo, dada la proceden-
cia del poeta. El compuesto ^ΕλλανïδÝκαι, para designar a los jueces de l

5 6

Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad Faventia 20/2, 1998 35

 033-044  29/5/98 10:43  Página 35
Juegos Olímpicos, es atestiguado ya en una inscripción anterior al 580 aC.
Heródoto nos recuerda7 la temprana fundación por gentes procedentes de nueve
de las ciudades griegas situadas a todo lo largo de las costas de Asia Menor, de
un santuario en Naucratis, al que dieron el nombre de ̂ΕλλÜνιïν, y que era ade-
más el más grande, el más famoso y el más frecuentado. Con toda verosimili-
tud el contacto con pueblos diferentes, de un extremo a otro del mediterráneo, en
el marco del proceso colonizador de los siglos VIII al VI , en el que participaron
griegos de distintas procedencias, debió reforzar pronto un naciente concepto
de panhelenismo.

En cuanto al término âÀρâαρïς, Tucídides tiene razón en que no se atestigua
como tal en Homero, aunque sí un compuesto âαρâαρïæñνων, en genitivo, como epí-
teto de Καρ�ν, los carios, uno de los pueblos aliados de los troyanos8. En principio
el compuesto haría pensar en la existencia previa del adjetivo âÀρâαρïς, pero tam-
bién es posible que este último resulte de una abreviación del primero. Tanto el tér-
mino como el pasaje han suscitado interpretaciones diversas, en las que ahora no

4. Cf. Op. 653; fr. 102 IEG.
5. En la forma correspondiente en dialecto eleo \ΕλλανïúÝκας.
6. Cf. C. BUCK, Gr. Dial., 1955, p. 259-260.
7. Cf. II, 178.
8. Vid. Il. II, 867.



if

,

er

e

Faventia 20/2
puedo entrar por problemas de espacio9. El no disponer más que de un ejemplo di-
culta aun más la comprensión de su significado. En un interesante y minucioso artículo
E. Levy10 llega a la conclusión de que la atribución de este epíteto a los carios, con los
que poblaciones griegas de Asia Menor mantenían desde antiguo estrechas relacio-
nes de vecindad que implicaban la mutua comprensión de sus respectivas lenguas
inclina a pensar no en una referencia a ellos como hablantes de una lengua diferen-
te al griego (evidentemente no serían los únicos dentro de las huestes troyanas), sino
más bien en una caracterización despreciativa de su peculiar fonética hablando grie-
go. Sea como fuere, sugiere una oposición en el campo de la lengua. No hay ningún
otro ejemplo en los poemas homéricos, con lo que el sentido del epíteto en cuestión
parece restringido a una designación expresiva ocasional que difícilmente puede s
extrapolada al valor general que presenta posteriormente el término âÀρâαρïς como
opuesto a ­Ελλην. En consecuencia, no hay contradicción entre la afirmación de
Tucídides y la mención homérica, ya que el historiador ateniense pudo haber distin-
guido claramente entre esta calificación particular y el valor globalizador con el qu
él utiliza el término en el contexto que estamos comentando.

Un compuesto de formación paralela, �γριïæñνïς, aparece en la Odisea, VIII,
294, en acusativo plural calificando a los ΣÝντιας, habitantes de Lemnos. �γριïι
aplicado a hombres tiene claramente en la Odisea el sentido de «salvaje, no civi-
lizado», por lo que el compuesto significaría «que hablan como salvajes», y vero-
símilmente se aplicaría en este caso a pueblos no griegos, ya que el establecimiento
de griegos en la isla no debió ser anterior al siglo VI, V aC. Sin embargo, como en

36 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

 033-044  29/5/98 10:43  Página 36
el caso de los carios, su proximidad a las poblaciones griegas de Asia Menor ase-
guraba unas relaciones mucho más antiguas y una cierta situación de bilingüismo.
De modo que cabría pensar que ambas designaciones hiciesen referencia, con un
cierto matiz peyorativo, a la manera como hablaban griego unas poblaciones para
las que ésta no era su lengua nativa.

También en la Odisea, pero no en la Ilíada, se atestigua, en cuatro contextos
diferentes, un término que, aunque no los define siempre como no griegos, sí pare-
ce designar a pueblos lejanos y extraños. Se trata del adjetivo compuesto
�λλÞ©ρïïς11, que aparece en los siguientes ejemplos:

Od. I, 183-184: πλÛων �πd ï�νïπα πÞντïν �π\ �λλï©ρÞïυς �ν©ρñπïυς, / �ς
ΤεµÛσην µετa øαλκeν, �γω δ\ α�©ωνα σÝδηρïν, «navegando por el mar color
de vino hasta pueblos que hablan lenguas diferentes, a Temesa, llevo brillante
hierro para trocar por bronce», contesta Atenea-Mentes a las preguntas de
Telémaco. La localización del topónimo ΤεµÛση no es segura; su identificación

9. Incluso se ha defendido la intrusión tardía del término en la épica, con posterioridad a la afirma-
ción tucidídea, como fruto de la propaganda panhelénica.

10. «Naissance du concept de barbare», Ktema 9, 1984, p. 5-14 (esp. 5-9).
11. El nombre de acción ©ρÞïς «ruido de voces conjuntas, murmullo, rumor» se da ya en la Ilíada.

Un denominativo posterior, ©ρïÛω, con el sentido de «gritar, clamar», sustituye a la que debió de
ser la forma verbal antigua en jonio, ©ρÛïµαι/©ρε�µαι, que pervive aún como cultismo jonio al
comienzo del primer coro de Siete de Esquilo.



te

Faventia 20/2
con Tamassos de Chipre viene sugerida por la riqueza en cobre de la isla, pero
el hecho de no estar este emplazamiento en la costa ha llevado a buscar otras
soluciones, como la reciente propuesta de lectura τ\ �Αλασιν de la variante ΤÀµασιν
(que presentan los manuscritos), y la consiguiente identificación con Alasia,
población costera de Chipre. Se trate o no de Chipre, el contexto indica que el
topónimo se refiere a poblaciones lejanas: las naves de Mentes supuestamen
han hecho una escala en Ítaca en su camino al destino final de su actividad comer-
cial.

Od. III, 299-302: … �τaρ τaς πÛντε νÛας κυανïπρÿωρεÝïυς/Α�γàπτÿω �πÛλασσε
æÛρων �νεµïς τε καd Åδωρ./Sς � µbν �ν©α πïλfν âÝïτïν καd øρυσeν
�γεÝρων/�λ�τï êfν νηυσd κατ\ �λλï©ρÞïυς �ν©ρñπïυς¯/τÞæρα δb… Α�γισ©ïς…
«Pero cinco naves de azulada proa a Egipto acercaron con su fuerza de arrastre el
viento y las olas. Y en tanto que él (Menelao) reunía allí provisiones y oro en abun-
dancia frecuentando con sus naves pueblos de diferentes lenguas, entretanto
Egisto…». Néstor explica a Telémaco por qué Menelao no pudo ayudar a su her-
mano Agamenón en la trampa tendida por Egisto: los vientos y las olas, a su regre-
so de Troya, le desviaron a Egipto, donde logró sobrevivir e incluso enriquecerse
gracias a sus incursiones por las costas de aquel lejano país.

Od. XIV, 42-43: …α�τaρ κε�νïς �ελδÞµενÞς πïυ �δωδ�ς/πλÀúετ\ �π\ αλλï©ρÞων
�νδρ�ν δ�µÞν τε πÞλιν τε. «Él (Odiseo), en cambio, va como un vagabundo bus-
cándose el sustento por pueblos y ciudades de hombres que hablan lenguas dife-
rentes», dice Eumeo refiriéndose al largo peregrinar por lejanas tierras de Odiseo
a su regreso de Troya.

Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad Faventia 20/2, 1998 37

 033-044  29/5/98 10:43  Página 37
Od. XV, 452-453: τÞν κεν �γïιµ\ �πd νηÞς¯ � δb �µ�ν µυρÝïν tνïν/�λæïι, Âπøÿη
περÀσητε κατ\ αλλï©ρÞïυς �ν©ρÞπïυς. «Yo le llevaré a la nave y su venta os
proporcionará una cuantiosa ganancia, vayais adonde vayais en vuestras travesías
hasta pueblos que hablan lenguas diferentes». Se trata del relato de Eumeo a Ulises
sobre cómo, siendo niño, fue raptado por una esclava procedente de Sidón (que es
quien habla en estos versos en primera persona) y entregado como pago a los mari-
neros fenicios (que le habían prometido devolverla a su patria) para ser vendido a
su vez como esclavo por aquellos lejanos parajes.

Vemos pues que en dos casos, Egipto y Fenicia, es clara la atribución del epíteto
�λλÞ©ρïïς a pueblos no griegos, y en los otros dos no es explícita, aunque pro-
bable12.

Interesante es el caso de otro compuesto aparentemente sinónimo, �λλÞγλωσσïς,
cuyo primer testimonio se da en un texto epigráfico de gran antigüedad (591 aC) gra-
bado en la pierna izquierda de una monumental estatua de Ramsés II procedente

12. El compuesto �λλÞ-©ρïïς se utiliza posteriormente en Heródoto y en tragedia desde Esquilo (cf.
Agamenón 1200 �λλÞ©ρïυν πÞλιν referido a la patria de Casandra) con el sentido claro de «que
habla de otra manera, que habla una lengua diferente, extranjero».



Faventia 20/2
del templo de Abu Simbel13. El término se aplica a mercenarios griegos en Egipto.
En Heródoto II, 154, 4, se aplica el mismo término a los jonios y carios estableci-
dos desde antiguo en Egipto. De lo que se deduce que, al menos este término, pero
muy probablemente también la formación paralela �λλÞ©ρïïς indicaban origina-
riamente una diferenciación entre pueblos por sus lenguas, pero el enfoque no era
helenocéntrico, sino que los propios griegos también eran «de lengua diferente»
para los demás.

La comparación entre los términos y usos respectivos de âαρâαρÞæωνïς,
�γριÞæωνïς por un lado y �λλÞ©ρïïς, �λλÞγλωσσïς por otro, creo que puede
permitirnos algunas deducciones:

38 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

 033-044  29/5/98 10:43  Página 38
1. Por sus respectivas etimologías los cuatro sugieren una referencia a hechos de len-
gua, los dos primeros con un aparente matiz peyorativo, en tanto que de los otros
dos se espera en principio un carácter neutro, dado que la utilización del indefini-
do �λλïς en vez de ²τερïς no implica un sentido opositivo14, sino que simple-
mente permite deducir la temprana utilización por parte de los griegos de la
diversidad lingüística como criterio de diferenciación entre pueblos. Su aplicación
siempre a «hombres» o grupos humanos en general, frente al uso particularísimo
de los dos primeros, habla también en este sentido.

2. Asimismo los primeros se dan en contextos que nos sitúan, o bien en las gestas
guerreras del pasado en el caso de la Ilíada, o bien en el contexto mítico de los
amores de Ares y Afrodita en el caso del ejemplo de la Odisea. En cambio, lasmen-
ciones de los otros dos apuntan a una realidad más cercana, la de la intensificación
de la actividad comercial y otros medios para dar salida a los excedentes de pobla-

13. Cf. R. MEIGGS-D. LEWIS, A selection of Greek Historical Inscriptions to the End of the Fifth Century
B.C. Oxford, 19892, nº 7.

14. La clara intencionalidad de oposición sí que es evidente posteriormente en el compuesto esquíleo
�τερÞæωνïς (Esq. Siete, 170), en la expresión �τερïæñνÿω στρατÿ�, aplicado al ejército argivo por
el coro de mujeres tebanas aterrorizadas ante un inminente ataque. Es prácticamente un hapax de
creación esquílea, pues sólo aparece de nuevo en alguna mención de autores muy tardíos. El trá-
gico ateniense debe de haber forjado también en este caso uno de sus frecuentes compuestos adje-
tivales de sugerencias múltiples. Probablemente subyace, fusionado en un solo término, el doble
modelo homérico: construído formalmente sobre âαρâαρÞæωνïς, enfatiza sin embargo la alteri-
dad no clara de �λλÞ©ρïïς. Al aplicarlo a un ejército invasor pero hermano de raza y de lengua,
debe evitar un término que incluya la mención de âÀρâαρïς. Así lo da a entender un escolio al
verso en cuestión: <�τερïæñνÿω>¯ τÿ� µc âïιωτιÀúïντι. �πειδc δb ­Ελληνες καd ï� \Αργε�ïι, ï�κ
εrπεν âαρâαρïæñνÿω «Heterófono: que no habla beocio. Y como los argivos son también grie-
gos, no ha dicho barbarófono». Quizá Esquilo juegue también con la ambigüedad entre el sentido
restringido de æωνÜ «voz, sonido» y el general de «modo de hablar, lengua». En sentido estricto
el epíteto se aplicaría con propiedad a las diferencias dialectales, de carácter fonético las más nume-
rosas, entre dos de los dialectos griegos, el de Argos y el de Tebas. Pero a la vez la alteridad mar-
cada por ²τερï- y el transfondo homérico de la formación sugerirían entre tebanos y argivos una
polaridad comparable a la de griegos/bárbaros. En otro pasaje de la misma tragedia (vv. 71-73),
Esquilo pone asimismo en boca de Eteocles, el rey que se afana por la defensa de Tebas, la expre-
sión siguiente referida a su ciudad: πÞλιν… ^ΕλλÀδïς æ©Þγγïν øÛïυσαν «una ciudad que habla
una lengua griega».



bi

,

Faventia 20/2
ción15, proceso que culminaría en el establecimiento de colonias por todo el ám-
to del Mediterráneo16.

Los hechos que acabamos de analizar muestran unos primeros reflejos de la
verbalización de una oposición, pero, eso sí, no dominada por el enfoque heleno-
céntrico que tendrá después la polaridad griego/bárbaro.

Esta polaridad, expresada ya por los adjetivos nominalizados ­Ελληνες/âαρâÀρïι,
se manifiesta desde comienzos del siglo V con un doble valor del término âÀρâαρïς:

1) Concepto meramente descriptivo aplicable a lo «no griego», sea lingüística
étnica o geográficamente.

2) Concepto fuertemente peyorativo, presentado como un antimodelo cultural,

Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad Faventia 20/2, 1998 39

 033-044  29/5/98 10:43  Página 39
caracterizado por el despotismo político y el primitivismo de sus costumbres.

El primer autor en prosa que nos ofrece una amplia documentación es el historia-
dor jonio Heródoto. Precisamente a analizar la visión del «bárbaro» deducible de su
extensa obra ha dedicado recientemente un magnífico estudio Edmond Levy17. De
suanálisis se deduce un doble tratamiento del tema de lo «bárbaro» por parte del his-
toriador de Halicarnaso: en la primera parte de su obra el enfoque es meramente des-
criptivo, de interés por la variedad de los diferentes pueblos bárbaros, de acuerdo con
una perspectiva etnográfica que sigue una tradición jónica atestiguada ya en Hecateo.
En la segunda es abordado desde un punto de vista histórico-político el conflicto
greco/persa como una oposición entre dos continentes y dos sistemas políticos.

En la literatura ática el antagonismo político-cultural se hace cada vez más explí-
cito desde las Persas de Esquilo18, y se convertirá después en un elemento impor-
tante no sólo en el tratamiento trágico de los temas míticos, sino de la literatura en
prosa (historia, oratoria, filosofía) y con toda probabilidad en un recurso político de

15. En los ejemplos odiseicos se alude efectivamente al comercio de metales (bronce, hierro, oro), de
productos de consumo (âÝïτïς, �δωδÜ) y de esclavos y en el epigráfico a mercenarios desplazados
a Egipto.

16. Los testimonios de que este proceso colonizador fue globalmente integrador, tanto lingüística como
cultural y políticamente, se han multiplicado gracias a la recuperación de significativos y tempranos
vestigios materiales, debido a la intensa actividad arqueológica de los últimos decenios. Ejemplos
elocuentes de fluída relación y aculturación se dan desde las colonias del Ponto y Tracia hasta las más
occidentales de la Magna Grecia y ángulo noroccidental del Mediterráneo, como puede observarse
en las publicaciones respectivas del material arqueológico y de los corpora de inscripciones.

17. «Herodote Philobarbaros ou la vision du barbare chez Herodote», en R. LONIS (ed.), L’Etranger
dans le monde grec, II, Actes du Deuxième Colloque sur l’Etranger, Nancy, 19-21 de septiembre
de 1991, Pr. Univ. Nancy, 1992, p. 193-244. Interesantes también las aportaciones de F. HARTOG,
The Mirror of Herodotus: the representation of «the other» in the writing of history, Ithaca, 1988
y P. CARTLEDGE, The Greeks: A Portrait of Self and Others,Oxford, 1993 y, más específicamente
sobre el enfoque herodoteo, «“We are all Greeks?”. Ancient (especially Herodotean) and Modern
contestations of Hellenisme», BICS 40, 2, 1995, p. 75-82.

18. Para el protagonismo de la tragedia en la polarización de la oposición griego/bárbaro cf. E.HALL ,
Inventing the Barbarian. Greek Self-Definition through Tragedy, Cl. Pr. Oxford, 1989. La com-
plejidad de los diferentes elementos que convergen en la utilización del concepto de «bárbaro» en
los autores trágicos y la trascendencia de los nuevos modelos que se extienden a partir de ellos,
han llevado a Edith Hall a atribuirles una auténtica recreación conceptual del término.



n
.

Faventia 20/2
frecuente utilización por parte de Atenas en su evolución imperialista posterior a las
Guerras Médicas.

Los datos para reconstruir las etapas previas del proceso son escasos. Las me-
ciones de âÀρâαρïς anteriores a Heródoto y la tragedia esquílea son mínimas
Prácticamente todas proceden de la literatura y de la epigrafía jonia. Examinémoslas
de cerca:

Anacreonte de Teos (572-485), fr. 313:

(a) κïÝµισïν δÛ, ·ε�, σÞλïικïν æ©Þγγïν / (b) µÜ πως âÀρâαρα âÀúηις.

Suaviza, Zeus, tu descuidado lenguaje / no sea que te expreses a la bárbara manera.

El término parece estar empleado con un sentido afín al de âαρâαρÞæωνïς en
la Ilíada, es decir, haciendo referencia a una manera «incorrecta» de hablar griego.

Hecateo de Mileto (floruit 520-526) IF fr. 119 (Str. VII, 7, 1):

^Εκατα�ïς µbν ïsν � ΜιλÜσιïς περd τ�ς ΠελïπïννÜσïυ æησÝν, διÞτι πρe τ�ν ^ΕλλÜνων
�ικησαν α�τcν âÀρâαρïι.

Hecateo de Mileto lo dice respecto al Peloponeso, porque antes que los griegos lo habí-
an habitado bárbaros.

Del testimonio de Estrabón realmente no se deduce que Hecateo haya utiliza-
do el término genérico bárbaros para referirse a esos habitantes previos del
Peloponeso, o si es el propio Estrabón quien aplica ese nombre global a las pobla-
ciones pregriegas, de acuerdo con el razonamiento subsiguiente del geógrafo tar-

40 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

 033-044  29/5/98 10:43  Página 40
dío en este mismo pasaje. Teniendo en cuenta el amplio uso del término por
Heródoto, en cuya tradición etnográfica e histórica Hecateo fue sin duda el esla-
bón previo más importante, no sería de extrañar que el término, ampliada ya su
connotación original meramente lingüística al sentido general de «no-griego»,
hubiese sido utilizado por él, y no sólo en el pasaje recordado por Estrabón. Pero
lo poco que de él se nos conserva no nos permite demostrarlo.

Heráclito de Éfeso (floruit 504-501), DK, I6, 22, B 107:

κακïd µÀρτυρες �ν©ρñπïισιν �æ©αλµïd καd tτα âαρâÀρïυς ψυøaς �øÞντων.

Testigos de poca valía son para los hombres ojos y oídos cuando tienen almas bárbaras.

Este fragmento del filósofo jonio, referido sin duda a su teoría del conocimien-
to, es de interpretación difícil. Sexto Empírico19 lo comenta en el sentido de que

19. DK, I6, 22, A 16.



Faventia 20/2
para Heráclito las sensaciones no son fiables (�πιστïν) si no pasan por el control
(κριτÜριïν) de la razón (λÞγïς), de lo que parece deducirse que se atribuye a los
espíritus bárbaros la falta de ese control de la razón sobre el conocimiento adqui-
rido por los sentidos, es decir, un conocimiento ingenuo. Sea como fuere, parece
apuntarse ya la concepción de la superioridad griega20 que tanto arraigo conse-
guirá más tarde.

En cuanto a la literalidad del oráculo dado en Delfos a Bato respecto a la fun-
dación de Cirene, transmitido por Diodoro Sículo VIII, 29, 121, en el que se califica
a los libios de âÀρâαρïι �νδρες, no hay garantía de su autenticidad.

Querría finalmente poner de relieve un testimonio temprano (490-470) de la
epigrafía jonia. Se trata de la inscripción conocida como Teiorum Diraeo Dirae
Teiae, procedente de Teos (DGE 710 = ML 30), en la que un código legal adopta la
forma de imprecaciones públicas. En las líneas 23-27 de la cara B puede leerse:

(vid. supra Âστις…) � [τι κ]ακeν âïλεàει περd Τ[Üι]ων τ ~ï êυν~ï ε�δgς j π[ρeς] ­Ελληνας
j πρeς âαρâÀρïυς, �πÞλλυσ©αι…

(quien…) o tomase a sabiendas alguna decisión perjudicial para las relaciones de la
comunidad de Teos con griegos o con bárbaros, perezca…22.

Dos importantes conclusiones pueden deducirse de este contexto epigráfico:

Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad Faventia 20/2, 1998 41

 033-044  29/5/98 10:43  Página 41
1) El término bárbaro está claramente empleado sustantivado ya con el valor glo-
balizador de «no-griego».

2) Del contexto se deduce que el término no tiene ninguna connotación peyorati-
va, sino que está totalmente equiparado, mediante una construcción disyuntiva,
a «griego».

El precepto parece velar por el mantenimiento de las buenas relaciones entre
Teos y sus vecinos, sean éstos griegos o no griegos. Su uso en un documento legal
confirma que este valor meramente descriptivo y casi mecánico del término esta-
ba totalmente consolidado en las ciudades jonias desde antes del comienzo del
siglo V. Edmond Levy23 considera efectivamente a los etnógrafos jonios respon-
sables de la abstracción que convertiría una originaria designación popular des-
pectiva en un término neutro aplicable a lo «no-griego». El interés de esta mención
epigráfica es que, además de su valor testimonial directo de realidad no retorizada
por el formalismo literario, nos muestra, dada su fecha24, que incluso en el con-

20. Cf. J. BARNES, The Presocratic Philosophers2. London-Boston-Melbourne-Henley, 1982, p. 148.
21. Recogido en H.W. PARKE-D.E.W. WORMELL, The Delphic Oracle, II. Oxford, 1956, nº 71. Heródoto

(IV, 155) da una versión diferente y sin ninguna mención de âÀρâαρïι �νδρες.
22. Para la traducción y comentario de este pasaje cf. R.A. SANTIAGO, «Algunas observaciones sobre

unas antiguas inscripciones jonias de Teos (DGE 710 = ML 30, SEG XXXI, 985», Actas del VIII
CEEC,I, Madrid, 1994, p. 283-289.

23. Cf. «Naissance…» esp. p. 14.
24. Se acepta en general una datación de esta inscripción anterior a la recuperada en 1976 (vid. SEG

XXXI 985), muy similar de contenido pero que incorpora a Abdera, colonia de Teos, al conjunto



el

Faventia 20/2
texto de los enfrentamientos jonios con Persia, al menos al comienzo, el término
«bárbaro» seguía manteniendo en la vida cotidiana de las regiones griegas del otro
lado del Egeo el valor neutro meramente descriptivo de lo «no-griego», rastreable
en la historiografía jonia y bien atestiguado en la primera parte de la obra de
Heródoto, y que el término «bárbaro» no había adquirido todavía el valor peyora-
tivo que le opone a «griego» en la antítesis retórica que se convierte en un topos
literario tras el final de las Guerras Médicas.

Que esta antítesis, explotada en el marco de la propaganda imperialista de Atenas,
está especialmente presente en la literatura ática parece claro25. E. Hall, en el libro
antes citado, analiza, en las tragedias de la segunda mitad del siglo V, la progresi-
va mutación del enfoque etnográfico al desarrollo sofisticado de la antítesis «grie-
go/bárbaro» con todas sus paradojas, que se explica bien en el contexto de la
creciente ideología panhelénica y el auge de la sofística. Pero este es un tema en 
que ahora no pretendo entrar.

Solamente me gustaría volver de nuevo a Tucídides para examinar cómo su
visión de lo «bárbaro», a través de las escasas menciones globales de su obra, nos

42 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

 033-044  29/5/98 10:43  Página 42
permiten deducir, como decía al principio de mi artículo, que esta visión es cohe-
rente con la actitud racionalizadora con que el autor se propone enfocar su inves-
tigación histórica. No parece participar Tucídides de la corriente antitética que va
cargando progresivamente al «bárbaro» de toda una serie de connotaciones peyo-
rativas que culminan en la consideración aristotélica26 de la esclavitud como el
estado natural del bárbaro. Para Tucídides, como nos indican los pasajes que vere-
mos a continuación, la diferencia entre «griego» y «bárbaro» no es sustancial:

I, 5, 1: ï� γaρ ­Ελληνες τe πÀλαι καd τ�ν âαρâÀρων ï´ τε �ν τÿ� �πεÝρÿω παρα©αλÀσσιïι
καd Âσïι νÜσïυς εrøïν, �πειδc �ρêαντï µ�λλïν περαιï�σ©αι ναυσdν �π\ �λλÜλïυς,
�τρÀπïντï πρeς λÿηστεÝαν…

Pues antiguamente los griegos, así como los bárbaros del continente que vivían al lado
del mar y todos los que ocupaban las islas, cuando comenzaron a relacionarse más por
mar unos con otros, se dedicaron a la piratería….

de medidas prescritas. Por motivos paleográficos ambas podrían fecharse en la primera mitad del
siglo V. La muy probable referencia a una situación de reconstrucción de la metrópoli y regla-
mentación de medidas que aseguren la paz civil y política, así como el aprovisionamiento, han lle-
vado a enmarcar ambos documentos en el contexto histórico de los enfrentamientos de las ciudades
jonias con los persas, quizá tras la toma de Teos por Harpago y la batalla de Lade (495-494). Para
una ampliación de estas cuestiones puede consultarse el artículo de G.B. D’A LESSIO, «Immigrati
a Teo e ad Abdera (SEG XXXI 985; Pind. Fr. 52B SN.-M)», ZPE 92, 1992, p. 73-80, donde ade-
más se encontrarán otras referencias bibliográficas. Cf. también R.A. SANTIAGO, «Naturalización
de ciudadanos en Teos (SEG XXXI, 985)», Minerva 8, 1994, p. 43-56.

25. Un dato significativo en este sentido puede ser el hecho, recordado por Heródoto (cf. IX, 11, 2,
IX, 55, 2) de que los lacedemonios por el contrario designaban a los bárbaros con la misma pala-
bra que a los forasteros en general incluidos los griegos de otra ciudad, êεÝνïι, y esto incluso des-
pués de la victoria de Salamina.

26. Cf. esp. Política I, 2, 1252 b 5-9. Vid. comentario de E. LÉVY en «La théorie aristotélicienne de
l’esclavage et ses contradictions», Mélanges Pierre Lévêque, III, Besançon, 1989, p. 197-213.



n

co

e

Faventia 20/
Del aserto de Tucídides se desprende que tanto griegos como bárbaros coinci-
den en una temprana dedicación a la piratería, lo que por otra parte, de acuerdo
con sus deducciones ulteriores, no comportaba por aquellas épocas ninguna co-
sideración deshonrosa. En cualquier caso, lo que nos interesa poner de relieve es que,
según el testimonio de Tucídides, unos y otros han tenido en este punto idénti
comportamiento.

I, 5, 3-6, 1: καd µÛøρι τï�δε πïλλa τ�ς ­Ελλαδïς τÿ� παλαιÿ� τρÞπÿω νÛµεται περÝ τε
Λïκρïfς τïfς \ÃúÞλας καd Α�τωλïfς καd \Ακαρν�νας καd τcν ταàτÿη �πειρïν. τÞ
τε σιδηρïæïρε�σ©αι τïàτïις τï�ς �πειρñταις απe τ�ς παλαι�ς λÿηστεÝας �µµεµÛνηκεν¯
π�σα γaρ � ^Ελλaς �σιδηρïæÞρει διa τaς �æÀρκτïυς τε ï�κÜσεις καd ï�κ �σæαλε�ς
παρ\ �λλÜλïυς �æÞδïυς, καd êυνÜ©η τcν δÝαιταν µε©\ Âπλων �πïιÜσαντï Ïσπερ ï�
âαρâÀρïι. σ�µειïν δ\ �στd τα�τα τ�ς ^ΕλλÀδïς �τι ïÅτω νεµÞµενα τ�ν πïτb καd �ς
πÀντας �µïÝων διαιτηµÀτων.

Hasta la actualidad gran parte de la Hélade vive a la manera antigua: por las regiones
de los locros ozolas, de los etolios, de los acarnanios y de esa parte del continente. A
estas poblaciones costeras les ha quedado la costumbre de llevar habitualmente armas
a partir de la antigua dedicación a la piratería. Pero es que la Hélade entera tenía esa
costumbre, a causa de la falta de defensas de sus asentamientos y por no ser seguros
los accesos de unas comunidades a otras, y se acostumbraron a vivir armados, como
hacen los bárbaros. Esas regiones de la Hélade que viven todavía así son una prueba de
que en otro tiempo semejantes modos de vida se extendían a la totalidad de las regiones.

Varios son los puntos que interesa poner de relieve de este testimonio d
Tucídides:

1) El atraso en que viven ciertas regiones de la costa NW del continente griego,
manifestado por ejemplo en el hecho de portar habitualmente armas, como resi-
duo de la antigua práctica de la piratería. 

Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad Faventia 20/2, 1998 43

2 033-044  29/5/98 10:43  Página 43
2) Lo que en la actualidad es sólo un comportamiento residual en las regiones
más atrasadas, fue antes general en todo el país debido a la inseguridad.

3) En esa costumbre de ir siempre armados, griegos todos y bárbaros han coin-
cidido.

I, 6, 5: τe δb πÀλαι καd �ν τÿ� \Ãλυµπικÿ� �γ�νι διαúñµατα �øïντες περd τa α�δï�α ï�
�©ληταd �γωνÝúïντï, καd ï� πïλλa �τη �πειδc πÛπαυται. �τι δb καd �ν τï�ς âαρâÀρïις
�στιν ïxς ν�ν, καd µÀλιστα τï�ς \Ασιανï�ς, πυγµ�ς καd πÀλης p©λα τÝ©εται, καd
διεúωµÛνïι τïàτï δρ�σιν. πïλλa δ\ iν καd �λλα τις �πïδεÝêειε τe παλαιeν ^Ελληνικeν
�µïιÞτρïπα τÿ� ν�ν âαρâαρικÿ� διαιτñµενïν.

Antiguamente incluso en los juegos olímpicos los atletas competían llevando taparrabos,
y no hace muchos añosque dejó de usarse. Todavía ahora entre algunos bárbaros, espe-
cialmente entre los de Asia Menor, se celebran combates de pugilato y lucha y lo hacen
con taparrabos. Se podría demostrar que el modo de vida de los antiguos griegos coin-
cidía  también en muchos otros aspectos con el actual modo de vida de los bárbaros27.

27. La cursiva es mía.



Faventia 20/
Con la mención de este otro ejemplo de atraso cultural, en el que los griegos
han coincidido hasta hace poco con los bárbaros, el competir no desnudos y ungi-
dos con aceite como en la actualidad del autor, sino cubiertos con un taparrabos, el
autor deja ver que se ha limitado a exponer solamente dos de los otros muchos
ejemplos (Cf. πïλλa… καd �λλα) que podrían añadirse para demostrar que la dife-
rencia no es sino de cronología relativa en el proceso cultural, y no se trata, por
tanto, de un abismo insalvable. Efectivamente, en el pasado griegos y bárbaros
coincidieron en modos de vida (διαÝτηµα), y aún coinciden en algunas regiones.

Además, como puede verse en otros pasajes, tampoco las fronteras lingüísticas
entre ellos son infranqueables:

II, 68, 5: \Αµπρακιñτας �µÞρïυς �ντας τÿ� \Αµæιλïøικÿ� êυνïÝκïυς �πηγÀγïντï, καd
�λληνÝσ©ησαν τcν ν�ν γλ�σσαν τÞτε πρ�τïν �πe τ�ν \Αµπρακιωτ�ν êυνïικησÀντων¯
ï� δb �λλïι \ΑµæÝλïøïι âÀρâαρïÝ ε�σιν.

Invitaron a establecerse en su país a los ampraciotas, que eran limítrofes de la Anfiloquia,
y fue entonces por primera vez cuando, a causa de la convivencia con los ampraciotas,
aprendieron la lengua griega que hablan ahora, mientras que el resto de los anfiloquios
continúa siendo bárbaro.

IV, 109, 4: Θυσσeν, καd Κλεωνaς καd \Ακρï©ÿñïυς καd \ÃλÞæυêïν καd ∆�ïν¯ αQ
ï�κï�νται êυµµεÝκτïις �©νεσι âαρâÀρων διγλñσσων.

Tiso, Cleonas, Acrotoos, Olofixo y Díon, que están habitadas por poblaciones mixtas
de bárbaros bilingües.

Nombres de ciudades de la península Calcídica de las que Tucídides nos dice

44 Faventia 20/2, 1998 Rosa-Araceli Santiago

2 033-044  29/5/98 10:43  Página 44
que presentaban una población mezclada que hablaba griego además de su lengua
nativa. El dato es con toda probabilidad de primera mano, ya que Tucídides conocía
bien la zona, cercana a Anfípolis y Tracia, donde tenía adjudicada la explotación de
unas minas de oro28 y gozaba de prestigio e influencia entre las poblaciones locales.
Ello hace más fiable su testimonio de la existencia de mezcla, tanto étnica como
lingüística, entre griegos e indígenas por ciertas zonas de aquellos territorios.

En los restantes pasajes en los que Tucídides se refiere a poblaciones calificadas
como «bárbaros»: de las regiones noroccidentales de Grecia, de la zona del Epiro,
de Macedonia, de la península Calcídica, de Tracia hasta el Ponto, o de Sicilia,
puede apreciarse también la primacía del enfoque etnográfico, con una aparente
objetividad que evita el cliché de la unificación global: en los diferentes pueblos
bárbaros aludidos se dan comportamientos y modos de vida muy diversos. Llama
la atención por otro lado que las pocas menciones del término aplicado al persa y
su expedición29 son completamente neutras, y que asimismo las referencias al con-
flicto greco-persa están reducidas al mínimo y carentes de toda exaltación.

28. Cf. IV, 105, 1.
29. Vid. I, 14, 3, 18, 2, II, 7.


	Griegos y bárbaros: arqueología de una alteridad

