MANUSCRITS, n® 9, Enero 1991, péps. 41-81

La mujer como fuente del mal; el maleficio

Maria-Helena Sdnchez Ortega

Durante siglos —en realidad serta mejor decir durante milenios—
el problema del origen del mal ha preocupado hondamente a todos los
hombres. Sacerdotes, filésofos y sesudos cientficos se han planteado
desde diferentes puntos de vista las raices de este problema. Por
supuesto también los individuos mas modestos han padecido las
consecuencias de las deficiencias a las que estd sometida la naturaleza
humana y han procurado explicarse las raices de sus avatares
adversos. La visién mdgica del mundo, como ya supondra el lector,
les facilité mucho las cosas. Al igual que ocurre con ofras actitudes, la
fe en la magia puede convertirse en un arma de dos filos. A veces, sus
conclusiones acarrearon la desgracia y el sufrimiento, no sélo para
aquellos que creyeron ser objeto de los supuestos poderes, siendo
incomprensible para la mayor parte de los habitantes de este
enigmdtco mundo. La mujer, segtin veremos a continuacion, fue con
mucha frecuencia la supuesta depositaria de facultades extraordinarias
relacionadas con la magia v la capacidad para hacer mal. Su posicién a
este respecto evoluciond lentamente desde una postura casi
privilegiada en la época greco-latina, para deslizarse poco a poco por
el sendero de la demonizacidn, especialmente después del triunfo y la
lenta penetracion del cristianismo. A partir de este momento, el
privilegio femenino de establecer contacto con las fuerzas superiores ¢
de la propia naturaleza adquirirdn oscuras dimensiones que llevaron a
muchas mujeres —y también hombres— hasta la tortura y la muerte.
Las mujeres, sin embargo — y a decir verdad— utilizaron la
credulidad de su entorno en sus supuestos poderes para establecer una
muralia defensiva, una estrategia similar a la del inofensivo calamar
que desprende su tinta cuando se siente atacado. El precio,



42 M. H. SANCHEZ

desgraciadamente, fue con frecuencia demasiado elevado,
especialmente cuando la visién mds diversificada del mundo del
periodo greco-latino empezd a diluirse en la nueva interpretacion del
universo introducida por el cristianismo. En efecto, la tradicion greco-
latina nos ha aportado figuras femeninas de enorme atractivo y fuerza
que nos permiten comprender a la perfeccion ¢l rol atribuido a la
mujer respecto al problema de la magia. E! viaje de Ulises en su
regreso a Itaca estd jalonado por el encuentro del héroe con personajes
femeninos dotados de tanta fuerza poética que a través de ellas resulta
posible perfilar desde ahora los distintos papeles atribuidos a la mujer
en su faceta de seductora y hechicera, caracteristica tan temida como
anhelada por el varén que llega a enfrentarse con ellas. Sin lugar a
dudas, el personaje mdgico por excelencia de 1a odiesa es la diosa-
maga que captura a los amigos y compaiieros de Ulises vy los
tranforma con sus poderes. Circe es el prototipo por excelencia de la
mujer dotada de poderes extraordinarios, cuyo talante y
comportamiento va a dejar tras de sf una larga herencia literaria. Desde
mi punto de vista, no resulta posible repasar las paginas de la Odisea
en torno a Circe sin evocar las figuras femeninas que en épocas muy
alejadas ya de esta etapa cultural parecen haber quedado impregnadas
por su actitud hacia los hombres y el entorno. Circe, en realidad, es
una hada maligna que no siente simpatia por los hombres. Cuando los
compafieros de Ulises desembarcan en la isla, su primera reaccién es
transformarles en animales: cerdos, caballos y toda clase de bestias
ocupan sus cuadras gracias a este procedimiento. Este es, por
consiguiente, el primer riesgo que corre un hombre —en la epopeya
no se habla para nada de las mujeres a este respecto— al enfrentarse
con una mujer enérgica y con personalidad propia. Sus instintos mds
profundos afloran a la superficie y ponen al descubierto su verdadera
personalidad.Segin algunos autores, este es, en realidad, el
significado de la metamorfosis que deja a Ulises sin aliados y
abandonado a merced de la maga. Circe, sin embargo, puede ser
vencida con la astucia y 1a fuerza. Hermes entrega a Ulises una hierba
especial, «moly», que le permite entrevistarse con ella y superar la
prueba del banquete envenenado que esta mujer superior le ha
preparado. Cuando Ulises no se deja adormecer por las artes de la
hechicera, la maltrata y la amenaza, ia varita con que ella convirtié a
sus compaferos en bestias queda iniitil, y es la propia maga quien
pasa a ser conquistada. Circe se rinde amorosamente a Ulises y
convice con €] un afio. En el fondo, segiin vemos, Ulises es derrotado
también por los encantos de esta mujer que le distrae demasiado



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL. .. 43

ilempo de su objetivo principall. Circe triunfa, desde mi punto de
vista, por partida doble. Primero como poderosa hechicera que
humilla y obliga a perder la consciencia. En segundo lugar, como
mujer que seduce y distrae de su camino a los héroes.

Pero el viaje de Ulises es rico en figuras femeninas segiin he
sefialado antes, y otros prototipos del mismo sexo entretiene también
al viajero y dejan en €l Ia huella de los riesgos que pueden acechar a
un varén en su camino, Calipso, la diosa-seductora, le detiene antes
que Circe simplemente con su atractivo mds alld de lo cotidiano. Su
atraccién por €l es tan fuerte que incluso aspira a convertirle en su
esposo y es Zeus quien debe ordenarle que le deje volver a su pais.
Nausica, sin embargo, sélo cuenta con la frescura de una belleza
juvenil y su talante sumiso para entretenerle también durante bastante
tiempo a su lado?. La galeria de mujeres a las que debe procurar evitar

1 Los fragmentos que corresponden expresamente al personaje de Circe no son
muy extensos, pero su encuentro con Ulises caracteriza muy claramente €l combate
que se libra entre los dos y conviene recordarlo: «ya pisaba el umbral de la diosa de
hermosos cabellos; (Ulises) me detuve y grité desde alli y, al sentir mi llamada,
tras abrir las espléndidas puertas salid ¢ invitdme a que entrara; seguia angustiado
en mi aima, y ya dentro me sentd en un sifllén tachonado con clavos de plata, bien
labrado y hermoso; a mis pies colocé un escafiuelo y mezcld en una copa de oro
un brebaje agregando venenoso licor: meditaba en su dnimo el crimen. Me lo dio y
lo apuré, pero el filtro no pude hechizarme: me pegd con la vara y a un tiempo me
habl6 de este modo: ‘anda all4 a las zahurdas y tiéndete igual que los otros’, Tal me
dijo, mas yo, det costado sacando el cuchillo puntiagude a la diosa asali€é cual
queriendo matarla; lo esquivs por debajo chillando, abrazéd mis roditlas y me habld
suplicante en aladas palabras: ‘;Quién eres? ;De qué gente y pais? ; Dénde son tu
cindad y tus padres y por qué maravilla bebiendo el brabaje no fuiste hechizado?
Jamas un var6n resistidse a esta droga una vez que bebida pasaba el vallar de los
dientes; mas sin duda en tu entrafia s¢ encierra una mente indomable. ;O por caso
eres td aquel Ulises mafiero que siempre me augurd el Argifonte, el de vara de oro
que habria de llegar en su negro, ligero bajel al retorno desde Ilign? Vamos, pues,
con la espada en la vaina y ahora sin tardanza a mi lecho subamos los dos porque
unidos en descanso y amor confiemos ¢l uno en el otro”. Homero, Odisea,
Introduccién de Manuel Ferndndez Galiano. Traduccion de José Manuel Pabon,
Madrid, Gredos 1986 (pags. 254-255, canto X, 310-335),

2 LLa Odisea resuelve con la misma naturalidad y estilo grafico el vinculo entre
Nausica y Ulises: «Cuando a Areta escuchd el gran Ulises, de heroica paciencia,
ajustando la tapa cerrdla con una manosa atadura que un tiempo de Circe aprendid,
la de ardides soberangs. En esto llamdbalo el ama que fuese y tomase su bafio,
mird con agrado en su alma aquel bafio humeante, pues no recibia tal cuidado desde
¢l dia que dejé la mansién de la diosa Calipso, la de hermosos cabellos: alli
prodigdselo ella como a un Dios. Tras el bafio las sirvientas 1o ungieron de aceite



44 M. H. SANCHEZ

un hombre decidido a no apartarse de su destine ya estd, por tanto,
disefiada, y en adelante la literatura sélo debe recurrir a ellas en
funcién de las circunstancias narrativas, por supuesto, pero también
de los periodos histéricos en que la narracién se desarrolie. En
realidad, todas son peligrosas, todas son capaces de influir demasiado
en el dnimo de un hombre y perjudicarle. En adelante, los héroes
deberdn guardarse por igual de la mujer que le controla a través de Ia
magia, de los poderes ocultos, y de los que son capaces de ejercer
sobre ellos una atraccion excesiva.

La atraccion fisica, tal y como lo sufre Ulises, estd siempre
envuelto en una atmdsfera fuera de lo comiin que lo convierte en un
condicionante especial. Calipso y Nausica todavia no son
sospechosas de haber utilizado para dominarle podres especiales, pero
los moralistas —y con ellos la literatura— no verdn siempre con la
misma benevolencia este tipo de relaciones. Como es logico, los
propios protagonistas de estas historias tampoco. En las pédginas
sucesivas veremos transformarse lentamente los prototipos literarios
de la Qdisea en hadas misteriosas, mujeres con conocimientos que les
permiten retener a un hombre mds alld de toda logica, apariciones
malvadas que sélo buscan el perjuicio de sus enemigos, y brujas
espantosas capaces de crimenes abominables.

El perido greco-latino también nos ha legado una importante figura
que conviene analizar brevemente antes de recordar la influencia de
otras culturas en el problema que nos ocupa. Me refiero, como ya
habr4 adivinado el lector, a la supuesta sobrina de la propia Circe, la
figura tragica de Medea. Hija de una oceanida y nieta del Sol, Medea
no es, sin embargo, una diosa-maga, como la seductora de Ulises.
Medea es una mujer experta en filtros, procedimientos mégicos y
sacerdotisa de la propia Hécate, deidad protectora de las propias
hechiceras.

A pesar de sus conocimientos y poderes, Jasén seduce a Medea,
simplemente con su presencia fisica, la virilidad que desprende, y su
arrojo’. El hombre, al parecer, no estd necesitado de filtros. Con la

y cifieron la tdnica en torno, el espléndido manto, y salié para unirse a los
hombres que estaban bebiendo en la mesa, Nausica, la hermosa por don de los
dioses apostada en ta puerta del rico salén admiraba con los ojos bien fijos a Ulises
y al cabo, dejando que escapase su voz, dirigidle palabras aladas: 've extranjero, con
bien; cuando estés en los campos paternos no te olvides de mi, pues primero que a
nadie me debes tu rescate'». Odisea, ed. ¢it, pag. 221 canto VIII, 446-462.

3 EI cardcter casi irresistible de la atraccion que Jasén inspira a Medea es
también patente: «luego poco después, €l se le aparecié cuandoe ya le esperaba
ansiosa. Se apresuraba hacia la altura. Como Sirio desde ¢l Océano, hermoso y



LA MUJER COMO FUENTE DELMAL... 45

esperanza de poder desposarse con ¢l amado, Medea traiciona a su
pais y se entrega a la desesperacién y el crimen més para compensar
su honor traicionado que por afdn de venganza, La figura de Medea
posee una fuerza poética de 1a que carece Circe. Es la mujer de came y
hueso, enamorada y entregada a pesar de la superioridad de sus
fuerzas intelectuales y conocimientos. La sacerdotisa de Hécate
representa a la perfeccién toda la grandeza y la miseria de la mujer
entregada a las artes mégicas tanto en el aspecto literario como en la
vida cotidiana que veremos desfilar en los procesos. Medea controla
las fuerzas de la naturaleza, pero no posee ningin dominio sobre sus
propias pasiones. '

El mundo clésico, segiin acabamos de ver, nos proporciona una
galerfa de retratos femeninos tan rica y variada que casi nada falta ya
para poder comprender los perfiles femeninos de carne y hueso que
pudieron estar en su origen, y a los que veremos perdurar hasta los
siglos XVI, XVII y XVIIL. Nos falta afiadirles, sin embargo, una
inquietante figura que procede de mds lejos, de una cultura anterior y
mucho menos proxima al mundo occidental que los prototipos
femeninos que acabamos de revisar. Me refiero, como es 1égico, a las
posibles aportaciones que la tradicidn judia ha permitido penetrar en
Occidente desde fechas también muy tempranas. Las figuras
femeninas de la literatura judia no tiene demasiados puntos en comiin
con las heroinas de la tradicion det mundo cldsico. La mujer encuentra
en la Biblia un tratamiento que la separa netamente de las
personalidades diferenciadas y relativamente independientes de las
figuras greco-latinas. Por lo general, son féminas devotas del hogar,
entregadas a los valores del esposo, sometidas a 1a voluntad de sus
familias. S6lo cuando se trata de heroinas ajenas de alguna manera, a
la tradicién cultural judia reaparece la figura de temperamento
diferenciado cuya influencia se teme y se relaciona con la magia. La

muy brillante a 1a vista surge y acarrea una densa calamidad sobre el rebafio. Asi
ante ella Hegd con hermoso aspecto el Esénida, y al aparecer provocé una pena de
funestos deseos...

»El Esénida se dio cuenta de que ella habia caido en una turbacién de causa
divina, y empez6 a hablar halagindola. .,

»Asi habld elogidndola. Ella que le lanzaba de soslayo su mirada, sonreia
dulcisimamente. En su interior se Ie derretia el corazén al sentirse adulada por el
elogio, y le miré de frente a los ojos. Y no sabia qué palabras decirle antes, pues a
un tiempo anstaba decirle todas juntas. De pronto, en un rapto de generosidad, sacé
del perfumado cetiidor el filtro. Enseguida Jasén lo recogio en sus manos gozoso».
Apolonio de Rodas, El vigje de los Argonauias. Edicién preparada por Carlos
Garcia Gual, Madrid, Editora Nacional, 1975 (canto tercero, pig. 162 y 164).



46 M. H. SANCHEZ

reina de Saba y Dalila son el mejor ejemplo a este respecto. La reina
de Saba representa entre la galeria de personajes femeninos de la
tradicién judia el equivalente de la poderosa Circe. No sélo es una
mujer influyente y sabia, que adopta iniciativas, tanto humanas como
politicas. Saba es también una figura ambigua desde el punto de vista
de su propia naturaleza. A medio camino, en cierto modo, entre lo
simplemente humano y el mundo sobrenatural?. El propio Salomén se
siente impresionado por su personalidad y cuando la recibe toma las
precauciones adecuadas para asegurarse de que no corre el riesgo de
caer bajo los poderes de una hembra que pueda sobrepasarle y
sujetarle a través de poderes que no estdn en manos de seres
verdaderamente mortales. Sélo cuando comprueba que se trata de una
mujer de las mismas caracteristicas que las demds permite que el
encuentro adquiera caracteristicas intimas. La personalidad de Saba
tiene, sin embargo, un aroma de misterio que no se disipa nunca del
todo.

Dalila, por el contrario, es completamente carnal. Personaje
elogiado en la tradicién contraria’, ha llegado hasta nosotros rodeado
de las connotaciones peyorativas que le proporciona la versién de sus
victimas. Dalila, a pesar de todo, es una heroina capaz de seducir a un
varén, empefiado en grandes empresas, engafiarle y apartarle de sus
objetivos gracias a su «magia» puramente femenina. El atractivo de
Dalila, al margen de sus caracteristicas de «mujer fatal», estd, sin
embargo, mas cerca de Nausica que de las mujeres con poderes
extraordinarios a las que debe evitar casi constantemente Ulises.

La literatura judia posee, sin embargo, una figura de mujer
inquietante y de enormes repercusiones. Lilith, la segunda mujer de
Adan, es seglin unos, un demonio femenino seductor y engarioso.
Segin otras verisones, Lilith, en realidad, es la figura del panteén
sumerio Lilitu$, un espiritu nocturno cuya etimologia evoca el
ambiente en que gusta moverse, «she of the nigth». En realidad, se
trata de una especie de fantasma, que disfrata chupando la sangre de
sus victimas. Como es Iégico, el buho era el animal que le estaba

4 Sobre las relaciones de la reina de Saba y Salomén puede verse ¢l resumen de
L. Ginzberg, The legends of the jews (1925} Translated from the german
manuscript by Henrietta Szuld. Philadelphia. The Jewish publication Soc. of
America. 1968. 7 vols.

5 Dalila es, I6gicamente, una herofna para los filisteos, pero no cuando su
figora pasa a ser recogida por la tradicién judia, Segin la tradicién contraria, el
monstruo de fuerza sobrenatural es, légicamente, el indestructible Sansén. Cit. por
E. Frenzel, op. cit.

6 Manfred Lurker, Dictionary of Gods and Goddesses, devils and Demons.
London & New York, Routledge & Kegar Paul 1984,



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 47

consagrado. La tradicién talmddica, sin embargo, considera a Lilith,
fundamentalmente, como una mujer capaz de seducir y engafiar a los
hombres, lo que la convierte en el personaje femenino mds peligroso
de cuantos acabamos de describir. Para aigunos autores, la propia
reina de Saba estd relacionada con Lilith.

Segin acabamos de ver, la tradicién cultural de Occidente nos
proporciona durante la antigiiedad las claves fundamentales para
comprender algunos aspectos esenciales del temor que podia inspirar,
en ocastones, la personalidad femenina. El varén teme, al parecer,
tropezarse con alguna de las figuras cuyos prototipos mds
significativos acabamos de revisar, La mujer-madre no se encuentra
entre ellos, como ya habré observado el lector. Naturalmente, no se
trata de ninguna casualidad. Circe, Medea, Saba, Lilith son mujeres
capaces de retener a un hombre, engafiarle, seducirle. Sus poderes
son tan fuertes que estdn mds alld de los conocimientos vulgaresa. La
magia es su secreto y su fuerza. Nausica, Dalila, dos figuras
aparentemente muy diferentes entre si, y completamente al margen de
las anteriores, poseen, sin embargo, muchos rasgos en comun con
ellas. De la misma forma que las hechiceras, son capaces de distracr a
un hombre de sus objetivos, retenerle y ponerle en peligro, en este
caso simplemente con su atractivo carnal. La fuerza de nuestras
protagonistas reside, por tanto, en un elemento sumamente simple y
misterioso a la vez: la atraccién fisica. La energia sexual que parecen
poseer algunas mujeres de forma especial y al margen de la
maternidad. Esta capacidad, temida desde la Antigitedad, ira
adquiriendo con el devenir cultural una connotacién cada vez mds
peyorativa, y de repercusiones mds peligrosas. Cuando €l
cristianismo se convierta en la religion predominante en occidente,
estas antiguas figuras, vinculadas muchas veces a deidades cténicas,
temidas pero respetadas, entrardn en un procesc de demonizacion y
jerarquizacién con importantes consecuencias para la mujeres de carne
y hueso que podian quedar identificadas de una manera u otra con las
herofnas lterarias que evocaban las tradiciones de una vision del
mundo en el que sélo una mujer virgen y madre es considerada con
respeto, y ocupa un lugar de prestigio’.

La figura de Ia mujer hechicera parece sufrir un eclipse durante una
larga etapa de la Edad Media. Si exceptuamos al hada malvada que
seduce y encanta al propio Merlfn, —Viviana o Niniane— en algunas

7 La visién negativa acerca de la naturaleza femenina de los primeros
pensadores del cristianismo, fundamentalmente a causa de su relacién con la
peligrosa sexualidad, €5 un tema demasiado extenso como para entrar ahora en €I,
pero basta con una somera lectura de [a patristica para peder comprobarlo.



48 : M. H. SANCHEZ

versiones de 1a historia, las mujeres parecen haber quedado relegadas
a un lugar mucho mds cotidiano y controlable que en el universo
greco-latino, a pesar de que la literatura y la tradicion no ignoran que
existen peligrosos filtros capaces de enajenar las voluntades, como ¢l
que encanta a Tristan ¢ Isolda, o fascinaciones extrafias similares a las
que causaron la tragedia de Lancelot y Ginebra. La magia no ha
desparecido totalmente, pero queda expresada desde un punto de vista
de forma diferente. Las mujeres a quienes se acusa de provocar dafios
a través de poderes maléficos ya no son perfiles difinidos y
arquetipicos, sino seres andnimos y condmnos muy a menudo
afectados por la «enfermedad» de la vc;cz El fenémeno ahora es
inverso y lo dejaremos, por tanto, para mejor ocasion. La sombra de
Lilith ha extendido sus alas sobre esta nueva etapa de la personalidad
femenina y la situacion psicologica respecto a ellas estd relacionada
con la infertilidad. Es el temor de ambos sexos a la decadencia fisica y
la proximidad de la Muerte, cuya representacion iconografica es a
menudo femenina. La mujer, seglin parece, contiene en su Cuerpo un
potencial de energia negativa de doble sentido y diferente trayectoria,
cuya frontera estd marcada por la llcgada de la menopausia. La mujer
puede llevar entonces dentro de si un ser que necesita alimentarse de
sangre humana para recuperar las fuerzas perdidas®. La fascinacién se
convierte en repulsion, y la tradicién oral y 1a realidad histérica nos
han llegado abundantes testimonios de ambos aspectos.

* Acerca de la relacién entre la vejez femenina y el temor que inspiran, que
Hega a relacionarse con mucha frecuencia tante con poderes diabélicos como con la
brujeria, me ocupé hace tempo en «La mujer en el Antiguo Régimen: tipos
histéricos y arquetipos literarios» (compilado con otros trabajos en La mujer y la
sexualidad. La perspectiva ingquisitorial. Madrid, Akal 1990).

* Es evidente que la figura de Lilith y sus sucesoras, las mujeres que chupan la
sangre y realizan viajes noctumnos, tal y como se las describe en el Canum
Espiscopi estdn en la base del mito decimonénico de Dracula. Durante los siglos
XVI y XVII existen también diversos testimonios de demonios de forma oscura
que se aparecen a las mujeres y no s6lo las vampirizan sino que manticnen con
¢llas relaciones sexuales —puede verse a este respecto mi articulo «Usos y
costumbres erdticas en el Antiguo Régimen», recogido también en La mujer y la
sexualidad. .,

La masculinizacién del mito parece guardar una estrecha relacion con la
represion sexual de estas mujeres, Stoker, por tanto, recogié y cristalizd
literariamente una larga tradicién cuyo contenido es muy evidente: el rechazo por
parie de la vision cristiana del mundo a las relaciones sexuales no dirigidas a la
procreacidn, que quedan identificadas con vinculos diabdlicos. Un mito, por tanto,
«victoriano» ya desde los siglos XVI y XVII que indica de nuevo las gnormes
posibilidades de los seguidores de Freud a la hora de analizar el contexto
psicolégico de la época que nos ocupa.



1.A MUJER COMO FUENTE DELMAL... 49

El temor a 1a energia sexual femenina, sin embargo, resulta mucho
mds evidente y aparente que la faceta repulsiva. Durante la Edad
Media, los iempos han cambiado y los hombres se enfrentan ahora al
problema de forma mdés radical. La historia de la «bella Irene» o la
judia Raquel nos proporcionan durante esta etapa cultural el arquetipo
del temor masculino ante el enigma de la atraccién fisica. La bella
Irene 0 Raquel son sombras desdibujadas desde el punto de vista
humano, pero logran un fuerte impacto psicoldgico a través de sus
trdgicos destinos.

La bella Irene® es simplemente una cautiva cristiana entregada al
sultdn turco después de la caida de Constantinopla. Su belleza y poder
de seduccidn entretiene al lider guerrero y le retienen al margen de la
contienda durante el tiempo suficiente para provocar la inquictud de
sus compafieros de armas. Para demostrar a todos que su deber estd
por encima de sus pasiones, el sultin muestra a la muchacha desnuda
a los soldados y después de haber demostrado de forma irrefutable la
capacidad de persuasion de Irene, decapita a su esclava delante de
todos para probar que su deber estd por encima de cualquier necesidad
humana.

La trayectoria de la judia Raquel® es muy similar. Como Irene , es
también la protagonista muda de un episodio guerrero. Amante del rey
de Castilla Alfonso VII (1158-1214) los nobles empiezan a
considerarla responsable de la distraccién del lider de la contienda
contra la Espafia musulmana. La «razdn de estado» debe anteponerse,
por consiguiente, a las debilidades de los hombres, y Raquel muere
asesinada por los partidarios de obligar al rey a continuar la guerra.
En ambos casos estamos, por tanto, ante figuras femeninas cuya
tinica culpa reside en haber distraido a los protagonistas masculinos
del drama de sus deberes profesionales. Son las «seductoras
inocentes», mujeres que s6lo han cometido el delito de poseer un
atractivo fisico superior al de la mayor parte de sus compaiieras de
sex0. Su magia es puramente carnal, pero siguen representando el mal
durante una etapa en que los valores bélicos estdn por encima de
cualquier otra consideracion. El lecho del guerrero no debe

8 La historia de la bella Irene aparece en la coleccién de cuentos de Bandello
{1554) Maometio Imperator de Turchi crudelmente ammazza una sua donna {citado
por Elisabeth Frenzel, Diccionario de argumentos de la Literatura Universal.
Madrid, Gredos 1976).

9 Los amores del rey castellano —de los que hablaré de forma pormenorizada a
continuacién— se mencionan por primera vez en la «Crdnica General». Segin esta
version, el rey convivid durante siete afos con su amante, abandonando a su
esposa y a su reino, hasta que los nobles decidieron asesinar a la supuesta
responsable.



50 M. H. SANCHEZ

convertirse en un ingar donde olvide su objetivo principal, ni en el
que pierda la fuerza para continuar en la batalla. La relacion entre el
mal y el sexo tiene ahora caracteristicas de perjuicio social. Estas
nuevas y desdibujadas Dalilas son una amenaza al orden de la
sociedad masculina. Su encanto no debe ir nunca mas allé de lo que se
espera de ellas o los poderes oportunos se ocupardn de neutralizar su
presencia de la forma mds contundente posible.

La sexualidad femenina no tiene ahora las connotaciones
incomprensibles, en cierto mode, de las mujeres dotadas con el poder
de 1a magia, pero hay también en ellas factores que las convierten en
elementos peligrosos para el buen orden social, y condenables, por
consiguiente, para los guardianes de cualquier organizacién que no
debe olvidar sus objetivos primordiales.

La relacién entre el poder mégico y la especial situacion de algunas
mujeres 1o ha desaparecido, sin embargo, totalmente, Las hadas
ilustres a las que algunas familias atribuyen en Francia y otros lugares
el origen de su bienestar y riquezas representan el mejor ejemplo.

Melusine y otros seres mdgicos nos devuelven el recuerdo de Circe
y Saba, en una versién mds positiva y beneficiosa. El caballero
Lusignan se tropieza en el bosque con esta semi-deidad mientras ella
se entretiene en tomar su bafio. Atraido por la belleza que ha
descubierto desea desposarse con ella. Melusine acude, pero le
impone la condicién de dejarla en completa libertad durante los
sabados. El matrimonio se concreta y el hada utiliza sus poderes para
permitir a la familia Lusignan a ocupar nuevas posesiones y descubrir
abundantes riquezas. Melusine, en realidad, es un hada protectora de
la tierra que tiene la capacidad de saber donde se encuentran ocultos
los tesoros. Desgraciadamente, la unién entre un mortal y una mujer
superior no puede ser completa, al igual que ocurre con las parejas
anteriores. A pesar de su promesa el caballero vigila un sdbado el
bafio de su esposa, descubnendo su verdadera naturaleza de mujer-
serpiente. Melusine debe desaparecer, para volver dnicamente en
forma fantasmagorica a su castillo cada vez que va a morir alguno de
sus descendientes 0 lamentar la ausencia de sus hijos!®. Las hadas no
son, como vemos, ni malvadas ni peligrosas para el entorno en la
mayor parte de los casos. La tradicidn popular ha recogido numerosas
narraciones en las que tiene un papel decisivo ayudando a muchachas
desvalidas o personas de toda clase social y condicidn con problemas.
En los cuentos de hadas hay también, sin embargo, hombres que se

10 Jean d'Arras, Roman de Melusine ou Histoire de Lusignan, mis en francais
modeme par Michele Perret. Préface de Jacques Le Goff. Postface de Michele
Perret. Paris, Stock 1979.



LA MUJER QOMO FUENTE DEL MAL... 51

convierten en ranas o princesas que deben dormir cien afios. Es decir,
maleficios y encantamientos que se hacen con varitas magicas como la
que usaba Circe. Entre 1as hadas, en realidad, existe ya una jerarquia
que puede convertirlas en seres propicios o maléficos. El hadall que
ayuda a Cenicienta es un hada-madrina, una especie de dngel custodio
fundamentalmente benefactor, pero también es un hada la autora de la
maldicion que condena a la princesa Aurora a esperar el amor con
demasiada paciencia. Un hada tan anciana que ya nadie se acordaba de
su existencia para invitarla a una celebracién social. ;Y no es, acaso,
un tipo humano muy similar la madrastra de Blancanieves, versada en
venenos y duefia de un espejo magico capaz de decir y ver la verdad?
La madrastra es una mujer a punto de perder su atractivo fisico y que
teme verse desplazada por la aparicion de la jovencita que estd en la
plenitud de su fuerza erdtica.

La influencia del proceso de cristianizacidn serd decisiva, sin
dudal?, pero entre las hadas, como entre las hechiceras, subyace un
elemento sexual que inspira temor, y cuando los hombres de iglesia
traten de controlar totalmente su existencia dard lugar en la vida
cotidiana a problemas importantes para muchas mujeres del Antiguo
Régimen,

11 No existe ningiin estudio verdaderamente satisfactorio desde el punto de
vista histérico-cultural, a pesar del prometedor titulo del libro de Marc Soriano,
Les contes de Perrault, Cutture savante et iraditions populaires. Paris, Gallimard.

En cualquier caso existe un consenso entre los estudiosos para remontar ¢stas
narraciones y los seres miticos que aparecen en ellas hasta la tradicién cultural
centro-europea anterior a [a romanizacién. Las versiones de log cuentos a los que
hago referencia pueden verse en las ediciones siguientes: Perrault, Contes. ..
Edition présentée, établie et annotée par J. P. Collinet.Paris, Gallimard 1981;
Folk-Lore and Fable. AEsop, Grimm, Anderson. The Harvard classics edited by
Charles W. Eliot. New York, P. F. Collier & Son corporation,

12 Michelle Perret seffala muy atinadamente (ob. cit.). «Les divinités
champétres qui survivent sous la forme des géants ou de fées, le christianisme en
fera des sorcieres ou des démons. Pour Melusine cette grande dévalorisation sera
plus tardive: une légende poitevine qu'étudie Le Roy Ladurie, et qua sans doute été
recueillie an début du XIX sigcle, montre que la bonne et pieuse Melusine a fini
par devenir sorciére: &tre malfaisant, chevauchant un balai, acompagné de son dme
damnée de fils, exorcisée par Saint Louis a coups d'eau bénite» ed. cit. pag. 327,

(«Estas deidades campesinas que sobrevivieron bajo el aspecto de gigantes o de
hadas, el cristianismo las convertird en hechiceras o demonios. Para Melusina, esta
gran desvalorizacion serd més tardfa. Segin una leyenda poitevine estudiada por Le
Roy Ladurie, y que debié quedar recogida en el siglo XIX, Melusina ha terminado
por convertirse en bruja: un ser malvado que cabalga en su escoba acompafiada por
el alma condenada de su hijo, a quien San Luis exorciza a golpes de agua bendita»)



52 M. H. SANCHEZ

La dicotomfa de la personalidad sexual femenina se presenta de
nuevo de forma més 0 menos abierta, convirtiéndola en un fascinante
y enigmdtico ser de doble significado que trataré de abordar mds
ampliamente en otra ocasion.

Circe, Medea, Saba, constituyen los pilares de los arquetipos
femeninos occidentales a proposito de las mujeres capaces de
perturbar ¢l equilibrio masculino. Precisamente por eso adquirieron
categoria de tales y han conocido una larga tradicién literaria que me
ha parecido oportuno rememorar ahora de forma puntual
acomodandolas a los objetivos de este capitulo. Sin embargo, muchas
mujeres desconocidas, ricas o pobres, jévenes o viejas, se vieron
afectadas en el pasado a causa de la pesada carga que ha quedado
expresada de forma tan poético en las pdginas anteriores, y no
siempre las consecuencias fueron positivas para ellas. La sombra de
Circe resulta fdcil de identificar en todos aquellos lazos amorosos que
llevan a los hombres a olvidarse de sus mujeres legitimas, la de
Medea en las amantes que emprenden una venganza contra los
seductores que las utilizan —con frecuencia con métodos magicos
durante los siglos XVI, XVII y XVIII— la de Saba en la de féminas
de elevada posicién que fueron capaces de inquietar a algiin personaje
poderoso. ;Y qué es, en el fondo, la mitica «femme fatale» de las
peliculas de los afios treinta mds que una «seductora mégica» al estilo
de cualquiera de las variantes que acabo de enumerar? Marlene
Dietrich en El dngel azul, por no citar més que un gjemplo, o la mayor
parte de la trayectoria de la voluntariamente ambigua Greta Garbo.

La galerfa de personajes femeninos perjudiciales o maléficos no se
agota con los arquetipos de Circe o Medea, o las seductoras
inocentes, sino que abarca una gama en la que se incluyen otros
personajes magicos como las hadas, u otras damas de cardcter semi-
humano. La influencia del cristianismo, sin duda, serd decisiva, en la
progresiva visién negativa de estas mujeres que no se ajustan a los
patrones mds cotidianos de hijas, esposas y madres situadas en
segundo plano, pero ahora intervienen otros ¢lementos que no se
presentaban anteriormente con tanta claridad. La vejez, la pérdida de
la belleza empiezan a relacionarse de forma muy evidente con la
maldad. El componente negativo vinculado a la capacidad sexual no
abandona a la mujer ni siquiera después de cruzar las fronteras de la
fertilidad o se produce su decadencia fisica y nuevas visiones
perjudiciales de la condicién femenina cristalizan ahora plenamente.
La mujer vieja y repugnante puede llegar a ser tan temida como la
joven y hermosa, tal vez a causa precisamente de su esterilidad. Ha
sonado la hora de las brujas y las hechiceras profesionales, tan unidas
segun veremos mads adelante, a las poderosas damas de que hemos



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 33

venido hablando hasta ahora. Melusina y sus compaifieras no tienen
mejor suerte que las seductoras cldsicas. La visién cristiana del
mundo terminard de desvelar totalmente el factor sexual que determina
en todos los casos la visién negativa de la tradicién literaria y social
respecto a la mujer. Cuando los célibes eclesidsticos intenten
controlarlo definitivamente —aunque en fecha bastante tardia— dard
lugar a consecuencias conocidas para muchas mujeres, la mayor parte
de ellas de condicion social modestz, y otras muchas ya en el ocaso de
sus dias, que se atrevieron a cruzar las fronteras que Ia sociedad
marca para su papel.

Circe, Medea o Saba, las mujeres maléficas de acuerdo con la
tradicién cldsica, son a la vez temidas y admiradas tanto por su
capacidad mégica como por su atractivo sexual. El temor por parte de
los hombres a quedar atrapados en el atractivo de una mujer prolonga
durante la Edad Media, segiin hemos visto, 1a aureola de «intocables»
que alcanzaron algunas mujeres aparentemente tan inocuas como la
bella Irene. A este tespecto conviene subrayar ahora el punto de
contacto entre las «maléficas» del mundo antigno y las «seductoras
inocentes» que los hombres terminaron por apartar y eliminar con la
misma violencia. Tanto las unas como las otras son temidas,
fundamentalmente, por su capacidad sexual —al menos, desde mi
punto de vista— pero Circe, Medea y Saba son, ademds, extranjeras
que actdan libremente, eligen sus compaiieros, y gozan de una
posicién que les permite la independencia, la venganza y, a veces,
hasta situarse en un plano superior a sus «partenaires» masculinos.
Como ¢s Idgico, los hombres de una etapa marcadamente patriarcal
s6lo podian contemplar estas actitudes como sumamente peligrosas, y
por tanto «mdgicas», de aqui que Circe, Medea o Saba no sean
(nicamente princesas y reinas, sino también magas. 1.a bella Irene y
otras cautivas similares estdn demasiado sometidas para que resulte
necesario imaginar que sus poderes proceden de la magia, y
«demonizarfas» —tanto en el sentido amplio, como en el cristiano.
Sencillamente, se las suprime de forma més ¢ menos contundente.
Esta doble condicién de las seductoras —el elevado estatus y la
condicién de enemigas politicas por una parte, y el simple atractivo
fisico por otra— explica, a mi modo de ver, la doble tradicién
literaria, que tiene lugar, por otra parte, en circunstancias historicas
muy concretas respecto a cada uno de los dos estereotipos que
acabamos de analizar, y que explicarian en parte la aparente
disminucién de mujeres «maléficas» que pueden registrarse a lo largo
de la literatura medieval comparables a las grandes seductoras de los
tiempos antiguos. La evolucidn de 1a estrcutura social permitird, sin



54 M. H. SANCHEZ

embargo, la reaparicién con otros ropajes de estos temores, cuando la
estricta divisién social y émica de la Edad Media de lugar a relaciones
sexuales con mujeres que pueden ser admitidas socialmente y aquellas
otras que de nuevo son repudiables en funcién de la nueva
clasificacién de los tiempos.

La nueva visién del mundo mdgico, sin embargo, terminard por
establecer fuertes vinculos entre personajes femeninos tan elevados en
la escala social como los acabados de examinar y mujeres de
condicién mucho mds modesta que recurrieron a la magia como
solucién a sus problemas. Antes de llegar a este punto, sin embargo,
resultaba necesario desmenuzar el contenido simbélico de los
personajes cuya vigencia estd todavia presente en las trayectorias de
personajes piiblicos y privados que conoceremos a continuacion!3.

13 Caro Baroja hacia alusién en su contribucién al pequefio ciclo de
conferencias aparecido bajo el titulo La mujer en el mundo contempordneo (J.
Comnelly Ullman, J. Caro Baroja y Maria Angeles Duran, Madrid, Universidad
Autdnoma de Madrid 1981, 163 pégs, pdgs. a2 la 51) a 1a estrecha relacidn entre la
mujer y los problemas de la hechiceria: «A juzgar por lo que se puede rastrear desde
la protohistoria hasta nuestros dias, este papel de la mujer en Ia sociedad,
independientemente de la caracterizacién de las sociedades matriarcales, en la
sociedad cldsica, en la sociedad medieval y en la sociedad modema, es permanente.
La mujer es, por un lade, un arquetipo que da lugar a un concepto especial de la
madre, de la mujer fecunda dentro de la familia, y otro arquetipo que es el de la
mujer como un ser misterioso y hasta temible. La idea de Ia mujer con caracteres
bivalente o plurivalentes nos la encontramos a lo largo de Ia historia de Cecidente
de mode muy continuo y asf en la Antigiiedad, en la Edad Media y en la Edad
Modema, Ia mujer como ser temible est4 asociada con 1a magia, con la hechiceria,
con ritos nocturnos, y, ¢n dltima instancia, con un principio de peligrosidad, no
solamente para el hombre, sino para la sociedad en su conjunto». Caro Barcja hace
alusién también, como es 16gico, a las figuras de Circe, Medea, y a las procesadas
por la Inquisicidn por ejercer la magia amorosa.

Al margen de la importantes sugerencias del conocidisimo historiador y
antropélogo, me ha parecido que merecia la pena recordar de nuevo esta larga
tradicion haciéndola mds explicita, con el fin de establecer de forma concreta la
relacion entre [a sexualidad femenina y su doble interpretacién maléfica, Con esta
finalidad he creido conveniente «releer» los textos y revisar los arquetipos
femeninos a través de los cuales resulta mas evidente 1a interpretacién que intento
dar a este problema, puesio que representan el germen y el punto de partida que nos
aywuda a comprender en toda su extensidn la problematica heredada por los siglos
posteriores, que en realidad se limita a transformar ligeramente problemas muy
antiguos. En romdn paladino, «perros viejos con collares nuevos».



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 55

La evolucién de las costumbres: de la bella Irene a las
Circes medievales

La fantasia popular, sin embargo, no se nutre exclusivamente de
fantasmas nocturnos o de temores inconscientes. Mujeres y hombres
de carne y hueso suministran en la mayor parte de los casos el
material con que trabajan la imaginacién y el miedo, no sélo cuando
se analiza la produccién de los autores literarios mis o menos
reconocidos, sino también en ¢] caso de los andénimos fabuladores que
dan lugar a Io que solemos llamar «tradicién popular». Cada momento
y época recupera los viejos mitos y arquetipos que siguen vigentes en
el subconsciente colectivo dotdndoles de ropajes nuevos, que suelen
estar en funcién de las nuevas corrientes o circunstancias, tanto
econdmicas como culturales.

La figura de Dofia Maria de Padilla, amante de D. Pedro I de
Castillal4, cuya resonancia y prestigio en los ritos que configuran Ja
«magia amorosa» la convierten en una figura casi mitica, representa
mejor que cualquier otra de las muchas mujeres que adquieren
protagonismo en las crénicas de 1a Edad Media, tanto castellana como
aragonesas, a causa de sus relaciones erético-sentimentales con los
monarcas 0 los nobles, el arquetipo de la «embrujadora» que somete a
un hombre a su voluntad gracias a poderes que solo resultan
comprensibles si se vinculan a [a magia.

La Edad Media, a juzgar por las crénicas, fue un perfodo de gran
«permisividad» en el orden sexuval. Pricticamente todos los monarcas
mantuvieron a su lado a una «mujer especial» que compartia los
privilegios sociales de la reina y los favores del rey, aunque nunca,
segin veremos, las funciones del trono, que correspondian a la
esposa oficial. La divisién de papeles entre la esposa reconocida
socialmente y la «compafiera sentimental» resulta tan visible y radical
que la Edad Media se convierte, aparentemente, en una etapa idonea
para que cristalice el concepto de la mujer como «reposo del
guerrero». La «bella Irene» y otras mujeres muy préximas a ella
asoman en carne y hueso —probablemente mds carne que cualquier
otra cosa— cuando se recorren las cronicas de los reyes aragoneses y

14 £ cuanto al personaje de Maria de Padilla, figura central de este pequefio
estudio, no parece que ningdn autor se haya decidido hasta ahora a identificarla de
forma definitiva, Caro Baroja indicaba en Vidas mdgicas e Inquisicion (Madrid,
Taurus 1967, 2 vols, t. Il cap. 1) que podria tratarse de una esclava de la esposa del
comunero Padilla. Los datos reunidos ea este articulo me parece gue nos permiten
identificar con claridad las causas por las que aparece la amante de Pedro I en los
conjuros de «magia amorosas.



56 M. H. SANCHEZ

castellanos. La carne y el espiritu, de acuerdo con las definiciones
religiosas, fueron entrando lentamente en colision, tal y como trataré
de demostrar a continuacién, hasta desembocar en nuevas versiones
de las mujeres «maléficas» que poblaron la imaginacién de nuestros
antepasados greco-latinos. Estas nuevas versiones de la perfidia
migica en la mujer corresponden, en realidad, a perfiles paralelos a
los de Circe o Medea, pero ¢l ropaje maléfico con que se las reviste
depende en cada momento de causas que €8 preciso matizar a través
de la evolucién socio-politica del periodo.

Segin resulta previsible, las relaciones entre los reyes y sus
amantes tuvieron las consecuencias logicas por lo que a la
descendencia se refiere, y el papel de estas mujeres va a ser
interpretado de muy diferentes maneras segiin vayan evolucionando
las costumbres y las circunstancias socio-politicas a este respecto.

El padre Florez da cuenta puntual en su libro sobre las reinas de
Castillal3 de las amantes de los monarcas, inclusién que justifica
precisamente en funcién de poder explicar con la debida claridad los
arboles genealdgicos a que dieron lugar los descendientes legitimos e
ilegitimos de los reyes: «No es pura curiosidad la noticia histética de
nuestras Reynas. La Chronologia de toda casa Real no se puede
averiguar por otros medios...» Es necesaria, asegura, «porque
permite conocer el tiempo de los casamientos de los reyes, los
nombres de los reyes, los afios de los reynados,la sucesién que
tuvieron, el tiempo del nacimiento de los hijos, los casamientos y
muerte de los infantes, y atlin la sucesion que los reyes tuvieron fuera
del matrimonio, por ser muchas las familias ilustres que provienen de
la persona real, sin tener descendencia de las Reynas»16,

La cuestién de ia descendencia, legitima o no, es el punto
fundamental que pretende destacar, y en este aspecto quedan
igualadas las reinas oficiales y las que sélo lo fueron con cardcter mas
o menos oficiosos. Su papel en tanto que procreadoras casi las
equipara, puesto que ¢s la funcion fundamental que incumbe a
cualquier mujer, tanto si se ha casado con un monarca como §i no.
Florez mismo lo reconoce en su libro: «de aquf nace que se deban
proponer en esta obra las «amigas» que tuvieron algunos reyes...
(porque) no hay entero conocimiento de la casa Real sin descubrir

15 Henrique Florez, Memoerias de las reynas catholicas. Historia Genealdgica
de la Casa Real de Castilla y de Leén, todos los infantes, trages de las Reynas en
estampas y nuevo aspecto de la Historia de Espaia. Madnd, MDCCLX, 2 vols
{Madrid, Biblioteca Nacional).

18 Op, cit. «Razén de 1a obra».



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 57

todos los hijos de los Reyes y tal vez han usurpado estos la
Corona»17,

En consecuencia, cabe suponer que tan rcspctable histortador solo
se ocupéd de aquellas mujeres que fueron capaces de dejar huella a este
respecto, y que la lista se incrementaria considerablemente si se
tuviera alguna memoria de otro tipo de encuentros sentimentales. Aun
ast, Florez menciona «amigas reales» en ¢l caso de Bermudo II (985-
999), Ramiro II (931-951), Alfonso VI (1040-1109), Alfonso VII
(1105-1157), Alfonso VIII (1155-1214), Alfonso IX (1171-1230) y
Alfonso X. Es decir, pricticamente en todos los caso de la sucesidn
de la corona de Castillal8,

Alfonso X, que reind entre 1252 y 1284, tuvo también tiempo,
entre sus muchas ocupaciones de estado y culturales, para llevar a
cabo una intensa vida amorosa. Flores explica que, por 1o menos, dos
mujeres —dofia Danalda y doiia Maria Guillén— ayudaron al rey con
su compailia a soportar la dura tarea de gobernar Casalla.

Las relaciones del rey sabio no plantearon ningtin problema, ni en
¢l orden social ni en el politico, y pasan casi desapercibidas en la
mayor parte de sus biograffas. La actitud social respecto a este tipo de
vinculos permitia todavia situaciones muy flexibles, en parte
seguramente gracias a las leyes promulgadas por el autor de alguna
que otra cantiga de amor, que, por otra parte, no carecié de
inspiracion directa en estos temas.

Las relaciones de los reyes con sus concubinas no fueron causa de
escandalo durante este perfodo, de acuerdo con todos los datos
conservados en las crénicas, hasta la Baja Edad Media. Alfonso X

17 Ibid.

18 Florez comicnza su relato de las reinas espafiolas a partir de Ingunde, esposa
de San Hermenigildo (c. 579) vy da cuenta de las siguientes «amigas» reales: Justa
y Sol, hermanas y a su vez amigas de Bermudo II; Artigossa u Ortiga, amiga de
Ramiro II; «Sol» y Velasquita, entre otras, amigas de Bermudo II1; Gimena Niifiez
y 1a mora Zaida, amigas de Alfonso V1, quien ademis se casé cinco veces. La
relacion entre Alfonso y Zaida, que se enamorg de €l y se convintid para conseguir
SEr su esposa, tiene un cardcter peculiar y no termina de quedar claro si se la debe
considerar como esposa legitima —tal vez con cardcter «morganatico»— o
concubina; Gontroda, D. Sancha Ferndndez de Castro, concubinas de Alfonso VII;
Aldonza Martinez de Silva, Inés Ifiiguez de Mendoza, dofia Marina, amigas de
Alfonso IX; 1a judia Raquel, amiga de Alfonso VIII; dofia Dalanda o Aldonza, dofia
Maria Guillen de Guzman, entre otras, amigas de Alfonso X; Ja amiga de Sancho
1V era prima de lejana de ia propia reina dofia Maria y, segin parece, casi la
totalidad de estas damas eran de noble cuna y sus familias no se sentian dehonradas
por la relacidn piblica que mantenian con los monarcas.



58 M. H. SANCHEZ

reconoce en las Partidas que la Iglesia no autoriza a los hombres a
desposar mds que a una inica mujer, pero las contempla con
tolerancia considerindolas como un mal menor!d. De hecho, los
nombres y datos de que disponemos acerca de las concubinas reales
demuestran que pertenecian, por lo general, a la alta nobleza, eran
parientes proximas de los propios monarcas, y siempre fueron
respetadas y aceptadas, al parecer, de buen grado por las cényuges
oficiales. Por lo menos, hasta fines del siglo XII. En contrapartida,
las Partidas sefialan con toda puntualidad qué tipo de mujeres pueden
ser reconocidas como concubinas o barraganas, tratando de impedir
las uniones con las que han tenido «oficios viles» —juglaresca,
regatera, etc.» las prostitutas ¢ aquellas que no son de buen linaje.
Aunque la ley no especifica este extremo resulta claro que las
diferencias €tnicas constitufan una barrera que solo se franqueaba con
el bautismo, como en el caso de la concubina-esposa de Alfonso VIII,
la mora Zaida,princesa musulmana que se enamoré de €I, segin la
tradicién, a causa de su reputacidn, y convencid a su padre para que
concertara la union. -

Los vinculos extra-matrimoniales regulados de acuerdo con la
costumbre del concubinato o la barragania estaban, en consecuencia,
estrictamente regulados, pero resultaban reprochables cuando se
franqueaba 1a barrera religiosa o social, seglin hemos visto en las
pdginas anteriores en la version literaria de las relaciones entre
Alfonso VIII (1115-1214) v la judia Raquel:

Mas como amor es tan ciego
at Rey habia engaftado
Pagose de una judia;

Dr'ella estaba enamorado
Fermosa habia por nombre
Cuddrale ¢l nombre llamado
QOlvidé el Rey a 12 Reina,

19 Alfonso X no habla explicitamente de las concubinas, sino «de las otra
mugeres que tienen los omes que non sen de bendiciones», refiriéndose a las
barraganas, acerca de las cuales sefiala: «Barraganas defiende santa iglesia que non
tenga ningtin christiano porque biuen con ellas en pecado mortal. Pero los sabios
antiguos que fizieron las leyes consintieron que algunos las pudiessen auer sin
pena temporal, porque touieron que era menos mal de auer vna que muchas». Las
siete Partidas, glosadas por el Ldo. Gregorio Lopez. Salamanca 1555 {ed. facsimil
det B.O.E. s.a.} Coarta Partida, tit, XIV introduccién. El rey sefiala a
continuacion, sin embargo, que las barragans no deben ser siervas, ni de vil linaje
o vil lugar, ni «mala de su cuerpo». Tampoco puede ser virgen ni menor de doce
afios.



LA MUJER COMO FUENTE DELMAL... 59

Con aquella se ha encerrado
Siete aflos estaban juntos
Que no se habian apartado
Y tanto la amaba el Rey
Que su reino habia olvidado
De st mismo no s¢ acverda
Los suyos han acordado

De poner recabdo en ello
En fecho tan feo y malo
Acuerdan de matar

Por ver su sefior cobrado
Porque lo tienen perdido

Y les serd bien contado?®, ..

Los reyes de la corona de Aragdn no tuvieron actitudes mds
acordes con la monogamia propugnada por la Iglesia. Aunque las
crénicas dedican menos atencién que en el caso del reino de Castilla a
gstas cuestiones, es evidente que los problemas sucesorios rela-
cionados con los «devaneos» reales causaron también preocu-
paciones a las consortes reales. Ribetes especialmente novelescos,
que sirven para ilustrar este aspecto, aparecen en el romance que relata
la concepcién del hijo de Pedro If de Aragon (1117-1213), Jaime It

Angustiada esta [a Reina
Y no sin mucha razén
Porque su marido el Rey
Don Pedro, rey de Aragén,
No hacia caso de ella

Mis que si fuera varon,

Ni le pagaba la deuda

Que tenia obligacién
Antes con muchas mujeres
Era su delectaycidn

Lo que més la fatigaba

Y le daba mds pasidn

No era por ¢l deleite

De Ia tal conversacién

® Romancero General o Coleccidn de Romances castellanos anteriores al siglo
XVII. Recogidos y anotados por A. DURAN. Madrid, Biblioteca de Autores
Espaiioles, 1945 (tomo II n. 928, pég. 11).



60 M. H. SANCHEZ

Sino que de su marido
No tenia generacion?l.

Preocupada por ¢l rechazo que le impide convertirse en madre del
futuro rey —¢l propio romance se encarga de subrayar que la dama no
busca «el deleite» ni la conversacion, sino cumplir con su obligacién
de contribuir a la sucesién del trono— dofia Marfa de Montpellier
acude a una argucia. Al saber que ¢l rey estaba encaprichado e
intentaba conseguir a una determinada dama, se pone de acuerdo con
uno de sus pajes y le convence para que sea quien sustituya a la mujer
que el rey desea poseer. El sirviente se presta a la trampa, y explica al
rey que la dama pone como condicion para pasar la noche con €l que
no le vea el rostro ni haya ninguna luz en el cuarto.

La Reina vino a 1a noche

Y tuvo recreacidn

Con el Rey a su placer

Con gran disimulacion

El Rey cuando vio quel dia
Venia sin detencion

Dijo —Seifiora, levanta,

Vete en paz, pues hay sazén—
La Reina entonces le dijo

No soy la que pensais, no -

Naturalmente, al llegar el dfa, dofia Maria se ve obligada a poner de
relieve ante don Pedro que es ella misma quien ha compartido su
lecho, puesto que, de otro modo, se comprometeria a si misma y a su
posible descendencia si no pudiera demostrar, sin ningin género de
dudas de quién era el hijo que habfa podido concebir durante aquel
encuentro. A pesar de que la reina no logrd retener sexualmente al rey
despu€s de esta experiencia, Jaime I nacid, segtin se supone, como
consecuencia de ella en 1208. El propio Jaime I {1208-1276),
contempordneo casi de Alfonso X, mantuvo también una vida
amorosa casi tan intensa como el rey castellano. Después de casarse
tres veces con mujeres de su propio rango —Leonor de Castilla,
Violante de Hungria y Teresa Gil— tuvo varios hijos con sus
sucesivas amantes y murid en brazos de otra castellana, Berenguela
Alfonso, sobrina de Fernando III. En el caso de Jaime I los

21 1bid. tomo I, 1. 1124, pag. 207.



LA MUJER QOMO FUENTE DELMAL... 61

problemas que podian acarrear las relaciones reales respecto a la
sucesién al trono se plantean ya claramente. La posibilidad de dividir
la herencia entre el drea insular y la peninsular libré, probablemente al
reino de Aragén de las sangrientas consecuencias de las que
hablaremos a continuacién en Castilla22,

La amantes reales, de hecho, no son una simple anécdota.
Constituyen la punta visible del iceberg de la mentalidad que prolonga
durante gran parte de la Edad Media la institucién del concubinato,
admitida y regulada durante el imperio Romano, y no suprimida por
los emperadores cristianos, que autorizaba a los hombres casados y a
los solteros a mantener a su lado a una esposa que no fuera la legitima
reconocida por la ley, y a la que se aceptaba, sin embargo, casi con la
misma dignidad y respeto de una segunda esposa, excepto por lo que
se referia a los hijos que pudieran nacer de esta unién. Considerados
como «naturales» sélo podfan heredar la sexta parte de los bienes del
padre.

Los reyes medievales de esta primera etapa parecen seguir las
costumbres de sus antepasados, a pesar de la condena que ya habia
recaido sobre estas actitudes por parte de escntorcs cristianos como
San AgustinZ,

En el caso de los monarcas, sus amantes ejercian una funcion
vicaria respecto a la procreacién —segiin se observa con mucha
claridad en el caso de casi todas las «segundas consortes»— cuando
la esposa, por alguna razén, no podia atender satisfactoriamente a este
papel fundamental para la sucesion al trono. En este sentido, ¢n

22 El profesor A, GARCIA GALLO estudi6 el problema de la sucesién en el
reino de Aragdn. A.GARCIA GALLQO, «E! Derecho de sucesion al trono en la
Corona de Aragdn», Anuario de Historia del Derecho espariol. Madrid, 1966, pags.
7 a 187. Segun Garcia Gallo existe en la Corona de Aragén y Calaluiia un derecho
consuetudinario respecto a la sucesién al trono que entra en colisién con frecuencia
con los testamentos reales, a pesar de que siempre el derecho consuetidinario tiende
a prevalecer. En casi todos los casos, la eliminacidn de 1a sucesién de los hijos
degitimos es la tendencia generalizada, aunque hay casos aislados de herencia por
parte de estos. En Castilla, la exclusién de los «hijos nautrales» parece Ia regla.

23 Después de la expansion del cristianismo Justiniano segufa calificandola de
«licitam consuetudinem», San Agustin, sin embargo, se pronunciaba abiertamente
en contra de ellas, y el Concilio de Trento decreta finalmente Ia pena de
excomunién contra os que comvivan con otra mujer que no sea la esposa
reconocida como legitima. Hay, pues, un periodo intermedio en el que los padres
de 1a Iglesia se pronuncian en contra, pero la costumbre se mantiene y es tolerada
por las autoridades civiles. Barraganas y mancebas no son, en consecuencia, mas
que la nueva versién del antiguo concubinate J. ESCRICHE, Diccionario
razonado de Legislacidn y Jurisprudencia. Paris, Lib. Garnier Hnos, 1868 (voces
«adulterio», «amancebados», «concubina» y «barraganas).



62 M. 1. SANCHEZ

efecto, parece posible hablar de una clara divisién de funciones entre
la cényuge oficial y la «amiga» —al decir de Florez— que dibuja
claramente perfiles de mujer con conductas y actitudes diferentes: las
funciones piiblicas de la reina, y las muy privadas y eréticas de la
amante, por otra.

La mujeres legitimas corresponden a menudo a perfiles humanos
bien diferenciados?4. Por lo general, las esposas se comportan como
hembras recias, capaces de manejar y decidir en los asuntos de
estado. Las conyuges oficiales, tanto en vida de sus maridos como
durante la minoria de sus hijos, intervienen activamente en ia politica:
firman tratados, conciertan acuerdos, llevan a cabo nombramientos,
defenestraciones de personajes publicos y, con mucha frecuencia,
amplias intrigas. No olvidemos a este respecto que la «maléfica» Lady
Macbeth es un perfil femenino tipicamente medieval.

Doiia Marfa de Molina {1265-1321), esposa de Sancho IV, es,
probablemente, uno de los mejores ejemplos a este respecto.Hija de
un hermano de Fernando III, casada con su primo, el heredero de
Alfonso X, sin haber obtenido la correspondiente dispensa pontificia.
Dofia Maria, a quen Florez apela la grande, da pruebas desde esta
primera etapa de su vida como consorte real, de importantes dotes en
tanto que diplomatica, esforzandose por conseguir la dispensa y llevar
a Castilla al bando partidario de la alianza con Francia que ella
apoyaba. Después de la muerte de Sancho IV se hace cargo de la
corona y de 1a tutorfa de su hijo en medio de enormes dificultades que
supera con tacto y un amplio despliegue de diplomacia y talento
politico, frente a una nobleza turbulenta y las ambiciones de Aragén y
Portugal, contra quienes se ve obligada a emprender acciones bélicas
que logra saldar con tratados favorables. Florez no le escatima los
elogios que su talento merece, aunque su andlisis adolece siempre de
un tono que hoy denominarfamos «machista». Dofia Maria se
comporta como una mujer extraordinaria, pero Florez no olvida nunca
que, al fin y al cabo, es s6lo una mujer: «todo ¢l orizonte mostraba
lobregueces —dice a propésito de su enfrentamiento con Portugal—
amenazando tempestad por todas partes: mas la Reyna, cuyo corazén
no conocia demayos, manifestd un espiritu no sélo superior a su
sex0, sino labrada en el yunque y oficina de los Héroes». Cuando
dofia Maria recibe presiones por parte del infante Pedro de Aragdn
para que contraiga nuevo matrimonio, a cambio del cual retirarfa sus

24 Margaret WADE LABARGE hacia también alusién a este caracter de
«mujeres biblicas» de las reinas y nobles medievales europeas en su estudio sobre
la galeria de retratos femeninos del periodo. La mujer en la Edad Media. Nerea,
1588.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 63

tropas de Castilla, Florez asegura: «Pero la honestisima sefiora, aun
cercada de tan graves angustias no quiso respirar por aquel medio.
Escogio seguir el mds laudable egemplo de las que guardaron la fe del
primer matrimonio, protestando que aunque su hijo huviera de
conseguir otras tantas Coronas, no faltara ¢lla a su decoro...»?. A
pesar de esta aparente fidelidad a la memoria de su marido, dofia
Marfa tampoco se vio libre mientra Sancho IV vivia de la presencia de
otras mujeres al borde mismo del trono. Sancho 1V, a pesar de su
corta vida, tuvo tiempo suficiente para mantener relaciones con una tal
dofia Marfa Alfonso Ucero, pariente lejana de la propia reina. La
naturalidad con la que se contemplaban estas relaciones se comprueba
cuando Florez da cuenta sin ningin escdndalo que la propia dofia
Marfa actud como madrina de la nifia.

En un periodo mds cercano al que nos afecta en este caso, dofia
Maria de Portugal intervino activamente en la politica castellana a lo
largo de todo el reinado de su hijo hasta que se vié obligada a retirarse
a su pafs de origen, obligada por su propio hijo. Sus actitudes y
trayectoria contrastan vivamente con €l comportamiento de su rival
Leonor de Guzmdn, quien no sélo dio al rey ocho hijos frente al dnico
heredero que ella fue capaz de concebir, Sin embargo, la concubina
real gozo de prestigio y respeto mientras vivié Alfonso XI.
Paradéjicamente, y aungque por razones distintas también fue
asesinada por el dnico vardn considerado como legitimo.

Frente a este despliegue de energia y firmeza de cardcter , las
amantes reales desempefian, por lo menos en apariencia, el papel de la
mujer-objeto, pasiva y sometida a su potente duefio. Personajes
literarios como el de la «bella Irene» o la judia Raquel resultan
inseparables de esta primera etapa medieval en que la concubina es
unica y exclusivamente «el reposo del guerrero» y sélo llegan a ser
peligrosas cuando el seiior se emboba demasiado y se aparta de sus
obligaciones oficiales.

Por lo que se refiere a la relacion erdtica entre los reyes y sus
regias conyuges, las crénicas no suelen ser muy explicitas, como es
l6gico, a este respecto, pero parece evidente que las recias hembras
que comparten legalmente el lecho de los monarcas sélo estdn
interesadas en el aspecto sucesorio, tal y como se subraya en el caso
de dofia Marfa de Montpellier, para que no haya ninguna duda acerca
de su «virtud». A pesar de que pocos historiadores se deciden a
aceptar las tesis de Denis de Rougemont, las crénicas y los procesos

25 H. FLOREZ, ob.cit. Dofta Marfa «La Grande», .11 pags.549 a 567 (p4g.
357



64 M. H. SANCHEZ,

inquisitoriales parecen venir en ayuda de las opiniones del fil6sofo
suizo?6, :

No resulta extrafio, por tanto, que las preferencias de los varones
reinantes se orienten hacia mujeres aparentemente menos inhibidas en
el aspecto erdtico que unas esposas mais preocupadas por las
cuestiones de estado que por otro tipo de relaciones. Las preferencias
de los monarcas a este respecto no parecen dejar lugar a dudas si
tenemos en cuenta el nimero de hijos que tuvieron con sus amantes y
con sus esposas legitimas.

Estas preferencias, sin embargo, comienzan a plantear problemas
sucesorios y politicos a fines del siglo XIII. Los padres de la Iglesia
se habfan pronunciado siempre, segin vimos, contra la costumbre de
las concubinas y barraganas, pero en 1212 el Concilio de Valladolid
condena expresamente a los clérigos que comparten su vida con una
mujer, y a partir de aquf comienza una corriente que lieva finalmente a
la prohibicion total de este tipo de relaciones en las cortes de Briviesca
de 13877,

Es muy probable, desde mi punto de vista, que esta nueva
situacion estuviera determinada en gran parte por los conflictos a que
daba lugar la existencia de una progenie que debfa ser medida por
distintos raseros, al margen de los sentimientos paternos hacia ellos y
de las circunstancias que pudieran presentarse en el caso de la

26 En otros trabajos —«Magic and Erotism: Love magic» en The impact of
Spanish Inquisition on Spain and the New World.. ME.Perry & A. ], Cruz eds.,
Univ, of California , Los Angeles {en prensa)— me he referido con frecuencia a las
tesis del filésofo suizo Denis DE ROUGEMONT en L'amour et 'Occident que no
han sido muy apreciadas por medievalistas como Le GOFF, pero cuya visién de la
apanicién del amor a través del adulterio parece quedar confirmada a través de este
trabajo, por lo menos en lo que se refiere a las uniones legales pero no aceptadas
por la iglesia que estamos observando.

27 La primera prohibicién verdaderamente seria de la barragania, tanto para
clérigos como para laicos procede de las Cortes de Briviesba en en 1300, momento
a partir del cual parece que se puede observar una clara inflexién en las costumbres
no sélo a este respecto sino también en otras muchas cuestiones, Juan [ prohibe a
partir de las Cortes de Bribiesca mantener a otra mujer que no sea la aceptada por la
iglesia, «Ordenamos que ningdn hombre casado sea osado de tener ni tenga
manceba publicamente; y qualquier que la tuviere de qualquier estado v condicidn
que sea que pierda el quinto de sus bicnes hasta en quantia de diez mil maravedis
por cada vegada que se la hallaren». Nueva Recopilacién, 1ib.8, 1i1.19, ley 5. A
partir de este momento se observa un cambio total de tzlante respecto a las
relaciones de los hombres solteros o casados con otras mujeres a excepcion hecha
de aquella con la que estén en disposicién de contraer matrimonio delante de Ia
iglesia.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 65

sucesion al trono, los hijos de la «amigas» empiezan a plantear
problemas serios que conducen a un nuevo orden de cosas.

A este respecto, sin duda, la historia de Inés de Castro, cantada por
los poetas y tema favorito de la €época romantica, ilustra mejor que
ninguna otra este papel de la amante pasiva que da vida en las crénicas
a las «seductoras inocentes» como la bella Irene y otras damas
similares. Inés de Castro (c. 1320-1355) llega a la corte portuguesa
como dama de honor de dofia Constanza de Castilla, futura esposa del
infante don Pedro {1320-1367), pero pronto suplanta a su sefiora en
el corazén del heredero del trono. El rey y la nobleza deciden eliminar
el riesgo que representa para las buenas relaciones con Castilla, y la
dama vuelve a su pafs, pero su amante no acepta esta decision y no
abandona sus relaciones con la mujer que ha sabido atraerle mejor que
su esposa. Los amores terminan tragicamente. Después de haber
deliberado el asunto en Consejo de Estado, el rey ordena la muerte de
la mujer que pone en peligro 1a sucesién al trono de los herederos
legitimos. Cuando Pedro sube finalmente al trono hace desenterrar el
caddver de su amada y declara en 1360 que habia estado casado con
ella en secreto, obligando a todos que la reconozcan como reina. La
venganza contra sus asesinos, por otra parte, fue cruel e implacable?.

La relacion de Inés de Castro y Pedro de Portugal transcurre en un
momento a partir del cual se observa un cambio de talante respecto a
las relaciones extra-conyugales de los reyes. Por razones politicas y
culturales las alianzas matrimoniales adquieren ¢l rango de pacto de
estado que no habfan llegado a alcanzar con claridad hasta aqu{ y por
otra parte, la propia conducta de los hombres obligados a una
monogamia que hasta aqui no habfa tenido un caracter tan exclusivo
parecen querer sublevarse contra ella llevando hasta el lecho, y
después a la sucesién real, a los hijos habidos en uniones menos
convencionales. A partir del siglo XIII el rechazo que ya experimento
dofta Marfa de Montpellier por parte de Pedro de Aragén da lugar a
dramas familiares muy similares siempre al de Inés de Castro y el rey
de Portugal.

En este contexto histérico y en un momento en que la
semitolerancia acerca de las costumbres familiares de los reyes
atraviesa por una etapa de transicion transcurre el drama familiar que
tiene como protagonistas a Alfonso X1 y su hijo Pedro I, y que nos
interesa especialmente a causa del protagonismo que adquiere en €l un

28 os datos histéricos acerca de la tragedia amorosa de Pedro de Portugal e Inés
de Castro pueden verse en La Crénica de rei don Pedro I de Fernao LOPES
{princip. del XVI) y en la de RUY DE PINA, Chronica de el rei D. Alfonso el
quario,



66 M. H. SANCHEZ

personaje femenino que ocupard a continuacién un lugar privilegiado
en los rituales mégicos de las mujeres de los siglos XVI, XVII y
XVIIL

Las relaciones entre Alfonso X1, su esposa Maria, y su concubina
Leonor de Guzmdn, por una parte, y las de su hijo Pedro I, su esposa
Blanca y su amante Marfa de Padilla a continuacidn, constituyen una
crénica de amores ilegitimos, venganzas familiares y problemas
sucesorios en los que representaron un papel de primera fila las
relaciones de los monarcas con mujeres que respondian a los modelos
de pasividad o fortaleza de cardcter que se dan alternativamente de
forma tan diferenciada durante este periodo.

Mientras dofia Marfa de Portugal representa un papel muy similar
al de Marfa la Grande —segin indiqué antes— ocupdndose
activamente en la politica del pais tanto en vida de Alfonso XI como
durante el reinado de su hijo Pedro 2%, Leonor de Guzmén permanece
casi en la sombra entregada a su funcién de madre prolifica y
compaiiera fiel.

Leonor de Guzmdn y Marfa de Padilla son las amantes capaces de
procrear, sujetas a la voluntad de sus duefios: El talante de los
tiempos, sin embargo, ha cambiado. La etapa de las «seductoras
inocentes» ha tocado a su fin y de nuevo volveremos a encontrarnos
con la versién maléfica de la sexualidad femenina.

Alfonso XI, cuyo reinado comprende desde 1312 a 1350, hijo de
dofia Marfa de Molina, a quien Florez llama «la Grande» casa también
en 1328 con dofia Maria de Portugal, una mujer tan llena de temple y
aficionada a la politica como su propia madre.

Tenia, sin embargo, una grave carencia: durante bastante tiempo no
fue capaz de dar herederos a su real compaiiero, lo que aparto a D.
Alfonso de la fidelidad conyugal —a 1a que tampoco parecia muy
inclinado— retirandole en gran parte la consideracién que merecia
dofia Marfa por su rango y temperamento. La crénica, sin embargo,
refiere el hecho de forma respetuosa y con ciertos tintes de historia
romantica:

«...et en todo el tiempo non oviera fijo della; ca anos a dos eran
de pocos dias. Et porque el Rey era muy acabado hombre en todos
sus fechos, teniase por muy menguado porque no avia fijos de la
Reina; et por esto caté manera como oviese fijos de otra parte. Era
en aquel tiempo era una duefia en Sevilla que llamaban dofia Lecnor
de Guzmin, et comoquiera que fuese viuda et muy fijadalgo, et en

29 Crénicas de los Reyes de Castilla desde don Alfonso el Sabio hasta los
Catdlicos Don Fernando y dofia Isabel. Coleccidn ordenada por d. Cayetano
ROSELL. Tomo 1, Biblioteca de Autores Esparioles. Madrid, 1953.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 67

fermosura era la mds apuesta muger que avia en el regno; et desde
otra vegada que la el Rey la avia visto en casa de una de su hermana,
que era casada con don Enrique Enriquez, quando fue a la hueste de
Olvera, siempre tovo el corazdn puesto en ella, et siempre usara de
bondad. Et estaba con una duefia su avuela que la criara: et el rey
sabiendo que era y en Sevilla trabajdse por la ver; et comoquier que
lo ovo grabe de acabar, pero ovola, Et esta duefia era bien entendida:
el desque llegé a 1a merced del Rey, trabajése mucho de lo servir en
todas las cosas que ella entendia que le podrian facer servicio, por tal
manera que ¢l rey la amg y la prescid mucho bien, tanto por el
servicio que le facia, como por el otro pagamiento. Et ovo della
fijos...»30 :

A pesar de este brillante resumen, en el que se aprecia con mucha
claridad las relaciones que se establecfan entre el rey y 1a concubina,
preocupada fundamentalmente por satisfacer los gustos de su sefior
—de nuevo resulta inevitable recordar a Denis de Rougemont—
Leonor de Guzmdn gozé de todos los privilegios de su estado de
concubina real mientras vivié Alfonso —nacié en 1310, y convivid
con €l desde 1327 pero fue objeto de la venganza del heredero
legitimo gue pudo dar finalmente a luz dofia Maria de Portugal, y que
llegd a reinar con el nombre de Pedro I. Después de haber dade a luz
ocho hijos, fue asesinada por un escudero de la reina viuda en 1350.
Es decir, sélo sobrevivid a Alfonso X1 unos cuantos meses.

La historia de los pequefios y grandes personajes estd, con mucha
frecuencia, llena de paradojas y contrastes, y el propio Pedro I se vid
obligado a vivir a continuacién una historia muy similar a la de su
padre. De acuerdo con la crénica de Pedro Lépez de Ayala al
comienzo de su reinado —habia nacido en Gibraltar en 1334 y sube al
trono en 1350 al morir su padre— y mientras permanecia todavia
soltero, se enamora casi repentinamente de una dama que conoce en
Sahagtin en 1352, durante una de sus campaiias:

El Rey don Pedro fue a la cibdad de Ledn, a la entrada que entraba
vido en los palacios de un caballero que decia Diego Fernandez de
Quifiones, un grand caballero de la cindad, una doncella su pariente
deste Caballero, que se llamaba dofia Maria de Padilla, la qual erala
més apuesta Doncella que por entonces se hallaba en el mundo: ¢ el
Rey quando 1a vido como era mancebo de edad de mas de dicz v sicte

30 Op. cit. Crénica del muy catélico rey Don Alfonso el Onceno deste nombre
que vencid la batalla del rio Salado et gand a las Algeciras” {cap. XC, pag. 227).



68 M. H. SANCHEZ

afios, enamorose mucho della, e non pudo estar en si hasta que la
hubo, e dormid con é13L.

La relaci6én que se establece entre ellos es tan firme como la que
vincul6 a su padre con dofia Leonor de Guzman. Aunque 1as razones
de estado le obligan a casarse un aiio después con doiia Blanca de
Borbon, «que era en edad de diez ¢ seis afios, € muger bien fermosa,
¢ del linage del Rey de Francia de la flor de Lis», el atractivo que
ejerce sobre él doila Maria es tan fuerte que abandona a su esposa
después de la ceremonia para reunirse con su amante, a pesar de las
stiplicas de su tia, Leonor de Aragon, y de su madre:

«Seflor, a nos es dicho que vos queredes luego partir de aqui para
ir d6 estd Dofia Maria de Padilla: € pedimos vos por merced que non
Io querades facer: ca si tal cosa ficiedes, lo primero fariades en ello
muy poco de vuestra honra en dexar asi vuestra muger luego que
casastes, estando aqui con vuestros Regnos»32

Su madre y su tia trataron de convencerle explicdndole también ¢l
agravio que harfa al rey de Francia y el escdndalo al que daria lugar en
el reino. Don Pedro fingié dejarse convencer por las razones de sus
parientes, pero se negd a compartir el lecho con dofia Blanca y esa
misma noche salid hacia ¢l castillo de Montalbén, donde habia dejado
a dofia Marifa.

El vinculo amoroso se mantiene entre ellos durante anos, y
mientras dofia Blanca permanece abandonada y presa, dofia Marfa da
a luz tres hijos. Los amores reales se convierten también en un
problema de estado y los partidarios de una y otra se enfrentan con
violencia®>. Aunque Pedro I obliga primero a los obispos a declarar
nulo su matrimonio con dofia Blanca —a la que finalmente manda

31 Qp. cit. Crénica del Rey don Pedro, fijo del rey don Alfonso Onceno deste
nombre en Castilla (afio tercero, 1352, cap. V pag. 427).

32 1bid.( afio cuarto, 1353, cap. X1 pag.433)

33 La figura de Pedro I ha seguido siendo objeto de controversia hasta nuestros
dias entre los historiadores. Los andlisis més recientes, sin embargo, tienden a
considerarle como un monarca que se adelant$ a su tiempo ¢ intentd instalar una
monarquia "moderna”, limitando los poderes de Ia nobleza y apoyandose en la
burguesia y minorias como la judia, a muchos de cuyos miembros confié cargos
importantes. Pedro Lopez de Ayala —primero partidario del rey y luego su
enemigo— traia }a figura con severidad, y estd wadicionalmente considerado como
uno de sus detractores, aunque L. Sudrez considera que se ajusté a la verdad en
todos los puntos de su relato. (Luis SUAREZ FERNANDEZ, El Canciller Pedro
Lopez de Ayala y su tiempo (1332-1417) . Diputacién Foral de Alava,



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 69

asesinar— se casa después con dofia Juana de Castro, que es
abandonada inmediatamente, y confinada en un convento con las
debidas compensaciones materiales, ¢ incluso mantiene un escarceo
con dofia Aldonza Coronel, Pedro I vuelve siempre al lado de Marfa
de Padilla, madre de sus hijos Dofia Maria de Padilla muere, al
parecer, de forma natural en 1366 casi al mismo tiempo que
desaparece dofia Blanca, y el rey que no intent6 nunca convertirla en
su esposa oficial mientras vivié, en 1366 -—seis afios después que en
el caso de Inés de Castro— reune a las cortes castellanas y reproduce
la escena protagonizada por su tocayo en Portugal :

E dixo asf ante todos que les facia ciertos que la Reyna dofta
Blanca de Borbén, la qual era muerta, non fuera su muger legitima
por quanto antes que s¢ desposase co ¢lla se avia desposado por
palabra de presente con dofia Marfa de Padilla, efa rescibiera por su
muger; emperg por rescelo de que algunos de su Regno se alzasen
contra €l, por quanto non querfan bien a parientes de Doiia Maria de
Padilla (...} que €I non 036 decir deste casamiento que oviera con la
dicha34..,

La historia de Inés de Castro se repite, en este caso probablemente
por razones dindsticas, si tenemos en cuenta que dofia Marfa era la
tinica mujer que habfa dado descendientes al rey de Castilla.

La metamorfosis literaria; el proceso de demonizacion

La historia de los amores de Maria de Padilla y Pedro I parece
inspirada en algtin novelén decimondnico o en un relato de cardcter un
tanto lacrimégeno para las mafianas televisivas. Cuando se repasa la
severa cronica de Lopez de Ayala desde la perspectiva de sus
relaciones sentimentales y tratando de subrayar el protagonismo de los
personajes femeninos se comprueba, una vez mds, que la realidad
imnita al arte.

Doiia Maria aparece en la crénica del enemigo de su amante como
una mujer dulce y bondadosa, sometida a la voluntad del rey, pero
piadosa. Cuando Pedro I decide matar a dos nobles que se oponen a
su programa politico —Alvar Pérez de Castro y Alvar Gonzdlez
Mordn— Marfa les manda advertir e impide su muerte. Después de la
boda de Pedro con doita Juana de Castro intenta fundar un convento
para retirarse a €l, y llega a solicitar un breve del Papa a este respecto.

34 Op.cit. (afio treceno, 1362 cap. XXVI pag. 438).



70 M. H. SANCHEZ

Maria de Padilla —segiin lo acabo de sefialar— es, en realidad un
perfil humano muy similar al de Inés de Castro del que es consciente
el propio cronista, que alude al hecho de forma significativa™.

A pesar de que el relato histérico no es negativo, los romances y la
tradicién popular convierten a esta mujer a continuacién en una
poderosa hechicera que mantuvo sujeto a su real compafiero gracias a
poderes extraordinarios. Una interesante metamorfosis a la que
conviene acercarse despacio y tratando de leer entre lineas los
acontecimientos y circunstancias socio-politicas que convierten a
Marfa de Padilla en la dnica concubina acusada de haber sometido a su
duefio a través de poderes magicos.

El obispo ¢ historiador Rodrigo Sdnchez de Arévalo en su
«Compendio de Historia Hispédnica» —editado en Roma por segunda
vez en 1470% — alude claramente al extrafto vinculo sexual entre don

35 LOPEZ DE AYALA alude a la tragedia de Inés de Castro casi de pasada, y
en tono neutral, cuando don Alvar Pérez de Castro, hermano de Inés, se refugia en
Portugal huyendo de don Pedro. Ayala, «este infante don Pedro, después que fue
Rey de Portugal, dixo que era casado con ella, e ilamdrenla ia Reyna dofia [nes».
Op.cit. {(afto Cuarto 1353, cap. XXVI pag.438).

36 «historicus Ptolomeus de Luca rem ipsam luculento sed lacrimabili sstilo
describit. Petrus igitur leodem Prolomeo teste Blancam Reginam a principio
tenerrime dilexit veluti que venustate corporis & morum integritate pollebat, sed
wt aiunt inimico humani generis procurante implacabilie odium Petrus contra
Reginam innocentem conceperat, maleficiatus ut creditur industria Marie de Padilla
quam prius concubinam dilexerat, nam illa videns per Regem eo temptui habitam
machinata est per tritos in arte magica Regem ipsium inRegimenodium deducere;
gquam rem per certa maleficta demonum quidem iudeus se facturum obtulit, que
etiam singulari odio contra eandem Regina conspiraverat..

Donaverat Regina Petre pulcherrimam ¢onam auream multis gemmis et
preciosis lapillis ornatum queam Petrus Regine amore sepe diferebat, Maria vero
Regine emula, calicle operat est ut ¢onam illa manus magici iudei aliqua diu
perveniret, quam tali maleficio effecit,ut dum quadam festiva die Rex illa
precingeretur a cunctis intuentibus atq a se ipso non ¢ona aurea sed quodam
horribili serpente precinctas videretur», Op, cit. fol. IXVV. a XVI. (Ptolomeo de
Luca ¢ Bartolome de Lucca, a quien alude 8. A. fue un erudito dominico del siglo
XHI que llevé a cabo comentarios sobre sante Tomds de Aquino. No pudo, por
consiguiente, tener en cuenta los hechos que se estudian en este trabajo, muy
posteriores a 1a vida del estudioso religioso. El propio Sanchez de Arévalo matiza
mdés adelante sus propias palabras: «Pedro, segin dijimos, una vez que expulsé ala
reina Blanca, se unié con la concubina, bien por su propia naturaleza o a causa de
alguna constelacion astral que le impulsaba a 1a crueldad, o, segin dijimos, atacado
por algiin maleficio» («Petrus ergo expulsa ut diximus Regina Blanca concubine
adherens aut natura ipsa vel astrorum costgeliatione que cum ad seviciam
impellebat, aut ut diximus maleficio predicto infectus», ob. cit. fol. IXVIIv).



LA MUTER QOMO FUENTE DEL MAL. .. 71

Pedro y dofia Maria, mucho m4s chocante si tenemos en cuenta que ¢l
rey tuvo a su disposicidn a una esposa joven y bella y mantuvo
también relaciones fisicas con otras mujeres, aficion que atribuye al
hecho de haber sido victima, tal vez, de algiin «maleficio»:

Asf pues, Pedro se casé con Blanca... Pero, segitn muchos no
son bastante conccidas las causas del odio entre el rey Pedro y su
esposa Blanca, que segin parece di6 lugar al repudio. Y se cuentan
cosas diferentes segiin los distintos autores, Consideremos nosotros
ahora brevemente el asunto, siguiendo las historias publicadas no
sélo por escritores hispanos, sino también por famosos
historidgrafos extranjeros entre los cuales (se cuenta) ¢l insigne
historiador Ptolomeo de Lucarte, que lo describié en tono elegante
pero lacrimégeno. Asf pues, siendo testigo el propio Piolomeo,
Pedro amaba tiernamente al principio a la reina Blanca, inclinado
ante la belleza de su cuerpo v la integridad de sus costumbres. Pero,
segin dicen, por mediacién de algiin enemigo del género humano, el
rey Pedro habfa concebide un odio implacable contra la reina
inocente, maleficiado segiin se cree por industria de Marfa de Padilla,
a la que antes habia amade como concubina, pues ella al verse
despreciada por ¢l Rey maquind por medios de filtros mdigicos
provocar el odio del Rey contra la Reina, lo que consiguid por
ciertos maleficios un judio diabélico que habia conspirado con
singular odio contra la Reina. La Reina habia regalado al rey un
hermosisimo ceflidor dorado adornado con gemas y piedras preciosas
que Pedro llevaba a menude por amor a ella. Pero Maria, rival de la
Reina, hizo astutamente que aquel ceftidor legara a manos det mago
judio, el cnal en cierta ocasién hizo tal maleficio que un dia festivo
que el rey lo Hlevaba puesto, a la vista de todos se mostré que llevaba
no el este ceftidor dorade, sino una herrible serpiente. ..

La actitud del prelado y los romances acerca del rey don Pedro
—elaborados de forma casi contempordnea a los acontecimientos—,
son, al parecer, los responsables literarios de la evolucion de este
personaje femenino, sin connotaciones negativas en la relato oficial
del reinado. Desde mi punto de vista, Lopez de Ayala se tomd
demasiado en serio su labor como cronista para reflejar opiniones que
circulaban con toda probabilidad en forma de rumores y habladurias
—tal y como puede observarse en la version de Sanchez de Arévalo,
que dice basarse en lo que habfa contemplado un contemporaneo—, o
que la propia nobleza enfrentada con don Pedro pudo poner en
circulacién. Dofia Maria habria hechizado al rey gracias a la ayuda de
un mago judfo. He aqui unidos los dos poderes que los nobles
trataron de apartar de la proximidad de un rey que nunca estuvo muy
inclinado a favorecer sus intereses. El nexo mégico entre los dos



72 M. H. SANCHEZ

elementos «negativos» para unos aristécratas que se sentfan
lesionados en sus intereses explicaba y ennegrecfa al mismo tiempo la
figura de un rey cuyas medidas les perjudicaban. No resulta
descabellado, a mi modo de ver, interpretar esta tradicién como un
rumor politico que pudo fabricarse en torno a los protagonistas de la
historia y que los romances hicieron correr de boca en boca,
transformédndolo en lo que podriamos calificar como «opinién piblica
del periodo»?7.

Los desconocidos autores de las leyendas relacionadas con Pedro [
simpatizan abiertamente con la inocente digura de dofia Blanca de
Borbén, la esposa postergada y sacrificada sin ninguza culpa®® y
atribuyen a las malas artes de la amante las desgracias de la esposa
legitima.

Dofia Blanca esté en Sidonia
Contando su historia amarga
A una dueiia se la cuenta

Que en la prisién la acompaiia
De Borbdn, dice, soy hija

De Carlos Delfin cufiada

Y el Rey de la Flor de Lis
Pone en su escudo mis armas
De francia vine a Castilla
;Nunca dejara yo Francia!®

En otro romance en el que dofia Blanca toma también la palabra
para dar cuenta de sus desgracias s¢ acusa directamente a Marfa de
Padilla de haber embrujado al rey con la ayuda del hechicero judio:

Caseme en Valladolid

Con don Pedro, Rey de Espaiia;
El semblante tiene hermosos
Los hechos de tigre Hircana
Diome ¢l si, no ¢l corazén
;Alevosa es su palabra!

Dile una cinta a Don Pedro

37 Romancero del Rey Don Pedro (1368-80) introduccién, bibliografia de A.
PEREZ GOMEZ. Valencia, 1954.

38 Op. cit., romance [X, pag, 133.

39 Op. cit., romance IX, pdg. 133.




LA MUTER COMO FUENTEDEL MAL...

De mil diamantes sembrada,
Pensando enlazar con ella

Lo que amor bastardo enlaza;
Hiibola dofia Maria

Que cuanto pretende alcanza
Entregola a un hechicero

De las hebreas sangre ingrata -
Hizo parecer culebras

Las que eran prendas del aima
Y en este punto acabaron,

La fortuna y mi esperanza*®

73

Aunque en algiin romance?#! se recuerda también cémo dofia Maria
impidié al rey dar muerte a dofia Blanca, ¢l romancero prefiere cantar
sus desgracias y llega, incluso, a atribuir a la amante real ¢l trdgico fin

de la princesa francesa:

No contento el rey don Pedro
De tener aprisionada
A dofia Blanca en Sidonia
Sin razén ni causa justa
A peticién de Padilla
Bella tigre de la Hircania
Permite el Rey que la Reina
Acabe su vida amarga
La cual le dice —Sefior

. Si vale vuestra palabma
Y2z es tiempo que me cumplais
La que a mi me teneis dada
Mediante la cual me hubisteis
Viviendo en mi casa honrada
Y codiciada de muchos
Seflores de vuestra Espafia
Disteime nombre de amiga
Con ¢f que el vulgo me disfama
Pues por deshonra me dice
Que solo ¢l nombre me basta
Y hubiera ya de hastar
Que estoy de hijos cargada
Vuestros que porque lo son

40 Op. cit., romance IX,.pag. 133.
41 Op. cit., romance XIV, a, b, c.



74 M. H. SANCHEZ

Yivo yo tan deshonrada—
Movieron al ciego Rey
La halagiiefias palabras
Que la matrona le dice
Fingidas y bien Horadas¥?

La belleza de doiia Blanca, su linaje, su prision y triste final ganan
las simpatfas de los autores de los romances y del pueblo que los
canta. Aunque dofia Maria de Padilla y doila Inés de Castro
representan dos figuras paralelas, no sélo en el tiempo, sino el
devenir histérico, resulta fundamental, a mi modo de ver, tener en
cuenta el papel que corresponde a cada una de ellas en sus respectivas
historias.

En Castilla, dofia Maria fallece de muerte natural después de haber
convivido con el rey durante toda su vida, y don Pedro obliga a la
nobleza a reconocerla como reina después de haber contraido dos
matrimonios consecutivos, haber mantenido algiin que otro devaneo,
y cuando €l mismo se encuentra al final de sus dias. El
comportamiento dréstico del castellano con sus enemigos no puede
ser interpretado a causa del dolor que le ha producido la desaparicién
de su amada a manos asesinas, puesto que todo su reinado esta
marcado por venganzas sangrientas, la primera de las cuales estd
dirigida contra la amante de su propic padre. Pedro de Portugal, por
el contrario, se desposa con Constanza de Castilla mientras es el
heredero del trono y por orden de su padre. Unicamente a
continuaci6n se enamora fatalmente de la dama de compaiifa. Inés de
Castro, por otra parte, s asesinada cruelmente por orden del rey. No
resulta muy dificil, por consiguiente, comprender que a Inés de
Castro corresponde ¢l papel de «victima» en Ia historia portuguesa,
mientras que en Castilla este cardcter lo adquiere dofia Blanca de
Borbén, cuyo tiste destino sélo puede atribuirse a alguna influencia
maléfica. La princesa que ha llegado desde Francia para unirse al rey,
a pesar de que €l ya convivia con Maria de Padilla, padece tantas
miserias que incluso los avisos del cielo advierten a Pedro de las
desgracias que puede acarrearle su mal comportamiento. De acuerdo
con uno de los romances que toman partido por dofia Blanca, un
pastor habria acudido «milagrosamente» hasta el rey para reclamarle
que volviera al lado de su esposa:

Moriras, ¢l Rey Don Pedro
Que malaste sin justicia

42 Qp. cit., romance XVIIL, pdg. 179.



LA MUJER COMO FUENTE DELMAL... 75
Los mejores de tu reino

A Dios daris cuenta d'ello
Tienes presa a dofia Blanca
Engjaste 2 Dios por ello
Que si vuelves a quererla
Darte ha Dios un heredero
Y st no por cierto sepas
Que vendra desmén por ello

Morinis a pufialadas

Tu casa seri el infiemo
Todo esto recontado
Desaparecié el bulto negro®?

Los diferentes papeles que representan dofia Inés de Castro y dofia
Maria de Padilla en sus respectivas historias explican en parte, desde
mi punto de vista, la distinta trayectoria literaria de dos figuras
femeninas tan préximas psicolégica y circunstancialmente, sin
embargo. Mientras Inés sigue siendo una «victima» contemplada de
forma muy similar tanto por los autores del Siglo de Oro como por los
contemporaneos, doiia Maria entrd pronto a través de] romancero —al
igual que la poética Mesuline— en un proceso de demonizacién que
no desaparece totalmente en el teatro que se ocupa de las aventuras de
su marido en la misma época en que nuestras enamoradas invocaban
su nombre como sinénimo de poderes infernales. Don Pedro aparece
en el teatro de Lope, Tirso, Ruiz de Alarcén y otros muchos#.

Gracias a la «opinion piblica» representada por los romances
acerca de don Pedro, Maria de Padilla se convierte lentamente en una
figura negativa que ha causado la muerte de su rival de forma
indirecta. Las circunstancias socio-culturales e histéricas a propésito
de Ia sucesién al trono a las que he aludido antes transforman a la
compariiera de Pedro I, descrita por Pedro Lépez de Ayala como una
mujer que no se diferencia demasiado de las concubinas reales de
otros tiempos, en una figura malvada, dotada con poderes mégicos,
de cardcter casi infernal a la que invocan las aficionadas a la «magia
amorosa».,

43 Op. cit., romance X11Ia, pag. 146.

44'Inés de Castro atrajo también la atencién de los autores espafioles del Siglo
de Oro espafiol que observan su figura con ternura y compasién. Entre otros,
Garcilaso de La Vega le dedicé dos baladas y Vélez de Guevara camt6 su tragedia en
Reinar después de morir.



76 M. H. SANCHEZ

La tradicién popular somete a nuestra protagonista a tal
metamorfosis que de nuevo nos encontramos con el arquetipo de la
mujer-hechicera, con poderes extraordinarios muy similares a los de
las seductoras mégicas del mundo greco-latino que vimos al principio.
Su fama se extiende y aumenta durante los siglos XV, XVI, XVIL y
XVIIL : _

La figura de Maria de Padilla en la «magia amorosa»

La figura de Maria de Padilla que aparece en la cronica de Pedro I,
la mujer a la que Lépez de Ayala describe como «de buen linage e
pequefia de cuerpo, ¢ de buen entendimiento»*’ se convierte a través
de la tradicién oral en un personaje dotado de poderes mégicos
extraordinarios.

Las mujeres despechadas, abandonadas o en busca de amor licito o
ilicito acuden a ella en busca de ayuda y le atribuyen facultades para
hechizar amantes y controlar voluntades.

Santa Marta y dofia Marfa comparten en el repertorio de la «magia
amorosa» el patrocinio de los amores descarriados y los deseos
frustrados, pero la forma en que se la invoca trae a la memoria, en
cierto modo, 1a figura de la lejana Hécate, la figura sobrenatural que
tiene bajo su proteccién a las hechiceras. En la memoria de las
mujeres de los siglos XVI y XVII que practican la «magia amorosa»
dofia Maria es, sin embargo, una figura de carne y hueso, de la que
tienen una imagen bastante concreta a través del romancero y del
teatro de Lope de Vega, Tirso de Molina, etc., —que tenfan a menudo
ante sus ojos— donde la figura de su sometido amante sigue vigente.

Los conjuros en que se invoca a la amante de un rey que todavia
conservaba su popularidad a través de las representaciones teatrales de
los autores mds reputados de la época demuestran la radical
transformacion que ha sufrido a través de la tradicién oral una mujer
de carne y hueso que en la vida real se limité en gran parte a su papel
de esposa ilegitima y madre. El proceso de demonizacidén es muy
similar al de la poética figura de Melusine, aunque por razones
distintas.

Resulta bastante l6gico, por consiguiente, que Maria de Padilla
pase de los romances a este otro género de poesia popular que son los
conjuros, y las mujeres que practican la «magia amorosa» empiezan a
invocarla a causa de esta nueva personalidad mégica, uniendo su

45 P. LOPEZ DE AYALA. Op..cit. afio doceno, 1361, cap. VI p4g.513.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL,... 77

nombre al de Satands, Lucifer, Barrab4s, el Diablo Cojuelo y toda la
corte de seres infernales. :

- He aqui por consiguiente, a la concubina de Pedro I convertida en
una semi-diablesa maléfica, casi una nueva Hécate. _

Esperanza Badfa, Hechicera valenciana procesada en 1655, la

invoca en compafifa del marqués de Villena, el dnico personaje de
carne y hueso tomado también de la historia del pafs mas inmediata.
En este caso, la intervencién del marqués que gozé muy
justificadamente tanto vivo como muerto de fama de alquimista y
nigromante resulta muy comprensible:

Yo te conjurto

con dofta Maria de Padilla
y roda su cuadrilla .
con el marqués de Villena
y toda su genie %6

Lo pronunciaba mientras sostenia un rosario en la mano que servia
para deducir la respuesta. Si se movia, era sefial de que surtirfa buen
efecto. _

Los conjuros en los que aparece como fuerza femenina de cardcter
infernal no son muy numerosos, y suelen ser bastante similares. Por
lo general estdn relacionados también con el fuego o la sal. El conjuro
se pronuncia casi siempre mientras se echa al fuego un pufiado de sal
© se pone a hervir algiin recipiente. El color de la llamarada sirve
como base para la prediccion.

Entre los procesados en 1618 en el tribunal de Corte encontramos
uno de estos ritos en los que es preciso utilizar 1a sal, que servia en
este caso para aderezar unas naranjas a las que aderezaba también con
pimienta y cera, después de cortarles la «corona». En el conjuro de
Maria de Morales nuestra protagonista aparece asociada con otros dos
personajes femeninos de cardcter legendario:

- Conjéirote con la reyna Salayna
y con la reina Napolitana
y con dofia Maria de Padilla
si es que Fulana me quiere
quiere bien :
que venga donde esto

46 Archivo Hist6rico Nacional (Madrid},.seccidn Inquisicidn, 1ib. 942 fol.
47 AH.N. Ing. leg. 3092, Citado por J. BLAZQUEZ MIGUEL, Eros y
Tanatos. Brujeria, hechicerfa y supersticién en Espafia. Prélogo de J. CARO



78 M. H. SANCHEZ

Al igual que en casi todos los rituales en que interviene dofia
Maria, las naranjas se arrojaban a continuacién al fuego y se
observaba el color que adquirfa. La férmula més lograda para ejecutar
este rito en el que se combina la sal y ¢l fuego la conocfa la reputada
hechicera dofia Antonia Mexia de Acosta, aficionada a las artes
amatorias y auténtica profesional gue ejcrcia su oficio también en
Madrid, a la que se proces6 en 1633%,

En ¢l rito de fines similares que se practica utilizando un rosario
como instrumento de apoyo, Marfa es mencionada junto al marqués
de Villena, o que permite suponer que se la concedia un rango similar
al de este personaje, un siglo posterior a nuestra protagonista, por lo
que se refiere a la experiencia y poderes mégicos:

No bengo a quemar sal

ni bengo a abrasar sal

¢l coragon de fulano

bengo a quemar y abrasar por mi amor
Conjirote sai

con Satanis, con Barrabds, con Bercebid
con Lucifer, con ¢l diablo Cojuelo

con dofia Marfa de Padilla

y con cuantes diablos estan en ¢l infiemo
bauticados y por bautigar.

Todos se pondrén en el coragon de Fulano
¥y para que no pueda parar y sosegar

y me le traergn®?

El conjuro que tomaba a Maria de Padilla como figura principal era
tan conocido y divulgado en esta época que cuando los inquisidores

BAROIJA. Toledo, Arcano 1989. 364 pags. Pag. 280. Bldzquez hace una corta
referencia g pie de pagina a propésito de la identidad del personaje de Maria de
Padiila citado en €l conjuro, recordando las hiptesis de J. Caro Baroja, y sefialando
que seguramente se trataba de la amante del rey don Pedro.

48 El proceso de Antonia Mexia de Acosta atrajo la atencidn en primer lugar de
S. Cirac Estopanan (Los proceos por hechiceria en Castilla la Nueva.Toledo y
Cuenca. Madrid}. J. Caro Barcja le dedicé a continuacidn un estupendo capitulo en
sus Vidas mdgicas e Inquisicién, op. cit, (1, Il ¢, XVIL), Se trata en efecto de una
profesional sumamente interesante, pero no €s en absoluto la dnica que merece la
pena observar con tanto detenimiento. Tanto en Toledo como en Cuenca aparecen
también otras expertas tan sugerentes como ella.

49 A H.H. Ing. leg. 90, n.9.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 79

anotan el repertorio de conocimientos mégicos de dofia Antonia
sefialan el «conjuro de dofia Marfa de Padilla». Aunque el conjuro
completo no figura ya en esta parte del proceso seguramente este no
es otro que el que acabamos de ver,

En Valencia, €l conjuro de dofia Marfa se practicaba con un
recipiente que habfa que poner a hervir en el fuego. Las hechiceras y
los propios inquisidores suelen conocerlo como el «de las cazoletas»,
Gerénima Gonzélez, procesada en el auto de 1655 pone y 1a invoca en
compaiiia de los diablos més poderosos:

Por Barrabés, Satands y Lucifer

por dofia Maria de Padilla

y toda su compaitia

que asi como hierve esta cazoleta

yerba ¢l corazén de Fulano

que no pueda sosegar ni reposar
hasta que a Fulana venga a buscar®®

Maria de Padilla adquiere en los conjuros de las hechiceras de toda
Espafia una personalidad casi satdnica. Con mucha frecuencia, y
siempre con fines amorosos de toda indole, se la invoca uniendo su
nombre a los demonios més conocidos. En el mismo conjuro que
acabamos de ver, la experta continuaba:

por la mujer de Satands

por la mujer de Barrabds

por la mujer de Bercebi

assi como estos tres estaban reftidos
y venian junias con paz

venga ¢l corazon de Fulano

atado, preso y enamorado®!

En el conjuro en el que se pide la ayuda del diablo de forma
stmbdélica denomindndole «gran sefior de Ia calle», Marfa aparece de
nuevo vinculada a seres cuyas almas han cafdo en la condenacién
eterna. La hechicera valenciana Esperanza Badfa enumeraba las almas
de los seres desesperados por causas amorosas entre las que, al
parecer, reinaba también esta nueva Hécate que supo encadenar a su
voluntad a uno de los reyes mds presentes en la tradicién popular
durante los siglos XVIy XVIIL

30 ALHN, Inq. lib, 942 fol. 194 v.
ST AHN. Ing. ibid.



80 M. H. SANCHEZ

Vecino y compadre
Gran Seitor de 1a Calle, .,

yo te conjuraré

con tres almas de mocitos enamorados
con tres almas desesperadas :

con el alma de dofia Maria de Padiila
con toda su coadrilla¥2

Bien entrado ya el siglo XVIII la figura de Maria de Padilla seguia
siendo utilizada para invocar a los poderes infernales y favorecer los
amores no correspondidos. Francisca Romero, cuya trayectoria
humana, como la de Celestina, habia transcurrido primero por los
caminos de la prostitucién para terminar en la profesién mégica,
echaba las cartas a sus clientes con el apoyo de la amante de Pedro 1,
siglos después de su muerte. La invocacién con la que preparaba la
suerte era muy similar a los conjuros que ya conocemos:

Yo tengo miedo y te conjuro

con Barrab4s, con Satands

y Marfa de Padilla y toda su cuadrilia
y ¢l Diablo Cojuelo,

por ser més ligero,

le mando un pelo

porque se me diga la verdad®3

Después de esta férmula colocaba los trece naipes de la baraja en
forma de circulo y el que hacia el nimero catorce en ¢l centro. La
prediccién se haria de acuerdo con la caracteristicas de los cinco
naipes que aparecian en primer lugar,

Segan acabamos de ver, la figura de Marfa de Padilla sobrevive
durante todo el Antiguo Régimen gracias a las pricticas de las mujeres
que se dedicaron al ejercicio activo de la «magia amorosa». Su
reputacion se extendié por toda la peninsula ibérica y llegd a penetrar
también en los ritos de las mujeres que habitaban en las dreas
insulares e incluso en todos los territorios que, de una manera u otra,
estuvieron en contacto con la cultura castellana. La antigua concubina -
de Pedro 1 ha sido capaz, incluso, de cruzar €l océano y extender su

52 A H.N. Inq. lib. 942 fol. 27 1,
33 A.HN. Ing. leg. 3732 n. 32, citado por BLAZQUEZ, ob. cit. pag. 303.



LA MUJER COMO FUENTE DEL MAL... 81

mano hasta las mujeres en busca de amores més o menos «ilicitos» en
toda iberoamérica.

La relacién que vimos establecer al principio entre la mujer y los
poderes maléficos no se limitd, sin embargo, a este aspecto. Durante
los mismos siglos un grupo relativamente numeroso de mujeres
fueron acusadas por sus vecinos de poseer también poderes similares
a los de dofta Maria y casi con la misma frecuencia encontramos a
hombres que aseguran ante los inquisidores que han sido victimas de
poderosos maleficios que les atan sexualmente a sus amantes, Circe y
Medea, al parecer se han alejado mucho en el tiempo y el espacio,
pero los procesos inquisitoriales parecen querer demostrarnos que lo
tnico que se ha modificado son los disfraces de los personajes y la
forma en que se expresan. En cuanto a las mujeres con poderes
mdgicos, cuya vigencia erdtica las ha transformado en hadas
maléficas, los mismos textos siguen dando cuenta de la fe y €l temor
que seguian inspirando entre sus vecinos.

MARTA-HELENA SANCHEZ ORTEGA
Profesora de Historia Moderna. UNED, Madrid

Resumen: partiendo del mundo cldsico y medieval, la autora traza
el camino recorrido por determinadas figuras femeninas caracterizadas
por ser consideradas fuentes del mal, centrdndose finalmente en la
figura de DoRa Maria de Padilia y su papel en la magia amorosa de la
Epoca Moderna.

Summary: starting from the classical and medieval world, the
author designs the way crossed by several feminine figures that are
considered sources of evil, and she finally emphasizes the figure of
Doria Maria de Padilla and her role in the loving magic in the Modern
Age.





