Medievalia 11, 1994 pp.41-64

MIRACULUM Y MALEFICIUM.
ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE LAS
MUIJERES SANTAS DE LA EDAD MEDIA
EN EUROPA CENTRAL*

Gdbor Klaniczay

En el aiio 1276, durante las verificaciones sobre la santidad de la princesa
Margarita, hija del ya difunto rey Béla IV, en la Isla de los Conejos cerca de
Buda (también conocida como la Isla de la Virgen Marfa y poco después re-

da como Isla ita), la abadesa dominica Margarita, una de las
testigos del convento real de las dominicas y sobrina de la princesa Margarita,
cont6 el milagro que habria obrado su santa tfa y que detallamos como sigue:

Aquel dia, cuando la virgen Margarita estaba sumergida profundamente en
su oracién, uno de los huesos de su espalda se desplaz6 y le produjo un fuerte
dolor. La madre superiora y algunas monjas estaban muy excitadas por lo su-
cedido y buscaban un remedio para curarla. Yo pensaba para qué tanta agita-
ci6n por un remedio para esta monja, lo encontré simplemente ridiculo y me
refa por dentro. En ese mismo instante sentf un fuerte dolor en mi espalda, exac-
tamente en el mismo lugar donde le dolfa a la monja. Sin dudarlo, me tiré a los
pies de la virgen Margarita y le conté mis pensamientos y lo que haba suce-
dido después. Le confesé mi pecado y le rogué que me procurase alivio (quod
parceret mihi). Cuando ya le habfa contado todo esto, la virgen Margarita me
dijo: «que el Seiior te redimay,  inmed misrlolors o

Este pequeiio relato —aunque en absoluto representativo de los 84 mila-
gros de santa Margarita’— es muy instructivo acerca de los pequefios cinis-

* Wissenschafiskolleg-Jahrbiich, 1990/1991, pp. 224-252.

1 Vilmos FRAKNOI (ed.): «Inquisitio super vita, conversatio et miraculis beatac Margarethae
virginis, Béla IV. Hungarorum regis filiac, sanctimonialis monasterii virginis gloriosae de in-
sula Danubii, Ordinis Praedicatroum, Vesprimis diocesis», en Monumenta Romana episcopa-
tus Vesprimiensis (desde aqui MRV), Budapest, 1896, tomo 1, pp. 182-183; la misma historia
contada por otras monjas: pp. 187, 192, 275.

2 En relaci6n con las indicaciones esenciales sobre Margarita, véase también mis estudios (que,
dicho aparte, han servido como punto de salida para el presente articulo): «Leyendas como es

-



mos y las escondidas hostilidades a las que estuvo expuesta en el convento la
elegida princesa de familia real (candidata ya en vida a la canonizacion) por
parte de sus hermanas, también de origen aristocrdtico, pero menos felices;
el relato nos da una idea del concepto de milagro que se tenia en la Hungria
del siglo xii1. De hecho podriamos preguntarnos: ;se trata realmente de un
milagro el acontecimiento relatado mds arriba 0 mds bien es un caso de bru-
jerfa, un maleficium? Alguien que posee capacidades sobrenaturales puede
leer pensamientos y descubre asi un pequeo insulto, casliga a la culpable
causdndole un dolor corporal y, después de que se le niega alivio y de que
la malhechora le muestra su ar por lo ocurrido, estd dispuesta
aremediar el daio mégico que ha sufrido esa persona. Esta secuencia mor-
folégica es una de las muestras bdsicas mds frecuentes en las inumerables
historias relatadas por testigos de procesos de brujerfa de la temprana Edad

Moderna sobre y sus intentos de curacion.
Cuando es poslble un acuerdo amigable con la bruja, entonces el maleficium
puede di y se puede iar a un dero pro-

fesional o cazador de brujas, e incluso a pasos judiciales.

Se podria aducir que el milagro de Margarita tuvo lugar con la colabo-
racién anunciada de los poderes divinos. Ademis, la bien calculada simetria
del cardcter del pecado y del arte de castigar o el hecho de que se obtenga
el perd6n solamente después de mostrar piiblicamente el arrepentimiento re-
presenta para los relatos de milagros una importante y caracteristica am-
pliacién pas!oral pedagégnca’ que falta por completo en las descripciones
ia). Sin embargo, las concordancias

npoléglcas son muy confusas.

Para reforzar ain més nuestra quisiera
otros tres milagros de santa Margarita de Hungria que también fueron dis-
cutidos dentro del marco de las verificaciones ya mencionadas. Los prime-
ros dos ejemplos ilustran su poder sobre los elementos. Cuando de pequedia
vivia en otro convento de monjas, en el convento de Santa Caterina en
Veszprém?*, una vez mencion6 su urgente deseo de que los dos monjes do-

h b

trategia de vida: santas femeninas en Europa central durante la Edad Media tardia» en Gébor
KLANICZAY, Heilige, Hexen, Vampire. Vom Nutzen des Ubernatiirlichen (Santas, brujas, vam-
piras. De la utilidad de lo sobrenatural), Berlin, Wagenbvach, 1991, pp. 15-16, anotaci6n 4, li-
neas 51-54. Los relatos sobre milagros fueron de Elemér LovAS, Arpddhdzi Boldog Margit
élete, Budapest, Szent Istvén Tarsulat, 1940, pp. 276-337.

 Las funciones pedagdgicas de los relatos sobre milagros en la alta Edad Media son trata-
das en;

Aaron GUREVICH, Medieval popular culture. Problems of belief and perception (La cultura
medieval popular. Problemas de mencm y percepci6n), traducido por Jdnos M., Bak y Paul
A. Hollingsworth, Ca Cambridge University Press/Editions de la Maison des
Sciences de 'Homme, 1988, pp. 39 76,

* Jend GUTHEIL, Az Arpddkori Ves:prém, Budapest, 1981, pp. 166-177; Tlona KikaLy,
Arpddhdzi szent Margit és a siget. Budapest, Szent Istvén Térsulat, 1979, pp. 43-59.

P -



minicos que estaban de visita siguiesen con sus prédicas. Cuando éstos se
negaron a quedarse, ella dijo:

«Rezaré a Dios para que haga caer mucha lluvia, asf no podreis partir.»
Ellos respondieron que ninguna lluvia les podria detener, pero la bienaven-
turada Margatita, que tenia quizds diez afios de edad en aquella época, entré
en la iglesia y pidi6 la lluvia a Dios. Poco después empez6 a llover de tal
forma que los dos monjes tuvieron que regresar sin poder partir’.

En otra versién de la historia se cuenta que hizo que se rompiese una
rueda de carro, con la misma intencién y con el mlme resultado® Muchos
afios mds tarde su confesor, el padre p de los dt
hingaros’, tuvo que experimentar en su propio cuerpo el poder maravilloso
que poseia Margarita sobre los elementos:

Vine desde Gran a este convento y la hermana Margarita me dijo:
«Casi nos hubieramos hundido, porque el Danubio habia crecido tanto
que, de haber estado allf en frente, el agua nos hubiera cubierto total-
mente». —«Venga, venga», contesté, «no lo puedo creer». Entonces ella
dijo: «Sefior Jesucristo, muéstrale a este abad que estoy diciendo la ver-
dad para que me crea». Y el agua empezd a crecer con tanta velocidad que
tuve que huir y subir a los muros que rodeaban el convento...*.

El Danubio que rodeaba la zona santa del convento de Margarita" tam-
bién juega un rol importante en el cuarto milagro de casngo que q\uem citar
aqui'®, aunque no como «médium» de un , Sino
como drea liminar o de traspaso'! que, al ser sobrepasada permite llegar a

S MRV, p. 174; cf. pp. 179-180, 221.

MRV, pp. 169, 218.

7 Mikiés PreirreR, Die ungarische Dominikanerprovinz von ihrer Griindung bis zur Tata-
remwiistung 1241-1242 (La provincia hingara de los dominicos desde su fundaci6n hasta la de-
vastacion por los tirtaros), Ziirich, 1913; Elemér MALYUSZ, «Arpédhizi Boldog Margit (A
magyar egyhdzi milveliség problémdja)», en Emlékkenyw Kdrolyi Arpdd sziiletése nyolcvana-
dik forduldjidnak iinnepére, Budapest, 1933, pp. 341-384; Elemér LovAs, «Arpidhizi B. Mar-
git elsd életrajzinak ir6ja - Marcellus», en A i Foapdtsdg Foiskolai Evkonyve
1940/1941, pp. 21-85.

S MRV, pp. 280-281; otros relatos, pp. 183, 186, 191-192, 223, 242-243.

9 Me he ocupado mds detenidamente del contexto espacial de los relatos de los milagros de
Margarita en mi estudio: «II monte die San Gherardo e I'sola i Santa Margherita: gli spazi
della santiti a Buda nel Medioevo», en Sofia BOESCH GAJANO - Lucetta SCARAFFIA (eds.),
Luoghi sacri e spazi della santita, Turin, Rosenberg & Sellier, 1990, pp. 267-284.

19 Vita beate Margarite de Ungaria Ordinis Predicatorum, en P. BOLE KORNEL, Arpddhdzi
Boldog Margit szenttéavaidsi igye és a legdiibb latin Margit-legenda, Budapest, Stephancum,
1937, pp. 37-38.

f La importancia ritual liminar de estas zonas es destacada en fa antropologfa cultural: p.¢j.

i



la esfera de accién de los poderes milagrosos emitidos por las reliquias de
santa Margarita.

Erase una vez un hombre honorable de nombre Pondsa. Vivia en la
diéeesis de Veszprém. Este hombre devoto visitaba regularmente la tumba
de la virgen Margarita. Una vez dijo a sus acompafiantes: «jHagamos una

inaci6n a santa i A sus. no les agrado esta
propuesta y argumentaron en contra. Como él era laico y facilmente in-
fluenciable, no fue dificil hacerle cambiar de opinién. Dos dfas mds tarde
les dijo a Jos mismos amigos: «Por qué no vamos a la isla de Nuestra
Sefiora, la Virgen Marfa, y damos un paseo». En este momento ya habia
olvidado su otra propuesta de peregrinaci6n. Pero nada mds sentarse en el
barco, sinti6 un dolor muy fuerte en su mano izquierda. Antes de haber
cruzado el Danubio los dolores se hicieron tan fuertes que su mano, e in-
cluso todo el brazo hasta la espalda, estaban como entumecidos y sin sen-
tido; no podia ni levantar ni bajar el brazo. En seguida se dio cuenta de que
era un castigo por su pecado y lleno de miedo y temblores se encamind ha-
cia la tumba de santa Margarita. Pero no encontré la misericordia y el
perdén del creador: atin no estaba completamente libre del pecado de la
duda. Con el corazén roto, sumiso y lamentdndose pidi6 el perdén a la vir-
gen con estas palabras: «;Oh, Margarita, td, que te has consagrado a Dios!
Todos aquellos que vienen de las mds diversas partes del pafs,
por cualquier o dolor, vuelven a sus casas cu-
rados. Cuando dejé mi casa gozaba de buena salud y de buen dnimo, pero
ahora, debido a mi poca fe, quizés deberé regresar a mi casa en un estado
lamentable y cojo, para la eterna vergiienza de mf mismo y de mi familia».
Mientras tanto sus dolores eran cada vez mds fuertes y sus ldgrimas de
arrepentimiento cayeron sobre la tumba. Rezaba sin parar pidiendo por la
gracia de una curacién. Con este deseo que crecfa cada vez mds, también
la curacién se acercaba cada vez mds y, cuando acabé de cantar las vispe-
ras, estaba completamente curado. En voz alta elogid la maguitud de Dios,
los méritos de la hermana Margarita y el éxito de sus perseverantes ora-
ciones suplicantes.

Estos cuatro milagros obrados por santa Margarita y explicados aqui
detalladamente presentan dos aspectos raros, aunque no totalmente des-
conocidos, no s6lo del amplio género de recopilaciones de milagros de la
Edad Media en general, sino incluso dentro de la categorfa de milagros de

Victor y Edith TURNER, Image and Pilgrimage in Christian Culture. Anthropological Pers-
pectives, Nueva York, Columbia University Press, 1978; Victor TURNER, The Ritual Process.
Structure and Anti-Structure, segunda edicién The L.H. Morgan Lectures, 1966, Ithaca/Lon-
dres, Comell University Press, 1977.



castigo'?. En estos ejemplos los afccmdos 1o son las personas que han co-
metido pecados contra una que se bajo
la protecci6n del correspondiente ‘zanto tampoco se trata de una vulnera-
cién de tiempo y espacios santos o de mandamientos morales; al contra-
rio, mds bien ocurre que Santa Margarita (o sus reliquias) pone en marcha
el mecanismo del castigo milagroso no con algiin objetivo altruista, sino
porque ha sido ofendida personalmente o para obtener un objetivo pura-
mente personal.

Después de esta breve ojeada a la ambigiiedad de los poderes sobrena-
turales de las santas en la Edad Media, ampliamente ocultada por las inten-
ciones propagandisticas y hagiogréficas de la mayorfa de las recopilaciones
de milagros, quisiera reflexionar aqui sobre un tema mucho més amplio (tal
como lo deja intuir el titulo de mi articulo) del que me interesa sobre todo
el problema de la relacion histérica entre las santas y las brujas. Abordaré
cuatro d&mbitos temdticos diferentes.

El primer tema (al que me quiero dedicar algo més extensamente) se
refiere a la caracterizacién de lo que se podria denominar la «corte celes-
tial» de santa Margarita y de una docena mds de princesas santas del
siglo xi11. Se trata aqui de una mezcla curiosa de santidad dindstica al viejo
estilo y de santidad femenina con un estilo nuevo que —junto con algunas
otras formas contempordneas de santidad femenina— ha cambiado radi-
calmente la imagen medieval sobre el acceso a los poderes sobrenaturales
de las mujeres.

Luego quiero aludir brevemente a c6mo ha contribuido esta emancipa-
cion religiosa femenina en la baja Edad Media, cuyos primeros pasos estu-
vieron vinculados a las santas princesas de la Europa central, a que la ima-
gen aterradom de las brujas, que surgfa en el siglo xv, haya sido presentada

como figura fe

Esta argumentacion puede ampliarse con otros dos grandes dmbitos
tematicos: por un lado, el eanﬂwm histérico y el contexto de al!eman-
cia entre las formas de imaginar las y
con la santidad y la brujerfa que datan de la antigiiedad tardia, y. por

otro, la comparacién morfol6gica y ti de milagros y 1j
mientos.

Con este planteamiento exceswnmente amplio, en el que se quieren
abordar en todo caso las di de explicacién histérica y

teorética de la ya mencionada ambigiiedad de la santidad femenina en la
Edad Media y su efectividad milagrosa, no voy a poder entrar en detalles de

12 Cf. GUREVICH, Medieval popular culture, pp. 46-49; Pierre-André SIGAL: «Un aspect du
culte des saints: le chitiment divin d'apres la littérature hagiographique du Midi de la France»,
en La Religion populaire en Languedoc du xii siécle a la moitié du xv siécle, Cahier de Fan-
Jjeaux, nim. 11, Toulouse, Privat, 1975; {dem, Lhomme et le miracle dans la France médié-
vale (xi-Xil siécle), Paris, Cerf, 1985.




contexto histérico'? en la Europa central, ni del culto a la santidad'?, ni la
creencia en milagros'®, ni en las persecuciones de la Edad Media y de
la temprana Edad Moderna.

Con mis reflexi intento p i tipos de
h|st6nco (politica de prestigio dmésuca, mov1m1entos rellgmsoq formae de
tipos ), cuya b i me pa-

recen ejemplificadores.

«Deus vellem, quod ego essem una ancilla pauperi potius, quam filia re-
8is, quia magis possem servire Deo.» Este suspiro de santa Margarita, citado
por la también hermana C4ndida en relaclén con el proceso de canomzaclén
en el aio 1276'°, nos ite una imagen imp y del
ideal de santidad femenina y de realeza, por el que se dejaron guiar —asi po-
demos suponer— aproximadamente una docena de princesas religiosas en las
cortes de Europa central en los siglos X1y xiv. A pesar de ello no debemos
entender el deseo de la pnncesa Margama aunque hublesc correspondido a
sus propias alas ias de la reli-
giosidad del siglo xu, como una descripei6n acertada y apropiada de la ca-
racteristica religiosa de este modelo de santidad que abria una perspectiva de
vida novisima a las princesas de aquella época. Este «movmuenm femi-
nista» ari ico estaba alas ten-
dencias religiosas bésicas de los siglos X1 y xi1, donde se hicieron sentir (en
la cultura mundana y de corte!”, en la ascension del culto a la Virgen Marfa'®,

13 Una imagen general de Balint HOMAN, Geschichte des ungarischen Mittelalters (Historia de
la Edad Media hingara), traducido por Hildegard Roosz—Lothar Saczek, Berlin, De Gruyer
1940-1943, tomo 2 (De finales del siglo X1t hasta los comienzos de la casa de Anjou); Gyula Mo-
RAVESIK, Byzantium and the Magyars, Amsterdam, Hakkert, 1970, La magnifica sintesis nueva de
Jend Sz0cs: Az widlsG Arpddok desgraciadamente no ha sido publicada ni en lengua hingara.

"4 Una evaluaci6n todavia muy itil de la histograffa del culto a la santidad la ofrece Fran-
tisek GRAUS, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger (Pueblo, soberanos y
santos en el imperio de los. merovingios), estudios pacs a hagiogeatfa de L dpoca de os -
rovingios, Praga, ved, 1965 Bibli en Stephen
WiLsoN (ed.): Saints and their Culu Studies in Rcllglou.\' Sociglogy, Cambridge, Cambridge
University Press, 1983, De las nuevas monografias destacarfa los siguientes: Peter BROWN, The
Cult of Sainis. Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago, The University of Chicago
Press, 1981; Michacl GoopiCH, Vita Perfecta: The Ideal of Sainthood in the Thirteenth Cen-
tury (Monografias para la historia de la Edad Media, 25), Stuttgart, Hiersemann, 1982; André
VAUCHEZ, La sainteté en Occident aux derniéres siecles du moyen dge. D'apres les proces de
canonisation et les documents hagiographiques, Roma, Ecole Frangaise de Rome, 1981,

1% Ronald C. FINUCANE, Miracles and Pilgrims, Popular Beliefs in Medieval England, Lon-
dres, J.M, Den & Sons, 1977; Benedicta WARD, Miracles and the Medieval Mind, Londres,
Seolar, 1982 Sigal, Lhomme et le miracle.

261.

17 Georges DUBY, The Knight, the Lady and the Priest: The Making of Modern Marriage in
Medieval France, traducido por Barbara Bray, Nueva York, Pantheon, 1983.

¥ Marina WARNER: Alore of All Her Sex: The Myth and the Cult of the Virgin Mary, Nueva
York, Knopf, 1976.



en los movimientos heréticos'”, en las terceras Grdenes de los mendicantes®
los crecientes esfuerzos de las mujeres por actuar més activamente en las di-
versas dreas de la vida religiosa. Lo que me interesa aqui es la cuestion de qué
pecularidades resultaban del hecho de que «las siervas mds pobres de
Cristo»?! viniesen de los circulos de la familia real.

La pobreza voluntaria de las princesas de Europa central iba a pare-
cer a los contempordneos como la mayor renuncia heroica posible, por-
que de todas las mujeres ellas tenfan lo méximo que perder. Esto explica
también por qué la primera y mds famosa representante de este nuevo mo-
delo de santidad, santa Elisabeth de Hungrfa (1207-1231), hija del rey
Andreas II de Hungria y viuda del landgrave Ludwig IV de Turinga, fue
canonizada en un tiempo récord y bajo circunstancias suntuosas y
profusas s6lo cuatro afios después de su muerte, por cierto —y en vista
de la tensa relacion existente entre ellos un hecho sumamente inusual—
con el apoyo activo del papa Gregorio IX y del emperador Federico I1.
Ella se convirti6 en una de las santas més adoradas y queridas en todo Eu-
ropa en la baja Edad Media®.

De entre las numerosas otras santas y religiosas representantes fe-
meninas de las dinastias de Europa central queremos mencionar las si-
guientes: Hedwig von Schlesien (1174/78-1243)%, Agnes de Bohemia

19 Herbert ose im Mittelalter imi religiosos en
la Edad Medll). Berlin, 1935 (Dnrmsudl 'WBG, 1970); Kaspar ELM, «La posicién de la mujer
en la vida mondstica, en la semirreligiosidad y en la herejfa en la época de santa Elisabeth»,
en Sankt Elisabeth, Fiirstin Dienerin Heilige (Santa Elisabeth, soberana, servidora, santa), Sig-
maringen, Thorbecke, 1981, pp. 7-28; Edith PASZTOR, La donna nei movimenti religiosi del Me-
dio Evo, Rivista di pastorale liturgica, 19 (1981), pp. 17-30.

20 Gilles Gerard MEERSSEMANN, Dossier de I'ordre de la pénitence au Xile siécle, Friburgo,
Editions universitaires, 1961: fdem, en colaboracién con Gian Piero PACINI, Ordo fraternita-
tis: confraternite e pieta dei laici nel Medioevo (Italia sacra, pp. 24-26), Roma, Herder editora
y libreria, 197

21 Santa Agnes de Bohemia, p.ej., se ha dado frecuentemente esta autodeterminacion, cf. S. En-
gelbert GRAU (ed. com.), Vida y escritos de la santa Clara, Werl/Westf, Dietrich Cocldc 1960.

2 Para una recopilacién de la investigacion cf. Santa Elisabeth. Se espera una nueva sinte-
sis del Prof. Dr. Matfas Werner que hace tiempo se ocupa del culto a Elisabeth. Cf. «La Vita
de Elisabeth segin Dietrich von Apolda como e,:mpm de In hagiograia n la baja Edad Me-
dia, en Hans PATZE (ed.): Ge in im spiten Mitte-
lalter (Relato y consciencia de la historia en la ba)n FA-d Media), Vortriige und Forschungen
XXXI) Sigmaringen: Thorbecke 1987, pp. 523-541; «Flos Ungariae —Gloria Theutoniae—
Patrona Hassiae. upolmm:dn y reglmuhmnén del culto a Elisabeth», en Jiirgen PETERSOHN
(ed.): Politik und (Politica y cultos a los santos en la alta
Edad Media) (Reichenau-Tagung \mmn Vortriige und Forschungen, Sigmaringen, Thor-
beke, actualmente en vias de publicacion.

2 Joseph GOTTSCHALK, St. Hedwig Herzogin von Schlesien (Santa Hedwig Duquesa de Si-
lesia), K6In/Graz, Bohlau, 1964; Ewald WALTER, Studien zum Leben der ki, Hedwig Herzogin
von Schlesien (Estudios sobre la vida de la santa Hedwig Duquesa de Silesia), Stuttgart/Aalen,
Konrad Theiss Verlag, 1972; Vita sanctae Hedwigis ducissae Silesiae. Vita maior, vita minor,

il e



(1205-1282)%, su hermana Ana de Silesia (1203-1265)%, cufiada de Hed-
wig, Margareta de Hungria (1242-1270), dos (de sus hermanas: Kuni-
gunde (1234-1292) y Yolanda (+1298)%, viudas ambas de principes po-
lacos, Salomea (1211-1268), yiuda del principe hiingaro Koloman, que
mds tarde serfa rey de Galicia®’, y, finalmente, la tltima princesa de los
arpades, Elisabeth von Téss (1292-1338)%. Desde el punto de vista de
Europa central, estas mujeres rehgxosas ccnqmuyen una novedad no sélo
porque marcan las nuevas de ina, sino tam-
bién en relacién con el tipo predominante, hasla entonces, de santidad en
esta region, esto es, la santidad de realeza y dindstica. Tras los cultos a
los santos fundadores de estados, los conversores y, en el siglo x11, cada
vez mds también los ball (Wenzel de Bohemia, Este-
ban, Emerich y Ladislao de Hungria), la propagacién de estas santas
dindsticas llevé a una nueva e interesante interpretacion y a una amplia-
cién. La explotacion secular politica del culto a los santos comenzé en va-
rias regiones (asf en Silesia, los principados polacos, Turinga y Hesse) tan
s6lo con las santas dindsticas. Este cambio se podia entender también
como expresién de una nueva forma de divisién del trabajo entre sexos,
segiin la cual ahora era la misién de los miembros femeninos de las di-
nastias gobernantes conferir a sus familias el presugm de la santidad y
convertirlos de esta forma en una beata stirps»>.

genealogia, ed. Aleksander SEMKOWICZ, en Monumenta Poloniae Historica (a partir de ahora:
MPH) IV, pp. 501-665; Wolfgang BRAUNFELS (ed.), Der Hedwig Codex, Sammlung Ludwig (EI
c6digo Hedwig, coleccion Ludwig), Berlin, 1972.

2 Walter SETON, Some new sources for the life of Blessed Agnes of Bohemia, Aberdeen, Uni-
versity Press, 1915; Jan Kapitstrin VYSKOCIL, Legenda blahoslavené Anezky a ctyri listy Sv.
Klary, Praga, Universum, 1933; Maria FASSBINDER, Die selige Agnes von Prag. Eine kinigli-
che Klarissin (La religiosa Agnes de Praga. Una clarisa de 1a realeza). Wert/Westf, Dietrich-
Coelde, 1957.

25 A, KNOBLICH, Herzogin Anna von Schlesien (La Duquesa Anna de Silesia), Breslau,
1865; Vita Annae ducissae Silesia, ed. Aleksander SzeMKowics, en MPH, IV, pp. 656-661.

2 Vita et Miracula sanctae Kyngae ducissa Cracoviensis, ed. Wojciech KERTZYNsK1, MPH
IV, pp. 662-744; Cf. Jerzy WYROZUMSKI, «La sainteté des femmes dans le mariage en Pologne
médiévalen, en, Georges DUBY - Jean HEUCUIN - Michel ROUCHE (eds.), La femme a moyen
age, Maubeuge, Touzot, 1990, pp. 249-257.

27 Vita sanctae Salomeae reginae Halicensis, ed. Wojciech KERTzYNSKI, MPH, IV,
pp. 770-796.

28 Leben der Prinzessin Elisabet von Ungarn (La Vida de la princesa Elisabeth de Hungra),
en Ferdinand VETTER, Das Leben der Schwestern zu Toss beschrieben von Elsbet Stagel samt
der Vorrede von Johannes Meyer und dem Leben der Prinzessin Elisabet von Ungarn (La Vida
de las hermanas Toss, descrita por Elsbet Stagel, incluyendo el discurso de Johannes Meyer y
la vida de la princesa Elisabet de Hungrfa), (Textos alemanes de la Edad Media, VI) Berlin
1906; Maria PUSKELY, Arpddhdzi Boldog Erzsébet és a 14. sudzadi miszfika, Roma, 1980.

2 André Vauchez: «Beata stirps: sainteté et lignage en Occident aux Xinfe et Xive siécles»,
en Georges DUBY - Jacques LE GOFF, Fantille et parenté dans I'Occident médiéval. Roma, Ecole
Frangaise 1977, pp. 397-406.

- -



Se puede describir ampliamente el momento dindstico de estos cultos de
santidad™. En lo que se refiere a santa Elisabeth, fueron precisamente varias
las dinastias las que la reivindicaron: ademds de los arpades, por parte pa-
terna’!, y la dinastia de Andechs-Meran, por parte materna®?, hay que men-
cionar sobre todo a Federico I1 que no s6lo solia hacer referencia al parentesco
con ella, sino que también se tomd la molestia de participar personalmente en
el aiio 1236 en Maguncia en la festiva Translatio de Elisabeth®, Y
hay que mencionar también en este contexto a la dinastia de Ludwig de Tu-
ringa, que crecié en importancia en la primera mitad del siglo xm. Ellas se
ocuparon de que la aureola de santidad de Elisabeth se traspasase también a
su esposo Ludwig. Con el cuiado de Elisabeth, Heinrich Raspe, la dinastfa re-
cibi6 el titulo imperial en el afio 1246, y aunque no nacieron herederos varo-
nes, la hija de Elisabeth, Sophia, consigui6, como nata sanctae Elisabeth, fun-
dar una nueva dinastia mondrquica, que reiné sobre el land Hesse en el oeste
de sus extendidas posesiones hasta finales de la Edad Media™.

De forma similar la canonizacién de santa Hedvigis en el aiio 1267 fue
apoyada no s6lo por los piastas de Silesia, sino también por el rey bohemio
Przemysl Ottokar I1 quien tenfa la esperanza de cimentar de esta manera sus
reivindicaciones por el pais’, La rivalidad existente entre las diferentes di-
nastfas en relacién con los nuevos cultos es 1luslrada también por los es-
fuerzos por la de de Hungria entre los afios
1271 y 1276. Aparte del ejemplo que daba el enorme éxito de su tfa, santa
Elisabeth, el impulso inmediato para esta empresa sali6 en parte de la ya men-
cionada canonizacién de Hedwig en el afio 1267, y en parte de la iniciativa
de la princesa Kunigunde en Cracovia, que querfa adornar la Pequeiia Polo-
nia con una nueva y mondrquica santa, o sea, con su cuiiada, la recién falle-
cida reina Salomea. Esta era la viuda del rey de Galicia, Koloman (+1241),
el hermano del padre de Kunigunde y Margarita, el rey Béla IV (nacido

% He analizado estos momentos dindsticos en mi estudio «La santidad dindstica y de rea-
leza en Hungrfas, en PETERSOHN, Politik und Heiligenverehrung (Politica y adoracion de los
santos).

31 Cf. Innozenz TAKACS, «La Adoracion de santa Elisabeth en Hungriav, Franziskanische
Studien 18, Estudios francisanos, 1931, pp. 242-258; Ilona Sz. JONAS, Arpad-hzi Szent Erzsé-
bet, Budapest, Akadémiai, 1986, pp. 178-188. M. Werner ha recopilado una documentacion
muy bella en «Flos Ungariae - Gloria Theutoniae - Patrona Hassiae».

32 Vita Sanctae Hedvigism 0, 515 Soecykyn Genealoye Sancte Hedvigis quondam ducisse
Slesie, en Vita Sanctae Hedvigis, pp. 642-651; cf. Gottschalk, Santa Hedvigis, pp. 18-19.

3 Helmut BEUMANN, «Federico Il'y santa Elisabeth. Con motivo de la visita del emperador
en Marburg el dia | de mayo de 1236, Sankt Elisabeth (Santa Elisabeth), pp. 151-166.

4 Heinrich ROCKERT (ed.), Das Leben des hi. Ludwig, Landgrafen von Thiiringen, Gemahls
der hi. Elisabeth, nach der lateinischen Urschrift iibersetzt von Friedrich Kdiz von Saalfeld
(La vida del santo Ludwig, landgrave de Turinga, esposo de la santa Elisabeth, segin el texto
original en latin, traducido por Friedrich Kodiz von Saalfeld), Leipzig, 1851; Sankt Elisabeth,
pp. 373-374,

5 GOTTSCHALK, St. Hedwig, pp. 274-283.

-



en 1206, reiné de 1235 hasta 1270)%. Estos esfuerzos —finalmente sin
éxito— fueron también presenciados entre otros por su hermano, el nuevo rey
hiingaro Esteban V (nacido en 1239, rein6 de 1270 hasta 1272) quien justo
en esta época, o sea en agosto del 1270, visité Cracovia’’. No es de sor-
prender que inmediatamente tomase las necesarias medidas para conseguir
un examen papal para la canonizacién de Margarita, que habfa fallecido en
enero de aquel afio 1270%,

Las motivaciones dindsticas traslucen también en las leyendas conser-
vadas sobre estas santas; por ejemplo, en la leyenda sobre santa Margarita
hay un pérrafo largo en el cual se describe su adoracién por sus «anteceso-
ras santas» y donde se toma casi cada uno de los elementos de sus virtudes
como ideal a seguir®. Un papel muy especial tenia naturalmente santa Eli-
sabeth, quien representaba un patr6n de santidad nuevo y que podian seguu'

todas las pri santas sigui 40, Quisiera
este modelo con fa metdfora de la «corte celestial», un motivo totalmente de
moda de las rep icas de la i6n de la Virgen
Marfa en la baja Edad Media*!.

Las pnnce:asv las mnns o las viudas de reyes samas intentaban en un
principio entorno
con los principios celesuales También en esto Ehsabeth fue la primera.
Podemos suponer que su estricto confesor Konrad von Marburg (que fue
considerado en tiempos del landgrave Hermann [ como especialmente de-
rrochador y mundano) tenfa que agradecer su especial autoridad en la
corte de Turingia sobre todo al juramento del esposo de Elisabeth, Lud-
wig, de participar en una cruzada. Las estrictas reglas de las actividades
religiosas de la joven princesa sirvieron al igual que la aplicaci6n de las
capacidades caballerescas y militares del esposo para el santo objetivo de
una cruzada —ambos eran la expresién de una disciplina religiosa que se
imponfa a una corte mondrquica—*2. El estilo de vida de Elisabeth, su
atuendo «inusual y chocantemente» poco cortesano, su rechazo a comer
alimentos que habian sido obtenidos por explotacién (de la iglesia o de
los pobres) sometid la vida cotidiana en la corte a la justicia divina. En

% Vita Sanctae Salomeae, pp. 784, 788, 791.

%7 Gyula PAULER: A magyar nemzet tériénete, Budapest, Athenacum 1898, II, p. 282.

3 Vita beate Margarite, pp. 36-31.

 Vita beate Margarite, pp. 21-22.

40 Esta imitacion la documento en: «Leyendas como estrategia de vida» (cf. nota 2).

! Danicl Russo, «La cour céleste dans l'iconographi talienne des derniers sidcles du mo-
yen ge», Mémoires de I'Académie de Vaucluse, 7* serie, 6 (1985), pp. 287-304; cf. Philippe
VERDIER, Le couronnement de la Vierge: les origines et les premiers dévoloppements d'un
théme inconographique, Montreal/Parfs, Institut d'études médiévales/Vrin, 1980.

42 Fred Schwind: «El landgraviato Turinga y su corte en la época de Elisabeth, en Sankt Eli-
sabeth, pp. 38-44; Wilhelm MAURER, «Para Ia comprension de Santa Elisabeth de Turingas,
en Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 65 (Revista para 1a historia eclesistica), pp. 30-33.




el afio 1226, durante la ausencia de su esposo y en tiempos de gran sequia
y hambre ella fue mas lejos atin y convirti6 la Wartburg en un hospital y
un centro para actividades caritativas, segiin los nuevos principios
religiosos**.
Ahora blen. las cortes seculares no podfan funcionar durante largo
Si las reinas santas querfan dar forma
matcnal ala anticipacion de la corte celestial, tenfan que fundar sus propias
Para ello di de medios La fun-
daci6n de un hospital por parte de Elisabeth en Marburg actu6 como ejem-
plo que pronto se imitarfa (y cuya popularidad se mostré en las fundaciones
similares por parte de santa Agnes, santa Hedwig asf como por su nuera
Ana)*. En lo referente al estilo de vida de Elisabeth, debido a la severidad
y dureza inquisitoriales de Konrad, tuvo que prescindir muy pronto de la
compaiifa del circulo més intimo de sus meninas. Con esto el punto princi-
pal de su carrera religiosa se desvié cada vez més en direccion al ejemplo
mediterrdneo de una mclu.wx‘5 Se podria afiadir que un hospital era menos
do para las activid de una reina que segufa teniendo
contactos con los circulos conesanos que una comunidad religiosa que se
estaba su suyo. De todas formas los con-
ventos propios de mujeres de la realeu tenfan una considerable tradicién ya
desde los tiempos de la alta Edad Media®.
Santa Hedwig fue la primera en tomar este camino cuando en el afio
1202 fund6 el convento de las cistercienses de Trebnitz para su hija Ger-
trudis, en el que ella misma pasé los ltimos afios de su vida y donde sus

 Libellus, pp. 18-20, 22-23, 31; cf. Raoul MANSELLI, «Santith principesca e vita quotidiana
in Elisabetta dUngheria: La testimonianza delle ancellen en Analecta Tertii ordinis regularis
sancti Francisci, 18 (1985), pp. 23-45.

4 Neumarkt aprox. 1230, cf. GOTTSCHALK, St. Hedwig, pp. 132-134; Vita sanctae Hedwi-
gis, pp. 546-547; para la fundaci6n de un hospital por parte de Anna en el afio 1253 en Bres-
lau cf. KNoBLICH, Herzogin Anna (La duquesa Anna), Anexo, pp. 11-23.

45 WeRnER, «Santa Elisabeth y Conrado de Marburg», en Sankt Elisabeth, pp. 45-69; cf. Li-
btllus pp. 47-49; Anna BENVENUTI PapI, «Velut i sepulchro: cellane e recluse nella radizione

iana, en Sofia BOESCH GAIANO - Lucia SEBSTIANI (eds.), Culto del santi, isti-
ot e class{ social n et preindiatriale, LAmullRoma, .U Japadre, 1984, pp. 365-455.

46 Sobre santa Radegunda y su convento en Poiticrs véase Sabine GABE, «Radegundis:
sancta, regina, ancilla. Sobre el ideal de santidad de los radegundisvitas de Fortunato y
Baudonivias, en Francia, 16 (1989) pp. 1-30; sobre Santa Bathilda y el convento de Corbie cf.
Robert Fovz, «Tradition hagiographique et culte de Sainte Bathilde, reine des francs», en
Académie des inscriptions et belles lettres. Comptes rendus des séances, 1975, pp. 369-384;
sobre otras fundaciones reales similares en Inglaterra (Ely, Winchester) cf. Susan Janet RiD-
YARD, The Royal Saints of Anglo-Saxon England. A study of West Saxon and East Anglian cults,
Cambridge, Cambridge University Press, 1988, pp. 96-139, 176-210; sobre santa Mathilde y

: Patrick CORBET, Les saints Ottoniens. Sainteté dynastique, sainteté royale et sain-
teté féminine autour de I'an Mil (cuadernos adicionales de Francia, 15), Sigmaringen, Thor-
becke, 1986, pp. 137-140.

T~



descendientes oficiaron de abadesas durante varias generaciones*’. En el afio
1234 Agnes de Bohemia busc6 refugio «en compaiifa de las siete damas més
nobles del reino, en la santa arca de la religion, tal como una paloma ino-
cente huirfa del diluvio que amenaza este mundo (saeculum)*®, y se fue al
convento de las clarisas de Praga, fundado por ella misma, donde pasarfa el
siguiente medio siglo de su larga vida. Su hermana Ana, la nuera de santa
Hedwig, siguié su ejemplo cuando enviudé, y fundé un convento de clari-
sas en Breslau en el afio 1257, En 1o que respecta a las restantes princesas
polacas, Salomea, p.ej., entré en un convento de clarisas en Zawichost, que
su hermano Boleslaus habfa fundado para ella. Su cuiiada Kunigunde fundé
en el afio 1279 otro convento en Sandecz para si misma, donde su enviudada
hermana Yolanda le hizo compaiifa hasta que también fundé un convento de
clarisas en Gniezno en el aio 1292%

Santa Margarita recibié de sus padres su propia comunidad (que ya
hemos conocido un poco): primero llegé a un «parvulario» real-religioso
en el convento Catalina de Veszprém, donde recibi6, junto a una docena
de oblatae aristocriticas, su educacion religiosa. En los afios siguientes
a 1240, o sea cuando se fundd la que serfa posteriormente la capital en el
SchloBberg de Buda, se construy6 en la vecina Isla de los Conejos en el
Danubio un convento de dominicas para la princesa. En el afio 1253
Margarita se mud6, junto a dieciocho monjas de Veszprém, a este con-
vento y pronm tendrfa la compaiifa de muchﬂs virgenes y viudas aris-

!, En los p los de las declara-
ciones de cuarenta de las setenta monjas que, como se sabe, residfan alli.
Tres de ellas eran princesas reales como la misma Margarita, dieciséis
procedian de los circulos mds altos de la aristocracia (p.ej. la viuda y la
hija de un antiguo conde palatino o algunos miembros del poderoso clan
aristocrdtico de los Csak), y otras dieciséis procedfan, como se puede su-
poner, de familias de la nobleza52 De esta forma las reinas y princesas re-

ligiosas tenfan a su al una verdadera corte y su se con-

47 Ewald WALTER, «El valor histérico de la fuente no documentada més vieja sobre la vida
de santa Hedwig y sobre la fundacién de la abadia cisterciense Trebnitz de la pluma de Cae-
sasius von Heisterbachs, en Bernhard Stasiewski (ed.), Beitrdge zur Schiesischen Kirchen-
geschichte, Gedenkschrift fiir Kurt Engelbert (Contribuciones para la historia eclesidstica de
Silesia, un memoréndum para Kurt Engelbert), K8ln/Wien, Bshlau, 1969, pp. 76-170; sobre
las abadesas cf. GOTTSCHALK: Santa Hedwig, p. 223.

4 VysKoCIL, Legenda, pp. 106-107; Helena SOUKUPQVA, Anezsky kldster v Praze, Praga,
Odeon, 1989,

49 KnoBLICH, Herzogin Anna (La Duguesa Anna), anexo.

0 Cf. WyRozuMsKI, «La saintel€ des femmes», en Vita sanctae Kyngae, pp. 699-702.

! KIRALY, Arpddhizi Szent Margit, pp. 49-77.

32 MRV, pp. 165-284; Elmemér Lovas, Arpddhdzi Boldog Margit élete, Budapest, Szent
Istvén Tarsulat, 1940, pp. 111y ss.

-— -



virtié gracias a las generosas donaciones de sus parientes rapidamente en
una de las instituciones eclesidisticas ms ricas de Hungria®

Leyendo la primera de las leyendas sobre Margarita (probablemente es-
crita por su confesor el padre Marcellus* y las declaraciones que hicieron las
cohermanas de Margarita en su canomzac;én, se nos descubre una imagen
fascinante que ilumina las simb entre la vida cotidi
de una corte mundana dominada por los hombres y su equivalente «celestial»
dominado por las mujeres. Los ejercicios ascéticos de Margarita (aunque
muestren numerosos paralelos con una religiosidad femenina en el siglo i,
marcada por una y espiritualidad ,
en la que el punto central es el «novio celestial», el Cristo que sufre y ama®
representan en este contexto sobre todo la critica demostrativa del estilo de
vida cortesana. Margarita goza llevando los vestidos bonitos que recibe de
sus padres para los trabajos mds sucios y ordinarios:; rechaza las exquisite-
ces culinarias que su familia le ofrece; emplea el dinero que recibe de sus pa-
dres como limosna para los pobres y para el apoyo de instituciones eclesids-
ticas; insiste en hacer los trabajos més ordinarios de los sirvientes del
convento (p.¢j. la limpieza de las letrinas o destripar los animales muertos).
«Cuanto mds destacaba su origen noble entre las otras, tanto mds se esforzaba
en mostrarse la mds humilde de todas»*6, podemos leer en su leyenda.

Pero tal ica no significa lo mismo que una renuncia
total a toda clase de poder. Muy al contrario, se convierte en una nueva base
de poder, es decir, en relacién con el prestigio de lo sobrenatural. La milagrosa
Margarita que sabfa profetizar y leer los pensamientos, cuyo cuerpo brillaba en
una luz luminosa antes de ser fustigada por sus cohermanas®’, que, como ex-
plicaba en mis primeros ejemplos, castigaba a sus enemigos o a aquellos que
dudaban de sus palabras con milagros vengadores (otras princesas santas ex-
plicaron también similares milagros vengadores dirigidos contra sus coher-

53 Lovas, Arpddhdzi Boldog Margit, pp. 120-127.

4 Vita beate Margarite; se atribuye a Elemér LVAs, «Arpadhézi B. Margit els6 életrajzd-
nak iréja -Marcellus» (cf. nota 7), eriticado por F. CALLAEY, Inguisitio iussu S.D.N. Pii papac
Xl peracta de vita b. ab Hungaria Ordinis F deque
culto i praestitio, S. Rituum Congreg,, Sectio Historica 50, Ciudad del Vaticano 1943, p. ¥X1v;
también Gybrgy Gyorffy ha intentado refutar esta adjudicacién (en: Tibor NAGY, Gybrgy
GYORFFY, LAszio GEREVICH (eds.), Budapest iriénete az bskortdl az Arpds-kor végéig, Buda-
pest, 1973, pp. 342-343).

5 Simone ROISIN, L'hagiographie cistercienne dans le diocése de Liége au Xlile sidcle,
Lovaina/Bruselas, 1947. VAUCHEZ, La sainteté, pp. 402-410, 427-448; Carolyne WALKER By-
N, Holy Feast and Holy Fast. The Religious Significance of Food to Medieval Women, Ber-
keley/Los Angeles, University of California Press, 1987; idem, Fragmentation and Redemp-
tion. Essays on Gender and the Human Body in Medieval Religion, Nueva York, Zone Books,
1991; Rudolph Bell: Holy Anorexia, Chicago-Londres, The University of Chicago Press,
1985.

3 Vita beate Margarite, p. 19.
STMRV, p. 245

- —



manas), esta princesa que se degradaba a s misma disponia efectivamente de
un poder sobrenatural mucho més grande que el de las princesas en general; ella
podia emplearlo también fuera de los muros de su «corte celestial». En total se
defendi6 tres veces con éxito contra los intentos de sus padres de sacarla del
convento y casarla con ventaja para la dinastia. El que estas historias, contra-
riamente a los conocidos y sumlmes «topoi» hagiograficos, tengan un funda-

mento do queda pl, do en el hecho de que el rey
Béla IV, después del tltimo de estos intentos, privé para siempre a las domi-
nicas, que en todos estos conflictos siempre habfan estado del lado de Marga-
rita, de su patrocinio que desde entonces fue dado a los franciscanos®®. Sola-
mente este nuevo poder de Margarita, que le concedia un derecho poco comiin
a la autodeterminacion, puede explicar su independencia.

El prestigio politico de las princesas y reinas santas queda plasmado tam-
bién en las frecuentes intervenciones de Hedwig en cuestiones de jurisdiccién,
asi como en la correspondencia politica de Agnes de Bohemia que finalmente
llevé a un conflicto politico abierto con el rey Przemysl Ottokar II, quien
prohibi6 su intervencion en las relaciones de Bohemia con la corte papal®®. La
nueva posicién de las princesas les conferfa el derecho de intervenir en disputas
familiares. Cuando el rey bohemio Wenzel I en el afio 1248 tenfa que volver
a conquistar la ciudad de Praga levantando el cerco de su rebelde hijo (y su-
cesor) Przemysl Ottokar 11, se lleg6 a la reconciliacién por mediacién de Ag-
nes en su convento, donde se dejé coronar nuevamente como rey el dia de la
Ascension®, Un acontecimiento similar tuvo lugar en el afio 1266 en Hungria

cuando, p iasalai de ita, se firmé un con-
trato de paz en la Isla de Margarita entre Béla IV y su hijo Esteban V, el «jo-
ven rey» enemigo®’. Un ejemplo posterior: la religiosa Elisabeth von Toss, la
dltima princesa de los arpades, siempre fue llamada (a pesar de que no tenia
ninguna influencia politica) Kungin Elsbet por sus hermanas dominicas en el
convento, y fuera del convento fue saludada como una reina en el exilio®.

La influencia creciente de las princesas santas namra.lmeme tuvo como
consecuencia que también sus inicos o fran-
ciscanos tuvieran cada vez mds poder®. Incluso se podria decir que las vir-

5% Vita beate Margarite, pp. 23-24; Erik FUGEDI, «La formation des villes et les ordres men-
diants en Hongries,en Annales E.5.C. 25 (1970), pp. 966-987.
%9 GOTTSCHALK, Sankt Hedwig, pp. 167-180; Gydrgy BALANYI, «Csehorszigi Boldog Ag-
nesw, en Regnum 1 (1938 - 1939), pp. 137-168.
 FAsSBINDER, Die Selige Agnes (Santa Agnes), pp. 125-130.
©1 GYULA PAULER, A magyar nemze! torténete az Arpddhdzi kirdlyak alatr, Budapest, Athe-
639 1899, t. 11 p. 261.
ETTER, Das Leben (La Vida), pp. 103-104.
® WERNER «Santa Elisabeth y Konrad de Marburgs, Vita sanciae Hedvigis, p. 531; WALTER,
Studien (Estudios), pp. 46-66; John COAKLEY, «Fiiars as confidants of Holy Women in Medieval
Hagiography», en BLUMENFELD-KOSINSKI, Renate -SZELL, Timea (eds.), Images of
Sainthood. in Medieval Europe, Tthaca/Londres, Comnell University Press, 1991, pp. 222-245.

T



genes ari icas bien y como una especie de mé-
dium, actuaban segiin las i it de sus De
esta forma contribuyeron en efecto a disciplinar los primeros brotes atin dé-
biles de una cultura cortesana en Europa central y a llenarla de contenidos
religiosos. De forma parecida, en otras regiones la iglesia habia podido
apoyarse en la alta Edad Media, en el papel de conversoras de las esposas®;
ahora se usaba hdbilmente a las princesas de las 6rdenes de monjas mendi-
cantes para asegurarles la misma influencia politica en Europa central que
en otras regiones, p.ej. en las ciudades de Italia habfan ganado con medios
muy diferentes.

Como ion quisiera | i algunos ejempl.
italianos —desde santa Clara o Angela de Foligno hasta santa Catalina de
Slena— para poder ilustrar mmblén que este tipo de Charismas religiosos

col medios. Las misticas burgue-
sas italianas (que tamblén tenfan més deun mlenmso c:onfesm’/empresano”6
a sus espaldas) descubrieron pronto las formas si
y religiosas para llegar a tener mﬂuenom politica en el ambiente urhano de
las ciudades italianas. Esto i desde inter en las
plazas urhanas (Rosa de Viterbo®) y discusiones anti- hcre]cs (Clara de
9%), intentos de iacién en la disputa de partidos en una ciu-
dad (Margnrim de Cortona®) y disuasién de una amenaza de invasién del
enemigo (Clara de Assfs7°). hasta la correspondencia y los encuentros con
los mds altos y 1 de su tiempo: papas, em-
peradores y reyes, en el caso de Catalina de Siena’'. Con esto, los confeso-
res pertenecientes a las 6rdenes mendicantes pronto serfan relegados a sim-

64 1 Kor 7:14, citado por Beda VENERABILIS, Historia Ecclesiastica gentis Anglorum, ed.
C. PLUMMER, Oxford, 1896, 19612, t. 1, pp. 10-11: cf. también Godefroid KurTH: Sainte Clo-
am, Paris, 1898, pp. 7-13.

obre el concepto Charisma, especialmente en relacion con la santidad, cf. Wolfgang Livp,
mgma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten (Estigma y carisma. Sobre comporta-
miento social lfmite), Berlin, Dietrich Reimer, 1985, pp. 250-255.

Aqui hay una lista corta: a la relacién arquetipica entre el santo Francisco y santa Clara
siguieron Umiliana dei Cerchi y fra Michele; Angela da Foligno y Frate Arnaldo; Margherita
da Cortona y fra Giunta Bevignati; Clara de Montefalco y fra Berengario di S. Africano; Ag-
nese da Montepulciano, Catalina de Siena y Raimundo da Capua.

7 Giuseppe ABATE, «Santa Rosa di Viterbo, Terziaria Francescana (1233-1251). Fonti sto-
riche della vita e loro revisione critica», en Miscellanea Francescana, 52, fasc. i-ii (1952),

. 112278,

PP e Enrico M ed.), Il processo di i di Chiara da Montefalco, Perusa Flo-
rencia, Regione dell'Umbria/«La Nuova Italia» Editrice, 1984; pp. 57-59, 142-144, 224-227,
287-291.

 Franco CARDINI, «Agiografia e politica: Margherita da Cortona e le vicende di una citt
inquictan, en Studi Francescani, 1979 (76), pp. 133-135.

GRAU, Leben und Schriften (Vida y escritos), pp. 21-23, 30-33,

71 Peter DINZELBACHER, «La gestion politica de las misticas en iglesia y estado: Hildegard,
Brigitta, Catalina, en fdem - Dieter R. BAUER, Religitise Frauenbewegung und mystische

- -



ples escribientes o se¢retarios y fueron victimas de burlas debido a su falta
de idades’. Estas santas inas se sobrep ato-
das las disposiciones y consejos que tenfan como objetivo la moderacién, se
lanzaban con salvaje pasi6n a hacer ejercicios ascéticos cada vez mds im-
presionantes, con los que algunas se mortificaron o ayunaron hasta la muerte
(Catalina de Siena) —y todo con la conciencia de convertirse en una novia
de Cristo atin mds perfecta.

Las santas femeninas de la baja Edad Media consiguieron realmente un
prestigio impresi por su poder cari ico y mistico. Su primera
generaci6n en Europa central, las princesas santas, necesit6 todavia de la
imagen «corte celestial» y el prestigio del linaje real. Con ello consiguieron
poner un sillar para la emancipacion religiosa de las mujeres en la baja Edad
Media. En las ciudades italianas no existian ni la descendencia real ni la
«corte celestial»; en cambio aqui se desarroll6 en el siglo x1v el poder del
misticismo politico, basado en ejercicios ascéticos espectaculares y en un
ayuno estricto, pero también en manifestaciones singulares y sabias y en la
atrevida imaginaci6n de la pronta realizacion de la «Jerusalén celeste»”. En
el siglo xv, el poder sobrenatural de las santas femeninas, como el ejem-
plo de Juana de Orléans’, era ya asequible incluso para las hijas de
campesinos. Y este poder era capaz de salvar el reino de Francia, no sélo
con hagiograficos «milagros de batalla»™, sino con victorias militares
absolutamente reales.

En este momento voy a dejar a las princesas santas y voy a volver al
tema de la brujerfa. Desde mi punto de vista, la notable ascencién de las san-
tas femeninas en la baja Edad Media, la manifiesta coincidencia con las imd-
genes de ideal religioso de entonces, de quien servirfa como médium para
la irrupcién de poderes divinos y en la exi i idi
y, en particular, la forma en la que Sus
sobrenaturales en un poder politico, llevé a una especie de emancipaci6n fe-
menina, pero al mismo tiempo despert6 seguramente temor y miedo. Las re-
acciones ambivalentes a estas santas femeninas de mucha influencia han

Frommigkeit im Mittelalter (E] movimiento religioso de las mujeres y la religiosidad mistica
en la Edad Media), Colonia/Viena, Bohlau, 1988, pp. 265-302.

72 De esto informa p.ej. frate Amaldo, el «escribiente» de las visiones de Angela da Foligno
(véase M. Faloci PULIGNANL, L'autobiografia e gli scritti della beata Angela da Foligno pub-
blicati e annotati da un codice sublacense, Citta di Castello, 1932, pp. 28, 40-42,

7 Vitus CORTONENSIS, Vita beatae Humilianae de Cercl SS IV Mq
DINI, «Agiografia ¢ politica», pp. 130-131; Anna BENVENUTI PAPI, «Margherita Filia
Santa Margherita da Cortona ed il superamento mistico della crociatas, en Franco CARDINI
(ed.), Toscana e Terrasanta nel medioevo, Florencia, 1982, pp. 117-138.

74 Marina WARNER: Joan of Arc: The Image of Female Heroism, Nueva York, Knopf, 1981.

75 Cf. Frantisek GRAUS, « El santo como ayudante en la batalla - Sobre la nacionalizacion
de un relato sobre un milagro en la cronfstica medievaly, en Festschrift fiir Helmut Beumann
2um 65. Geburtstag, Sigmaringen, Thorbecke, 1977, pp. 330-348.




contribuido, sin duda, a que la imagen terrible de las brujas existente en la
alta Edad Moderna fuese sustancialmente femenina’®. Esto se muestra so-
bre todo en Malleus Maleficarum (donde los autores hacen de la pregunta
«;,c6mo es que sobre todo las mujeres son adictas de la supersticién mala?»
un estudio casufstico”’), pero también en el hecho de que sobre todo las mu-
Jjeres cayesen victimas de las cazas de bru]am

Esta tesis se ve apoyada si se la i que
surgi6 desde el siglo Xv en el enjuiciamiento de las nuevas misticas y santas
femeninas y que culminG en la pregunta: ;es realmente una santa o quizds s6lo
sea una bruja? Los te6logos ya tuvieron sus dudas enel caso de Catalina de

Siena que hubo de justi ante una de i de los do-
minicos contra el cargo de herejia, y p i s6lo p con-
tra las sospechas en torno a su maravilloso don de sobmvmr a pesar de los
ayunos estrictos (muchos trucos atomar

alimentos cada dfa en piblico (pero los vomitaba inmediatamente dcspués)"8
Otro cjemplo instructivo para esta ambigi fue la famosa i i de
las visiones de Juana de Orléans en el aﬂo 1430 4quién habl6 a Juana: santa
Catalina de Alejandria, santa M: quiay san Miguel, 11
afirmaba, o fueron ms bien «espiritus malos y diabélicos»: Belial, Satands y
Behemoth», como suponfan sus jueces?”.

La posicién ambivalente de las santas femeninas en la baja Edad Me-
dia entre Dios y el diablo se reforzé sin duda ain més a través de los infor-
mes cada vez més detallados, en los que ellas mismas o sus hagiografos des-
cribfan sus vencidas. Bojani
(1255-1292), del norte de Italia, fue atormentada por diablos que penetra-
ron en su habitacién en la figura de un joven apuesto o, en otras ocasiones,
como monjes ambulantes e intentaron seducirlas®’. Francisca Romana
(1382-1440) sufrfa de numerosos demonios sexuales que se le aparecian
cada noche en figuras de hombres, mujeres y nifios desnudos y que querfan

7 Sobre la popularidad de la santidad femenina en los siglos xin y XIv f. VAUCHEZ, La sain-
teté, pp. 439-446; BYNUM, Holy Feast and Holy Fast, pp. 13-29; BELL, Holy Anorexia, passim.
Sobre la contrarreaccion de la diabolizacién, cf. Jeffrey BURTON RUSSELL, Witchcraft in the
Middle Ages, Ithaca/Londres, Cornell University Press, 1972, p. 284; ByNum, Holy Feast and
Holy Fast, p. 316, dem, Fragmentation. p. 215.

77 Jakob SPRENGER - Heinrich INSTITORIS, Der Hexenhammer (El martillo de las brujas), tra-
ducido por J.W.R. Schmidt, 1906, 1980. Cf. Peter SEGL (ed.), Der Hexenhammer, Entstehung
und Unfeld des Malleus Maleficarum von 1487 (E\ martillo de las brujas, origen y entomo del
Mnlleus Maleficarum del 1487), Colonia-Viena, Bohlau, 1988.

78 Timoteo M. CENTI: «Un processo inventato di sana pianta», en: T. CENTI (ed.), S. Cate-
rina fra i dottori della chiesa, Florencia 1970, pp. 39-56; cf. Bell, Holy Anorexia, pp. 23-25,
194,
79 William A. CHRISTIAN, Jr.: Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain, Prin-
ceton, Princeton University Press, 1981, pp. 188-191.
% BerL: Holy Anorexia, p. 128.

il



inducirla a orgfas sodomiticas®. ;Hasta cudndo podian estas mfsticas con-
vencer a su auditorio de que se habfan resistido a tales tentaciones con
éxito? La mayorifa de las pmendldas bru_]as ﬁnalmeme habfan, segiin las
i y sus propias do pactos con el diablo, a pe-
sar de insistir en que no lo habian hecho voluntariamente.
Colomba de Rieti (1467-1510) fue probablemente la primera santa en
la que esta ambivalencia literalmente explot6 cuando se le imputé que:

no era ninguna santa que ni come ni bebe, sino mds bien insaciable y
muchas cosas més [...], ella es una bruja. En su habitacién encontramos
bajo su cama una coleccién de huesos y una cesta llena de hostias que habia
vomitado. Su confesor mismo es un mago que tiene la llave de todo esto en
su mano®?,

Las mismas acusaciones fueron formuladas contra varias otras mujeres
que pretendian la santidad, p.ej. contra Catalina de Racconigi (+1547), Do-
menica dal Paradiso (+1553), Orsola Benincasa (1547-1618) y Giulia di
Marco (siglo xv1)*. Cada vez fue més ficil llevar a las misticas populares
como siervas del diablo ante la Inquisicion.

Pero todavia hay otras i ias ain méds d;
tes entre el culto a las santas y la brujerfa, aparte del doble concepto antité-
tico de «santa» y «bruja», que parece dominar el discurso actual. Como re-
presentantes de dos polos opuestos del universo mucho més grande de la
magica 1mngmac|én religiosa de ciertas personas con dones sobrenaturales.
nos ofrecen una serie de confusas y mor
Un breve resumen de estas dos grandes dreas podria considerar las apari-
ciones que nos ocupan aqui, bajo otro aspecto.

Peter Brown ha explicado de qué forma tuvo lugar, en el siglo 1v en el
Imperio Romano, la primera ola de caza de brujas de la que tenemos cono-
cimiento dentro de la historia europea, causada por la aparicién de la figu-
ra del santo. El entonces recién surgido culto a los santos facilitaba «una ex-
plicacién para la mala suerte, que no sélo abarcaban las apariciones
atribuidas a la magia y brujerfa, sino al mismo tiempo daba al individuo las

8 Gabriella ZARRI, «Le sante vive. Per una tipologia della santita femminile nel primo Cin-
quecentow, en Annali dell'Istituto Storico Italo-germanico in Trento, 6 (1980), pp. 371-445;
idem, Le sante vive. Profezie di corte e devozione femminile tra '400 e ‘500, Turin, Rosenberg
& Sellier, 1990; BELL, Holy Anorexia, pp. 160-166; Jean-Michel SALLMANN: «La sainteté mys-
tique féminine & Naples», en BOESCH GAJANO - SEBASTIANI, Culto dei santi, pp. 681-702; Luisa
Ciammitti: «Una santa di meno. Storia di Angela Mellini, cucitrice bolognese (1667-17..)»:
Quaderni Storici, 14 (1979), pp. 603-639. No me fue posible el acceso al estudio de Peter DIN-
ZELBACHER, «Sante o streghe? Alcuni casi del tardo Medioevos, que se publicard junto con el ma-
terial sobre el seminario de Udine en 1990 Santita vera, santita finta.

-



armas relativamente efectivas contra sus contrincantes sobrehumanos»™
Con sus esp con la ayuda del «poder
que les fue dado», los santos de la antigiiedad tardia consiguieron no sélo
quitar importancia a los magos, sino que ya no se reaccionara a una des-
gracia buscando el hipotético enemigo dentro de la comunidad (un «traidor

dentro de las propias paredes», como Phxhp Mayer llamaba a las brujas®® y
atribuyendo la culpa a personas humanas, sino haciendo responsable al dia-
blo y a los demonios que actuaban a sus 6rdenes. (Aqui se conjugan natu-
ralmente también los pecados humanos, aunque més bien en forma del pe-
cado original o de las continuas debilidades de las personas que indujeron a
Dios a permitir al diablo una esfera de actuaci6n para seducir o atormentar
a aquellos que se lo merecian.) Bajo este punto de vista se relegan amplia-
mente las «mccmodas» faculmdes mégicas de los magos o las brujas, cuya
no se i a un segundo plano en la es-
fera de los mﬁeles, mientras los cristianos se unen bajo la proteccién de sus
santos patronos. Aparte de esto, los santos y sus milagros eran mucho més
efectivos, como intenté comprobar san Aguslin‘“’ que el «embusbe de los

espiritus malos» y las ridiculas y malvad: de su:

A pesar de ello, las prﬂcucas de la magia, hechiceria y brujerfa (cuya di-
se desdibujaba cada vez mds en el marco de la fu-
si6n de diferentes contenidos de culto pagano en Ja alta Edad Media®") no

en absoluto i tan rdpida y como parecia
al comienzo del siglo 1v 0 V. En los siguientes cinco hasta seis siglos y en
el delap i6n de nuevos pueblos, estos conteni-

dos tuvieron que ser combatidos por la iglesia. Los exponentes mds impor-
tantes de esta lucha fueron también aquf los santos. Los santos conversores
(como san Martin, san Cuthbert o san Bonifacio) tuvieron que hacer mila-
gros repetidamente para demostrar que sus poderes mégicos (que mclusn
después de sus muertes sigui siendo efectivos u través de sus

eran superiores a los de los brujos paganos y a sus conjuras y amuletos y que

# Peter BROWN, «Sorcery, Demons and the Rise of Christianity from late Antiquity into the
Middle Ages», en Mary DOUGLAS (ed.), Witchcraft Confessions and Accusations, Londres, Ta-
vistock, 1970, p. 28.

8 Philip MAYER, «Witches», en Max MARWICK (ed.), Witchcraft and Sorcery. Selected Re-
adings, Harmondsworth, Penguin, 1970, pp. 45-64.

% Benedicta WARD, Miracles and the Medieval Mind, Londres, Scolar, 1982, pp. 9-10; Pe-
ter BROWN, The Cult of Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago, The Uni-
vmlly of Chicago Press, 1981, pp. 27-29, 38, 78.

G, Norman Con, Europe's Inner. Demons. An Enquiry Inspired by the Great Witch-Hunt,
Nueva York, Basic Books, 1975; A.A. BARB, «The Survival of Magic Arts», en Arnaldo Mo-
MIGLIANO (ed.), The Conflict between Paganism and Chruunmry in the Fourth Century, Ox-
ford, 1963, pp. 100-125; Richard KIECKHEFER, Magic in the Middle Ages, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1989; Valerie L. FUNT, The Rise of Magic in Early Medieval Eurape,
Princeton, Princeton University Press, 1991.

s lien



constitufan un antidoto mucho més eficaz contra los mismos problemas®®.
Esto llevé (en un marco més amplio de lo que Keith Thomas llam() la «ma-
gia de la iglesia medi 39) a otras i entre las i
de poderes y técnicas magicas de los santos milagrosos y las de los hechi-
ceros, brujos y charlatanes populares. El gran nimero de milagros de cas-
tigo en las colecciones de milagros de la Alta Edad Media, p.ej. los de Gre-
gorio de Tours, debe considerarse como una de las consecuencias de esta
confrontacién del culto a los santos con las rivalizantes imaginaciones mé-
gicas populares. Se podrfa encontrar aspectos similares en las extrafias prdc-
ticas de «coaccién» y «mal trato» de las reliquias, tal como lo analiz6 re-
cientemente Pamck Geary®”; en aquellos casos se maltrat6 las rehqums
fisica y litd le forma mégica para provocar el mi-
lagro deseado (traténdose aquf también frecuentemente de milagros de cas-
tigo, p.ej., el castigo a un sefior que se habfa apropiado del patrimonio de un
convento). También estas prdcticas muestran claros paralelos con las mas
simples técnicas populares en la baja Edad Media: el trato de las supuestas
brujas que consistia en intentar forzarlas aretractarse del embrujo pronun-
cmdu, 0, con la ayuda de un es-
popular en i mégicas, intentar dafiarlas simb6li-

camente.

La duradera presencia y el desarrollo posterior de la fe en las brujas
y los magos en la Edad Media es una historia oscura, dificil de seguir.
Una recopilacién cuidadosa de la gran cantidad de colecciones de mila-
gros, en particular con respecto a los milagros de castigo y la curacién de
obsesionados y embrujados por los santos, ampliarfa nuestro conoci-
miento, pero por la situacién del ma!enal no parece poslble reclbnr mu-
cha més informaci6n de la que ya disp segiin las i
de J.B. Russell, Norman Cohn, Richard Kieckhefer. Edward Peters y
Carlo Ginzburg?'.

88 Cf. WaRD, Miracles, pp. 10-13, 56-65; GUREVICH, Medieval popular culture, pp. 39-76;
Peter DINZELBACHER, «La lucha de 10s santos contra los demonioss, en Santi ¢ demoni nell'Alto
Medioevo occidentale (siglos V-XT) XXXVI Semana de Estudio del Centro italiano de estu-
dios sobre Ia alta Edad Media, Spoleto, 7-13 abril 1988, Spoleto, 1989, pp. 647-695.

* Keith THOMAS, Religion and the Decline of Magic. Studies in popular beliefs in sixteenth
and seventeenth century England, Londres, Routledge & Kegan Paul, 1971, pp. 25-50;
C. GRANT Loowis, White Magic. An Introduction to the Folklore of Christian Legend, Cam-
bridge, Mass. The Medieval Academy of America, 1948.

Patrick J. GiARY, «La coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale», en La
culture populaire au Moyen Age, IV Colloque de I'nstitut d'études médievales de 'Univ. de
Montréal (Montréal, 1977), pp. 149-177; dem, «L'humiliation des saints», Annales E.S.C. 34
(1979), pp. 27-42.

' RUSSELL, Witchcraft; ConN, Europe's Inner Demons; Richard KIECKHEFER, European Witch
Trials: Their Foundations in Popular and Learned Culture, 1300-1500, Berkeley/Los Angeles, Ca-
lifornia University Press, 1976; Edward PETERS, The magician, the witch and the law, Filadelfia,
University of Pennsylvania Press, 1978; Carlo GinzBuro: Hexensabbat, Berlin, Wagenbach, 1990.



Por lo menos existe la posibilidad de i i el tema
que da titulo a este articulo. Quisiera hacer unos breves comentarios.

Si consideramos el desarrollo religioso en la Europa cristiana en el
transcurso del largo periodo desde aproximadamente el siglo Xi-xu1 hasta
el siglo Xvi-xvin y buscamos amplias fuentes histéricas para el tema dela
fe popular en torno a personas que disps de poderes en-
tonces se nos ofrecen dos clases diferentes de fuemes Por un lado, tenemos
las dcscnpcmneq de mllagms de Ios llamados «santos modemos» que,
segin las del de
nahzado" desde el siglo xu1, podian considerarse susceptibles de un nuevo
culto. Se podia ampliar estas descripciones con los apuntes menos oficiales
sobre los milagros dentro de un marco de cultos locales como también con
los fndices de milagros en los diferentes lugares de peregrinacién®, Como
segundo tipo de fuente podemos citar la documentacién de los procesos de
brujas de la alta Edad Moderna, en particular aquellos parrafos que s6lo re-
cientemente han ocupado el centro de la investigacién histérica®: las mas
de mil descripciones de maleficia de los testigos de los procesos de brujas

—0 de personas que habian sido embrujadas o de sus pa-
rientes 0 sus amigos que tuvieron que declarar.
Aunque il hay que ser ico ya que una i6n de

los dos tipos de fuentes parece de gran vuelo, las sorprendentes coinciden-
cias que resultan son una gran tentacién. En los dos casos el problema es en
gran parte el mismo: se trata de definir las dotes sobrenaturales de una per-
sona determinada con la ayuda de la combinacién de «saber/poder», la cual
fue descrita por Michel Foucault como muy caracteristica para la Edad Me-
dia, es decir, la de una investigacion inquisitorial o judicial®. En los dos ca-
s0s, la investigacién tiene lugar bajo unas circunstancias que en parte
proporcionan las pruebas que tenfan que confirmar sus suposiciones inicia-
les. En los dos casos tratamos con personas que cuentan historias, o sea,
construcciones narrativas sobre sucesos mégicos de forma milagrosa o
desgraciada que les hayan pasado a ellos mismos 0 a personas conocidas. En
contrasw con las (no menos pero

de la hagi 0 —en el otro extremo— de la
demoniologia nos confrontamos aqui no s6lo con una multitud de imagina-
ciones de fe extrafias, sino que también podemos ver claramente de qué

92 E.W. Kemp: Canonization and Authority in the Western Church, Oxford, 1948; VAuCHEZ,
La sainteté, pp. 25-119.

93 CF, SIGAL, L homme et le miracle; WARD, Miracles.

9 Alan MACFARLANE, Witcheraft in Tudor and Stuart England. A regional and Compara-
tive Study, Nueva York/Evanston, 1970; THOMAS, Religion and the Decline of Magic.

9 Michel FoucAuL, Discipline and Punish. The Birth of the Prison, traducido por Alan She-
ridan, Nueva York, Vintage Books, 1979, pp. 225-228; idem, Résumé des cours, 1970-1982,
Paris: Julliard, 1989, pp. 21-23.

-



forma los temores mégicos estdn empotrados en los sucesos cotidianos, en
conflictos familiares, y cémo determinadas personas que ocupan el punto
central i un carisma i y mégico —asf como si «un as-
pecto constantemente presente, aunque explosivo de la vida social en oca-
siones estallara en llamas», para citar a Clifford Geertz®.

André Vauchez y Pi André Sigal, al i i de rela-
tos de los més grandes milagros de los siglos X1 al X1v, encontraron una
cantidad limitada de tipos de milagros y una sucesi6n caracteristica de uni-
dades morfolégicas®”. Quisiera izar esta cadena morfolégica con las
siguientes unidades: la descripcion de un desastre junto con posibles alu-
siones a un crimen o un error en el que se basa este desastre; la invocacién
del o de los santos correspondientes con la promesa de una recompensa; la
peregrinacion al relicario del o de los santos correspondientes, acaso con sa-
crificios adecuados para este estatus «de umbral»”®; el drama de la curacién
o de la anulaci6n de otro desastre con sus especrﬁcos pardmetros espacia-
les, i o rituales; la i6n del o de los santos que se
expresa a través de donaciones votivas. En la mayoria de los casos exami-
nados los milagros pusieron en marcha todo un sistema de técnicas, pres-
cripciones y reglas dinimicas que se tenfan que seguir estrictamente. Pero
lo que es aiin més interesante: durante Ios tres siglos que fueron examina-
dos se pi una sucesiva de estas reglas y prescripcio-
nes. Desde las formas més bien arcaicas de una curacién mediante contacto
con las reliquias, echarse sobre ellas o andar alrededor de ellas hasta las for-
mas més refinadas y generalizadas del efecto de la curacién, que desde el
momento del voto iba en aumento a medida que se acercaba uno a las reli-
qmas, se efectiia una succslva transformaci6n en el sentido de una «trivia-
Ii del poder tienen efecto también a larga
distancia, directamente en el momento del voto, a través de la mediaci6n de
una imagen o también de suefios”.

Quiero resaltar que aqui no se trata de que un tipo «desarrollado de ma-
nera superior» hubiese sustituido las arcaicas formas primitivas: también és-
tas se han mantenido hasta nuestros dias. Hablo de una transformacién del
peso de la frecuencia, que s6lo pudo ser reconocida al examinar por princi-
pio una gran cantidad de todos los casos documentados.

Estimulados por todas estas investigaciones de los milagros medieva-
les, hemos celebrado hace mds o menos seis afios en Budapest un workshop
de etndgrafos e historiadores, en el cual se trataba de un proyecto de inves-

9 Clifford GEERTZ, «Centers, kings and charisma: Reflections on the symbolics of power»,
en fdem: Local Knowledge, Further Essays in Interpretive Anthropology, Nueva York, Basic
Books, 1983, p. 123.

97 VAUCHEZ, La sainteté, pp. 519-557; SIGAL, L'homme et le miracle, passim.

9 Cf. las obras de Victor TURNER, citadas en la nota 11.

% VAUCHEZ, La sainteté, pp. 519-539.

D



tigaci6n similar a las descnpcmnes de embrujamientos que se pueden seguir
en los p de los dos mil procesos de brujas do-
cumemﬂdos en Hungria (en el transcurso de las olas relativamente tardias de
persecuciones de brujas entre 1560 y 1770). Este proyecto queria codificar
y reciclar mediante un banco de datos por ordenador (KAEIQ), cada uno de
los datos de las aproximadamente veinte mil descripciones de embruja-
mientos recogidas en estos procesos.

Para poder codificar un suceso tan oscuro y descrito de forma tan ine-
xacta, hemos intentado desarrollar una idealizada secuencia morfol6gica que

siete di 0 pasos de embrujami 1) el con-
flicto de partida (entre brujas y sus victimas); 2) la amenaza resultante de
esto o la maldicién; 3) la aparici6n fisica de la bruja cerca de su victima
(para dar efecto al embrujo, eso es, mediante saliva, miradas malignas, me-
dicamento falso o una herramienta mégica oculta); 4) la experiencia visio-
naria de la aparicién sobrenatural (pesadnllas, secuestro de la victima el
sabbat); 5) el daiio 1 del 6) la d is del em-
brujamiento (casi siempre con la ayuda de un diagnéstico profesional o de
un ritual de adivinaci6n); 7) los intentos de curacién (que ocasionalmente se
pedia también a las mismas brujas mediante amenazas, mal trato o el sim-
ple arreglo del dafio; sin embargo, en otros casos los efectuaba el espe-
cialista).

Si se compara esta secuencia morfolégica con la de los milagros, resulta
fascinante la cantidad de paralelismos y similitudes. Aparte de las ya men-
cionadas, hay que resaltar que en los dos casos tratamos con tipos ideales de
construcciones narrativas en las que puede haber numerosas omisiones,
combinaciones y repeticiones. De ninguna manera debemos confundirlas
con las descripciones de los sucesos reales —son (como lo interpreta Jeanne
Favret-Saada después de un idads cstudm"”) i i poste-
riores y ademds i de los sucesos
(una limitacién que quizds sea véhda también para las curaciones milagro-
sas). Ambas interpretaciones exigen la ayuda de un especialista en estas co-
sas 0 curas 0 i ). Son la i6n de un
intento desesperado de servirse del fondo de conocimientos disponible so-
bre c6mo se ha de proceder con esta esfera de lo sobrenatural. Por todas
estas razones obedecen forzosamente a una especie de «gramdtica» de lo sa-
grado —reglas que definen lﬂs condiciones, las técnicas, Ias personas, los

las I

lidades rituales y que ha-
cen que un determmado hecho en un contexto dado se haga efectivo.
El estudio de esta f podria apoy en el ma-

terial de los dos tipos de fuentes y formas de documentacion ya mencio-

100 Jeanne FAVRET-SAADA, Les Mots, la mort, les sorts. La Sorcellerie dans le Bocage, Paris,
Gallimard, 1977.

i



nadas. Quizds se podria incluso desarrollar algunas tesis con respecto a
su transformaci6n. Asi, un planteamiento fascinante podria ser p.ej. si po-
demos hacer constar, dentro de la fe en brujeras, un tipo similar de
«espiritualizacién» como lo hemos observado en el contexto de los mi-
lagros en la baja Edad Media (un aumento de la participacion relativa de
formas sobrenaturales de descripciones de embrujamientos frente a for-
mas més bien arcaicas que se basan en la cercania fisica y el contacto con
la bruja). Otro planteamiento mds amplio levantarfa otra vez el problema
investigado por Keith Thomas'®! de c6mo se podria explicar que las acu-
saciones de brujerfa —y en general el miedo al embrujamiento y a la
agresién médgica— tengan exactamente el mismo lugar en la Edad Mo-
derna que el que ocupd en la Edad Media la benéfica y mégica funcién
protectora de los santos.

Pero primero tenemos que esperar a los resultados de nuestra inves-
tigacién de largo alcance. Sin embargo, quisiera mencionar aqui algo
que, dicho de paso, nos lleva otra vez al punto de partida de nuestras re-
flexiones, o sea, a la santa princesa Margarita. En la Edad Media existian
dos lugares santos en los alrededores de Buda —Ia isla de Santa Marga-
rita (de cuyo poder milagroso ya hemos hablado al principio) y el monte
del Santo Gellért, un obispo convertido en mértir en el siglo x1. Al co-
mienzo de la alta Edad Moderna, o sea, durante la ocupacién turca, estos
dos cultos desapamclemn Sm embargo, el ﬁlnmo, el del monte Gellért, en-

contr6 una nueva imp sagrada —se enel
hiingaro, donde se supone se encontraban las brujas de todo el pais para el
sabbar'®). En el sentido este revés es di un ejemplo

modelo para el desarrollo que he expuesto aqui.

19 TromAs, Religion and the Decline of Magic, pp. 51-78.

192 (N, del T.). El «Blocksberg»: monte alemdn donde se reunfan las monjas.

193 Cf, mi estudio: «II monte di San Gherardo e lisola di Santa Margherita, citado en los
comentarios de la nota 9.



