
MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN 

DEL DÍA DE DIFUNTOS EN LA CATEDRAL DE SEVILLA 

SS. XIVXVII

Juan Ruiz Jiménez
IES Generalife, Granada

juan.ruizjimenez@gmail.com

Resumen
La procesión del día de difuntos es uno de los eventos más destacados del ritual 
asociado a las festividades Omnium sanctorum y Commemoratio omnium fi delium 
defunctorum, entre las que existe una evidente conexión teológica y un tratamien-
to litúrgico unifi cado. Su aparato ceremonial en la catedral de Sevilla derivaba 
del rango de primera y segunda dignidad que tenían respectivamente en su es-
pecífi co calendario. Esta procesión ejerció un fuerte impacto emocional sobre la 
ciudadanía y denota la infl uencia que en ella tuvo la doctrina de la Fe relativa al 
Purgatorio, traducida en el progresivo incremento de dotaciones particulares que 
fue acumulando con el paso del tiempo. En este artículo se hace especial énfasis 
en las vertientes espacial —drásticamente transformada en la segunda mitad del 
siglo XV— y sensorial de su recorrido, con particular atención a los elementos 
sonoros que la identifi can. La idiosincrasia y despliegue de medios llevados a cabo 
en esta procesión le concede un carácter único en el conjunto de las doscientas 
once procesiones que anualmente circulaban por el interior de la catedral de Se-
villa a principios del siglo XVIII.

Palabras clave
Catedral de Sevilla, festividad del día de difuntos, procesiones, música sacra, fun-
daciones eclesiásticas, patronazgo musical privado.

Abstract
Th e All Souls Day’s procession is one of the highlight ritual events associated 
with the Omnium Sanctorum and Commemoratio omnium fi delium defuncto-
rum festivities, which have a clear theological connection and a unifi ed liturgi-
cal treatment. Th e ceremonial apparatus of these two feasts in Seville Cathedral 

MEDIEVALIA 17 (2014), 243-277
ISSN: 0211-3473 (paper), 2014-8410 (digital)



244 JUAN RUIZ JIMÉNEZ

derived from the rank, fi rst and second respectively, they had in the Sevillian 
calendar. Th e procession had a strong emotional impact on citizenship, refl ecting 
the infl uence of the doctrine of the Purgatory, and this translated into a gradual 
increase in private endowments that accumulated over time. In this article special 
emphasis is placed on the spatial —dramatically transformed in the second half 
of the fi fteenth century— and sensory aspects of the procession’s itinerary, with 
particular attention to the sound elements that identifi ed it. Th e idiosyncrasy and 
deployment of resources pertaining to this procession gave a unique character to 
all the two hundred and eleven processions that circulated annually through the 
interior of the Cathedral of Seville in the early eighteenth century.

Keywords
Seville Cathedral, All Souls Day feast, processions, sacred music, votive endow-
ments, private musical patronage

El caleidoscopio de la liturgia asociada a la muerte tiene su máxima expresión en 
el tándem que forman las festividades de Todos los santos (Omnium sanctorum) 
y la Conmemoración de los fi eles difuntos (Commemoratio omnium fi delium de-
functorum). Ambas poseen una profunda raíz en la tradición cristiana y enlazan 
con un culto ancestral a la muerte. Desde el siglo IX, y a instancias del papa 
Gregorio IV, la festividad de Todos los santos se trasladó al 1 de noviembre y se ex-
pandió por todo el orbe cristiano. El establecimiento de la fi esta de los difuntos se 
atribuye a San Odilón, abad de Cluny desde fi nales del siglo X. El hecho de que se 
ubicara el 2 de noviembre, para Righetti no ofrece duda de que se debió a la idea 
de unir la conmemoración gloriosa de los santos a la de los fi eles difuntos, dada 
la afi nidad que existía entre ambas y para servirse de la infl uencia de Cluny en su 
difusión en la iglesia occidental (Righetti, 1955, vol. 1, pp. 964-968, 1004-1007). 
Esta conexión puede apreciarse en alguna de las representaciones iconográfi cas 
más tempranas del purgatorio. En los frescos del Juicio fi nal de la capilla de San 
Martín o del aceite de la catedral vieja de Salamanca (1342), se pueden ver las al-
mas de aquellos que están en el Purgatorio (representado por las cinco cuevas de 
la izquierda), en actitud piadosa, vestidos de blanco, ante la mirada expectante de 
los santos que con sus manos alzadas, orantes, anuncian la inminente salida auxi-
liadas por el ángel liberador (Marshall, 2011, pp. 197-201). La Legenda aurea y su 
traducción española en el Flos sanctorum recogen una explicación doctrinal de es-
tas fi estas que debió ser una de las fuentes principales a partir de las cuales llegaría 
a las comunidades religiosas y, adaptada para su catequesis por sus predicadores, 



al resto de la ciudadanía. Del mismo modo pudo también alcanzar directamente 
a ciertas familias nobles, en cuyas bibliotecas pueden rastrearse ejemplares ma-
nuscritos e impresos de estos textos para satisfacer sus intereses o devociones 
particulares (Cortés Guadarrama, 2010, pp. 88-89, 660-667). La propia esencia 
teológica de estas festividades debió contribuir de manera decisiva al profundo 
impacto emocional generado en la ciudadanía y en su atracción hacia las distintas 
manifestaciones cultuales que se llevaban a cabo durante esos días.

En el calendario litúrgico hispalense pretridentino, las fi estas Omnium sancto-
rum y Commemoratio omnium fi delium defunctorum tenían un rango de primera 
y segunda dignidad respectivamente. El hecho de que en esta demarcación ecle-
siástica las fi estas de primera dignidad fueran seguidas de tres días que se celebra-
ban con la misma solemnidad las igualaba en su aparato ritual, al menos hasta la 
adopción del rezado romano (Libro de la Regla Vieja, fol. 2r-2v). El tratamiento 
teológico y litúrgico unitario de estos dos días, que se iniciaba con el ayuno de 
la Vigilia de Todos los santos, perduró tras el Concilio de Trento, en el que la 
doctrina de la Fe relativa al purgatorio salió reforzada y con él la pervivencia de 
indulgencias y sufragios, origen de una de las principales fuente de ingresos y 
de incremento patrimonial de la instituciones eclesiásticas desde la Baja Edad 
Media.1 

La fuente textual más antigua para el estudio de estas fi estas en la catedral de 
Sevilla es el Libro de la Regla vieja. Entre 1548 y 1551, se realiza una copia de esta 
Regla de Coro —conservada en la sección III del archivo de esta institución con la 
signatura 1— a partir de un antiguo manuscrito, hoy perdido. En ese traslado se 
ponían al día unos contenidos que habían ido adicionándose de forma progresiva 
desde una fecha difícil de precisar (Ruiz Jiménez, 2011, pp. 245-53). Para las fi estas 
que nos ocupan, la redacción del texto en el manuscrito original perdido puede 
datarse del último cuarto del siglo XIV, en el que se transmitía la tradición de una 
liturgia que debía haberse seguido desde la restauración de la iglesia hispalense 
y que se recogía actualizada en sus detalles ceremoniales. Como veremos más 
adelante, es precisamente la descripción de la procesión del día de difuntos, sobre 
la que se va a centrar este artículo, la que me ha permitido efectuar esta datación 
(Ruiz Jiménez, 2011, p. 354). 

No existe un estudio en profundidad y por extenso del contenido textual del 
Ofi cio y Misa de estas fi estas contemplados en su integridad y, en el caso de la 

1 Esta consideración unifi cada de las dos festividades, a las que se adhiere el Ofi cio de Difuntos, 
por evidente analogía, queda claramente explicitada en el volumen XXI, De la festividad de Todos los 
Santos, Commemoración y Ofi cio de Difuntos, de la obra de Gómez de Terán, 1736. 

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 245



archidiócesis de Sevilla, de la necesaria adaptación del particular uso hispalense a 
los nuevos textos del breviario y el misal romano una vez que fueron adoptados 
en 1575.2 Por el contrario, sí disponemos de estudios centrados en el ofi cio de 
difuntos (Wagstaff , 1995; Ottosen, 2007), que para el caso que nos ocupa, son de 
inestimable ayuda, ya que, en una primera aproximación, encontramos que exis-
te un completo paralelismo entre la liturgia de la festividad del día de difuntos y 
el propio ofi cio de difuntos, tal y como señala la Regla de Coro:

Sequenti die post festum [Omnium sanctorum] d[icatur] ad matutinum totum offi  cium 
de defunctis duplicando anas. Et cerimonia fi ant ut is festi IIe. Dignitatis et dicantur 
noue[m] lectiones et pulsentur ad matut[in]u[m] sicut qua[n]do pulsantur pro defunctis 
et similiter i[n] laudibus (Libro de la Regla Vieja, fol. 361v)... Ad missam IIIe pulsetur sicut 
pro defunctus missa dicat[u]r de defunctis et offi  cient quattuor cantores. Et incipia[n]t 
R[esponsor]ia ad processionem post missam (Libro de la Regla Vieja, fol. 362v).

Durante la misa de tercia, después del ofertorio, tenía lugar una ceremonia 
particular; dos de los cantores ofrecían al presbítero que celebraba la misa doce 
maravedís, en un vaso de plata, por el alma de D. Remondo, primer arzobispo 
consagrado y verdadero artífi ce de la organización institucional de la nueva dió-
cesis hispalense tras la conquista de la ciudad (Libro de la Regla Vieja, fol. 362v).3 
Mediante esta oblación la misa principal de la festividad del día de difuntos se en-
comendaba, de manera especial, por la intención de este donante privilegiado.

Terminada la misa, las campanas continuaban con el tañido pro defuntis mien-
tras se ofi ciaban, en el coro, los primeros ítems de la procesión. El sonido de las 
campanas se convierte en esta como en otras ceremonias en uno de los los sound 
signal —en la terminología de Raymond Murray Schafer— más característico 
del paisaje sonoro de esta festividad.4 El estatuto de regulación del tañido de las 
campanas más antiguo conservado en la catedral de Sevilla data de 1373 y se refi e-
re, en particular, a las tasas que debían abonarse por los dobles que se harían por 
los difuntos el día de su fallecimiento, al noveno día y en su aniversario (Rubio 
Merino, pp. 19-20). Ya se hace alusión en este documento a los dos campanarios 

2 Uno de los escasos trabajos publicados focalizados en la festividad de la Conmemoración de 
los difuntos es el referido a la comunidad cluniacense de la Abadía de Fleury en Saint-Benoît-sur-
Loire (Hesbert, 1948, pp. 393-421).

3 Para los ítems correspondientes a las misas de estas dos festividades véase también Missale 
divinorum, 1520, fols. 260v-262r.

4 Sobre el término soundscape y sus tres principales elementos keynote sounds, sound signals y 
soundmarks véase Schafer, 1994, pp. 9-10.

246 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



de la catedral, el antiguo alminar de la mezquita o torre mayor, que contaba con 
un mínimo de seis campanas, y la llamada torre del aceite o de San Miguel, en 
la que había dos esquilones. Esta última estaba ubicada al fi nal de la calle de las 
Gradas, próxima al ángulo suroeste de la catedral, integrada en el lienzo de la 
muralla almohade del alcázar interior que unía ese edifi cio con el Colegio de 
San Miguel y que tenía un arquillo del mismo nombre. En 1533, por orden del 
cabildo, el campanero y presbítero de la catedral Mateo Fernández redacta la 
“Regla y orden de tañer las campanas”, por el que sabemos el nombre de las siete 
campanas que en ese momento tenía la torre mayor y en el que se recogían los 
toques sancionados por la tradición. En este documento se especifi ca, de forma 
precisa, la manera en la que se tañía en la festividad de Todos santos y en los días 
solemnes que le seguían, especifi cándose: “restan dos días solemnes, porque el de 
los difuntos se cuenta en lugar de uno de los tres solemnes” (Rubio Merino, pp. 
71-72). El día de difuntos se tañía 24 horas seguidas, las cuales comenzaban la jor-
nada anterior, al iniciarse las Vísperas, y fi nalizaban al concluir los ofi cios de las 
cuatro horas que se celebraban por la mañana (Rubio Merino, pp. 71-72, 250-251, 
308). Este estatuto estuvo vigente hasta 1633, cuando se elabore una nueva regla-
mentación, a cargo del maestro de ceremonias Sebastián Vicente Villegas, que 
entre otras cosas venía a dar respuesta a la profunda remodelación efectuada en 
la torre mayor por el arquitecto Hernán Ruiz Jiménez, culminada con la coloca-
ción del Giraldillo y que afectaba principalmente a su cuerpo de campanas, cuyo 
número se elevaría a nueve (Rubio Merino, pp. 29-31). Es en este documento en 
el que encontramos descrita de manera precisa los toques de la festividad que 
nos ocupa, en un capítulo específi co intitulado “De la forma de doblar el día de 
Difuntos, a dos de Noviembre, y de otros tañidos de ese día” (Rubio Merino, pp. 
250-252). Se doblaba con todas las campanas de golpe, sin que se usaran ese día 
los esquilones, siguiendo una secuenciación repetida que, en esencia, constaba de 
cuatro secciones:

1. Tres dobles de las cuatro campanas menores de golpe juntas, separados 
uno de otro por un espacio de tiempo “como de tres pater noster rezados”. 
Terminados los tres, se daría un golpe con la campana mayor.

2. Un doble con dos campanas menores que terminaría con un golpe en 
la campana de Santa Marta.

3. Un doble con las otras campanas menores que terminaría con un golpe 
en la campana de Santiago.

4. Un golpe con tres o cuatro campanas juntas, al que sigue el de la cam-
pana mayor.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 247



Ocasionalmente podrían darse “algunos golpes más grandes” con todas las 
campanas mayores y menores juntas, terminando con la campana mayor.

Se tañía no solo en el campanario de la catedral, sino “en todas las demás 
iglesias y conventos” de la ciudad, en la iglesias “con dobles, sin campanas sen-
cillas”, en los conventos “clamoreando los esquilones” (A.C.S., sección III, libro 
40, fol. 115r). Resulta fácil imaginar la imposibilidad para cualquier ciudadano 
de sustraerse a este hipnótico, persistente y perturbador elemento sonoro, en un 
entramado urbano plagado de campanarios de instituciones religiosas regulares 
y seculares.5

Las campanas de la Giralda estaban afi nadas, aunque no se puede precisar 
exactamente desde cuando. Estas campanas constituían dos coros que se hallan 
descritos y regulados en un documento redactado por Baltasar de Villada, or-
ganista del Sagrario de la catedral hispalense, en 1584. El primero de los coros 
fundamentaba sus consonancias sobre Gmaut (sol), afi nación de la campana de 
Santa María, o de alba; el segundo sobre Elami (mi), en la que estaba afi nada la 
campana de Santa Marta, tal y como puede verse en la Tabla 1 (ACS, sección IX, 
leg. 128, pieza 12).6 Este hecho era algo extraordinario, motivo por el cual Alonso 
de Morgado, en su Historia de Sevilla, publicada en 1587, les dedica un epígrafe:

“Y las campanas que tiene la Sancta Iglesia en su luzidísima torre se pueden también refe-
rir entre sus grandezas, assí por ser como son muchas, como por su concertadíssimo uso 
al ofi cio divino (estando como están ungidas y bendezidas con solenidad por los obispos, 
que también las impusieron sus nombres, conforme a la bendición de campanas del pon-
tifi cal, ordenado por la Sancta Iglesia) como por la singular curiosidad que se tiene en que 
todas ellas hagan consonancia las unas con las otras, de contrabajos, tenores, contraltos y 
tiples, a examen y juicio de sus maestros de capilla. Sin consentir por alguna vía campana 
que disuene, como yo vi subir una a la gran torre, que pesaba no menos de ciento y ochen-
ta quintales y porque dissonava algún tanto entre las demás, la hizieron pedazos. Y assí es 
cosa notable el gran regozijo que se siente por toda Sevilla, cuando en fi estas solennes y 
espirituales regozijos las tañen todas a pino” (Morgado, 1587, fol. 106r).

Morgado subraya el impacto que el campanario de la torre mayor de la cate-
dral causaba entre la ciudadanía, que probablemente solo sería capaz de discernir 

5 Para hacerse una idea de su densidad, véase la cartografía de las mismas en Ruiz Jiménez, 
2012, p. 308.

6 En 1593, el cabildo comisionó al maestro de capilla Francisco Guerrero, al racionero organista 
Francisco Peraza y a Baltasar de Villada para que informasen: “las voces que faltan y el orden que se 
tendrá çerca de las campanas para que hagan música” (Rubio Merino, pp. 29-31).

248 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



una mínima parte de sus complejos, diversos y codifi cados toques que, dada su 
especifi cidad, habrían transformado su naturaleza de sound signals en soundmarks, 
propios y característicos de la Giralda hispalense.7

Tras la misa de tercia, en el transcurso de la procesión, se interpretaban una 
serie de responsos que coinciden con los de los Maitines del Ofi cio de difuntos 
(Libro de la Regla Vieja, fol. 362v-363r; Wagstaff , 1995, pp. 38-53). La secuencia-
ción de estos responsos mantiene la sucesión litúrgica de los citados Maitines, 
que junto a sus versículos correspondientes es característica del uso propio de 
una demarcación eclesiástica (Ottosen, p. 3). A priori, no parece que existiera una 
especial relación entre el responso seleccionado y la persona o personas a las que 
iba destinado; sin embargo, en la descripción de la procesión en la Regla Vieja, los 
arzobispos de la diócesis a los cuales se asigna un responso sí responden a una su-
cesión cronológica (Tabla 2). Es exactamente la secuenciación de estos arzobispos 
la que me ha permitido establecer, con una precisión bastante inusitada, la fecha 
en la que se redactó este documento (en su copia original, en la Regla Vieja per-
dida). En esa relación, se recogen todos los arzobispos enterrados en la catedral 
hasta el momento en que se escribió este texto, desde don Remondo a don Pedro, 
fallecido en 1390. La ausencia de un responso en memoria del arzobispo Gonzalo 
de Mena, fallecido en 1401 y enterrado también en la capilla de Santiago, me ha 
llevado a proponer como fecha de la redacción del texto de este documento la 
década transcurrida entre la muerte del arzobispo don Pedro y don Gonzalo de 
Mena, 1390-1401 (Ruiz Jiménez, 2011, p. 254). 

La procesión comenzaba en el mismo coro, cantando el responso Qui laza-
rum resuscitasti, “pro regibus”, seguido de la oración Fidelium Deus, a cargo del 
presbítero, “cum salutationem fi delium tantum”, que se repetiría después de cada 
uno de los responsos, mediante la que se invocaba el perdón de los pecados del 
destinatario a través de las preces efectuadas. En la catedral existían múltiples 

7 Una referencia, algo más tardía, nos dice que el campanario tenía 25 campanas. La mayor, 
colocada en 1588, pesaba 18.500 libras y costó 10.000 ducados. De forma similar, hace alusión a la 
impresión que causaban sobre la ciudadanía, especialmente los días “solemnísimos en que todas se 
manifi estan graves” (Herrera, 1644, p. 17v). Si damos crédito al jesuita Agustín de Herrera, y no hay 
razón para dudar de él, ya que era natural de Sevilla y vivía en el colegio hispalense de San Herme-
negildo, el número de campanas de la Giralda había pasado de las nueve de 1584, poco después de 
renovación del campanario, a las 25 que él cita. Actualmente, esta torre tiene, en la sala de campanas, 
24, a las que hay que sumar la de las horas del reloj, la más antigua de la catedral, construida por 
Alfonso Domínguez, en 1400, y situada por encima de ella, colgada de una barra de hierro que sirve 
de contrapeso al Giraldillo. Un inventario detallado de las mismas en: http://campaners.com/php/
catedral.php?numer=392.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 249



dotaciones por el alma de diferentes monarcas no enterrados en su recinto, por 
lo que el responso correspondiente se dice en el coro. Se establece una clara je-
rarquización, en la que la dinastía real precede a la más alta autoridad eclesiástica 
de la demarcación hispalense, su arzobispo. El siguiente responso, Requiem eter-
nam, cantado también en el coro, estaba dedicado a los arzobispos don Remondo 
(† 1286)8 y don Pedro († 1390)9. Son los dos únicos arzobispos que habían sido 
enterrados en este espacio privilegiado de la catedral (ACS, sección I, libro 372, 
fol. 145v; sección V, libro 1, fols. 37r, 60r). Indefi nido queda en el Libro de la 
Regla Vieja el lugar en el que se cantaría el siguiente responso, Heu mihi. Su des-
tinatario, “domino Fernando archiepiscopo”, presenta también ciertas dudas con 
respecto a su identifi cación. En mi opinión debe referirse a Fernán Pérez que era 
deán de la catedral y que, en 1287, fue elegido por el cabildo como su arzobispo. 
Esta elección no recibió la aprobación de Roma que, en 1289, nombraría en ese 
cargo a García Gutiérrez, haciendo constar la anulación de Fernán Pérez.10 José 
Alonso Morgado, en su Episcopologio de la Santa Iglesia Metropolitana y Patriarcal 
de Sevilla, dice: “Fernando Pérez murió a la edad de sesenta y nueve y sepultose 
en la capilla de San Clemente, según las anotaciones de los libros antiguos de 
la Iglesia” (Alonso Morgado, 1906, p. 271). Coincido con Muñoz Torrado en 
que este hecho no está claro. Resulta chocante el que no se consigne el lugar de 
enterramiento de este arzobispo en el Libro de la Regla Vieja, aunque es cierto 
que tampoco se hace para otros prelados; pero lo más extraño es que no aparezca 
registro alguno alusivo a este personaje en la capilla de San Clemente, Sagrario 
de la catedral en el interior de la antigua catedral mudéjar, ni en ninguna otra, en 
los volúmenes más antiguos en los que se recogen las dotaciones de la catedral de 

8 Don Remondo estaba enterrado en el coro y su túmulo funerario sufrió diferentes vicisitudes 
hasta que fue removido del mismo (Ortiz de Zúñiga, 1795, vol. 1, pp. 368-371).

9 La biografía e identidad de este personaje sigue presentando hoy en día algunas incógnitas. En 
la documentación de la catedral de Sevilla aparece simplemente como don Pedro y, para el caso del 
documento que nos ocupa, no hay la menor duda de que se trata del segundo de los arzobispos de 
nombre Pedro, fallecido en 1390 y enterrado en el coro de la catedral, por lo que dejamos la cuestión 
de su correcta identifi cación para los especialistas. En el siglo XVII, Diego Ortiz de Zúñiga lo iden-
tifi ca como Pedro Gómez Barroso y con él coincide el canónigo Juan de Loaysa; por el contrario, 
los contradice Luis Salazar y Castro que señala que se trata de Pedro Gómez de Albornoz (Ortiz de 
Zúñiga, 1795, vol. 2, pp. 210-211, 232; Antequera Luengo, 2008, p. 80; Salazar y Castro, 1697, vol. 
III, p. 539). En la bibliografía de los últimos años, María del Carmen Álvarez Márquez propone la 
misma identidad que Zúñiga y Loaysa (Álvarez Márquez, 1999), mientras que José Sánchez Herrero 
considera que es Pedro Gómez Álvarez de Albornoz (Sánchez Herrero, 1998, pp. 261-262).

10 Muñoz Torrado tiene sus dudas sobre el enterramiento en la catedral, por falta de noticias al 
respecto (Muñoz Torrado, 1914, pp. 146-148).

250 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Sevilla y que son esos libros antiguos a los que debía referirse Alonso Morgado: el 
Libro blanco (ACS, sección II, libro 1477), el Libro de Constituciones, Ordenaciones 
y Estatutos (ACS, sección I, libro 372), el Curso de los aniversarios y memorias que 
ha la Iglesia de Sevilla y otros Libros de Aniversarios y Libros de Capellanías (ACS, 
sección V, libros 1 al 10). El siguiente responso, Ne recorderis, debía cantarse “pro 
infantibus qui sunt in capella Sancti Sebastiani”. Según Ortiz de Zúñiga, después 
de la conquista, esta capilla fue lugar de enterramiento de “algunos moros de 
sangre real que recibieron bautismo y sirvieron a los Reyes San Fernando y don 
Alonso el Sabio, y uno de estos fue Don Fernando Abdelmon, hijo de Abu-Ceit, 
rey de Baeza”. La capilla de San Sebastián había sido dotada el 4 de septiembre de 
1387 por el arzobispo don Pedro para el entierro de su madre doña Mayor y de su 
hermana Teresa (Ortiz de Zúñiga, 1795, vol. 2, pp. 225, 272-273).11 En la capilla 
real se cantaría el responso Liberame domine de viis, por el alma de los sepultados 
en ella. El siguiente responso, Peccatem me, se interpretaría en la capilla de San 
Bernardo, por el alma del arzobispo don Fernando Gutiérrez Tello († 1323) que 
estaba enterrado en ella (ACS, sección II, libro 1477, fol. 6r). Este hecho permi-
tiría confi rmar la identidad del arzobispo don Fernando Pérez como destinatario 
del anterior responso Heu mihi. El responso Memento mei era por el alma del 
arzobispo don Juan Sánchez († 1349), sin que se especifi que tampoco el lugar en 
el cual se cantaría. Lo lógico es que fuera en el altar de Santa Bárbara, delante 
del cual estaba enterrado, “en un monumento”.12 A continuación, el documento 
relata que la procesión proseguiría cantando de nuevo los responsorios, excepto 
el primero y el último, y los salmos penitenciales, sin letanía, por el claustro de 
la iglesia (patio de los Naranjos), con estación en la sepultura del arzobispo fray 
Alfonso de Toledo y Vargas († 1366), por el corral de los Olmos y por el cemen-
terio de San Miguel. Todo apunta a que saldrían de la iglesia al claustro por la 
zona en la que estaba ubicada la pila bautismal para seguir el perímetro que per-
mitía rodear el patio sin salir al descubierto: claustro de los caballeros, claustro 
de los compañeros, claustro de San Esteban y claustro del Lagarto. Ingresarían 

11 La localización de los espacios físicos en la catedral mudéjar puede seguirse en el plano elabo-
rado por Alfonso Jiménez Martín a partir principalmente del Libro blanco citado (Jiménez Martín, 
1997, p. 14).

12 Tenemos dos referencias al enterramiento del maestrescuela Esteban González que nos orien-
tan sobre la posición de este altar. En el Libro Blanco se dice que está enterrado “a las espaldas del 
coro faz el altar de Sant Antón”, en el Curso de los aniversarios, se especifi ca que su sepultura está 
“detrás del coro, a la pared del dicho choro, en derecho del sepulcro del arzobispo D. Juan” (A.C.S., 
sección II, libro 1477, fol. 5v, sección V, libro 1, fol. 12v). Véase también Antequera Luengo, 2008, 
pp. 87-88.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 251



de nuevo en la catedral para dirigirse a la capilla en la que estaba enterrado el 
arzobispo fray Alfonso, según el Libro Blanco (fol. 32v), la capilla de San Juan 
Evangelista, lo cual concuerda con un transcurso coherente de la procesión.13 
Podemos suponer que desde el corral de los Olmos dónde, al menos desde el 
siglo XV, estaban ubicadas las casas del cabildo eclesiástico y del civil, la procesión 
se dirigiría al cementerio de San Miguel, muy próximo al extremo suroeste de la 
catedral, el cual se extendía en dirección a la Puerta del aceite.14 Esta última parte 
del recorrido y el lugar por el que la comitiva reingresaría en la catedral no queda 
refl ejado con precisión, limitándose el documento a señalar que la última esta-
ción sería en “Sancti Michaelis” (probablemente en la capilla del vecino Estudio 
de San Miguel),15 donde cantarían el noveno responso, es decir, Liberame domine 
de morte eterna, y los cantores dirían Requiescat in pace. Podemos suponer que 
entrarían por la puerta situada enfrente del Estudio de San Miguel, para dirigirse 
al coro “recita[n]do psalmos .s. Miserere mei deus et alios psalmos de canticu[m] 
gradu[m]”. En una edición tardía y ampliada del Vocabularium ecclesiasticum del 
canónigo hispalense y fundador del Colegio y Estudio General de Sevilla Rodrigo 
Fernández de Santaella y Córdoba encontramos una aclaración a cuáles eran esos 
salmos. En la entrada “canticum” se recoge:

Canticum gradum tiene por titulo cada uno de aquellos 15 salmos, desde Ad Dominum 
cum tribularer [119], hasta Ecce nunc [133]: (o segun los Hebreos) Canticum ascensio-
num, quia decantatus fuit quilibet Psalmus post ascensum ab exilio illo Babylonico: o 
porque fueron aquellos Salmos cantados por los viejos Hebreos, por varios grados de 
tonos se llamaron Gradum, o porque se cantaban al tono de una canción, que comenzaba, 
Hamabaloth. (Fernández de Santaella, 1789, p. 96)16

13 Loaysa nos da noticia de que el sepulcro de este arzobispo se había trasladado a la capilla de 
Santiago, la denominada también como capilla de los arzobispos, en 1594, sin que especifi que su 
localización original (Antequera Luengo, 2008, pp. 152-153).

14 Distintos documentos de los siglos XIII y XIV lo ubican en ese lugar. El “corral” de la Casa de 
la Moneda “se tiene en linde con el cementerio de Sant Miguel de la dicha eglesia de Santa María 
y cola mezquita dela dicha eglesia y con el muro de la puerta del Aseyte” (Ballesteros Beretta, 1913, 
pp. CCLIX, CCLXXVII, CCXCI, CCCXXVII, CCCXXXV; Espiau Eizaguirre, 1991, pp. 31-32; 
Gestoso y Perez, vol. 2, 1890, pp. 31-32).

15 Las noticias más tempranas de esta capilla y del propio Estudio de San Miguel, frontero a la 
puerta del Nacimiento y dependiente de la catedral, cuyos edifi cios formaban parte de un mismo 
conjunto, datan del primer cuarto del siglo XV. Ya debían existir en la fecha de redacción de este 
documento y esta referencia, precisamente, sirve para confi rmar este hecho. Sobre esta institución 
catedralicia véase Sánchez Herrero, 1983, pp. 297-324, esp. 305.

16 Existen ediciones de esta obra de 1744, 1770, 1776 y 1789 (Niederehe, 2005, vol. III, p. 366).

252 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Una vez que la comitiva entraba en el coro, un sacerdote empezaría a rezar la 
Sexta hora del Ofi cio. Esta descripción, como hemos dicho, fue redactada en la 
última década del siglo XIV, por lo que responde al recorrido que la procesión ten-
dría en la antigua catedral mudéjar, en el recinto acondicionado de la mezquita 
almohade. La reconstrucción virtual de este espacio, a cargo de Antonio Alma-
gro Gorbea, nos permite hacernos una idea visual del mismo (Almagro Gorbea, 
2009).

Desde fechas muy tempranas, el patrocinio privado a través de las fundacio-
nes pías contribuyó de manera decisiva en la descentralización de la actividad 
litúrgico-musical de la catedral (Ruiz Jiménez, 2014). En este trabajo me circuns-
cribiré a la procesión que nos ocupa en la que, como veremos, ese patrocinio 
privado desempeñó un papel crucial en el desarrollo y articulación de algunos de 
sus elementos sensoriales más signifi cativos.

Uno de esos aspectos es el que tiene que ver con la dotación de un número 
variable de cirios blancos o amarillos, generalmente seis, diez o doce, de diferen-
tes calibres, alrededor de la sepultura del fundador, que debían arder desde las 
Vísperas de Todos los santos hasta acabadas las horas el día de difuntos, con lo 
que se crearía un particular y magnético efecto lumínico, dada su distribución 
irregular por el templo. Según Righetti, las luces en las exequias son una señal de 
honor al difunto, pero también asumieron un papel “mucho más noble, el de ser 
símbolo de la luz de Dios” (Righetti, 1955, p. 382). Mediante la adición de estos 
puntos de luz se resaltarían esos lugares funerarios como espacios privilegiados y 
se contribuiría a acrecentar la parca iluminación del recinto catedralicio, la cual 
en sus capillas y altares votivos se debía también al patrocinio de sus fundadores.17 
Hasta c.1646 no había lámparas por las naves de la iglesia, fue el arcediano de 
Reina, Jerónimo de Zapata, el que viendo la iglesia tan oscura, ya que no había 
más luz que la que proporcionaban las lámparas de las capillas, mandó hacer 
doce lámparas de azófar y las dotó a perpetuidad con el aceite correspondiente, 
poniendo tres en cada nave.18 Para hacernos una idea de la magnitud que alcanzó 

17 Es muy frecuente que entre los elementos de la carta fundacional de una capilla se encuentre 
la de la dotación de una o más lámparas y del aceite correspondiente para que lucieran “de día y de 
noche a las horas”. El Libro blanco nos proporciona numerosos ejemplos. En 1640, la capilla de la 
Virgen de la Antigua, que acumulaba el mayor número de dotaciones privadas, contaba, incluida 
la que estaba en su sacristía, con 69 lámparas, de las que se encendían 39 (A.C.S., sección IV, libro 
06943A, fol. suelto).

18 En 1677 se renovaron por otras hechas de plata y se añadieron las dos que estaban a los lados 
del altar mayor (Biblioteca capitular y colombina de la catedral de Sevilla, B.C.C. libro 57-4-9, fol. 
45r).

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 253



la iluminación suplementaria que ardía durante estas dos fi estas, traigo a colación 
la cuantifi cación hecha a fi nales del siglo XVII (1695), en una de las copias de las 
Memorias sepulcrales de la catedral de Sevilla, a la que me referiré más adelante 
en detalle: 

“esta es la copia de una tabla que antiguamente se ponía en la Yglesia para saber en qué 
sitios se ponen tumbas, paños, candeleros, cirios, hachas los días de Todos Santos y Di-
funtos y donde yacen los que dexaron estas dotaciones, en los quales sitios como aquí dice 
a 714 se ponían entonces 818 cirios y hachas pero hoy se han aumentado muchos más” 
(A.C.S, sección IV, libro 09748, índice, 461r).

Otros elementos característicos de esta procesión son, como el anterior, co-
munes al resto de los rituales de la muerte celebrados en la catedral de Sevilla: 
funerales y celebración anual de los aniversarios. Entre ellos se puede destacar 
el acto de poner una “tumba” o túmulo sobre la lápida sepulcral, que estaban 
almacenadas en la “casa de la carpintería”, las cuales, en determinados casos, se 
cubrían con paños negros o carmesíes, más o menos ricos, que podían llevar bor-
dadas las armas de los fi nados. Además, esporádicamente, se adornaban también 
con otros ornamentos: almohadas y doseles, mitras (en el caso de los cardenales 
Diego Hurtado de Mendoza y Juan Tavera blanca y carmesí, respectivamente), 
candeleros y cruces. Los inventarios de la catedral detallan, de manera porme-
norizada, algunos de estos ornamentos usados específi camente para los distintos 
rituales conmemorativos de la muerte. Todos ellos se enumeraban en unas tablas, 
escritas en pergamino, que el día de Todos santos y de difuntos se ponían en la 
iglesia. En la copia de una de estas tablas antiguas, efectuada en 1695, se especifi ca 
que eran 19 los paños para las sepulturas, los cuales incluían los tres del túmulo 
del canónigo Yébenes que se cargaban a su dotación, “y si se trajeren más, son 
por cuenta de las partes” (ACS, sección IV, libro 06943A, fols. 150r, 278r; 09748, 
fols. 452r-461r).

Otro hecho notable, tanto desde el punto de vista sensorial como de la pro-
pia esencia doctrinal de la festividad, es la presencia durante esos dos días de un 
número de monjas, en número variable, procedentes de distintos cenobios, entre 
seis y catorce, que colocadas junto a la tumba rezarían por el alma del difunto 
para así acelerar su salida del purgatorio, al mismo tiempo que contribuirían a 
destacar su enterramiento entre los demás y perpetuar la representación social del 
fi nado en su comunidad. Estos acompañamientos irían desapareciendo de este 
paisaje mortuorio a medida que las reglas acerca de la clausura se fueran haciendo 
cada vez más estrictas y terminarán por desaparecer con la obligatoriedad de la 

254 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



misma decretada por el Concilio de Trento (Canones & decreta, 1564, p. 247-248). 
Igualmente, el día de difuntos, en la citada sepultura, se repartían a los pobres 
ciertas limosnas, habitualmente pan y vino, pero también vestidos, con el motivo 
último de que sus rezos contribuyeran igualmente al haber del fi nado en su parti-
cular cuenta en el más allá, en la terminología acuñada por historiador francés Ja-
cques Chiff oleau (La comptabilité de l’au-delà, 2011). Analizando las fundaciones 
pías que contemplaban la dotación de alguno de los elementos citados, recogidas 
en el Libro blanco y efectuadas hasta la década de 1480, y comparándola con la 
tabla de los mismos copiada en 1695 (Tabla 5), vemos como algunas de ellas se 
habían perdido, como consecuencia de la disminución o extinción de las rentas 
generadas por los bienes fundacionales en los que se sustentaban.

La secuenciación pretridentina textual de responsos de los Maitines del Ofi -
cio de Difuntos que, como he apuntado, es la misma que la de la procesión del 
Día de Difuntos, coincide con la de la catedral de Toledo, compartida también 
por otras instituciones de la corona de Castilla, como las catedrales de Burgos, 
Salamanca, Jaén, etc.19 Es un ejemplo más de como la liturgia hispalense se con-
formó, principalmente, siguiendo el modelo toledano, sin que por ello dejara de 
recibir otras infl uencias o, dada su importancia, de que en determinados géneros, 
como por ejemplo las secuencias o los himnos, fuera igualmente productora de 
textos y melodías para determinadas festividades de especial signifi cación para la 
diócesis hispalense (Ruiz Jiménez, 2013). 

Las melodías con las que se cantan estos responsos son variantes de las ver-
siones romanas, con excepción del Requiem eternam que no se encuentra en el 
ofi cio romano (Wagstaff , 1995, pp. 63-72). Se han conservado diferentes fuentes 
musicales hispalenses de los siglos XV al XVII con las melodías de estos responsos, 
o sus íncipits, aunque ninguna de ellas específi ca su uso en la procesión del día de 
difuntos (Tabla 3) (Fig. 1). Las melodías no están incluidas en los procesionales 
conservados de la catedral de Sevilla, ni en los de la de Toledo (1563), ya que se 
usaban libros específi cos que también eran manuales y que podían perfectamen-
te servir en los distintos rituales en los que se interpretaban estos responsos, o 
incluso cantarse de memoria, sin ayuda de ellos. En uno de los inventarios del 
siglo XVII, a continuación de los procesionarios, se listan los “cuadernos” y, entre 
ellos, se recoge uno que ejemplifi caría estos volúmenes manuales: “Un cuaderno 
de los responsos de los difuntos escrito en pergamino cubierto con tablas llanas 
negras” (A.C.S., sección IV, libro 06943A, fol. 135r). En manos privadas y re-

19 En la numeración de Ottosen: 14, 72, 82, 32, 57, 40, 68, 46, 38 (Ottosen, 2007, p. 170). Para 
la comparación con la tradición romana, véase también, Wagstaff , 1995, 39-43.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 255



cientemente puesto a la venta se encuentra un volumen de 56 folios, escrito en 
pergamino, con una rica iluminación de clara inspiración fl amenca, de pequeñas 
dimensiones (170/172 × 122 mm) y con un contenido muy particular y específi co 
de la liturgia catedralicia hispalense.20 Entre otros, recoge los ítems textuales In 
processionibus dominicalibus (fols. 10-24v) y Feria II. Quando se haze proccesión 
por los diff untos (fols. 37v-53). Tiene el interés de proporcionarnos el itinerario 
particular de estas procesiones que, a lo largo del año, se hacían por los difuntos 
y la asignación espacial de los responsos cantados en las mismas, diferente a la 
que se efectuaba el día 2 de noviembre. Esas procesiones partían del altar mayor, 
se dirigían al interior del coro, para salir del mismo e ir recorriendo su perímetro 
exterior hasta volver a reingresar en él. El responso Qui Lazarum se cantaba “por 
lo Reyes”, en el altar mayor; la segunda estación era en la puerta del coro y en 
ella se decía el responso Requiem eternam, “por los infantes”; la tercera estaba 
situada en el interior del coro, donde se cantaba el responso Heu mihi, “por los 
arzobispos”; la cuarta estaba ubicada a la salida del coro, a la cual correspondía el 
responso Ne recorderis; la quinta en la Nave de la Virgen de la Antigua, donde se 
cantaba el responso Libera me domine de viis; la sexta en el trascoro (“en la Nave 
de los Remedios”), a la que pertenece el responso Peccamtem me; la séptima en 
el tramo de la Nave de San Sebastián, donde se decía el responso Memento mei; 
la octava era ya en el crucero, donde se cantaba el responso Libera me domine de 
morte eterna, para terminar en la novena estación, a la puerta del coro, con el 
salmo Miserere mei deus.

La transformación radical del espacio de la antigua mezquita almohade co-
menzó a hacerse efectiva a mediados de la década de 1430, cuando se inicie su de-
molición y la construcción del nuevo templo gótico. Para poder restituir cada ca-

20 En la pagina web donde se oferta este libro aparece referenciado como “Processional (without 
musical notation), with Prayers and Responsories for the Dead” y se proporciona una descripción 
detallada del mismo. http://www.textmanuscripts.com. Había sido previamente subastado por Bon-
ham (junio de 2013) y Sotheby’s (diciembre 2013). En su guarda delantera tiene un ex libris que 
indica que, a fi nales del siglo XIX, perteneció a Josephine Dockar-Drysdale. La copia es del siglo XVI, 
antes de la adopción del rezado romano, ya que incluye el responso Requiem eternam. La selectiva 
presencia de las oraciones a San Sebastián, la Virgen y especialmente las dedicadas a los papas León 
X y Julio II, me hacen vincularlo al entorno de la Capilla de Escalas, dedicada a Nuestra Señora de 
la Consolación y los doce apóstoles. Los aniversarios de estos papas habían sido dotados por el fun-
dador de la capilla, Baltasar del Río, canónigo de la catedral de Sevilla, arcediano de Niebla y obispo 
de Escalas y se desarrollaban delante de ella, en la Nave de San Sebastián. Sus capellanes tenían la 
obligación de asistir al coro de la catedral en las vísperas, misas y procesiones de todos los domingos 
y fi estas de guardar, lo que está en consonancia con la particular elección de los ítems incorporados 
en este libro (A.C.S., sección V, libro 264; Ruiz Jiménez, 2014, pp. 72-75, 84-86).

256 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



pilla, altar y enterramiento al lugar que tenía, una vez concluido el templo gótico, 
el prior de la villa, Diego Martínez, en 1411, ordenó redactar un documento en el 
que quedara constancia de los mismos, el cual debía completarse con la ejecución 
de un plano que no ha llegado hasta nuestros días (Alonso Ruiz, Jiménez Martín, 
2009, pp. 39-42). El recinto se daba por concluido el diez de octubre de 1506, 
con la colocación de la última piedra con la que se cerraba el cimborrio, pero el 
28 de diciembre de 1511 la bóveda del crucero que corresponde a la nave de San 
Pedro se cayó como consecuencia de un terremoto, prolongándose su reparación 
hasta fi nales de 1517 (Jiménez Martín, 2006, pp. 94-5, 100-1, 109). Comparando 
las trazas de la catedral mudéjar, reconstruida por Alfonso Jiménez Martín, y la 
del edifi cio gótico, puede verse como el número de capillas se redujo signifi cati-
vamente por lo que ciertas advocaciones debieron reunirse en un mismo espacio, 
con una reorganización también jerárquica de las mismas.

Como consecuencia de esta transformación algunos de los enterramientos, 
o al menos sus lápidas funerarias, fueron destruidas, renovadas y trasladadas de 
lugar.21 Para su localización contamos con un documento de inestimable valor, 
Memorias sepulcrales de esta Santa Iglesia Patriarcal de Sevilla en epitafi os, capillas, 
entierros y toda la noticia de este género de antigüedades en dicha Santa Iglesia, 
redactado por el canónigo de la catedral hispalense Juan de Loaysa (1633-1709) 
entre 1696-1698, con adiciones efectuadas hasta 1708 (Antequera Luengo, 2008, 
p. 17).22 Loaysa había ingresado en la catedral, como racionero coadjutor, en 
1653 y desempeñó en ella varios cargos, entre ellos el de bibliotecario y archivero 
(Guillén, 2006, pp. 235, 245-8). Gracias a la obra de Loaysa se ha preservado el 
recuerdo de unos enterramientos que vieron desaparecer la identifi cación que 
proporcionaban sus lápidas sepulcrales con la sustitución, en el siglo XVIII, del 
suelo de la catedral por otro de mármol. Loaysa, hasta 1708, anota 317 losas: “las 
241 con epitafi os legibles unos y otros corrientes y las 76 totalmente gastadas las 
inscripciones, y hay más unas 12 losetas que son señales para poner sus dueños en 
aquel sitio las losas”, en las cuales recoge los nombres y apellidos de 423 personas, 

21 Uno de los ejemplos mejor estudiados es la traslación y renovación de la lápida funeraria de 
Guiomar Manuel y sus padres en el siglo XVI (Laguna Paúl, 1999, pp. 27-37). Véase también Ante-
quera Luengo, 2008, p. 154.

22 B.C.C., sig. 59-4-4. Existen otras dos copias más en la Biblioteca Capitular, una de 1755 
trasladada por Francisco Lazo [sic] de la Vega, benefi ciado de la iglesia parroquial de San Pedro de 
Sevilla (sig. 58-3-26) y otra de 1758 (sig. 59-1-20). Además hay otra copia del siglo XVIII en el A.C.S., 
sección IV, libro 408. Se han conservado documentos similares en otras instituciones eclesiásticas, 
por ejemplo el de la catedral vieja de Lérida, redactado a fi nales del siglo XVIII por Josep Pocurull 
(Tarragona, 1996, pp. 235-333).

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 257



más 47 ilegibles. El número de enterramientos registrados en estas losas se amplia 
a 627, gracias a la labor de González de León, Alonso Morgado y de otros ano-
tadores que continuaron la labor enciclopédica iniciada por Loaysa, a los que se 
suma la del historiador Antequera Luengo que ha editado modernamente estos 
registros mortuorios (Antequera Luengo, 2008, pp. 17-18).

El mismo manuscrito que recoge las Memorias sepulcrales redactadas por el ca-
nónigo Loaysa, incluye dos documentos de excepcional interés para este trabajo. 
El primero esta encabezado: Copia del cuadernillo por donde se rige el maestro de 
ceremonias para la procesión del día de todos los difuntos, trasladada en 2 de noviem-
bre de 1695. Tiene por título Memoria de los responsos que se dicen en la procesión 
del día de todos los difuntos, la letra es del maestro de ceremonias el licenciado Juan 
de Quesada. Esta memoria tiene algunas equivocaciones en cuanto a los nombres y es 
menester perfi cionarla (B.C.C., sig. 59-4-4, fols. 375r-377r). El documento original 
era el “cuadernillo del régimen de las procesiones del día de los difuntos cubierto 
con tablas negras y escrito de mano, en pergamino”, o “del orden que en la mes-
ma procesión se ha de guardar”, que aparece en los distintos inventarios citados 
de la catedral de Sevilla desde el siglo XVI, en uno de los cuales se especifi ca que 
lo tenía el sochantre (A.C.S., sección IV, libro fol. 06943A, fol. 135r; libro 09737, 
fol. 58v). El segundo documento, al que ya he hecho alusión, comienza: Copia de 
lo contenido en unas tablas que se ponían antiguamente en la Santa Iglesia el día de 
los difuntos para saber las tumbas, paños, cirios y hachas y los sitios de las sepulturas 
donde yacen los que dejaron sus dotaciones de todos santos y difuntos en el dicho día, 
en lo cual hay algunas equivocaciones que se procurarán enmendar y lo que va añadi-
do de noticias especial tiene esta señal * todo lo cual se comenzó a trasladar y formar 
el día miércoles 2 de noviembre de 1695. Lo que va rayado es de letra colorada como 
está en las tablas (B.C.C., sig. 59-4-4, fols. 452r-461r). Ambos documentos conec-
tan la tradición medieval de esta procesión con su obligada remodelación como 
consecuencia de la transformación del espacio arquitectónico y el decisivo im-
pacto que las sucesivas dotaciones pías habían tenido en su recorrido hasta fi nales 
del siglo XVII. He podido localizar otros dos documentos que me han permitido 
reconstruir, con bastante precisión, el itinerario que recorría la procesión de di-
funtos en la catedral de Sevilla en el siglo XVII. Uno de ellos sin fecha (A.C.S., 
sección IX, leg. 128, pieza 2) y el otro fi rmado y rubricado por el maestro de ce-
remonias de esta institución Bernardo Luis de Castro Palacios, fechado en 1667: 
Memoria de los responsos que se cantaron en la procesión del día de los difuntos de 
1667 (A.C.S., sección III, libro 43, s/f ). Estos documentos son complementarios 
ya que indican la ubicación de las estaciones de forma diferente, lo cual favorece 
su localización de manera más precisa, tarea no siempre sencilla. En la Tabla 4, 

258 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



se ha extractado toda la información necesaria para delimitar el recorrido sobre 
la planta de la catedral (Fig. 2) y en la Tabla 5 los distintos elementos materiales 
que se disponían, por dotación particular o por mandato del cabildo, en distin-
tas sepulturas catedralicias y las personas que las acompañaban (Fig. 3). Los tres 
registros documentales se refi eren a los responsos correspondientes a las distintas 
estaciones con un número secuenciado de manera creciente, desde el 1 hasta el 
32, en el documento sin fecha, y hasta el 43, en el de 1667 y en la copia de 1695; 
sin que se especifi que cuál era el responso cantado en cada una de esas estaciones, 
aunque sí se precise si debía interpretarse en canto llano o polifónicamente.23 

El día de difuntos, el altar mayor estaba cubierto con sus cortinas y se colo-
caba el frontal negro, “rico”. En este espacio se ponía una alfombra grande y se 
disponían blandones grandes y pequeños y cuatro candeleros, con cera amarilla. 
En las escaleras del altar se colocaban 154 hachuelas amarillas “de a libra” (A.C.S., 
sección III, libro, 40. fol. 114r; sección IV, libro 408, fol. 460v). Una vez termina-
da la misa de tercia, el preste se dirigía al coro y se comenzaban a cantar los ochos 
responsos citados en el Libro de la Regla Vieja; a los siete primeros, la cruz de guía 
de la procesión se colocaba junto a los asientos del portero y al octavo se dirigía 
a la puerta del coro, de aquí proseguían con el itinerario esquematizado en la 
Fig. 2. Después del último responso, la procesión reingresaba en el coro cantando 
el salmo Miserere. La cruz se detenía en el lugar del asiento del portero y el preste 
con la comitiva se quedaban delante del facistol, donde una vez dicha la oración 
Fidelium Deus, sin responso, fi nalizaba la ceremonia. El maestro de ceremonias 
Sebastián Vicente Villegas, a principios del siglo XVII, nos da algún detalle más 
sobre la manera en la que se interpretaban los responsos y salmos en la procesión 
de difuntos, los cuales enlazan con la tradición recogida en la Regla Vieja:

“En todos los responsos se dice la oración fi delium repitiéndola a cada responso, en el 
primero y último solo se acaba la cláusula entera qui vivis et regnas cum Deo Patre etc. en 
los demás qui vivis et regnas in saecula saeculorum. El último responso Libera me domine de 
morte y después de la oración, el Preste dice Requiem aeternam y los caperos requiescant in 
pace, y mientras se va andando en la procesión se cantan a tonos los psalmos de difuntos 
terminándolos cada vez antes de los responsos con Requiem aeternam y el último es el 
psalmo Miserere con fi delium deus etc.” (A.C.S., sección III, libro, 40, fol. 113v).

23 En la Fig. 2, los responsos interpretados polifónicamente se identifi can con el número del 
plano enmarcado por un círculo.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 259



¿Quiénes formaban el “acompañamiento”, es decir el cortejo procesional? Si 
el prelado de la diócesis estaba en el coro, asistía con capa morada y no daba la 
bendición al pueblo (A.C.S., sección III, libro, 40, fol. 116r). Además del prebíte-
ro, el documento de 1667 cita al sochantre y a los cuatro canónigos que revestidos 
con sus capas habían asistido en la misa de tercia. A esta procesión tenían obli-
gación de acudir todos los prebendados que, además, cobraban por su asistencia 
personal en ella. Esa remuneración fue incrementándose a lo largo del siglo XV, 
partiendo de los 2.000 maravedís, consignados en el registro más temprano con-
servado de 1415 de la serie Manuales de pitancerías, hasta llegar a los 12.000 ma-
ravedís de la década de 1480, montante este que quedaría estabilizado hasta la 
última fecha consultada del año 1700, datos obtenidos de la serie Procesiones y 
aniversarios del comunal (Tabla 6). Esta serie documental permite conocer con 
precisión, a modo de foto fi ja, los nombres de los prebendados que asistían cada 
año, clasifi cados por el rango de sus prebendas y el coro al que pertenecían. Todos 
los prebendados iban con las cabezas cubiertas con las capillas y los caperos y el 
preste con capas negras de terciopelo. La capilla de música tenía la obligación de 
unirse al cortejo para la interpretación de los responsos polifónicos (Ruiz Jimé-
nez, 2007, pp. 377).24 En la comitiva se encontrarían un número indeterminado 
de capellanes, para reforzar el canto llano, y de mozos de coro que portarían los 
habituales incensarios (turiferarios), ciriales (ceroferarios) y la cruz que abría el 
cortejo, presentes también en otras procesiones. El efecto odorífi co y psicoactivo 
del incienso y el del característico olor de la cera al arder constituirían los princi-
pales elementos olfativos que completaban la particular vertiente sensorial de la 
procesión y favorecían su clima espiritual.25 

Más complejo resulta precisar el repertorio interpretado a lo largo de todo el 
recorrido procesional en el que se presentan varias incógnitas. Los documentos 
no especifi can cuáles eran los responsos cantados en canto llano y en canto de 
órgano. Todo apunta a que fueran el Ne recorderis y el Libera me Domine de morte 
eterna, ya que estos son los que, al menos desde el siglo XIV, se prescribían en los 

24 En los ceremoniales del siglo XVII, se hace constar: “y en la procesión de este día [difuntos] 
hay diferentes responsorios dotados con música cuya memoria tendrá el maestro de capilla para 
saber en qué sitio son” (A.C.S., sección III, libro 70, fol. 456v). Los ministriles quedarían excluidos 
de esta procesión, ya que no se recoge su presencia este día en los memoriales donde se especifi can 
sus obligaciones (A.C.S., sección III, libro 53, s/f ).

25 Recientes investigaciones han puesto de manifi esto: “that the spiritual exaltation caused by 
incense burning in religious ceremonies would be enhanced by putative pharmacological eff ects 
of its constituents, particularly on the conductors of the ceremonies, who presumably inhale large 
amounts of smoke” (Arieh Moussaieff , et all. 2008, p. 3025).

260 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



aniversarios después de la vigilia y de la misa. El Compendio de las obligaciones 
que deben cumplir los ministriles y capilla de música ya hace alusión siempre, y en 
exclusiva, al Ne recorderis como el responso cantando polifónicamente en los ani-
versarios, citando solo la interpretación polifónica del Libera me Domine, “canta-
do por el libro”, al fi nal de la misa (Ruiz Jiménez, 2007, pp. 388-389). 

Para el período que nos ocupa, la catedral contó en su Librería de Canto de 
Órgano con las versiones polifónicas más antiguas conservadas de estos respon-
sos. El Ne recorderis de Francisco de la Torre y el Libera me Domine de Juan de 
Anchieta, ambas a cuatro voces. Francisco de la Torre había sido cantor en la 
catedral hispalense desde 1467 y prebendado de esta institución hasta su falleci-
miento en 1507, como consecuencia de la epidemia de peste que asoló la ciudad. 
Es posible que compusiera este responso para las honras celebradas en la catedral 
por el príncipe D. Juan, en 1497, ya que en esa fecha desempeñaba en la catedral 
de Sevilla el cargo de maestro de capilla. Francisco de la Torre probablemente 
seguía de cantor en la capilla de música de esa institución cuando el príncipe fue 
bautizado en ella, en 1478, y lo habría conocido en la corte, dada su afi ción a la 
música, cuando sirvió en la capilla real aragonesa. Otra posible ocasión para la 
composición de este responso, también de gran solemnidad, pudieron ser las exe-
quias del cardenal Diego Hurtado de Mendoza, que había sido arzobispo de Se-
villa y cuyos restos se trasladarían a esta ciudad para ser depositados en la capilla 
de la Virgen de la Antigua (Ruiz Jiménez, 2010, pp. 219-221, 234-235). La versión 
polifónica del Ne recorderis de Francisco de la Torre tuvo una amplia difusión en 
las coronas hispanas y una prolongada pervivencia, como testimonian las fuentes 
que lo copian todavía en el siglo XVIII.26 En 1689, Diego José de Salazar compuso 
una serie de obras destinadas al ofi cio de difuntos en la catedral de Sevilla, entre 
ella una versión del responso Ne recorderis, a ocho voces, como motivo de las 
honras que el cabildo hispalense realizó a la reina María Luisa de Orleans, prime-
ra esposa de Carlos II, las cuales fueron recopiadas, en 1714, para la celebración 
de las efectuadas por la reina María Luisa Gabriela de Saboya, primera mujer de 
Felipe V (Ruiz Jiménez, 2007, p. 288). Con respecto a las versiones del responso 
Libera me Domine, Francisco Guerrero incorporó una versión de esta obra en su 
Missarum liber secundus, impreso en Roma, en 1582. Esta versión debió ser sus-
tituida por otra que había sido copiada en un libro, hoy perdido, por el maestro 
de capilla Luis Bernardo Jalón, a mediados del siglo XVII, y que pudo ser de su 
autoría (Ruiz Jiménez, 2007, p. 289).

26 La relación más actualizada recoge 49 fuentes para esta obra, lo que pone de manifi esto su 
notable difusión en el ámbito hispano (Marín López, vol. 1, pp. 197-201).

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 261



A MODO DE CONCLUSIÓN

Como se ha podido constatar, la procesión del día de difuntos presenta un par-
ticular despliegue de medios y una idiosincrasia que la individualizan en el ex-
traordinario conjunto de desfi les procesionales que tenían lugar a lo largo del año 
litúrgico en la catedral de Sevilla. Su número se elevaba a 211, según la cuantifi ca-
ción proporcionada por un documento fechado en 1712: “112 procesiones festivas 
cada año, 52 procesiones dominicales, sin la de difuntos, y 46 procesiones por 
la tarde” (A.C.S, sección IX, leg. 11.265, pieza 18). Junto a la motivación teoló-
gico-doctrinal que sustentaba a la procesión de difuntos, en su transformación 
subyace un gradual proceso de delimitación, jerarquización y venta del suelo 
sacro, a través de un complejo sistema de fundaciones pías que constituyeron 
para la institución hispalense, al igual que para sus homólogas, una de sus prin-
cipales fuentes de incremento patrimonial rústico y urbano. De la gestión de ese 
patrimonio dependería el que la pactada perpetuidad entre las partes, donante y 
administrador, se prolongara más o menos en el tiempo y, directamente derivado 
de este hecho, la extensión del ansiado poder salvífi co de su fundación.

BIBLIOGRAFÍA

Almagro Gorbea, A., et all, 2009: La mezquita almohade de Sevilla y su conversión 
en catedral [recurso electrónico], Granada.

Alonso Morgado, J., 1906: Prelados sevillanos o Episcopologio de la Santa Iglesia 
Metropolitana y Patriarcal de Sevilla, Sevilla.

Alonso Ruiz, B. y Jiménez Martín, A., 2009: La traça de la iglesia de Sevilla, 
Sevilla.

Álvarez Márquez, M. C., 1999: Manuscritos localizados de Pedro Gómez Barroso y 
Juan de Cervantes, Alcalá de Henares.

Antequera Luego, J. J., 2008: Memorias sepulcrales de la catedral de Sevilla. Los 
manuscritos de Loaysa y González de León, Sevilla.

Ballesteros Beretta, A., 1913: Sevilla en el siglo XIII, Madrid (facsímil Sevilla, 
2007).

Bello León, J. M., 1993: “Mercaderes extranjeros en Sevilla en tiempos de los 
Reyes Católicos, Historia. Instituciones. Documentos, pp. 47-84.

Canones & decreta Sacro sancti oecumenici & generalis Concilij Tridentini, 1564: 
Alcalá de Henares.

262 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Chiff oleau, J., 1980: La comptabilité de l’au-delà. Les hommes, la mort et la religion 
dans la région d’Avignon à la fi n du Moyen Age (vers 1320 – vers 1480), Rome 
(reedición con nuevo «Avant-Propos» y «Bibliographie complémentaire»: Pa-
ris, 2011).

Cortes Guadarrama, M. A., 2010: El Flos sanctorum con sus ethimologías, Tesis 
doctoral, Universidad de Oviedo.

Espiau Eizaguirre, M., 1991: La Casa de la Moneda de Sevilla y su entorno: historia 
y morfología, Sevilla.

Fernandez de Santaella, R., 1789: Vocabularium seu lexicon ecclesiasticum latino-
hispanucum. Edición ampliada de Juan de Lama Cubero, Madrid. 

Gestoso y Perez, J., 1890: Sevilla monumental y artística, 2 vol., Sevilla (facsímil, 
Sevilla, 1984). 

Gómez de Terán, J. E., 1736: Assistencia de los fi eles a los divinos Ofi cios y Missas 
de el año, Madrid.

Guillén, J., 2006: Historia de las Bibliotecas Capitular y Colombina, Sevilla.
Herrera, A., 1644: Origen y progreso del ofi cio divino y de sus observancias católicas 

desde el siglo primero de la Iglesia al presente, Sevilla.
Hesbert, R., 1949: “L’Offi  ce de la Commémoraison des Défunts à Saint-Benoît-

sur-Loire au XIIIe siècle”, en Miscellanea liturgica in honorem L. Cuniberti Mo-
hlberg, 2 vols., Roma, vol. 2, pp. 393-421.

Jiménez Martín, A. y Pérez Peñaranda, I., 1997: Cartografía de la Montaña Hueca. 
Análisis de los planos históricos de la catedral de Sevilla. Sevilla.

—, 2006:   “Las fechas de las formas”, en La catedral gótica de Sevilla. Fundación y 
fábrica de la obra nueva, Sevilla, pp. 15-113.

Laguna Paúl, T., 1999: “Memorias sepulcrales de las “sauninas” en la catedral de 
Sevilla”, Laboratorio de Arte, 27-37.

Marshall, L., 2011: “Getting Out of Jail Free, or, Purgatory and How to Escape It 
in Spanish Art”, in Kathleen Nelson (ed.), Cathedral, City and Cloister: Essays 
on Manuscripts, Music and Art In Old and New Worlds, Ottawa, pp. 195-224.

Marín López, J., 2012: Los libros de polifonía de la catedral de Mexico. Estudio y 
catálogo crítico, 2 vols., Jaén. 

Missale divinorum secundum consuetudinem sancte ecclesie hyspalensis, 1520: Sevi-
lla.

Morgado, A., 1587: Historia de Sevilla, Sevilla.
Muñoz Torrado, A., 1914: La Iglesia de Sevilla en el siglo XIII: Estudio histórico leído 

en la apertura del curso académico, Sevilla.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 263



Moussaieff , A. et all., 2008: “Incensole acetate, an incense component, elicits psy-
choactivity by activating TRPV3 channels in the brain”, Th e FASEB Journal, 
pp. 3024-3034.

Niederehe, H., 2005: Bibliografía cronológica de la lingüística, la gramática y la 
lexicografía del español (BICRES). Desde el año 1701 hasta el año 1800, 4 vols., 
Amsterdam, vol. III.

Ortiz de Zúñiga, D., 1795: Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble y muy leal 
ciudad de Sevilla, 5 vols., Madrid (facsímil, Sevilla, 1988).

Ottosen, K., 2007: Th e Responsories and Versicles of the Latin Offi  ce of the Dead , 
Copenhagen.

Righetti, M., 1955: Historia de la liturgia, 2 vols., Madrid.
Rubio Merino, P., 1995, Reglas del tañido de las campanas de la Giralda de la Santa 

Iglesia Catedral de Sevilla, Sevilla.
Ruiz Jiménez, J., 2007: La Librería de Canto de Órgano. Creación y pervivencia 

del repertorio del Renacimiento en la actividad musical de la catedral de Sevilla, 
Granada.

—, 2010: “‘Th e Sounds of the Hollow Mountain’: Musical Tradition and Inno-
vation in Seville Cathedral in the Early Renaissance”, Early Music History, 
189-239.

—, 2011: “Th e Libro de la Regla Vieja of the Cathedral of Seville as a Musicologi-
cal Source”, in Kathleen Nelson (ed.), Cathedral, City and Cloister: Essays on 
Manuscripts, Music and Art In Old and New Worlds, Ottawa, pp. 245-274.

—, 2012: “Musica sacra: el esplendor de la tradición” en Maricarmen Gómez 
(ed.), Historia de la Música en España e Hispanoamérica, 8 vols., Sevilla, vol. 
2, pp. 291-396.

—, 2013: “Un Psalterium-Himnarium hispalense en la Biblioteca del Orfeó Català 
(Barcelona), in Kathleen Nelson y Maricarmen Gómez (ed.), A Musicological 
Gift: Libro Homenaje for Jane Morlet Hardie, Lions Bay, British Columbia, 
pp. 283-312.

—, 2014: “Música tras la muerte: Dotaciones privadas y espacios rituales en la 
catedral de Sevilla (siglos XIII-XVI), Revista de Musicología, 53-87. 

Salazar y Castro, L., 1697: Historia genealógica de la casa de Lara, 4 vols., Ma-
drid.

Sánchez Herrero, J., 1983: “El Estudio de San Miguel de Sevilla durante el si-
glo XV”, Historia. Instituciones. Documentos, 297-324. 

—, 1998: “Los obispos castellanos, su actividad académica y cultural durante el 
siglo XIV, 1316-1377”, en Pensamiento medieval hispano: homenaje a Horacio 
Santiago-Otero, 2 vols., Madrid, vol. 1, pp. 253-272.

264 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Schafer, R. M., 1994: Th e soundscape: our sonic environment and the tuning of the 
world, Rochester, Vermont.

Tarragona, J., 1996: “Reproducció del manuscrit d’Epitafi os de los sepulcros i es-
critos de la iglesia vieja de la Cathedral de Lérida de Josep Pocurull i Castells”, 
en Isidro G. Bango Torviso y Joan J. Busqueta (ed.), Gombau de Camporrells, 
bisbe de Lleida a l’alba del segle XIII, Lleida, pp. 235-333.

Wagstaff , G., 1995: Music for the Dead: Polyphonic Setting of the “Offi  cium” and 
“Missa por Defunctis” by Spanish and Latin American Composers before 1630, 
Ph.D. diss., University of Texas, Austin.

Ybarra Hidalgo, Eduardo, 1997: “La familia Bécquer”, Minervae Baeticae, 163-
175.

—, 2001: “Noticias históricas y genealógicas de la familia Pinelo”, Minervae Bae-
ticae, 9-22.

FUENTES MANUSCRITAS

Constituciones, Ordenaciones y Estatutos de la Iglesia de Sevilla, Sevilla, Institución 
Colombina, Archivo de la catedral, sección I, libro 372.

Curso de los aniversarios y memorias que ha la Iglesia de Sevilla, Sevilla, Institución 
Colombina, Archivo de la catedral, sección V, libro 1.

Libro blanco. Libro de las heredades e logares e mezquitas e carnecerias..., 5 vols. 
Sevilla, Institución Colombina, Archivo de la catedral, sección II, libros 1477-
1481.

Libro coral grande 93, Sevilla, Catedral.
Libro de la Regla Vieja de la catedral de Sevilla: Sevilla, Institución Colombina, 

Archivo de la catedral, sección III, libro 1.
Loaysa, J.: Memorias sepulcrales de esta Santa Iglesia Patriarcal de Sevilla en epita-

fi os, capillas, entierros y toda la noticia de este género de antigüedades en dicha 
Santa Iglesia, Sevilla, Institución Colombina, Biblioteca Capitular y Colom-
bina, sig. 59-4-4.27

Offi  cium Defunctorum Ordinarium Ecclesiae Hispalense, Sevilla, Institución Co-
lombina, Biblioteca Capitular y Colombina, sig. 56-2-7. 

27 Existen otras dos copias más en la Biblioteca Capitular, una de 1755 trasladada por Francisco 
Lazo [sic] de la Vega, benefi ciado de la iglesia parroquial de San Pedro de Sevilla (sig. 58-3-26) y otra 
de 1758 (sig. 59-1-20). Además hay otra copia del siglo XVIII en el A.C.S., sección IV, libro 408.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 265



Ordinarium Hispalense exequiarum, Sevilla, Institución Colombina, Biblioteca 
Capitular y Colombina, sig. 56-5-26 .

Sacramental de la catedral de Sevilla (1457), Sevilla, Institución Colombina, Bi-
blioteca Capitular y Colombina, sig. 56-1-18. 

Tabla 1. Mixtura de buenas consonancias de las campanas de la torre de la iglesia mayor de 
Sevilla (1584)

CAMPANA DE SANTA MARÍA 
O DEL ALBA

Gamaut: sol

CAMPANA DE SANTA MARTA

Elami: mi (tercera abajo de la de S. María)
Santa Catalina: campana de golpe.
Quinta arriba: re

San Cristóbal
Octava arriba: mi

Campana nueva nº 8: campana a pino
Quinta arriba: re
San Leandro: esquilón.
Octava arriba: sol

San Leandro: esquilón
Decena: sol

San Hermenegildo: esquilón
Unísono con la de San Leandro: sol

San Hermenegildo: esquilón
Decena: sol

Santa Lucía:
Decena: sí

Santa Lucía:
Docena: si

Santa Justa:
Quincena: re

Advertencia: “Cuando tañeren la campana del Alba con su compañía no tañan la campa-
na de Santa Marta, ni a San Cristóbal. Cuando tañeren a Santa Marta con su compañía 
no tañan las campana del Alba, ni santa Catharina, ni Sancta Justa”.
Fuente: A.C.S., sección IX, leg. 128, pieza 12.

266 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Tabla 2. Responsos interpretados en la procesión de difuntos (Libro de la Regla vieja, fols. 
362v-363r)

Responsos 
Maitines

Responsos 
Procesión Dedicación Espacio físico

Nocturno I
Credo qui 
redemtor
Qui lazarum Qui lazarum Reyes Coro

Requiem 
eternam Requiem eternam

Arzobispo Raimundo 
Losaña († 1286)
Arzobispo don Pedro 
(† 1390)

Coro

Nocturno II

Heu mihi Heu mihi  Arzobispo Fernán Pérez 
(† ca. 1290) [¿Capilla de San Clemente?] 

Ne recorderis Ne recorderis “pro infantibus” Capilla San Sebastián
Liberame 
domine de 
viis

Liberame domine 
de viis

Enterrados en la Capilla 
real Capilla Real

Nocturno III
Peccantem 
me Peccantem me Arzobispo Fernando Gutié-

rrez Tello († 1323) San Bernardo

Memento 
mei Memento mei Arzobispo Juan Sánchez 

(† 1349) [Altar de Santa Bárbara]

Repetición de los 
responsos a excep-
ción del primero y 
el tercero y digan 
los salmos peniten-
ciales sin letanía

Claustro
Arzobispo Fray Alfonso de 
Toledo y Vargas († 1366)

[Capilla San Juan Evange-
lista]

Corral de los Olmos, Cemen-
terio de San Miguel 

Liberame 
domine de 
morte eterna

Liberame domine 
de morte eterna.
Requiescant in pace

Sancti Michaelis
[¿Capilla del estudio de San 
Miguel?]

psalmos .s. Miserere 
mei deus et alios 
psalmos de canti-
cum gradum

[Reingreso en la catedral por 
la puerta de San Miguel para 
dirigirse al coro] 

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 267



Tabla 3. Fuentes musicales de los responsos interpretados en la procesión de difuntos

Responsos 
Procesión Dedicación Fuentes musicales

Qui lazarum Reyes 56-5-26, fol. 4r (íncipit)
Libro coral 93, fol. 19rv

Requiem eternam Arz. Raimundo Losaña († 1286)
Arz. don Pedro († 1390) 56-5-26, fol. 6r-7v (íncipit)

Heu mihi Arz. Fernán Pérez 
(† ca. 1290) Libro coral 93, fol. 32r-33v

Ne recorderis “pro infantibus” 56-5-26, fol. 10v (íncipit)
Libro coral 93, fol. 37r-37v

Liberame domine 
de viis Enterrados en la capilla real

56-1-18, fol. 51r-52
56-2-7, fol. 8r-9v
Libro coral 93, fol. 54r-55r

Peccantem me Arz. Fernando Gutiérrez Tello 
(† 1323)

56-1-18, fol. 49v-50r 
56-2-7, fol. 5v-7r
Libro coral 93, fol. 44v-45r

Memento mei Arz. Juan Sánchez († 1349) 56-5-26, fol. 13v (íncipit)
Libro coral 93, fol. 28v-29r

Liberame domine 
de morte eterna.

56-5-26, 17v (íncipit)
Libro coral 93, fol. 57r-57v

Fuentes
B.C.C., sig. 56-1-18. Sacramental de la catedral de Sevilla (1457).
B.C.C.. sig. 56-2-7 Offi  cium Defunctorum Ordinarium Ecclesiae Hispalense (s. XV).
B.C.C., sig. 56-5-26 Ordinarium Hispalense exequiarum (s. XV).
Libro coral grande 93: Copiado en el siglo XV, pero actualizado en el siglo XVII a la liturgia 

romana postridentina.

268 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Tabla 4. Estaciones y responsos en la procesión de difuntos (s. XVII)

Estaciones y Responsos (Preste) Cruz de la procesión
1. Coro: Ocho responsos Cruz junto a los asientos del portero 
2. Deán Fernando de la Torre. 9 Resp. Canto llano Cruz sepultura Fernando de la Torre
3. Deán Francisco Monsalve. 10 Resp. Canto órgano Cruz sepultura Francisco Monsalve
4. Nave de las Estrella. 11 Resp. Canto llano Cruz al principio de la nave
5. Puerta del Sagrario nuevo. 12 Resp. Canto llano Cruz en la puerta del Sagrario nuevo
6. Altar del Sagrario nuevo. 13 Resp. Canto llano Cruz en puerta que sale al Ecce homo
7. Puerta Ecce homo. 14 Resp. Canto llano Cruz en altar mayor Sagrario viejo
8. Puerta de la librería. 15 Resp. Canto llano Cruz en capilla de la Granada
9. Capilla de San Jorge. 16 Resp. Canto llano Cruz en puerta capilla San Jorge
10. Capilla del Pilar. 17 Resp. Canto llano Cruz enfrente de la Capilla Real
11. Capilla de San Pedro. 18 Resp. Canto llano Cruz dentro de la capilla de S. Pedro
12. Pilar al lado del Evangelio1. 19 Resp. Canto llano Cerca del pilar del agua bendita
13. Puerta de la Capilla Real. 20 Resp. Canto llano Cruz en la puerta Sacristía mayor
14. Capilla de los Bécquer.2 21 Resp. Canto llano Cruz en la capilla de los Bécquer
15. Puerta de la Sacristía. 22. Resp. Canto llano Cruz en la puerta de San Cristóbal
16. Sepultura de los Pichardos.3 23 R. Canto órgano Cruz en la sepultura de los Pichardos
17. Enfrente capilla de la Antigua. 24 R. Canto llano Cruz en la capilla de Santa Ana
18. Sepulcro dentro de la Antigua. 25 R. Canto llano Cruz dentro capilla Antigua
19. Sepultura Alfonso Díez Daza.4 26 R. Canto órgano Cruz sepultura Alfonso Díez Daza
20. Sepult. Bartolomé Salto, canónigo. 27R. C. órgano Cruz sepultura Bartolomé del Salto
21. Sepultura Pedro Aranda y Torres.5 28 R. C. llano Sepultura Pedro Aranda y Torres
22. Capilla Concepción de Molina. 29 R. Canto llano Sepultura jurado Francisco Molina
23. Capilla del card. Cervantes. 30 Resp. Canto llano Capilla del cardenal Cervantes
24. Capilla de Santa Ana. 31 Resp. Canto llano Sepul. Nicolás Martínez Marmolejo6

25. Capilla de San Laureano. 32 Resp. Canto llano Sepultura Arzobispo Alonso de Egea
26. Junto a la Mayordomía (fuera). 33 R. Canto llano Cruz delante Receptoría de Fábrica
27. Colegio San Miguel (fuera), 34 Resp. Canto llano Cruz junto a la Carnicería
28. Capilla de San Miguel (fuera). 35 R. Canto llano Cruz Puerta de la Cerería

1 En el documento sin fecha citado, la estación siguiente a la del interior de la capilla de San 
Pedro se precisa de la siguiente forma: “sale de la capilla de San Pedro y se ponen fuera a el rincón de 
la dicha capilla hacia la parte de la torre y junto a la reja” (A.C.S., sección IX, leg. 128, pieza 2-19).

2 Sobre la genealogía de la familia Bécquer véase Ybarra Hidalgo, 1997, 163-175.
3 Estaban enterrados Pedro de Almonte Pichardo Bejarano y sus sobrinos Juan Pichardo y An-

tonio Díez Bejarano, hermanos, canónigos de la catedral. (Antequera Luengo, 2008, p. 33).
4 Decano de la Faculta de Filosofía. (Antequera Luengo, 2008, pp. 62-63).
5 Canónigo y maestrescuela, doctor en Teología. (Antequera Luengo, 2008, p. 36).
6 Canónigo y arcediano de Sevilla.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 269



29. Colegio San Isidoro (fuera). 36 Resp. Canto llano Cruz en la puerta clase de mayores
30. Puerta de San Miguel (dentro) 37 R. Canto llano Cruz en la Puerta grande
31. Sepult. Pedro Núñez Delgado.7 38 R. Canto llano Cruz sepult. Pedro Núñez Delgado
32. Sepult. Hernán Ramírez, canónigo. 39R. C. órgano Cruz sepult. Hernán Ramírez 
33. Sepult. J. M. Suárez, canónigo. 40 R. Canto órgano Cruz Sepult. Juan Manuel Suárez
34. Sepult. Jerónimo Zapata.8 41 Resp. Canto llano Cruz Sepult. Jerónimo Zapata
35. Puerta Bautismo. 42 Resp Canto llano Cruz en Puerta colorada
36. Puerta pequeña cap. Doncellas. 43 R Canto llano Cruz junto al lugar del portero
37. Preste entra en el coro y se coloca delante facistol Cruz junto al lugar del portero

7 Medio racionero. Catedrático de Latín en el Colegio de San Miguel.
8 Canónigo y arcediano de Reina.

270 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Tabla 5. Elementos presentes en las tumbas el día de la procesión de difuntos (s. XVII)

Lugar y enterramiento Elementos materiales y personas
Nave de San Sebastián

1.  Altar de la Magdalena
Pedro García Villadiego y su mujer

Tumba, paño negro para cubrirla
8 hachas blancas de ½ arroba cada una

2. Capilla de la virgen Pilar
    Capilla de los Pinelo.1

6 hachas blancas de ½ arroba

3. Sepult. Gonzalo de la Fuente, can. Tumba, paño negro para cubrirla (6 varas)
2 hachas blancas

4. Capilla de San Francisco
    Ruy González Bolante, canónigo

12 hachas amarillas en las gradas del altar

5. Capilla de Santiago
    Gonzalo Sánchez de Córdoba, can. 
    Arced. de Jerez y capiscol Toledo

2 hachas de 1 arroba. La dotación original 
decía 12 cirios delante del altar de las san-
tas Justa y Rufi na (Libro blanco)

6. Capilla de Santiago
    Luis de Soria, canónigo

6 hachas blancas

7. Tres benefi ciados 18 hachuelas amarillas.
6 pobres (sayos, camisas y zapatos)

8. Capilla de San Antonio
    Capilla de los Catano.2

12 hachuelas amarillas sobre la grada pri-
mera

9. Capilla Jácome 
    Diego Gómez de la Cámara.3 

18 hachuelas amarillas

10. Altar de la Visitación
     Alonso Sánchez Alarcón, tonelero

6 hachuelas amarillas

11. Capilla de San Jorge
     Alonso Segura, canónigo.4

6 hachuelas amarillas

Nave de San Pedro
12. Capilla de San Pedro
     Cardenal Juan Tavera

Paño de seda carmesí, 2 almohadas, mitra
12 cirios de cera blanca de ½ arroba 

13. Ver plano
     Guiomar Manuel.5 

12 hachuelas amarillas
12 pobres (sayos, camisas y zapatos)

1 Sobre esta dinastía de origen genovés véase Ybarra Hidalgo, 2001, pp. 9-22.
2 Sobre esta familia de comerciantes genoveses (Cattaneo) véase Bello León, 1993, pp. 60-61.
3 Era Abad de Toro y se enterró delante del Altar de la Quinta Angustia que, en la fecha de 

redacción del documento, estaba en la capilla de Adrián Jácome (Antequera Luengo, 2008, p. 81).
4 Deán y obispo de Mondoñedo. Estaba enterrado donde correspondía a los deanes, en el es-

pacio de entrecoros, al lado del Evangelio, pero las hachuelas se ponían en la antigua capilla de San 
Jorge, en el Patio de los Naranjos (claustra del Lagarto) (Antequera Luengo, 2008, pp. 143-144).

5 Véase Laguna Paúl, 1999, pp. 27-37.

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 271



14. Entre coros. Ver plano
     Deán Fernando de la Torre

6 hachas blancas de ½ arroba
6 pobres (sayos, camisas y zapatos)

15. Entre coros. Ver plano
     Deán Francisco de Monsalve

Túmulo, cruz, 2 candeleros con 2 velas ½ 
libra 12 cirios blancos

16. Capilla de San Gregorio
     Gonzalo de Saavedra, canónigo

20 hachuelas amarillas
6 pobres (sayos, camisas y zapatos)

17. Pilar púlpito sermón Pasión
     Juan Romi de Guevara, canónigo.6

2 hachas blancas de ½ arroba cada una

18. Capilla de la Estrella7

     Pedro Zumel, canónigo magistral
Tumba, paño negro, cruz, 2 candeleros, 2 
bancos. 8 cirios de ½ arroba

Nave mayor y Altar de los Remedios (trascoro)
19. Trascoro
     Pedro Núñez Delgado, racionero

Tumba, paño negro (6 varas)
12 hachas blancas de ½ arroba
12 “opas” para estudiantes pobres

20.  Trascoro
Luis Sirmán, racionero

Tumba
12 cirios blancos de ½ arroba cada uno

21.  Trascoro
José Manuel Suárez, canónigo

12 cirios blancos y 2 velas blancas

22.  Trascoro
Alonso Moreno, canónigo

6 hachuelas chicas blancas

23  Trascoro, pilar del monumento
Alonso Gómez Yepes, can. tesorero

2 hachas blancas

24.  Altar de la Pasión
Pedro Ruiz de Porras, canónigo

12 hachuelas amarillas

25.  Altar Consolatrix affi  ctorum
Diego López de Enciso, canónigo

24 hachuelas amarillas

26.  Trascoro
Francisco de Salablanca, canónigo

Tumba cubierta con paño negro
6 cirios blancos de ½ arroba

Nave de San Pablo
27.  Junto al pilar del coro

Francisco Martín, racionero.8
6 hachuelas blancas

28. Pilar de los Remedios.9 6 hachuelas amarillas

6 Deán de Cádiz.
7 Debía estar próximo a la capilla de la Estrella, ya que allí decían los capellanes del coro una 

misa y un responso en las fi estas de Santa María de la O., de San José y de Santa Ana. 
8 No he podido localizar su enterramiento con precisión. 
9 No especifi ca el nombre de la persona enterrada en esa sepultura.

272 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



29.  Nave de San Roque.10
Pedro de Yévenes, canónigo

3 paños negros, uno de ellos en el suelo
12 cirios blancos de ½ arroba

30.  Altar N. S. de la Granada / Cinta
Diego Alonso de Sevilla, canónigo

12 hachuelas amarillas
6 pobres (sayos, camisas y zapatos)

31.  Altar del Crucifi jo
María Vejarano

8 hachas blancas de ½ arroba, paño negro
1 arroba de vino y 1 fanega de trigo

32.  Cerca del postigo del coro.11
Pedro de Villagómez, canónigo

12 hachas blancas

33.  Frontero postiguillo del coro
Bartolomé del Salto, canónigo

Paño, cruz de plata y dos velas de ½ libra
12 cirios blancos de ½ arroba

34.  Cerca del postigo del coro
Pedro Aranda Torres, can. maestres.

Paño
6 cirios de ½ arroba

35.  Nave Virgen de la Antigua.12
Antonio de la Peña, can. tesorero

6 hachas blancas
24 pobres vestidos

36.  Enfrente capilla V. Antigua
Alonso Núñez, canónigo

8 hachuelas amarillas

37.  Dentro de la capilla V. Antigua
Card, Diego Hurtado de Mendoza

2 doseles, almohadas, mitra blanca, 
2 candeleros, cruz y 2 velos
6 hachas blancas de ½ arroba

38.  Dentro de la capilla V. Antigua
Francisco Guerrero.13

18 hachuelas blancas

39.  Capilla de San Hermenegildo
Andrés Fernández, canónigo

30 hachuelas blancas

40.  Capilla de San Hermenegildo
Cardenal Juan de Cervantes

6 hachas blancas de ½ arroba

41.  Puerta capilla San Hermenegildo
Dos canónigos

20 hachuelas amarillas

42.  Capilla Santa Ana
Martínez Marmolejo.14

12 hachuelas blancas en la primera grada 
del altar

10 En las Memorias sepulcrales, después de la tumba de Pedro de Medina, en el altar de la Con-
cepción, indica que la sepultura de Yévenes estaba “volviendo a proseguir la Nave de San Roque, 
como leyendo a renglón” (Antequera Luengo, 2008, p. 162).

11 Esta y las dos siguiente estaban cerca del postigo del coro que salía enfrente de la capilla de la 
Virgen de la Antigua, en hilera.

12 Su sepultura estaba junto a la de Yévenes (nº 29).
13 El documento dice “en las sepulturas de los dos maestros de capilla”. En las Memorias Sepul-

crales solo se cita en este espacio al maestro de capilla Francisco Guerrero. La segunda debe referirse 
a la tumba del racionero organista Francisco de Peraza que se encuentra a su lado.

14 No se especifi ca, pero esta capilla era patronato de los arcedianos de Sevilla y Écija, Nicolás y 
Diego Martínez Marmolejo (A.C.S., sección IX, legajo 114, pieza 36).

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 273



43.  Capilla de San Laureano
Arzobispo Alonso de Egea

Se cubre la tumba con sitial carmesí viejo, 
2 velas blancas de 1 libra.
12 hachuelas blancas en la primera grada

44.  Esquina capilla de S. Laureano
Pedro y Juan de Pineda, racioneros

12 hachuelas amarillas

45.  Pila agua bendita cap. V. Antigua
Alfonso Díez Daza, médico

Se cubre la sepultura con paño
6 hachas blancas de ½ libra

46.  Enfrente de la puerta de la Lonja
Antonio Díez Bejarano, canónigo

2 velas de media libra cada una sobre la 
tumba
12 cirios blancos de ½ arroba. 

47.  Capilla de los dos Santiagos
Miguel y Adán Bécquer

Paño negro, 2 velas ½ libra sobre la tumba
12 cirios blancos

Cabildo
48.  Entre coros.15

Juan de Vergara, chantre
12 hachuelas blancas

49.  Coro
Arzobispos don Remondo y don Pedro

Paño tela labrada, 2 cojines, mitra carmesí 
y tapete debajo de la tumba.
24 hachuelas amarillas

50. Gradillas altar mayor 154 hachuelas amarillas
51. Capilla de San Miguel (colegio) 2 velas amarillas en dos candeleros

Balance total de cirios computados en el documento:

– Cirios grandes blancos, dos de ellos de 1 arroba, el resto de 13 y 14 libras . . . . . 194
– Hachuelas blancas de 4 libras cada una16 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
– Hachuelas amarillas de 4 libras cada una del comunal y del coro . . . . . . . . . . 178
– Hachuelas amarillas de 4 libras cada una para las demás dotaciones . . . . . . . . .300
– Velas de media libra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32

     Total . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 818

15 En las Memorias sepulcrales dice que está enterrado en la Nave de San Pedro, en una tumba, 
la primera “desde entrecoros” (Antequera Luengo, 2008, p. 161).

16 Actualmente un cirio de cuatro libras mide 1 metro y tiene un diámetro de 5 centímetros.

274 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Tabla 6: Evolución de la remuneración a los prebendados por su asistencia a la 
procesión de difuntos

Año Pitanza (mrs.)
1415   2.000 
1474   5.000
1477   6.000
1488  12.000
1700  12.000

                          Fuentes:
A.C.S., sección II, libros 712A, 08074, 08075, 08078, 08227.

Fig. 1. Sacramental de la catedral de Sevilla (1457), 
Sevilla, Institución Colombina, Biblioteca Capitular y Colombina, 

sig. 56-1-18, [fols. 49v-50r]

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 275



Fig. 2. Itinerario de la procesión de difuntos en la catedral de Sevilla 
(s. XVII)

276 JUAN RUIZ JIMÉNEZ



Fig. 3. Elementos presentes en las tumbas el día de la procesión de difuntos 
(s. XVII)

 MÚSICA Y RITUAL EN LA PROCESIÓN DEL DÍA DE DIFUNTOS... 277


