ISSN:1576-2270
www.ontologia.net/studies Ontology Studies 10,2010 131-142

La idea de infinito en la filosofia de Descartes

José Ramén Arana

UPV/EHU

Reception date / Fecha de recepcién: 03-03-2009
Acceptation date / Fecha de aceptacién: 06-05-2009

Resumen

Descartes es un pensador dramdtico en el que el teocentrismo medieval lucha contra el
antropocentrismo moderno. Percibe en el hombre capacidades finitas y otras ilimitadas, pero
atribuye de manera excluyente al hombre las finitas y a un ser infinito las ilimitadas, ademds de
sustantivar estas capacidades ilimitadas en una sustancia infinita. Esta actitud, originada en la
visién judeocristiana del pecado original, explica sus deficiencias conceptuales y su confusién en el
concepto de infinito y sus falacias argumentativas: se analizan tedricamente algunos de estos errores;
estos errores tienen un origen ideoldgico.

Palabras clave: finitud, infinitud, dios, pecado original.

Abstract. The idea of infinity in Descartes” philosophy

Descartes is a dramatic thinker in which the medieval theocentrism fights against modern
anthropocentrism. He perceives in men both limited and limitless capabilities, but he attributes
the finite ones exclusively to men and the limitless to an infinite being, as well as substantiates
these limitless capabilities in an infinite substance. This attitude, originated in the Judeo-Christian
vision of the original sin, explains his conceptual deficiencies and his confusion about the concept
of infinity and his fallacious arguments: some of these errors are analyzed theoretically and have an
ideological origin.

Key words: finite, infinite, God, original sin.

Cuando los intérpretes actuales estudian este tema en Descartes, lo hacen de manera oblicua:
discutiendo las pruebas de la existencia de Dios; con lo cual, la precisién de ese concepto
se diluye y, sobre todo, pierde el lugar en donde debe ser interpretado correctamente (Kim
Sang Ong-Van-Cung 2000, p. 108 - 120; Menn 2002, p. 282 - 293). Y, sin embargo, es
un concepto crucial en Descartes, puesto que con él define nada menos que a Dios, de
Dios depende todo su sistema filoséfico, de él depende su concepcién de la creacién y sus
relaciones con el hombre. Aclararlo es de importancia sistemdtica, no meramente marginal,
en su filosofia.



132 Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

Yo voy a prescindir de su posible valor de prueba y lo analizaré por si mismo y sostendré
dos tesis: 1° que esa nocidn adolece de numerosas deficiencias tedricas y 2° que esas deficiencias
se deben a intereses ideoldgicos que le subyacen. Serdn las dos partes de este trabajo. Me
centraré en las Meditaciones y en el debate que susccitd, es decir, las Objecciones y las
Respuestas a las objecciones.

Reduciré al minimo la informacién histdrica, por ser suficientemente conocida.

Critica de la nocién de infinito

Descartes define asi a Dios:

Bajo el nombre de Dios entiendo cierta sustancia infinita, independiente, sumamente
inteligente, sumamente poderosa, y por la cual tanto yo mismo como toda otra cosa, si es
que alguna otra cosa existe, cualquiera que sea lo que exista, ha sido creada” (Meditacién
IIL, p. 45; 35 - 36; en lo sucesivo no indicaré los tomos, y sefialaré con niimeros romanos
la meditacién respectiva, y en ardbigos, separados por punto y coma, la doble paginacién
latina y francesa, cuando exista; las traducciones serdn, salvo aviso en contra, mias y
desde el latin, con las precisiones que crea convenientes. A esta definicién latina anade
Descartes en su traduccién los atributos “eterna, inmutable” y, después de “creadas”,

“producidas”).

En mi opinién, Descartes comete tres errores tedricos en su concepcién de un ser
infinito: la considera una idea clara y distinta; mezcla capas ontolégicas diferentes en su
conceptualizacién; imposibilita con su idea el conocimiento mismo.

La nocién de Dios no es una idea clara y distinta

Descartes considera que la idea de dios como ser infinito es una idea clara y distinta
(Meditacién 11, p. 46; 36; Primeras objecciones, p. 107 - 108; 85 - 86) y que tenemos
una idea actual, no sélo potencial, de esa idea (Meditacién I1I, p. 47; 37).

Pero esto es, a mi entender, insostenible.

Descartes concibe como clara aquella idea que estd presente a una mente atenta; y
distinta la que es precisa y diferenciada de cualquier otra idea, la que no contiene en si
misma una nocién que no esté clara. Segtin Descartes, puede haber ideas claras sin ser
distintas, pero todas las ideas distintas son claras. El dolor, por ejemplo, es claro, porque
asume el primer puesto en mi mente y sé que sufro; pero no es distinto, porque no
puedo diferenciar un tipo de dolor de otro ni a qué se debe (Principia philosophiae, 1, &



La idea de infinito en la filosofia de Descartes Ontology Studies 10, 2010 133

45 - 46, p. 22; 44. Obviamente no entro a cuestionar la definicién cartesiana de la idea
clara y distinta ni, mucho menos, su consideracién como criterio de verdad; me limito a
utilizarlas con fines argumentativos en su propio sistema.

Es fécil sostener que la idea de dios es clara: hablamos de ella, nos manejamos con ella,
recurrimos a ella, ocupa nuestra mente de una manera a veces total. No voy a entrar ahora
en la discusién sobre si se trata de una presencia psiquica o epistemoldgica, problema que
surge de su propia definicién de idea como conciencia. (Sobre el cardcter epistemoldgico
o psicolégico de su certeza, Loeb 1998): conceddmosle a Descartes que la idea de Dios es
clara. Pero ;es distinta?

La idea de Dios no es distinta.

En primer lugar, si parece que la diferenciamos de cualquier otra: es la tnica idea a la que
le atribuimos todas las propiedades sustantivas que le asigna Descartes (perfeccién suma,
creacién, infinitud) y la unién necesaria de esencia y existencia; es, pues, una idea tnica.
Pero ;es precisa? A mi modo de ver, no, porque estas determinaciones, aunque parezcan
positivas, son de hecho negativas: son aquellas que la diferencian de las demds ideas, pero
esta idea no nos dice en concreto en qué consiste su contenido formal intrinseco.

La nocién de un ser perfecto e infinito, que tiene todas las propiedades no es, por tanto,
una idea clara y distinta.
El propio Descartes lo reconoce explicitamente:

(La idea de un ser sumamente perfecto es clara y distinta). Y no es obstdculo a ello el que
yo no comprenda lo infinito o el que haya en Dios inumerables otras cosas que en modo
alguno puedo ni comprender ni tal vez siquiera alcanzar con el pensamiento; y es que es
inherente a la razén de lo infinito el que no pueda ser comprehendido por mi, que soy
finito; y basta que yo entienda y juzgue precisamente esto, que todas aquellas cosas que
claramente percibo, y que sé que conllevan cierta perfeccion e incluso también quizés
otras innumerables que ignoro, que estdn o eminente o formalmente en Dios, para que
la idea que tengo de €l sea la mdximamente verdadera de todas aquellas que hay en mi, y
la méximamente clara y distinta” (Meditacién II1, p. 46; 36 - 37; Quintas objecciones, p.
368: s6lo en latin; y las cartas a Mersennne, I, p. 145, 150, 152, Beyssade 1998, p. 174).

Este texto afirma que Dios tiene innumerables propiedades que ignoro y que son incluso
incomprensibles para mi: no se trata, pues, de propiedades que iré descubriendo, sino que
son inalcanzables por principio por el entendimiento humano: él es infinito, el hombre
es finito; dicho de otra forma, lo finito no puede por esencia captar lo infinito. Se afirma
también que la idea de dios es clara y distinta e incluso la mds clara y distinta de las que
tenemos y aquella que no puede ser mds clara ni distinta. La pregunta surge de inmediato:



134 Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

ses compatible en el sistema de Descartes la incomprensibilidad de principio con la claridad
y distincién?

Ya en su tiempo se le hizo esta misma objeccién por numerosos autores (Quintas
objecciones, p. 286 - 288; 295: sdlo en las objecciones en latin). Descartes intent6
defenderse de varias maneras y con diversas distinciones:

- entre comprender (comprehendere) y entender (intelligere): el infinito no es comprendido,
pero si entendido: porque entendemos con claridad y distincién que en él no podemos
encontrar limites; y eso es entender clara y distintamente que esa idea es infinita (Primeras
objecciones, p. 112; 89);

1

entre infinito (infinitum) e indefinido (indefinitum): lo infinito es aquello en que no
encuentro limites en ninguna de todas las dimensiones: eso sélo ocurre en la idea de
Dios; lo indefinido, en cambio, es aquello en que no encuentro limites en algin aspecto:
extensién, numeros, espacios imaginarios, divisibilidaad cuantitativa...(Primeras

objecciones, p. 113; 89 - 90);

entre razén formal de lo infinito (infinitud) y la cosa que es infinita: la infinitud es algo

1

positivo, pero sélo la entendemos de una manera negativa, es decir, como algo que no
tiene ninguna limitacién; la cosa infinita, en cambio, la concebimos positivamente, pero
no segin toda su extensién, es decir, no comprendemos todo lo que es inteligible en ella
(Primeras objecciones, p. 113; 90).

Dios no es comprensible por el espiritu humano, precisa Descartes, pero lo podemos
conocer dindmicamente: fijindonos ahora en un atributo y luego en otro; cada uno de ellos
es percibido clara y distintamente: es el método que él llama “induccién” (Regulae VI, p.
388 - 389). Y concluye: el conocimiento de Dios es claro y distinto, pero finito.

Pero todos estos matices que introduce Descartes no resuelven en modo alguno el
problema y nos dejan en el mismo sitio en que estdbamos. En primer lugar, la cuestién no
es conocer un atributo tras otro, sino la infinitud misma de cada atributo: es la infinitud
misma, no el orden el problema, y ante cada atributo estamos en la misma dificultad:
s6lo podemos captarlo de manera negativa, es decir, como algo que no tiene limite. Por
si fuera poco, los atributos de dios son infinitos en nimero, como él mismo dice, no
s6lo en cualidad: ;como podriamos recorrer esa infinitud sucesiva, si s6lo somos capaces
de una ilimitacién? En el caso de los ndmeros la prueba por recursividad podria servir;
(incluso en este caso estarfamos en lo que Aristételes llamarfa un infinito potencial);
pero en el caso de la divinidad, no, porque los atributos son de diversa naturaleza unos
respecto a otros: hay que determinar cudles son y, en segundo lugar, cudl es en cada caso
su tipo de infinitud. La distincién entre infinitud y cosa infinita pone de manifiesto
que en cualquiera de los dos casos hay una insuficiencia de conocimiento, bien porque
entendamos negativamente lo que es positivo, bien porque no captemos todas sus
dimensiones (cosa infinita).



La idea de infinito en la filosofia de Descartes Ontology Studies 10, 2010 135

Con todo ello, la distincién entre comprender y entender resulta un mero juego de palabras,
carente de alcance filos6fico. Y podemos resumir, como el propio Descartes resume, pero
contra él, el problema en la pregunta: ;c6mo lo finito puede conocer lo infinito? Ese es el
problema: estamos al comienzo.

Hay mads: hablar de propiedades incognoscibles supone algo potencial, porque afirma
la existencia de propiedades que no estdn actualmente en mi mente y que doy por supuesto
que si lo estdn en la sustancia infinita. Pero ;no nos ha dicho que tenemos la idea actual de
ese infinito en nosotros?

La idea de propiedades infinitas incognoscibles pugna, pues, con la nocién de distincién
y contra la de actualidad de la idea de infinito (Otro matiz, en el que no quiero entrar,
porque, en el fondo, conduce a lo mismo, es entre conocimiento pleno / conocimiento
completo: nadie tiene un conocimiento pleno de una cosa, afirma Descartes, si Dios no se
lo da, pero “ese conocimiento debe ser lo suficientemente (subrayado mio) distinto, para

saber que esa cosa es completa’, Cuartas objecciones, p. 220; 172).

Ante la oscuridad de este concepto de infinito, Descartes se ve obligado a recurrir a
la nocién de “luz natural” del entendimiento: cuando da un paso en el razonamiento,
aduce siempre como argumento que eso se entiende por “la luz natural”, y entiende por
tal una idea que no necesita demostracion, que es verdadera, que es universal para todos.
Por ejemplo, la nocidn de que toda causa debe tener o la misma o superior realidad que
el efecto (Meditacién 111, p. 40 - 42; 32 - 34), y la de que la creacién y la conservacion
requieren el mismo poder (Meditacién 111, p. 48 - 49; 39).

Pero la nocién de “luz natural” es un deus ex machina argumentativo en Descartes (no entro
en la cuestién tedrica de si la causa debe tener superior o la misma realidad que el efecto
ni, mucho menos, en la cuestién teoldgica de la creacién) y, ademds, contradictorio con su
propio proceso dialéctico y con su planteamiento. Comienza Descartes dudando de todo
lo que ofrecen los sentidos, y recurre a un presunto genio maligno para desechar también,
metodolégicamente, los saberes mds firmes, los aritméticos y los geométricos (Meditacién
I, p. 22 - 23; 17 - 18). ;Por qué no ha recurrido a la luz natural para justificar desde el
comienzo esas verdades matemadticas?

Pero el recurso a la luz natural es peor que un deus ex machina: es una petitio principii:
el principio de causalidad se apoya en la luz natural; el principio de causalidad lleva a un
ser perfecto; el ser perfecto incluye la veracidad; la veracidad incluye el habernos dado la
luz natural. Con lo cual, el valor de lo que sirve de demostracién (luz natural) se apoya en
lo demostrado (existencia de dios). Pero también se puede decir lo contrario: la existencia
de dios garantiza el principio de lo que sirve para demostrar su existencia: ambos, dios y luz
natural se refuerzan mutuamente. Quizds en otro sistema filoséfico se podria plantear este
circulo como un circulo hermenéutico y, por tanto, valido; pero en el de Descartes, que
busca la fundamentacién metodolégica de la existencia de dios, no.



136 Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

La luz natural cartesiana no es otra cosa que la conciencia de las evidencias culturales y
filos6ficas transmitidas, en modo alguno un criterio metddico justificado, y menos atn en el
sistema de Descartes (Descartes llega a afirmar, por ejemplo, que es cosa del conocimiento
natural la distincién de cuerpo y espiritu, que el espiritu es sustancia, que el cuerpo, en
cuanto distinto de otros cuerpos, es sélo una configuracién de miembros y que la muerte
del cuerpo depende sélo de un cambio de esa figura).

La idea de dios, pues, es clara, pero no distinta. Ni, por tanto, es verdadera. Y, si no es
verdadera, eso significa en Descartes que no tiene realidad, consecuencia demoledora
para su sistema, pues, sélo si un idea es verdadera, la cosa que designa es real (Meditacion

111, p. 35; 27).

Capas ontoldgicas en el concepto de Dios

La definicién cartesiana de “sustancia infinita”, es decir, de Dios, incluye tres tipos de
predicados bien diferentes: los sustantivos (conocimiento, poder, eternidad), los operativos
(creacién), los modales (infinitud, inmutabilidad). Pero esta definicién adolece de
numerosas insuficiencias.

En primer lugar, Descartes no nos dice en ningtin lugar cémo se articulan entre s
los diversas perfecciones sustantivas que se atribuyen a este ser: presupone que cualquier
propiedad positiva llevada al extremo de perfeccion es compatible con cualquier otra positiva
llevada también al extremo. Pero eso estd por demostrar, porque podria ocurrir que algunas
de ellas fuesen incompatibles entre si: por ejemplo, la omnisciencia y la omnipotencia,
scémo se articulan entre si? ;Merece la pena recordar que algunos escoldsticos sostuvieron
que la omnipotencia puede incluso saltarse el principio de no contradiccién? ;o que ha
sido el nicleo de numerosos debates sobre las relaciones entre dios y el hombre a lo largo
de toda la filosofia occidental hasta hoy? Y esos debates eran, sin duda, conocidos por
Descartes. Y es que no hay saber sin reglas y, por tanto, sin constriccién: y la constriccién
inhibe la omnipotencia (Esta fue, precisamente, una de las objecciones de Leibniz 1993, &
23, p. 61, a este argumento: antes de demostrar la existencia de algo hay que demostrar que
las propiedades que tienen son compatibles légicamente entre si; y Curley 1978, cap. 6;
Beyssade 1998, en cambio, piensa que si son compatibles y que el método de la “induccién”
es valido para la infinitud).).

Pero hay més. Y es la nocién de creacién: la nocién de un ser perfecto incluye, segin
Descartes, la nocién de creador de todo.

Sin embargo, la nocién de creacién no tiene nada que ver con los otros atributos de la
definicién de dios. El atributo al que mds se aproxima es al de omnipotencia. Ahora bien,
una cosa es que dios tenga el poder de crear y otra bien diferente es que de hecho cree. A
esta observacién Descartes podria objetar que en Dios nada hay en potencia, sino todo
en acto. Pero, entonces, ;por qué se afirma que Dios ha creado finitos a los hombres (en



La idea de infinito en la filosofia de Descartes Ontology Studies 10, 2010 137

especial, Meditacién IV, p. 60 - 62: 48 - 50), lo cual presupone que su poder o no es infinito
0, si lo es, no acttia en actualidad plena? Y, ademds, unir en el terreno de la operatividad
la actualidad a la omnipotencia supondria que dios crearia necesariamente, con lo cual
Dios careceria de libertad, una propiedad positiva, y no parece ser ésa la idea cartesiana de
la divinidad. Y, si se los separa, se atacaria la simplicidad de Dios (Segundas objecciones,
p. 137, 140; 108, 110), puesto que entre su capacidad y su realizacién habria un salto, es
decir, una escision en su voluntad. Todo esto significa que, aun en el supuesto cartesiano
de que Dios sea omnipotente y en la omnipotencia esté incluida la nocién de creacion, hay
que demostrar el paso desde la posibilidad de crear a la realizacién de esa posibilidad, paso
argumentativo que Descartes no justifica. Se puede concebir la idea de un ser todopoderoso
que, sin embargo, no cree nada, sencillamente porque no quiere. No se puede, por tanto,
incluir la creacién en la definicién de Dios sin una justificacion tedrica.

Descartes sostiene que la demostracién de algo requiere la idea previa de ese algo
(Beyssade 1998, p. 174 - 176). En el caso de dios, seria una idea innata, y la idea de
creacién como propiedad de la idea de Dios serfa, por tanto, también innata. Acabo de
demostrar que eso no es asi. Pero incurre también en otro error 18gico: una petitio principii.
Descartes introduce la nocién de creacién previamente a recurrir al principio de causalidad
para explicar la existencia del hombre: la causalidad deberia llevar a la idea de un ser que es
creador. Pero de hecho vemos que se pasa de la idea de un ser creador a la justificacién de
que las relaciones de los entes a él son las de efecto a causa eficiente. (Tampoco voy a entrar
a discutir la reduccién del concepto de causa al de causa eficiente, reduccién condicionada,
precisamente, por esta concepcion de la creacion).

El trasfondo de esta atribucién a Dios de la propiedad de creacién no hay que buscarlo
muy lejos, porque es bastante claro: si en la nocién de dios entra la creacién, es porque
Descartes tiene una idea del dios cristiano, que sostiene « priori la existencia del mundo, en
especial, la del hombre (Descartes se defendi6é de haber cometido una petitio principii en
la relacién entre la concepcién de la idea clara y distinta como verdad con la existencia de
Dios, Segundas objecciones, ad 3 y 4, p. 140 - 146; 110 - 115; Cuartas objecciones IV, p.
245 - 246; 189 - 1905 p. 383; 211).

Unida a esta nocién de creacién va la de eternidad del ser creador. Este es un concepto
sumamente opaco y sumamente simple en Descartes: parece entender por eternidad lo que
dura indefinidamente, antes del principio, durante y después de todo final (Meditacién
V, p. 68; 54). Pero con ello comete Descartes dos errores conceptuales en su propio
sistema: en primer lugar, asimila la eternidad al tiempo, mientras que el tiempo pertenece
al dmbito de la finitud y la eternidad deberia pertenecer al de la infinitud, y ha planteado
desde el principio que finitud / infinitud son opuestos excluyentes; ahora, sin embargo,
nos encontramos con que la eternidad es un tiempo mds largo que cualquier tiempo.
Y es que en esta concepcién la eternidad es concebida como un tiempo ilimitado, no
propiamente como infinitud: por muy atrds que nos imaginemos el comienzo del tiempo,



138  Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

siempre podemos pensar un tiempo anterior; y por muy tardio que nos imaginemos un
final del tiempo, siempre podemos pensar un tiempo posterior; es decir, piensa la eternidad
a semejanza de la ilimitacién de las series numéricas de los nimeros reales. Lo tnico que
queda de infinitud en esa concepcién es la nocién de continuidad: no hay ruptura alguna
en ningin momento de la linea del tiempo.

Esta deficiencia y opacidad cartesiana en la concepcién de la eternidad también
cumple una funcién tedrica precisa: respaldarlo frente a toda cadena ilimitada en la linea
de la causalidad: se podria pensar que la cadena de la causalidad es indefinida y que, por
tanto, supera a cualquier ser. La eternidad de dios, tal como la concibe Descartes, viene a
salvaguardar ese poder de dios, afirmando que mds larga es ain esa temporalidad divina.

En toda esta nocién de infinito, comprobamos cémo Descartes maneja la nocién de
infinito desde un solo eje conceptual, el de la cantidad: no hay diferencias de tipos de
infinitos, sino un dnico tipo de infinito. Sin embargo, basta estudiar los nimeros para
percibir que hay diversos tipos de infinitos: el de los niimeros positivos tiene un comienzo,
pero no final y es, ademds, discreto; los niimeros naturales no tienen ni comienzo ni final,
pero son discretos; los nimeros reales pueden tener comienzo, son continuos y se miden
por una aproximacién ilimitada a una meta.

Para terminar, sostiene Descartes que ese ser perfecto, en que la esencia y la existencia
no son separables, es tnico:

En primer lugar, no puede ser pensada por mi ninguna otra cosa a cuya esencia pertenezca
la existencia, excepto sélo Dios; luego, que no puedo entender que haya dos o mis
Dioses del mismo tipo, y que, supuesto que ya exista uno tnico, veo plenamente que
es necesario que ha existido antes desde toda eternidad y que permanecerd por toda
eternidad; y, finalmente, que percibo en Dios muchas otras cosas, ninguna de las cuales
puede ser sustraida o cambiada por mi” (Meditacién V, p. 68; 54).

Descartes ha argumentado en las pdginas inmediatamente anteriores la copertenencia de
esencia y existencia en ese ser. Pero sobre su unicidad no aduce mds argumentos que lo que
aqui dice, es decir, ninguno valido.

Porque se puede pensar perfectamente la existencia de numerosos seres infinitos
perfectos coexistentes. ;En qué estaria su incompatibilidad? Sélo en el caso de que la
infinitud se concibiera como extensién, entonces seria imposible una pluralidad de infinitos
coexistentes, pues ninguna realidad puede ocupar el sitio de otra simultdneamente. Y eso es
lo que hace Descartes. Estaes otraidea subrepticia de su nocién de infinito: concebirlo desde
la perspectiva de la extensién, como ya antes he indicado. Lo infinito es para Descartes,
pese a lo que diga de la perfeccién suma, lo inmensamente grande (Kim Sang Ong-Van-
Cung 2000, p. 210, considera, en cambio, que Descarters separa radicalmente la nocién
de infinito de la de cantidad, puesto que el infinito actual contiene todas las perfecciones
por eminencia). Esto no sélo es un error, sino, ademds, contradictorio con su concepcién
metodoldgica de que hay que dejar los sentidos para reflexionar sobre las ideas: porque esta



La idea de infinito en la filosofia de Descartes Ontology Studies 10, 2010 139

concepcién de lo infinito como ilimitadamente grande, por su asimilacién a lo extenso
(res extensa), forma parte, en Descartes, de la sensorialidad. Otro error en esta concepcion:
confundir la unicidad de la naturaleza con la unicidad numérica. Podemos pensar un ser
en que la esencia y la existencia vayan intrinsecamente unidos; ésa es una unicidad de
naturaleza, porque se distinguiria de cualquier otra realidad, por ejemplo, la del tridngulo,
en que su copertenencia no es necesaria. Pero pudiera ocurrir que este tipo de realidad
fuese repetible indefinidamente, sin variacién alguna: serfa una pluralidad numérica de una
realidad ontoldégicamente distinguida. Formulada esta objeccién de manera metafisica, no
ya epistemoldgica: Descartes confunde la singularidad ontolégica con la unicidad.

Resumiendo este apartado: Descartes comete el triple error del descuido en el andlisis
de la compatibilidad entre los diveros tipos de atributos en Dios, la simplificaciéon de la
nocién ontoldgica de infinitud y su asimilacién subrepticia a la cuantitativa, y la confusion
entre singularidad y unicidad.

Infinito y conocimiento

La infinitud de dios incluye infinitos atributos en nimero positivos, e infinitud cualitativa
de cada uno de los infinitos atributos (Segundas objecciones, p. 137 - 138; 108). Y ésta es, a
mi entender, la mayor objeccidn tedrica que se puede hacer a Descartes. Porque la primera
ponia en evidencia una contradiccién interna en Descartes (incognoscibilidad / idea clara
y distinta), la segunda manifestaba borrosidades intelectuales (confusiones entre atributos).
Pero ésta imposibilita el pensamiento rour court.

La nocién de totalidad de totalidades (Dios) no s6lo es impensable, sino que impide el
ejercicio mismo del pensamiento. Porque pensar es determinar y delimitar. Entender todo
es no entender nada, ya que cualquier conocimiento supone precisar conexiones, indicar
trasfondos, aliar diversidades, diferenciar homogeneidades. Cualquier dialéctica lo ha sabido
siempre, y dialéctica fue el modo como se organizé el saber desde sus inicios platénicos
y aristotélicos. Al introducir a dios en su sistema y al conferirle el papel fundamentador,
Descartes no sélo comete errores intelectuales, sino que arruina desde dentro su propio
sistema filoséfico; para decirlo en términos argumentativos, entra en contradiccién consigo
mismo.

Este rasgo esencial del conocer, la finitud, lo han entendido perfectamente, e sensu
contrario, los misticos, que siempre han dicho que ellos alcanzan lo fundamental, que lo
fundamental es indiferenciado, y que lo indiferenciado es indecible. Y, por eso, siempre
sostuvieron que lo suyo era una experiencia, no un conocimiento filoséfico.

La nocién de conocimiento de un ser infinitamente infinito desborda por completo
todas las capacidades humanas y todos los modos humanos de conocimiento, que conoce
siempre finitizando. En Descartes aparece una variante mds de esa aspiracién humana a la
totalidad.



140 Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

II

Estrategia intelectual de Descartes

Descartes ha captado de mano maestra que todo lo que pensamos los hombres, lo pensamos
dentro de un horizonte de infinitud:

Entiendo manifiestamente que en la sustancia infinita hay mds realidad que en la finita y,
de ahi, que en mi en cierta medida la percepcién de lo infinito es previa a la de lo finito,
es decir, de Dios que de mi mismo” (Meditacién 111, p. 45; 36).

La cuestién es, entonces, averiguar en qué relacion estd en el hombre la idea de lo lo finito
con la de lo infinito. Y es en este punto donde Descartes da el salto: en vez de considerar
lo infinito como un horizonte, lo considera como una realidad sustancial. Descartes ha
percibido que no es ésa la tnica posibilidad teérica y que quizds el hombre tenga mds
grandeza que la de la sola finitud:

Pero tal vez soy yo algo mds grande de lo que yo mismo entiendo y todas aquellas
perfecciones que atribuyo a Dios estdn de algin modo ya en mi en potencia, aunque
todavia no se hayan ejercido ni hayan pasado a acto. Y es que experimento yo que mi
conocimiento aumenta poco a poco; y no veo qué obstdculo hay para que aumente cada
vez mds hasta el infinito, ni tampoco por qué, aumentado de esta manera el conocimiento,
no pueda yo con su ayuda adquirir todas las demds perfecciones de Dios; ni, finalmente,
por qué, si ya estd en mi la potencia de estas perfecciones, no baste para producir la idea

de estas perfecciones” (Meditacién 111, p. 46 - 47; 37).

Con este texto Descartes pone de manifiesto que tiene algo mds que un presentimiento
de la capacidades ilimitadas del hombre, en suma, su ilimitacién. Pero inmediatamente
rechaza esta posibilidad, porque la idea de Dios seria la de la infinitud en acto, no en
potencia. Ya he comentado lo equivocado de esa concepcidn.

;Por qué este salto y por qué estos errores conceptuales?

La estrategia intelectual de Descartes consiste en descubrir perfecciones e imperfecciones
en el hombre, en clasificarlas en oposicién excluyente (bien / mal, verdad / error), en elevar
las perfecciones hasta la infinitud y dejar las imperfecciones en la finitud, en atribuir las
perfecciones a Dios y las imperfecciones al hombre.

Con ello, la suerte del hombre estd echada: es la sustancia finita que, como tal, s6lo
carga con los errores y la maldad.

Esta distincion entre dios y hombre no es consecuencia, sino el punto de partida de toda su
reflexion intelectual, que queda condicionada por ella. Y sus oscuridades en el concepto de
infinito no son sélo errores o confusiones conceptuales, sino el operador conceptual de esta
estrategia ideoldgica: atribuir todo lo bueno a dios, todo lo malo al hombre.



La idea de infinito en la filosofia de Descartes Ontology Studies 10, 2010 141

Descartes afirma que el hombre concibe una idea de lo infinito y, puesto que es finito,
es idea no la ha podido forjar el (Primeras objecciones, p. 105 - 106; 84). Pero en vez de
concluir que el hombre es un ser ilimitado, puesto que concibe perfecciones ilimitadas,
Descartes ha preferido enredarse en esta descalificacién antropolégica y ontolégica del ser
humano y privarlo de su sustancia metafisica. En su teorfa de lo infinito se plasma esta
desustanciacién humana.

Se trata de un condicionamiento ideoldgico: de una concepcién que no nace con
Descartes, sino que tiene una fecha de nacimiento muy anterior: la concepcién judeocristiana
del pecado original (Bordron 1996, sélo tiene en cuenta las restricciones argumentativas y
tedricas). Mds alld de otros influjos en Descartes que siempre se invocan (sz fallor, sum, de
Agustin de Hipona: Curley 1978; Ariew 1998; Menn 2002, p. 303 - 313; la diferencia de
entendimiento y voluntad en el concepto de error y verdad, de origen estoico), éste es el
que estd en el fondo, y que nunca se invoca.

Se me podria objetar que Descartes, so capa de obediencia y de acatamiento a ciertas
concepciones cristianas muy enraizadas, por ejemplo, la nocién misma de Dios, de
hecho estd atacando la construccion cristiana del mundo; y eso en un punto esencial:
precisamente, al convertir al hombre en centro de la reflexién y desplazar a dios de ese
lugar. Esa era también esencialmente la concepcion agustiniana del pecado original: el
orgullo o soberbia, en que el hombre se quiere colocar en el lugar de dios y endiosarse
(infinitizarse), es decir, referir todas las cosas al hombre y hacer que encuentren en él su
sentido (Agustin de Hipona 1969, libro X, y passim; Segundas objecciones II, p. 137 -
138; 108).

No niego que potencialmente eso pueda ser asi: basta que alguien libere a Descartes de esta
ingente ortopedia tedrica que es la duda metddica, conciba los componentes del “pienso,
luego existo” como experiencia, no como idea, para que ese camino quede expedito. Pero
Descartes no dio ese paso nunca, mds bien su construccién se elabora para encerrar al
hombre en su acatamiento y finitud sometida.

Cuando los intérpretes actuales tratan del hombre en Descartres, sélo tienen en cuenta
dos perspectivas: la separacién alma / cuerpo y el mecanicismo en la concepcién del cuerpo
(un ejemplo, pero sélo uno, Chapell 1994, con un informe sobre las diversas tendencias
interpretativas actuales). Pero no se les ocurre este otro eje esencial, el de la finitud /
infinutud.

Descartes es un filésofo dramdtico. Porque es un pensador teocéntrico: su proyeccién
hasta el infinito de propiedades humanas y su atribucién a otro ser de propiedades que
s6lo al hombre pertenecen, convierten al hombre en algo plenamente vacio y, por tanto,
dependiente (creado); en su filosofia flota sobre nosotros, como un ldtigo del séptimo dia,
ese dios que absorbe la sustancia del hombre. Pero, al tiempo, hace girar la filosofia hacia
un antropocentrismo (cogito). Esta tensién no sélo es un drama personal, sino histérico,



142 Ontology Studies 10, 2010 José Ramén Arana

entre la Edad Media y la Moderna, y cuyos nudos se irdn resolviendo en un sentido u otro,
gracias, precisamente, a que Descartes supo desplazarlo y colocarlo en el centro de la batalla
del pensamiento.

Bibliografia

Agustin de Hipona. (1969). De Genesi ad litteram, en Obras de San Agustin, bilingiie. Edicién
preparada por B. Martin, tomo XV, 463 - 1033, Madrid: Biblioteca de Autores
Ciristianos.

Ariew, R. (1998). “Descartes and scholasticism: the intelectual background of the Descartes’
thought”, Cottingham (1998), 58 - 90.

Beyssade, J.-M. (1998). “The idea of God and the proofs of his existence”, Cottingham (1998),
174 - 199.

Beyssade, J.-M. - Marion, J.-L- (eds.). (1994). Descartes. Objecter et répondre, Paris: Presses
Universitaires de France.

Bordron, J.-E (1996). “Contraintes génériques et argumentation. (L exemple des preuves de
"existence de Dieu dans les Méditations méraphysiques de Descartes)”, en Cossutta.
(1996), 217 - 241.

Cossutta, E (ed.). (1996). Descartes et [ ‘argumentation philosophique, Paris: Presses Universitaires
de France.

Cottingham, J. (ed.). (1998). The Cambridge Companion to Descartes, Cambridge: Cambridge
University Pres.

Curley, E. (1978). Descartes against the Skeptics, Oxford: Blackwell.

Chapell, V. (1994). “L’homme cartésien”, en Beyssade - Marion. (1994). 403 - 426.

Descartes. (1973 ss). - Adam, Ch. - Tannery, P. (eds.): Oeuvres de Descartes, Paris: J. Vrin: en lo
sucesivo AT mds indicacién, en ndimeros romanos, del tomo.

—— Correspondence, en AT, 1.

—— Regulae ad directionem ingenii, AT, X, 349 - 488.

—— Meditationes de prima philosophia, AT, V11, 1 - 90.

—— Objectiones, AT, VII, 91 - 603.

Principia philosophiae, AT, VIII-1.

—— Meditations, AT, IX-1, 1 - 72: es la traduccidn, realizada por el propio Descartes, de sus
Meditationes de prima philosophia.

—— Objections, AT, IX-1, 73 - 244.

Principes de la Philosophie, traduit en Francois par un de ses amis (1647), en AT, IX-2.

Kim Sang Ong-Van-Cung. (2000). Descartes et [ ‘ambivalence de la création, Paris: Vrin.

Leibniz, G. W. (1993). Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld. Paris: Vrin.

Loeb, Louis E. (1998). “The Cartesian circle”, Cottingham, 1998, 200 - 235.

Menn, St. (2002). Descartes and Augustine, Cambridge: Cambridge University Press.




	José Ramón Arana
	La idea de infinito en la filosofía de Descartes




