
www.ontologia.net/studies Ontology Studies 10, 2010    131-142

La idea de infinito en la filosofía de Descartes
José Ramón Arana
UPV/EHU

Reception date / Fecha de recepción: 03-03-2009
Acceptation date / Fecha de aceptación: 06-05-2009

Resumen

Descartes es un pensador dramático en el que el teocentrismo medieval lucha contra el 
antropocentrismo moderno. Percibe en el hombre capacidades finitas y otras ilimitadas, pero 
atribuye de manera excluyente al hombre las finitas y a un ser infinito las ilimitadas, además de 
sustantivar estas capacidades ilimitadas en una sustancia infinita. Esta actitud, originada en la 
visión judeocristiana del pecado original, explica sus deficiencias conceptuales y su confusión en el 
concepto de infinito y sus falacias argumentativas: se analizan teóricamente algunos de estos errores; 
estos errores tienen un origen ideológico.

Palabras clave: finitud, infinitud, dios, pecado original. 

Abstract. The idea of infinity in Descartes´  philosophy

Descartes is a dramatic thinker in which the medieval theocentrism fights against modern 
anthropocentrism.  He perceives in men both limited and limitless capabilities, but he attributes 
the finite ones exclusively to men and the limitless to an infinite being, as well as substantiates 
these limitless capabilities in an infinite substance. This attitude, originated in the Judeo-Christian 
vision of the original sin, explains his conceptual deficiencies and his confusion about the concept 
of infinity and his fallacious arguments:  some of these errors are analyzed theoretically and have an 
ideological origin.

Key words:  finite, infinite, God, original sin.

Cuando los intérpretes actuales estudian este tema en Descartes, lo hacen de manera oblicua: 
discutiendo las pruebas de la existencia de Dios; con lo cual, la precisión de ese concepto 
se diluye y, sobre todo, pierde el lugar en donde debe ser interpretado correctamente (Kim 
Sang Ong-Van-Cung 2000, p. 108 - 120; Menn 2002, p. 282 - 293). Y, sin embargo, es 
un concepto crucial en Descartes, puesto que con él define nada menos que a Dios,  de 
Dios depende todo su sistema filosófico, de él depende su concepción de la creación y sus 
relaciones con el hombre. Aclararlo es de importancia sistemática, no meramente marginal, 
en su filosofía. 

ISSN:1576-2270



José Ramón Arana132     Ontology Studies 10, 2010  

Yo voy a prescindir de su posible valor de prueba y lo analizaré por sí mismo y sostendré 
dos tesis: 1º que esa noción adolece de numerosas deficiencias teóricas y 2º que esas deficiencias 
se deben a intereses ideológicos que le subyacen. Serán las dos partes de este trabajo. Me 
centraré en las Meditaciones y en el debate que susccitó, es decir, las Objecciones y las 
Respuestas a las objecciones.  

Reduciré al mínimo la información histórica, por ser suficientemente conocida.

I

Crítica de la noción de infinito

Descartes define así a Dios: 

Bajo el nombre de Dios entiendo cierta sustancia infinita, independiente, sumamente 
inteligente, sumamente poderosa, y por la cual tanto yo mismo como toda otra cosa, si es 
que alguna otra cosa existe, cualquiera que sea lo que exista, ha sido creada” (Meditación 
III, p. 45; 35 - 36; en lo sucesivo no indicaré los tomos, y señalaré con números romanos 
la meditación respectiva, y en arábigos, separados por punto y coma, la doble paginación 
latina y francesa, cuando exista; las traducciones serán, salvo aviso en contra, mías y 
desde el latín, con las precisiones que crea convenientes. A esta definición latina añade 
Descartes en su traducción los atributos “eterna, inmutable” y, después de “creadas”, 
“producidas”).

En mi opinión, Descartes comete tres errores teóricos en su concepción de un ser 
infinito: la considera una idea clara y distinta; mezcla capas ontológicas diferentes en su 
conceptualización; imposibilita con su idea el conocimiento mismo. 		
	

La noción de Dios no es una idea clara y distinta

Descartes considera que la idea de dios como ser infinito es una idea clara y distinta 
(Meditación III, p. 46; 36; Primeras objecciones, p. 107 - 108; 85 - 86) y que tenemos 
una idea actual, no sólo potencial, de esa idea (Meditación III, p. 47; 37).

Pero esto es, a mi entender, insostenible. 

Descartes concibe como clara aquella idea que está presente a una mente atenta; y 
distinta la que es precisa y diferenciada de cualquier otra idea, la que no contiene en sí 
misma una noción que no esté clara. Según Descartes, puede haber ideas claras sin ser 
distintas, pero todas las ideas distintas son claras. El dolor, por ejemplo, es claro, porque 
asume el primer puesto en mi mente y sé que sufro; pero no es distinto, porque no 
puedo diferenciar un tipo de dolor de otro ni a qué se debe (Principia philosophiae, I, & 



Ontology Studies 10, 2010   133La idea de infinito en la filosofía de Descartes

45 - 46, p. 22; 44. Obviamente no entro a cuestionar la definición cartesiana de la idea 
clara y distinta ni, mucho menos, su consideración como criterio de verdad; me limito a 
utilizarlas con fines argumentativos en su propio sistema. 

Es fácil sostener que la idea de dios es clara: hablamos de ella, nos manejamos con ella, 
recurrimos a ella, ocupa nuestra mente de una manera a veces total. No voy a entrar ahora 
en la discusión sobre si se trata de una presencia psíquica o epistemológica, problema que 
surge de su propia definición de idea como conciencia. (Sobre el carácter epistemológico 
o psicológico de su certeza, Loeb 1998): concedámosle a Descartes que la idea de Dios es 
clara. Pero ¿es distinta? 

La idea de Dios no es distinta.

En primer lugar, sí parece que la diferenciamos de cualquier otra: es la única idea a la que 
le atribuimos todas las propiedades sustantivas que le asigna Descartes (perfección suma, 
creación, infinitud) y la unión necesaria de esencia y existencia; es, pues, una idea única. 
Pero ¿es precisa? A mi modo de ver, no, porque estas determinaciones, aunque parezcan 
positivas, son de hecho negativas: son aquellas que la diferencian de las demás ideas, pero 
esta idea no nos dice en concreto en qué consiste su contenido formal intrínseco. 
	 La noción de un ser perfecto e infinito, que tiene todas las propiedades no es, por tanto, 
una idea clara y distinta. 
El propio Descartes lo reconoce explícitamente: 

(La idea de un ser sumamente perfecto es clara y distinta). Y no es obstáculo a ello el que 
yo no comprenda lo infinito o el que haya en Dios inumerables otras cosas que en modo 
alguno puedo ni comprender ni tal vez siquiera alcanzar con el pensamiento; y es que es 
inherente a la razón de lo infinito el que no pueda ser comprehendido por mí, que soy 
finito; y basta que yo entienda y juzgue precisamente esto, que todas aquellas cosas que 
claramente percibo, y que sé que conllevan cierta perfección e incluso también quizás 
otras innumerables que ignoro, que están o eminente o formalmente en Dios, para que 
la idea que tengo de él sea la máximamente verdadera de todas aquellas que hay en mí, y 
la máximamente clara y distinta” (Meditación III, p. 46; 36 - 37; Quintas objecciones, p. 
368: sólo en latín; y las cartas a Mersennne, I, p. 145, 150, 152, Beyssade 1998, p. 174). 

Este texto afirma que Dios tiene innumerables propiedades que ignoro y que son incluso 
incomprensibles para mí: no se trata, pues, de propiedades que iré descubriendo, sino que 
son inalcanzables por principio por el entendimiento humano: él es infinito, el hombre 
es finito; dicho de otra forma, lo finito no puede por esencia captar lo infinito. Se afirma 
también que la idea de dios es clara y distinta e incluso la más clara y distinta de las que 
tenemos y aquella que no puede ser más clara ni distinta. La pregunta surge de inmediato: 



José Ramón Arana134     Ontology Studies 10, 2010  

¿es compatible en el sistema de Descartes la incomprensibilidad de principio con la claridad 
y distinción?
	 Ya en su tiempo se le hizo esta misma objección por numerosos autores (Quintas 
objecciones, p. 286 - 288; 295: sólo en las objecciones en latín). Descartes intentó 
defenderse de varias maneras y con diversas distinciones:  
- entre comprender (comprehendere) y entender (intelligere): el infinito no es comprendido, 

pero sí entendido: porque entendemos con claridad y distinción que en él no podemos 
encontrar límites; y eso es entender clara y distintamente que esa idea es infinita (Primeras 
objecciones, p. 112; 89);

- entre infinito (infinitum) e indefinido (indefinitum): lo infinito es aquello en que no 
encuentro límites en ninguna de todas las dimensiones: eso sólo ocurre en la idea de 
Dios; lo indefinido, en cambio, es aquello en que no encuentro límites en algún aspecto: 
extensión, números, espacios imaginarios, divisibilidaad cuantitativa…(Primeras 
objecciones, p. 113; 89 - 90);

- entre razón formal de lo infinito (infinitud) y la cosa que es infinita: la infinitud es algo 
positivo, pero sólo la entendemos de una manera negativa, es decir, como algo que no 
tiene ninguna limitación; la cosa infinita, en cambio, la concebimos positivamente, pero 
no según toda su extensión, es decir, no comprendemos todo lo que es inteligible en ella 
(Primeras objecciones, p. 113; 90).

Dios no es comprensible por el espíritu humano, precisa Descartes, pero lo podemos 
conocer dinámicamente: fijándonos ahora en un atributo y luego en otro; cada uno de ellos 
es percibido clara y distintamente: es el método que él llama “inducción” (Regulae VII, p. 
388 - 389). Y concluye: el conocimiento de Dios es claro y distinto, pero finito.

Pero todos estos matices que introduce Descartes no resuelven en modo alguno el 
problema y nos dejan en el mismo sitio en que estábamos. En primer lugar, la cuestión no 
es conocer un atributo tras otro, sino la infinitud misma de cada atributo: es la infinitud 
misma, no el orden el problema, y ante cada atributo estamos en la misma dificultad: 
sólo podemos captarlo de manera negativa, es decir, como algo que no tiene límite. Por 
si fuera poco, los atributos de dios son infinitos en número, como él mismo dice, no 
sólo en cualidad: ¿cómo podríamos recorrer esa infinitud sucesiva, si sólo somos capaces 
de una ilimitación? En el caso de los números la prueba por recursividad podría servir; 
(incluso en este caso estaríamos en lo que Aristóteles llamaría un infinito potencial); 
pero en el caso de la divinidad, no, porque los atributos son de diversa naturaleza unos 
respecto a otros: hay que determinar cuáles son y, en segundo lugar, cuál es en cada caso 
su tipo de infinitud. La distinción entre infinitud y cosa infinita pone de manifiesto 
que en cualquiera de los dos casos hay una insuficiencia de conocimiento, bien porque 
entendamos negativamente lo que es positivo, bien porque no captemos todas sus 
dimensiones (cosa infinita). 



Ontology Studies 10, 2010   135La idea de infinito en la filosofía de Descartes

Con todo ello, la distinción entre comprender y entender resulta un mero juego de palabras, 
carente de alcance filosófico. Y podemos resumir, como el propio Descartes resume, pero 
contra él, el problema en la pregunta: ¿cómo lo finito puede conocer lo infinito? Ése es el 
problema: estamos al comienzo. 
	 Hay más: hablar de propiedades incognoscibles supone algo potencial, porque afirma 
la existencia de propiedades que no están actualmente en mi mente y que doy por supuesto 
que sí lo están en la sustancia infinita.  Pero ¿no nos ha dicho que tenemos la idea actual de 
ese infinito en nosotros?

La idea de propiedades infinitas incognoscibles pugna, pues, con la noción de distinción 
y contra la de actualidad de la idea de infinito (Otro matiz, en el que no quiero entrar, 
porque, en el fondo, conduce a lo mismo, es entre conocimiento pleno / conocimiento 
completo: nadie tiene un conocimiento pleno de una cosa, afirma Descartes, si Dios no se 
lo da, pero “ese conocimiento debe ser lo suficientemente (subrayado mío) distinto, para 
saber que esa cosa es completa”, Cuartas objecciones, p. 220; 172). 

Ante la oscuridad de este concepto de infinito, Descartes se ve obligado a recurrir a 
la noción de “luz natural” del entendimiento: cuando da un paso en el razonamiento, 
aduce siempre como argumento que eso se entiende por “la luz natural”, y entiende por 
tal una idea que no necesita demostración, que es verdadera, que es universal para todos. 
Por ejemplo, la noción de que toda causa debe tener o la misma o superior realidad que 
el efecto (Meditación III, p. 40 - 42; 32 - 34), y la de que la creación y la conservación 
requieren el mismo poder (Meditación III, p. 48 - 49; 39).

Pero la noción de “luz natural” es un deus ex machina argumentativo en Descartes (no entro 
en la cuestión teórica de si la causa debe tener superior o la misma realidad que el efecto 
ni, mucho menos, en la cuestión teológica de la creación) y, además, contradictorio con su 
propio proceso dialéctico y con su planteamiento. Comienza Descartes dudando de todo 
lo que ofrecen los sentidos, y recurre a un presunto genio maligno para desechar también, 
metodológicamente, los saberes más firmes, los aritméticos y los geométricos (Meditación 
I, p. 22 - 23; 17 - 18). ¿Por qué no ha recurrido a la luz natural para justificar desde el 
comienzo esas verdades matemáticas? 
	 Pero el recurso a la luz natural es peor que un deus ex machina: es una petitio principii: 
el principio de causalidad se apoya en la luz natural; el principio de causalidad lleva a un 
ser perfecto; el ser perfecto incluye la veracidad; la veracidad incluye el habernos dado la 
luz natural. Con lo cual, el valor de lo que sirve de demostración (luz natural) se apoya en 
lo demostrado (existencia de dios). Pero también se puede decir lo contrario: la existencia 
de dios garantiza el principio de lo que sirve para demostrar su existencia: ambos, dios y luz 
natural se refuerzan mutuamente. Quizás en otro sistema filosófico se podría plantear este 
círculo como un círculo hermenéutico y, por tanto, válido; pero en el de Descartes, que 
busca la fundamentación metodológica de la existencia de dios, no. 



José Ramón Arana136     Ontology Studies 10, 2010  

	 La luz natural cartesiana no es otra cosa que la conciencia de las evidencias culturales y 
filosóficas transmitidas, en modo alguno un criterio metódico justificado, y menos aún en el 
sistema de Descartes (Descartes llega a afirmar, por ejemplo, que es cosa del conocimiento 
natural la distinción de cuerpo y espíritu, que el espíritu es sustancia, que el cuerpo, en 
cuanto distinto de otros cuerpos, es sólo una configuración de miembros y que la muerte 
del cuerpo depende sólo de un cambio de esa figura).  

La idea de dios, pues, es clara, pero no distinta. Ni, por tanto, es verdadera. Y, si no es 
verdadera, eso significa en Descartes que no tiene realidad, consecuencia demoledora 
para su sistema, pues, sólo si un idea es verdadera, la cosa que designa es real (Meditación 
III, p. 35; 27). 

Capas ontológicas en el concepto de Dios

La definición cartesiana de “sustancia infinita”, es decir, de Dios, incluye tres tipos de 
predicados bien diferentes: los sustantivos (conocimiento, poder, eternidad), los operativos 
(creación), los modales (infinitud, inmutabilidad). Pero esta definición adolece de 
numerosas insuficiencias.
	 En primer lugar, Descartes no nos dice en ningún lugar cómo se articulan entre sí 
los diversas perfecciones sustantivas que se atribuyen a este ser: presupone que cualquier 
propiedad positiva llevada al extremo de perfección es compatible con cualquier otra positiva 
llevada también al extremo. Pero eso está por demostrar, porque podría ocurrir que algunas 
de ellas fuesen incompatibles entre sí: por ejemplo, la omnisciencia y la omnipotencia, 
¿cómo se articulan entre sí? ¿Merece la pena recordar que algunos escolásticos sostuvieron 
que la omnipotencia puede incluso saltarse el principio de no contradicción? ¿o que ha 
sido el núcleo de numerosos debates sobre las relaciones entre dios y el hombre a lo largo 
de toda la filosofía occidental hasta hoy? Y esos debates eran, sin duda, conocidos por 
Descartes. Y es que no hay saber sin reglas y, por tanto, sin constricción: y la constricción 
inhibe la omnipotencia (Ésta fue, precisamente, una de las objecciones de Leibniz 1993, & 
23, p. 61, a este argumento: antes de demostrar la existencia de algo hay que demostrar que 
las propiedades que tienen son compatibles lógicamente entre sí; y Curley 1978, cap. 6; 
Beyssade 1998, en cambio, piensa que sí son compatibles y que el método de la “inducción” 
es válido para la infinitud).).
	 Pero hay más. Y es la noción de creación: la noción de un ser perfecto incluye, según 
Descartes, la noción de creador de todo. 
	 Sin embargo, la noción de creación no tiene nada que ver con los otros atributos de la 
definición de dios. El atributo al que más se aproxima es al de omnipotencia. Ahora bien, 
una cosa es que dios tenga el poder de crear y otra bien diferente es que de hecho cree. A 
esta observación Descartes podría objetar que en Dios nada hay en potencia, sino todo 
en acto. Pero, entonces, ¿por qué se afirma que Dios ha creado finitos a los hombres (en 



Ontology Studies 10, 2010   137La idea de infinito en la filosofía de Descartes

especial, Meditación IV, p. 60 - 62: 48 - 50), lo cual presupone que su poder o no es infinito 
o, si lo es, no actúa en actualidad plena? Y, además, unir en el terreno de la operatividad 
la actualidad a la omnipotencia supondría que dios crearía necesariamente, con lo cual 
Dios carecería de libertad, una propiedad positiva, y no parece ser ésa la idea cartesiana de 
la divinidad. Y, si se los separa, se atacaría la simplicidad de Dios (Segundas objecciones, 
p. 137, 140; 108, 110), puesto que entre su capacidad y su realización habría un salto, es 
decir, una escisión en su voluntad. Todo esto significa que, aun en el supuesto cartesiano 
de que Dios sea omnipotente y en la omnipotencia esté incluida la noción de creación, hay 
que demostrar el paso desde la posibilidad de crear a la realización de esa posibilidad, paso 
argumentativo que Descartes no justifica. Se puede concebir la idea de un ser todopoderoso 
que, sin embargo, no cree nada, sencillamente porque no quiere. No se puede, por tanto, 
incluir la creación en la definición de Dios sin una justificación teórica.
	 Descartes sostiene que la demostración de algo requiere la idea previa de ese algo 
(Beyssade 1998, p. 174 - 176). En el caso de dios, sería una idea innata, y la idea de 
creación como propiedad de la idea de Dios sería, por tanto, también innata. Acabo de 
demostrar que eso no es así. Pero incurre también en otro error lógico: una petitio principii. 
Descartes introduce la noción de creación previamente a recurrir al principio de causalidad 
para explicar la existencia del hombre: la causalidad debería llevar a la idea de un ser que es 
creador. Pero de hecho vemos que se pasa de la idea de un ser creador a la justificación de 
que las relaciones de los entes a él son las de efecto a causa eficiente. (Tampoco voy a entrar 
a discutir la reducción del concepto de causa al de causa eficiente, reducción condicionada, 
precisamente, por esta concepción de la creación). 
	 El trasfondo de esta atribución a Dios de la propiedad de creación no hay que buscarlo 
muy lejos, porque es bastante claro: si en la noción de dios entra la creación, es porque 
Descartes tiene una idea del dios cristiano, que sostiene a priori la existencia del mundo, en 
especial, la del hombre (Descartes se defendió de haber cometido una petitio principii en 
la relación entre la concepción de la idea clara y distinta como verdad con la existencia de 
Dios, Segundas objecciones, ad 3 y 4, p. 140 - 146; 110 - 115; Cuartas objecciones IV, p. 
245 - 246; 189 - 190; p. 383; 211). 
	 Unida a esta noción de creación va la de eternidad del ser creador. Éste es un concepto 
sumamente opaco y sumamente simple en Descartes: parece entender por eternidad lo que 
dura indefinidamente, antes del principio, durante y después de todo final (Meditación 
V, p. 68; 54). Pero con ello comete Descartes dos errores conceptuales en su propio 
sistema: en primer lugar, asimila la eternidad al tiempo, mientras que el tiempo pertenece 
al ámbito de la finitud y la eternidad debería pertenecer al de la infinitud, y ha planteado 
desde el principio que finitud / infinitud son opuestos excluyentes; ahora, sin embargo, 
nos encontramos con que la eternidad es un tiempo más largo que cualquier tiempo. 
Y es que en esta concepción la eternidad es concebida como un tiempo ilimitado, no 
propiamente como infinitud: por muy atrás que nos imaginemos el comienzo del tiempo, 



José Ramón Arana138     Ontology Studies 10, 2010  

siempre podemos pensar un tiempo anterior; y por muy tardío que nos imaginemos un 
final del tiempo, siempre podemos pensar un tiempo posterior; es decir, piensa la eternidad 
a semejanza de la ilimitación de las series numéricas de los números reales. Lo único que 
queda de infinitud en esa concepción es la noción de continuidad: no hay ruptura alguna 
en ningún momento de la línea del tiempo. 
	 Esta deficiencia y opacidad cartesiana en la concepción de la eternidad también 
cumple una función teórica precisa: respaldarlo frente a toda cadena ilimitada en la línea 
de la causalidad: se podría pensar que la cadena de la causalidad es indefinida y que, por 
tanto, supera a cualquier ser. La eternidad de dios, tal como la concibe Descartes, viene a 
salvaguardar ese poder de dios, afirmando que más larga es aún esa temporalidad divina. 
	 En toda esta noción de infinito, comprobamos cómo Descartes maneja la noción de 
infinito desde un solo eje conceptual, el de la cantidad: no hay diferencias de tipos de 
infinitos, sino un único tipo de infinito. Sin embargo, basta estudiar los números para 
percibir que hay diversos tipos de infinitos: el de los números positivos tiene un comienzo, 
pero no final y es, además, discreto; los números naturales no tienen ni comienzo ni final, 
pero son discretos; los números reales pueden tener comienzo, son continuos y se miden 
por una aproximación ilimitada a una meta. 
	 Para terminar, sostiene Descartes que ese ser perfecto, en que la esencia y la existencia 
no son separables, es único:

En primer lugar, no puede ser pensada por mí ninguna otra cosa a cuya esencia pertenezca 
la existencia, excepto sólo Dios; luego, que no puedo entender que haya dos o más 
Dioses del mismo tipo, y que, supuesto que ya exista uno único, veo plenamente que 
es necesario que ha existido antes desde toda eternidad y que permanecerá por toda 
eternidad; y, finalmente, que percibo en Dios muchas otras cosas, ninguna de las cuales 
puede ser sustraída o cambiada por mí” (Meditación V, p. 68; 54).

Descartes ha argumentado en las páginas inmediatamente anteriores la copertenencia de 
esencia y existencia en ese ser. Pero sobre su unicidad no aduce más argumentos que lo que 
aquí dice, es decir, ninguno válido. 
	 Porque se puede pensar perfectamente la existencia de numerosos seres infinitos 
perfectos coexistentes. ¿En qué estaría su incompatibilidad? Sólo en el caso de que la 
infinitud se concibiera como extensión, entonces sería imposible una pluralidad de infinitos 
coexistentes, pues ninguna realidad puede ocupar el sitio de otra simultáneamente. Y eso es 
lo que hace Descartes. Ésta es otra idea subrepticia de su noción de infinito: concebirlo desde 
la perspectiva de la extensión, como ya antes he indicado. Lo infinito es para Descartes, 
pese a lo que diga de la perfección suma, lo inmensamente grande (Kim Sang Ong-Van-
Cung 2000, p. 210, considera, en cambio, que Descarters separa radicalmente la noción 
de infinito de la de cantidad, puesto que el infinito actual contiene todas las perfecciones 
por eminencia). Esto no sólo es un error, sino, además, contradictorio con su concepción 
metodológica de que hay que dejar los sentidos para reflexionar sobre las ideas: porque esta 



Ontology Studies 10, 2010   139La idea de infinito en la filosofía de Descartes

concepción de lo infinito como ilimitadamente grande, por su asimilación a lo extenso 
(res extensa), forma parte, en Descartes, de la sensorialidad. Otro error en esta concepción: 
confundir la unicidad de la naturaleza con la unicidad numérica. Podemos pensar un ser 
en que la esencia y la existencia vayan intrínsecamente unidos; ésa es una unicidad de 
naturaleza, porque se distinguiría de cualquier otra realidad, por ejemplo, la del triángulo, 
en que su copertenencia no es necesaria. Pero pudiera ocurrir que este tipo de realidad 
fuese repetible indefinidamente, sin variación alguna: sería una pluralidad numérica de una 
realidad ontológicamente distinguida. Formulada esta objección de manera metafísica, no 
ya epistemológica: Descartes confunde la singularidad ontológica con la unicidad. 
	 Resumiendo este apartado: Descartes comete el triple error del descuido en el análisis 
de la compatibilidad entre los diveros tipos de atributos en Dios, la simplificación de la 
noción ontológica de infinitud y su asimilación subrepticia a la cuantitativa, y la confusión 
entre singularidad y unicidad.

Infinito y conocimiento

La infinitud de dios incluye infinitos atributos en número positivos, e infinitud cualitativa 
de cada uno de los infinitos atributos (Segundas objecciones, p. 137 - 138; 108). Y ésta es, a 
mi entender, la mayor objección teórica que se puede hacer a Descartes. Porque la primera 
ponía en evidencia una contradicción interna en Descartes (incognoscibilidad / idea clara 
y distinta), la segunda manifestaba borrosidades intelectuales (confusiones entre atributos). 
Pero ésta imposibilita el pensamiento tout court. 
	 La noción de totalidad de totalidades (Dios) no sólo es impensable, sino que impide el 
ejercicio mismo del pensamiento. Porque pensar es determinar y delimitar. Entender todo 
es no entender nada, ya que cualquier conocimiento supone precisar conexiones, indicar 
trasfondos, aliar diversidades, diferenciar homogeneidades. Cualquier dialéctica lo ha sabido 
siempre, y dialéctica fue el modo como se organizó el saber desde sus inicios platónicos 
y aristotélicos. Al introducir a dios en su sistema y al conferirle el papel fundamentador, 
Descartes no sólo comete errores intelectuales, sino que arruina desde dentro su propio 
sistema filosófico; para decirlo en términos argumentativos, entra en contradicción consigo 
mismo.
	 Este rasgo esencial del conocer, la finitud, lo han entendido perfectamente, e sensu 
contrario, los místicos, que siempre han dicho que ellos alcanzan lo fundamental, que lo 
fundamental es indiferenciado, y que lo indiferenciado es indecible. Y, por eso, siempre 
sostuvieron que lo suyo era una experiencia, no un conocimiento filosófico. 
	 La noción de conocimiento de un ser infinitamente infinito desborda por completo 
todas las capacidades humanas y todos los modos humanos de conocimiento, que conoce 
siempre finitizando. En Descartes aparece una variante más de esa aspiración humana a la 
totalidad. 



José Ramón Arana140     Ontology Studies 10, 2010  

II

Estrategia intelectual de Descartes

Descartes ha captado de mano maestra que todo lo que pensamos los hombres, lo pensamos 
dentro de un horizonte de infinitud:

Entiendo manifiestamente que en la sustancia infinita hay más realidad que en la finita y, 
de ahí, que en mí en cierta medida la percepción de lo infinito es previa a la de lo finito, 
es decir, de Dios que de mí mismo” (Meditación III, p. 45; 36). 

La cuestión es, entonces, averiguar en qué relación está en el hombre la idea de lo lo finito 
con la de lo infinito. Y es en este punto donde Descartes da el salto: en vez de considerar 
lo infinito como un horizonte, lo considera como una realidad sustancial. Descartes ha 
percibido que no es ésa la única posibilidad teórica y que quizás el hombre tenga más 
grandeza que la de la sola finitud: 

Pero tal vez soy yo algo más grande de lo que yo mismo entiendo y todas aquellas 
perfecciones que atribuyo a Dios están de algún modo ya en mí en potencia, aunque 
todavía no se hayan ejercido ni hayan pasado a acto. Y es que experimento yo que mi 
conocimiento aumenta poco a poco; y no veo qué obstáculo hay para que aumente cada 
vez más hasta el infinito, ni tampoco por qué, aumentado de esta manera el conocimiento, 
no pueda yo con su ayuda adquirir todas las demás perfecciones de Dios; ni, finalmente, 
por qué, si ya está en mí la potencia de estas perfecciones, no baste para producir la idea 
de estas perfecciones” (Meditación III, p. 46 - 47; 37). 

Con este texto Descartes pone de manifiesto que tiene algo más que un presentimiento 
de la capacidades ilimitadas del hombre, en suma, su ilimitación. Pero inmediatamente 
rechaza esta posibilidad, porque la idea de Dios sería la de la infinitud en acto, no en 
potencia. Ya he comentado lo equivocado de esa concepción. 
	 ¿Por qué este salto y por qué estos errores conceptuales?
	 La estrategia intelectual de Descartes consiste en descubrir perfecciones e imperfecciones 
en el hombre, en clasificarlas en oposición excluyente (bien / mal, verdad / error), en elevar 
las perfecciones hasta la infinitud y dejar las imperfecciones en la finitud, en atribuir las 
perfecciones a Dios y las imperfecciones al hombre. 
	 Con ello, la suerte del hombre está echada: es la sustancia finita que, como tal, sólo 
carga con los errores y la maldad. 
	 Esta distinción entre dios y hombre no es consecuencia, sino el punto de partida de toda su 
reflexión intelectual, que queda condicionada por ella. Y sus oscuridades en el concepto de 
infinito no son sólo errores o confusiones conceptuales, sino el operador conceptual de esta 
estrategia ideológica: atribuir todo lo bueno a dios, todo lo malo al hombre. 



Ontology Studies 10, 2010   141La idea de infinito en la filosofía de Descartes

	 Descartes afirma que el hombre concibe una idea de lo infinito y, puesto que es finito, 
es idea no la ha podido forjar el (Primeras objecciones, p. 105 - 106; 84). Pero en vez de 
concluir que el hombre es un ser ilimitado, puesto que concibe perfecciones ilimitadas, 
Descartes ha preferido enredarse en esta descalificación antropológica y ontológica del ser 
humano y privarlo de su sustancia metafísica. En su teoría de lo infinito se plasma esta 
desustanciación humana. 
	 Se trata de un condicionamiento ideológico: de una concepción que no nace con 
Descartes, sino que tiene una fecha de nacimiento muy anterior: la concepción judeocristiana 
del pecado original (Bordron 1996, sólo tiene en cuenta las restricciones argumentativas y 
teóricas). Más allá de otros influjos en Descartes que siempre se invocan (si fallor, sum, de 
Agustín de Hipona: Curley 1978; Ariew 1998; Menn 2002, p. 303 - 313; la diferencia de 
entendimiento y voluntad en el concepto de error y verdad, de origen estoico), éste es el 
que está en el fondo, y que nunca se invoca. 

Se me podría objetar que Descartes, so capa de obediencia y de acatamiento a ciertas 
concepciones cristianas muy enraizadas, por ejemplo, la noción misma de Dios, de 
hecho está atacando la construcción cristiana del mundo; y eso en un punto esencial: 
precisamente, al convertir al hombre en centro de la reflexión y desplazar a dios de ese 
lugar. Ésa era también esencialmente la concepción agustiniana del pecado original: el 
orgullo o soberbia, en que el hombre se quiere colocar en el lugar de dios y endiosarse 
(infinitizarse), es decir, referir todas las cosas al hombre y hacer que encuentren en él su 
sentido (Agustín de Hipona 1969, libro X, y passim; Segundas objecciones II, p. 137 - 
138; 108). 

No niego que potencialmente eso pueda ser así: basta que alguien libere a Descartes de esta 
ingente ortopedia teórica que es la duda metódica, conciba los componentes del “pienso, 
luego existo” como experiencia, no como idea, para que ese camino quede expedito. Pero 
Descartes no dio ese paso nunca, más bien su construcción se elabora para encerrar al 
hombre en su acatamiento y finitud sometida. 
	 Cuando los intérpretes actuales tratan del hombre en Descartres, sólo tienen en cuenta 
dos perspectivas: la separación alma / cuerpo y el mecanicismo en la concepción del cuerpo 
(un ejemplo, pero sólo uno, Chapell 1994, con un informe sobre las diversas tendencias 
interpretativas actuales). Pero no se les ocurre este otro eje esencial, el de la finitud / 
infinutud. 
	 Descartes es un filósofo dramático. Porque es un pensador teocéntrico: su proyección 
hasta el infinito de propiedades humanas y su atribución a otro ser de propiedades que 
sólo al hombre pertenecen, convierten al hombre en algo plenamente vacío y, por tanto, 
dependiente (creado); en su filosofía flota sobre nosotros, como un látigo del séptimo día, 
ese dios que absorbe la sustancia del hombre. Pero, al tiempo, hace girar la filosofía hacia 
un antropocentrismo (cogito). Esta tensión no sólo es un drama personal, sino histórico, 



José Ramón Arana142     Ontology Studies 10, 2010  

entre la Edad Media y la Moderna, y cuyos nudos se irán resolviendo en un sentido u otro, 
gracias, precisamente, a que Descartes supo desplazarlo y colocarlo en el centro de la batalla 
del pensamiento. 

Bibliografía

Agustín de Hipona. (1969). De Genesi ad litteram, en Obras de San Agustín, bilingüe. Edición 
preparada por B. Martín, tomo XV, 463 - 1033, Madrid: Biblioteca de Autores 
Cristianos.

Ariew, R. (1998). “Descartes and scholasticism: the intelectual background of the Descartes´ 
thought”, Cottingham (1998), 58 - 90.

Beyssade, J.-M. (1998). “The idea of God and the proofs of his existence”, Cottingham (1998), 
174 - 199.

Beyssade, J.-M. - Marion, J.-L- (eds.). (1994). Descartes. Objecter et répondre, Paris: Presses 
Universitaires de France. 

Bordron, J.-F. (1996). “Contraintes génériques et argumentation. (L´exemple des preuves de 
l´existence de Dieu dans les Méditations métaphysiques de Descartes)”, en Cossutta. 
(1996), 217 - 241.

Cossutta, F. (ed.). (1996). Descartes et l´argumentation philosophique, Paris: Presses Universitaires 
de France.

Cottingham, J. (ed.). (1998). The Cambridge Companion to Descartes, Cambridge: Cambridge 
University Pres.

Curley, E. (1978). Descartes against the Skeptics, Oxford: Blackwell.
Chapell, V. (1994). “L´homme cartésien”, en Beyssade - Marion. (1994). 403 - 426.
Descartes. (1973 ss). - Adam, Ch. - Tannery, P. (eds.):  Oeuvres de Descartes, Paris: J. Vrin: en lo 

sucesivo AT más indicación, en números romanos, del tomo.
—— Correspondence, en AT, I.
—— Regulae ad directionem ingenii, AT, X, 349 - 488.			 
—— Meditationes de prima philosophia, AT, VII, 1 - 90.		
—— Objectiones, AT, VII, 91 - 603.
—— Principia philosophiae, AT, VIII-1.
—— Meditations, AT, IX-1, 1 - 72: es la traducción, realizada por el propio Descartes, de sus 

Meditationes de prima philosophia. 
—— Objections, AT, IX-1, 73 - 244. 				     
—— Principes de la Philosophie, traduit en François par un de ses amis (1647), en AT, IX-2.
Kim Sang Ong-Van-Cung. (2000). Descartes et l´ambivalence de la création, Paris: Vrin.
Leibniz, G. W. (1993). Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld. Paris: Vrin.
Loeb, Louis E. (1998). “The Cartesian circle”, Cottingham, 1998, 200 - 235.
Menn, St. (2002). Descartes and Augustine, Cambridge: Cambridge University Press. 


	José Ramón Arana
	La idea de infinito en la filosofía de Descartes




