
www.ontologia.net/studies Ontology Studies 10, 2010    221-231

La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la 
finitud 

Pablo Galvín Redondo
Universidad Complutense de Madrid 

Reception date / Fecha de recepción: 26-03-2009
Acceptation date / Fecha de aceptación: 06-05-2009

Resumen

La noción de infinito, considerada desde una perspectiva ontológica, constituye el tema del presente 
artículo. El propósito es reflexionar sobre el singular planteamiento que la filosofía contemporánea 
ha desplegado en torno a esa idea, y que ha provocado una profunda modificación del enfoque 
filosófico tradicional de la oposición finitud-infinitud. Un nuevo enfoque con decisivas influencias 
en los distintos ámbitos de la filosofía: antropología, teología, epistemología…

Palabras claves: Finitud, infinitud, filosofía contemporánea, Dios.

Abstract.  The notion of infinite from the horizon of the philosophies of the finitude

The notion of infinite, considered from an ontological perspective, constitutes the topic of the present 
article. The intention is to think about the singular exposition that the contemporary philosophy 
has opened concerning this idea, ant that has provoked a deep modification of the philosophical 
traditional approach of the opposition  finity-infinity. A new approach with decisive influences in 
the different areas of the philosophy and of other disciplines to her linked: anthropology, theology...

Keywords: Finitude, infinity, contemporary philosophy, God.

1. Introducción

Desde siempre el hombre ha sido consciente de su finitud. Semejante hecho no se ha 
derivado simplemente de la aceptación del carácter temporal de su existencia, de su ser 
mortal, sino también, y quizá de un modo más preeminente y decisivo, del reconocimiento 
del carácter falible de su ser. Falibilidad que no es una mera posibilidad del ser de dicho 
ente, cuanto una efectiva e insuperable determinación de dicho ser, pues se encuentra en él 
de manera constitutiva y no meramente consecutiva. Una falibilidad que se patentiza, sin ir 
más lejos, en nuestras facultades cognoscitivas, por ejemplo, en la mediocridad de nuestros 
órganos sensoriales, fuentes de engaño y error, como ya advirtiera Descartes, e igualmente 

ISSN:1576-2270



Pablo Galvín Redondo222     Ontology Studies 10, 2010  

en el ámbito práctico con una voluntad frecuentemente impotente para sobreponerse a los 
obstáculos que la bloquean y anulan.
	 Es cierto que en la antropología filosófica, entendido aquí el rótulo en un sentido 
lato, el reconocimiento de la finitud humana ha discurrido en paralelo con aquel otro 
reconocimiento, conforme al cual el hombre se ha comprendido a sí mismo como la 
criatura más perfecta, el animal más evolucionado o, como afirmase el célebre coro de la 
Antígona de Sófocles, en los albores de la civilización occidental, la mejor de las maravillas 
que pueblan la tierra. Desde este horizonte ambivalente, largamente dominante en la 
historia de la filosofía, el problema finitud-infinitud adquirió una progresiva ambigüedad 
en la medida en que la finitud, característica ontológica definitoria de la realidad humana, 
fue, poco a poco, difuminándose, quedando velada, si bien nunca negada, tras aquella 
otra conceptualización ontológicamente positiva.  Como sostiene Ricouer, la consideración 
cartesiana del hombre, contenida al inicio de la IV Meditación, fuertemente influenciada 
por los planteamientos ontológico-teológicos medievales, que muestra al hombre como 
un ente intermedio, un eslabón en permanente tensión entre Dios y la nada, ilustra con 
claridad la senda que el pensamiento occidental transitará sin fisuras en los dos siglos 
siguientes.
	 Dicho planteamiento será radicalmente cuestionado y problematizado por la filosofía 
contemporánea. A lo largo del siglo XIX, asistimos al paulatino surgimiento y desarrollo 
de las usualmente denominadas filosofías materialistas (Feuerbach, Marx, Nietzsche...) 
vinculadas, en gran medida, al triunfo de la mentalidad empirista-positivista que 
paulatinamente irá inundando todos los ámbitos de la vida del hombre europeo. En este 
contexto, las tradicionales reflexiones onto-teo-lógicas sobre el infinito sufren una inversión 
radical. La finitud deja de ser comprendida negativamente para ser pensada desde sí misma, 
mostrándose como la característica global de la realidad humana. El hombre deviene 
entonces, como dijese Foucault,  figura de la finitud, de una finitud que no remite a ninguna 
infinitud posibilitante, sino que encuentra su razón de ser en la positividad de la vida, de 
la producción y del trabajo. La finitud no demanda, ni necesita ya ninguna metafísica de 
la infinitud en la que alojarse, por la sencilla razón de que la finitud, en cuanto categoría 
fundamental del hombre, ha dejado de implicar manquedad o insuficiencia ontológica. 
	 Ahora bien, lo que cabría aún preguntar es si el reconocimiento del carácter finito y fáctico 
de la existencia humana, torna superfluo todo pensamiento acerca de lo infinito, como si 
aquel reconocimiento obligase necesariamente a la filosofía, en el sentido de una estricta 
necesidad ontológica, a mantenerse en un ámbito de inmanencia o finitud, cercenando 
de raíz la posibilidad de toda reflexión sobre lo trascendente e infinito o, lo que en el 
fondo quizá fuese lo mismo, minusvalorando su relevancia para el propio pensamiento. En 
nuestra opinión,  semejante planteamiento reduccionista no es pertinente. Intentaremos 
demostrarlo tomando como referente esencial, si bien de forma necesariamente genérica 



Ontology Studies 10, 2010   223La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 

dadas las características de un escrito como el presente, la meditación heideggeriana acerca 
del hombre y de Dios.

 2. Determinación ontológico-existencial de la finitud

Sin duda alguna, en el panorama de la filosofía contemporánea, ha sido el pensador 
alemán Martin Heidegger, quien de un modo más originario y, por ello mismo, esencial y 
decisivo ha meditado acerca de la finitud, cuestionando radicalmente los planteamientos 
tradicionales, planteamientos metafísicos, en torno a la oposición finitud-infinitud.
	 Para no tergiversar desde el inicio el significado y alcance de la reflexión heideggeriana 
sobre la finitud, conviene tener presente que la motivación última que sustenta y demanda 
tal reflexión es de naturaleza primaria y principalmente ontológica. El hecho de que la 
cuestión de la finitud se despliegue en íntima conexión con la investigación acerca del 
específico y singular modo de ser (Seinsart) del Dasein, ese ente que somos cada uno de 
nosotros, de ninguna manera autoriza a hablar de un planteamiento antropológico del 
problema de la finitud. Y ello es así porque, como no podía ser de otro modo tratándose 
de Heidegger, la meditación sobre la finitud sólo puede ser cabalmente comprendida en la 
medida en que sea puesta en relación con la cuestión decisiva, en rigor, la única cuestión, 
del pensamiento, a saber: la pregunta por el ser (Seinsfrage).
	 Aunque ya con anterioridad a Ser y tiempo, Heidegger había reflexionado sobre 
la finitud vinculándola a la constitutiva dimensión fáctica de la existencia humana, sin 
embargo, es en la gran obra de 1927, y en otros escritos inmediatamente posteriores (que 
en los Beiträge zur Philosophie, denominará las irradiaciones de Ser y tiempo, por ejemplo, 
Kant y el problema de la metafísica o Los conceptos fundamentales de la metafísica), donde 
la meditación sobre la finitud recibirá un desarrollo más minucioso. En lo que sigue, nos 
proponemos destacar quintaesenciadamente los momentos decisivos de dicha reflexión, 
con el propósito de fijar el horizonte de referencia ineludible, que permita posteriormente 
abordar la compleja cuestión de las relaciones entre  finitud (Dasein) e infinitud (Dios).
	 Como es bien sabido, en Ser y tiempo se persigue un único propósito: lograr una 
elaboración adecuada de la pregunta por el sentido del ser. El obstáculo principal para 
acometer esta tarea, tal y como se pone de manifiesto en la Introducción a dicha obra,  
consistía en fijar el ámbito fundamental (Fundamentalbereich), desde el que se despliega la 
Seinsfrage.  Heidegger resolvió esta cuestión  a través del célebre análisis fenomenológico 
de la estructura formal del preguntar (fragen), desplegado en el parágrafo segundo del 
libro. En  toda pregunta hay tres momentos estructurales decisivos: Lo puesto en cuestión 
(Gefragte), lo preguntado (Erfragte) y lo interrrogado (Befragte). En esa pregunta fundamental 
(Fundamentalfrage) que es la pregunta por el ser, lo interrogado es el ente mismo. Pero el 
término ente es ciertamente muy indeterminado pues tiene un campo de significación 
amplísimo: objetos materiales, seres vivos, figuras geométricas, números...  “¿En cuál ente  



Pablo Galvín Redondo224     Ontology Studies 10, 2010  

-se pregunta Heidegger-, se debe leer el sentido del ser, desde cuál ente deberá arrancar la 
apertura del ser (Die Erschließung des Seins)?”.  (Heidegger, 2003, p. 30). Hay que localizar 
un ente ejemplar (exemplarisch) que exhiba, en virtud de esa ejemplaridad, una primacía 
(Vorrang) sobre el resto de entes. Ese ente es el hombre, el ente, que somos cada uno de 
nosotros. Lo que nos diferencia cualitativamente del resto de entes, y lo que hace que en 
la Seinsfrage seamos nosotros lo interrogado, es precisamente que, en cuanto ente, tenemos 
la capacidad de formular preguntas, ente ellas, la dichosa pregunta por el ser. En efecto, 
preguntar es un comportamiento posible del hombre (ein mögliches Verhalten des Menschen), 
una posibilidad que está en nuestra mano, una conducta que podemos desplegar entre 
otras muchas: comer, jugar, conversar, guerrear, dormir... El  hombre, y sólo él, puede 
plantearse la pregunta por el sentido del ser, como posibilidad de su propio ser y ello en la 
medida en que dicho ente se haya determinado en su ser por el factum de la comprensión 
del ser (Seinsverständnis). Quizá no esté de más recordar que la comprensión del ser no es 
algo que se de en el hombre de manera casual o fortuita, no es, por utilizar la terminología 
de Ser y tiempo, una posibilidad de ser (Seinsmöglichkeit), sino una determinación de ser 
(Seinsbestimmheit). Por lo tanto, semejante comprensión es inherente a la constitución 
esencial (Wesensverfassung) del Dasein, le constituye de manera matricial y originaria. La 
comprensión del ser se impone a dicho ente, no es un factum que se derive de ninguna 
decisión humana, no tiene un origen antropológico. 
	 La ejemplaridad y primacía del Dasein condujo al minucioso análisis del modo de ser 
de ese ente a cuya constitución de ser pertenece la comprensión del ser. Poner de manifiesto 
(herausstellen), la constitución fundamental (Grundverfassung) del Dasein es precisamente el 
objetivo de la analítica existencial (existenziale Analytik) desplegada en Ser y tiempo, analítica 
que deberá patentizar las estructuras fundamentales (die Grundstrukturen) del Dasein en su 
unidad (Einheit) y totalidad (Ganzheit) (Heidegger, 1975, p. 322). Tarea que, conviene 
no olvidar, exhibe un innegable carácter propedéutico, ya que se encuentra subordinada y 
orientada a despejar el horizonte para el efectivo planteamiento de la cuestión del ser: “Una 
analítica del Dasein debe constituir, pues, la primera exigencia que plantea el desarrollo de la 
pregunta por el ser”  (Heidegger, 2003, p. 40).
	 Precisamente, la analítica existencial del Dasein constituye el horizonte en el que emerge 
la cuestión de la finitud, íntimamente vinculada a la interpretación ontológico- existencial 
de la muerte, contenida en la obra de 1927. Recuérdese que, según la hermenéutica de 
Heidegger, la existencia humana en su cotidianeidad implica un constante e insuperable 
estar vuelto hacia la muerte. El ser del Dasein es un ser para la muerte (Sein zum Tode). Por 
supuesto, no hay que entender estas afirmaciones en un sentido meramente óntico. No hay 
ninguna intención morbosa en las palabras de Heidegger, sencillamente porque lo que ellas 
enuncian se sigue de un análisis fenomenológico, por lo tanto, de naturaleza esencialmente 
descriptiva, del ser del Dasein. 



Ontology Studies 10, 2010   225La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 

	 La muerte, considerada desde la óptica ontológico-existencial, no es un fenómeno o 
suceso opuesto a la vida. La muerte no acontece después de la vida, no es simplemente su 
fin o acabamiento. Al contrario, muerte y vida se hayan íntimamente vinculadas, en rigor, 
su relación es de absoluta y plena copertenencia. Y ello es así, porque la muerte lejos de ser 
algo opuesto y externo a la existencia, constituye realmente su plena garantía. La muerte, se 
lee en Ser y tiempo, es la posibilidad más propia e insuperable del Dasein. La posibilidad más 
propia dado que la muerte es mi muerte. Es el muro contra el que chocan y se desvanecen 
todas las posibilidades en las que se despliega mi ser, en cuanto poder ser, es decir, en cuanto 
tarea o empresa que estando en juego en el hecho de existir, debo inexorablemente ejecutar 
y realizar, a través precisamente de la elección de aquellas posibilidades que mi mundo 
fáctico, mi circunstancia que diría Ortega, posibilita. Así considerada, la muerte es el 
fenómeno que de una forma más propia manifiesta el carácter de puro poder ser en que 
consiste el ser del Dasein. Pero sucede que, dado el carácter insuperable de la muerte, ese 
poder ser se revela finalmente como un poder ser referido a un no poder ser, que no puede ser 
rebasado. Es así como la muerte testimonia la radical imposibilidad de la existencia. Es claro 
que no en un sentido físico-biológico, sino ontológico-existencial… 
	 Si bien es obvio que ningún hombre puede comprender la muerte en cuanto fenómeno 
por él experimentado, no es menos cierto que la experiencia de la muerte de los otros, 
aquellos con los que convivimos, permite ganar una experiencia de dicho fenómeno. 
Una experiencia que acontece en la forma de una anticipación de la misma, que alcanza a 
nuestra existencia en su totalidad, mostrándonosla como una existencia finita, no sólo, ni 
principalmente por el hecho de que se desarrolle en una situación fáctica determinada, en 
un mundo históricamente constituido, sino sobre todo por estar constantemente referida a 
ese fin (Ende) que es la muerte en cuanto posibilidad propia e insuperable.
	 Se deriva de todo lo anterior, que la finitud no es una mera propiedad o nota que de 
manera contingente o coyuntural haga acto de presencia en nuestra existencia, antes bien 
constituye el modo fundamental de nuestro ser, y ello con independencia absoluta de que el 
hombre concreto, el hombre de carne y hueso unamuniano, piense en ella mucho o poco, 
la tema o no, la considere el mayor de todos los males o el tránsito hacia otra vida mejor. 
Tales valoraciones subjetivas en nada afectan a aquella constatación ontológico-existencial. 

3.  Finitud, técnica y Dios

La interpretación ontológico-existencial de la finitud ha sido, con frecuencia, erróneamente 
comprendida. Y ello ha afectado de manera singular a la cuestión del infinito. Durante 
bastante tiempo, fue un lugar común considerar que el planteamiento ontológico de 
Heidegger, con su comprensión del Dasein como ente finito, hacía ya innecesaria, más aún, 
imposible toda  “metafísica del infinito”. Lo atestiguaba la consideración proyectiva de la 
existencia, el ser del Dasein, en cuanto tarea que el propio Dasein debe acometer desde su 



Pablo Galvín Redondo226     Ontology Studies 10, 2010  

mundo históricamente constituido, existencia que se revela como un ámbito portador de 
sentido propio, comprensible desde sí mismo, que no es recibido desde ninguna instancia 
externa y trascendente. Si a ello se le suma el protagonismo que en la analítica existencial  
ostentaban cuestiones como la angustia, la nada, el aburrimiento o la muerte, así como la 
llamativa ausencia de referencias a Dios y el hincapié hecho en resaltar el carácter mundano 
(weltlich) del Dasein; en consonancia todo ello con la peligrosa, por errónea e impropia, 
tendencia a interpretar el pensamiento heideggeriano desde el horizonte de la filosofía 
existencialista, parecía absolutamente justificado alinear al autor alemán en las filas del 
materialismo metafísico. Afortunadamente, en la actualidad la línea hermenéutica es otra 
muy distinta, mucho más acorde con el espíritu del pensamiento de Heidegger… 
	 El reconocimiento de la finitud como modo de ser fundamental de la existencia humana 
no implica necesariamente una absolutización de la finitud. De ahí, por ejemplo, lo 
incorrecto de interpretar dicho reconocimiento como una justificación teórica de la actitud 
hoy dominante en el hombre, singularmente en el hombre occidental, ante el problema de 
Dios. La desdivinización (Entgotterung) o huída de los dioses, fenómeno característico de los 
tiempos presentes, no puede interpretarse como una consecuencia directa o íntimamente 
vinculada al hecho, fenomenológicamente aprehendido, de la finitud del Dasein. Antes 
bien, se trata de un fenómeno que si bien eclosiona con toda su fuerza justamente ahora, 
en la época de la extensión planetaria de la técnica, esto es, en la época de la  consumación 
de la metafísica, arranca del proceso de afirmación de la subjetividad auto-fundante propio 
del pensamiento moderno, iniciado con Descartes. 
	 La cuestión de Dios sólo puede abordarse de forma originaria y esencial en la medida 
en que sea puesta en vecindad con la pregunta directiva del pensar: la pregunta acerca del 
ser. Pero dado que el planteamiento y desarrollo de esta pregunta, como ya se anunciase 
en Ser y tiempo, conlleva una destrucción de la ontología clásica, no debe extrañar en 
modo alguno el cuestionamiento radical que el mismo Heidegger despliega en sus escritos 
contra el enfoque genérico dado por la  filosofía tradicional al problema de Dios. Un 
enfoque que se resume bajo el rótulo onto-teo-logía y que, dicho de forma absolutamente 
genérica, habría consistido en comprender a Dios desde el horizonte del pensar metafísico, 
fundamentalmente como un ente, si bien no como un ente cualquiera, sino como el ente 
supremo, origen y fundamento último de todos los demás. 
	 Sería precipitado e ingenuo, considerar a Heidegger como un pensador ateo a partir 
de esta crítica al Dios filosófico, único posible en la metafísica onto-teo-lógica. Cuando 
él mismo, con patente afán provocador, reivindicó para su pensamiento el rótulo de  
pensamiento sin Dios (gottloses Denken), en modo alguno pretendía arrojarse en brazos de un 
ateísmo nihilista, ni, lo que quizá sería aún peor, de un chato y reduccionista positivismo, 
que ingenuamente cree estar por fin más allá de todo pensamiento metafísico. Muy al 
contrario, ese pensamiento sin Dios se concibe a sí mismo como un pensamiento que se 
despliega en la cercanía del Dios divino, desconocido para la metafísica. Un Dios al que 



Ontology Studies 10, 2010   227La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 

el hombre puede orar y ofrecer sacrificios, tocar instrumentos y danzar en su honor, y 
también ante el que es posible caer de rodillas temeroso.
	  A la luz de las consideraciones precedentes, se aclara en qué sentido es lícito denominar 
ateo al pensamiento heideggeriano. Se trataría de un ateísmo triple (Corona, 2003, nota 99, 
p. 203). Primero, frente al Dios de la metafísica, en segundo lugar, respecto del Dios de la 
teología eclesiástica de la fe, claramente dependiente de las categorías ontológicas clásicas 
y, en último lugar, del Dios del hombre de la calle, cuyo vivir cotidiano se despliega por lo 
general, como mostrase la descripción de la existencia impropia, dentro del horizonte del 
pensar objetivante-calculador, que alcanza su más alto desarrollo en nuestro actual mundo 
tecnificado.
	 Ahora bien, sin duda es tarea más compleja fijar con exactitud en qué sentido es del todo 
inapropiado adjetivar de ateo el pensamiento de Heidegger. Desde luego, es absolutamente 
inapropiado si con ello se intentan establecer vínculos entre dicho pensamiento y el ateísmo 
militante ligado a las interpretaciones materialistas, interpretaciones igualmente metafísicas, 
de lo real. El “ateismo” de Heidegger se haya en las antípodas del marxista, del positivista, 
del nietzscheano o del existencialista. 
	 El pensamiento de Heidegger intenta, por vez primera en la historia de la filosofía, 
desplegar una meditación sobre Dios, que vaya más allá de la formulación clásica finitud-
infinitud. La específica experiencia religiosa, que sustenta su crítica a la onto-teo-logía, 
se abre paso, si bien de forma incoativa, desde el pensar de la  diferencia ontológica y la 
historia del ser. Experiencia que es buscada con la ayuda del decir poético, especialmente 
el de Hölderlin. Y es entonces cuando la meditación heideggeriana revela su decisiva 
incardinación en el momento histórico presente. Un presente que se corresponde con aquel 
tiempo de penuria, de oscurecimiento del mundo, en el que los viejos dioses han huido y 
los nuevos aún no han hecho acto de presencia. Si aceptamos la incapacidad del hombre 
para provocar dicho advenimiento, supuesto que éste haya de acontecer, entonces la única 
misión reservada al pensamiento ha de ser la de preparar una disposición tal que nos permita 
a nosotros, los hombres que habitamos en el mundo científico-técnico, en la época de la 
consumación de la metafísica, abrir nuestra existencia a esa posible, pero incierta, aparición 
del último Dios, de ese Dios que, como se afirmase en la célebre entrevista del Spiegel, es el 
único que aún puede salvarnos. 
	 Cabría, quizá ingenuamente, preguntarse aquí de qué debería salvar ese último Dios a 
la humanidad actual, una humanidad que ha alcanzado, al menos en el hipócritamente 
llamado mundo desarrollado, un nivel de vida nunca antes conocido, posibilitando en 
gran medida por el vertiginoso e imparable desarrollo científico-técnico de los últimos 
ciento cincuenta años. En la entrevista citada, sostiene Heidegger que lo inquietante del 
mundo actual es que todo funciona, aunque sea sólo de forma aparente, y que el éxito del 
funcionamiento presente demanda más y más funcionamiento. Sometido a la embriagadora 
fascinación del éxito, el hombre moderno no percibe la amenaza que late en él, no es 



Pablo Galvín Redondo228     Ontology Studies 10, 2010  

consciente (o no quiere serlo) de que, como afirmase Hans Jonas, discípulo de Heidegger, 
“si bien nada tiene tanto éxito como el éxito, nada nos atenaza tanto como él” (Jonas, 1995, 
p.37). El mayor, y más oculto, de los peligros radica en que al hombre se le vuelva extraña 
su propia esencia, de tal forma que ésta se determine desde la idea de la disponibilidad 
(Beständlichkeit), idea que constituye la comprensión del ser dominante en la era técnica. 
En definitiva, el último Dios deberá salvarnos precisamente de esa ausencia de penurias que, 
en el fondo, como atisbó a ver el propio Heidegger, constituye la mayor de las penurias. 
De ese tiempo indigente en el que el hombre se asoma peligrosamente ya al abismo de la 
homogeneización óntico-ontológica, conforme a la cual, él mismo se comprende también 
como simple existencia, como mercancía presta a ser fabricada, utilizada y deshechada, 
desde parámetros esencialmente de naturaleza económica.  Abismo presente en expresiones 
tan cotidianas y, en apariencia asépticas, como recursos humanos, unidades productivas, mano 
de obra, capital humano... Ello da lugar a una extraña paradoja: la peligrosa pérdida por 
parte del hombre del saber acerca de su singular y específico modo de ser, que queda oculto 
tras la imagen que el propio hombre actual tiene de sí mismo y con la que se pavonea de 
continuo: la figura del señor de la tierra (Heidegger, 1994, p. 25). 
	 La técnica se nos muestra como un camino privilegiado para acceder al pensamiento del 
último Dios, en la medida en que seamos capaces de desasirnos de la habitual y superficial 
interpretación instrumental o antropológica de dicho fenómeno y le pensemos desde la 
óptica de la historia del ser, precisamente como un destino (Geschick) o envío del  ser, en 
el que éste mismo es lo enviado. En la esencia de la técnica, así comprendida, habla la 
llamada del ser, una llamada que nos interpela a nosotros, los habitantes del mundo, mejor 
sería decir inmundo, científico-técnico, y que nos insta a meditar sobre el estado de cosas 
vigente.
	 Pero, ¿acaso no nos estamos extraviando?, ¿no se trataba de pensar a Dios, (lo 
infinito) desde la constitutiva finitud existencial del hombre?, ¿qué conexión hay entre 
esta problemática y la meditación acerca de la técnica moderna y la abstrusa investigación 
acerca del ser?. Los escritos de Heidegger nos muestran que entre estas cuestiones, como 
sucede con todas las cuestiones verdaderamente fundamentales, se da una relación de 
copertenencia. 
	 Nos gustaría, para finalizar, patentizar dicha relación que, entre otras virtualidades, 
tiene la de mostrar la naturaleza absolutamente artificiosa de la habitual representación 
de la filosofía como una actividad que se despliega en esos compartimentos estancos, 
tradicionalmente denominados disciplinas.
     Preparar el advenimiento de ese último Dios, que bien pudiese ser un Dios teísta, 
panteísta o politeísta, exige, en primer lugar, asumir que el Dios de la filosofía y, por 
extensión, de la teología racional o filosófica, determinado desde el horizonte del pensar 
representativo, como causa primera o causa sui, no es sino una manifestación epocal de 
Dios, una manifestación no originaria en la que Dios mismo pierde, como se lee en La 



Ontology Studies 10, 2010   229La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 

pregunta por la técnica, “toda su sacralidad y altura, lo misterioso de su lejanía”. (Heidegger, 
1994, p. 24). Ser y Dios de nuevo puestos en vecindad. Sólo allí donde, y mientras, el 
ser sea pensado como ser del ente, como fundamento suyo, puede desplegarse y reinar el 
principio de razón suficiente (rationem reddere) que en su imparable afán por dar razón de 
todo ente, terminó conduciendo a Dios, razón suprema del mundo, clave de bóveda que 
corona y cierra el edificio onto-teo-lógico de la metafísica. Un Dios sólo accesible a través 
del pensar representativo y de las categorías de la lógica clásica.
	 La apertura a una determinación más originaria de la esencia de Dios deberá correr paralela 
a la superación de la metafísica y de su comprensión del ser como presencia, sea entendida 
ésta como objetividad (Gegenständlichkeit) o simple disponibilidad (Beständlichkeit). Como 
se afirma en la célebre Carta sobre el humanismo, la manifestación o ausencia de  Dios, o 
los dioses, depende del ser y de su donación epocal-histórica de sentido, de modo que es el 
mismo ser, y en modo alguno los hombres, quien eventualmente prepara la manifestación 
de Dios.  
	 Si bien es cierto que el hombre no puede provocar dicha manifestación, no obstante 
sí puede desplegar una disposición adecuada para la misma. Para ello es menester abrir la 
dimensión de lo sagrado (des Heiligen), una dimensión clausurada por el actual mundo 
científico-técnico. Clausura (Verschlossenheit) que, como sostiene Heidegger, constituye 
quizá la única desgracia de nuestro presente histórico. Porque la dimensión de lo sagrado 
es la dimensión de lo salvífico, que puede rescatar a la humanidad de su errancia actual y 
del peligro del poder omnímodo de ese singular destino del ser que es la técnica moderna. 
Y repárese bien en que esa abertura no implica sólo, como una lectura precipitada podría 
sugerir, una superación o abandono de cualesquiera interpretación materialista de la 
realidad, sino también, y ello de forma preeminente, del espiritualismo metafísico onto-
teo-lógico. Dios sólo podrá aparecer allí donde la abertura de lo sagrado haya acontecido, 
pues lo sagrado constituye el horizonte de despliegue y presencia de eso infinito, que 
nombramos con el gastado término Dios. 
	 Desde la óptica hermenéutica de la historia del ser, la huída de los dioses o desdivinización, 
en modo alguno ha de ser entendida como una fatalidad insuperable y definitiva, como un 
destino irrebasable, cuyo advenimiento, como defendería una ingenua filosofía de la historia 
positivista, supondría la entrada de la humanidad en un estado histórico más elevado, en 
el que el propio espíritu humano hallaría su más pleno y perfecto desarrollo. El ámbito 
de lo sagrado puede también eclosionar justamente en medio de la época de la extensión 
planetaria de la ciencia y la técnica, del mundo tecnológicamente configurado, pues no 
olvidemos que, como afirmaran los célebres versos de Hölderlin, “allí donde está el peligro, 
crece también lo que salva”.  Ahora bien, determinar cuándo, cómo y en qué circunstancias 
concretas pueda acontecer semejante giro ontológico es tarea que desborda con mucho los 
límites del pensamiento. No es misión del filósofo realizar predicciones sobre el futuro. 
Lo más a lo que cabalmente puede aspirar, y al actuar así muestra su compromiso como 



Pablo Galvín Redondo230     Ontology Studies 10, 2010  

intelectual, es a proporcionar pistas o claves hermenéuticas que puedan servir al hombre 
para comprender el mundo en el que vive y de ese modo orientar su conducta. Tarea que 
es posible sólo a partir de una descripción fenomenológica de lo real, una descripción que 
se mantenga fiel a lo que se muestra, tal y como se muestra.
	 Imposible saber si se producirá o no la abertura de lo sagrado, acontecimiento 
indispensable para la llegada del último Dios. Lo que sí es posible establecer son, si se nos 
permite la expresión, las “condiciones” que la posibilitarían. Sin duda, la más esencial tiene 
que ver con la necesidad de superar la reducción ontológica en la que vive el hombre actual. 
Una reducción según la cual únicamente existen las realidades de naturaleza material, 
aquellas que la ciencia estudia y conoce. Nunca como hoy ha llegado a ser dogma de fe, la 
célebre afirmación del físico alemán Max Planck, según la cual, “real es lo que se deja medir”.  
La vida del hombre moderno se despliega en un plano en el que sólo hay entes materiales, 
objetos, si es que todavía es pertinente el empleo de este término, prestos y dispuestos a 
ser manipulados, producidos, almacenados y consumidos por el hombre y su omnímoda 
voluntad de voluntad. El ensanchamiento de lo real bien podría acontecer a través de una 
nueva experiencia del dolor. Al final de su escrito, Superación de la metafísica, se preguntaba 
Heidegger, quizá de forma retórica, si no podría ser una sobremedida del dolor la que 
provocase ese cambio o inversión histórica que sacase a la humanidad actual de la noche del 
mundo o el oscurecimiento del mundo en el que hoy habita. En la misma línea, Jonas habló de 
una heurística del temor como único factor que podría operar aquella inversión ontológica. 
Cuando los peligros de la relación mercantilista del hombre con la naturaleza, y consigo 
mismo, muestren su auténtica faz, quizá entonces, suponiendo que no sea demasiado 
tarde, despertará el hombre de su sueño antropológico y se darán las condiciones para el 
advenimiento del último Dios. Advenimiento que, en cualquier caso, no implicaría rechazo 
o abandono de los logros de la ciencia y la técnica, pues nadie apuesta aquí por utopías 
escapistas, sino más bien una relativización de su importancia, que se derivará de la toma de 
conciencia de su carácter no absoluto y de su dependencia respecto de algo superior y más 
digno: el propio hombre. Ese advenimiento, en cualquier caso, exigirá que el hombre se 
enfrente y asuma de nuevo el matricial carácter enigmático de lo real, oculto tras la tiranía 
excluyente del pensar calculador. Dejando que los entes esencien y nos hagan frente como 
cosas y no ya como simples objetos o existencias, el hombre estará de nuevo en disposición 
de habitar en esa configuración de mundo que Heidegger caracterizase con el término 
cuaternidad, esto es, la juntura o ensamblaje de las cuatro regiones del mundo: Cielo-
Tierra, Mortales y Divinos. En un mundo tal, podría acontecer una efectiva trascendencia 
de la finitud humana. Expresión en la cual, el genitivo, obviamente, debe entenderse en 
sentido subjetivo, pues no es la finitud misma lo superado (¿cómo podría serlo si constituye 
el modo fundamental de nuestro ser?), sino ella misma, y por mor de ella misma, la que 
se trasciende, sin dejar de ser lo que es,  al abrirse al ámbito de lo sagrado, heraldo del 
advenimiento de lo infinito, esto es,  Dios.



Ontology Studies 10, 2010   231La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 

Bibliografía

Corona, N. A. (2003) Lectura de Heidegger. La cuestión de Dios, Buenos Aires, Biblos
Foucault, M. (1968) Las palabras y las cosas, México, Siglo XXI 
Heidegger, M. (1975) Die Grundprobleme der Phänomenologie, en  Gesamtausgabe, vol. 24
——— (1994) “La pregunta por la técnica”, en Conferencias y Artículos, Barcelona, Del Serbal, 

pp. 9-32
——— (2003) Ser y tiempo, Madrid, Trotta
Jonas, H. (1995) El principio de responsabilidad, Barcelona, Herder
Ricouer, P. (1982) Finitud y responsabilidad, Madrid, Taurus


	Pablo Galvín Redondo
	La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 




