ISSN:1576-2270
www.ontologia.net/studies Ontology Studies 10, 2010  221-231

La nocién de infinito desde el horizonte de las filosofias de la

finitud

Pablo Galvin Redondo
Universidad Complutense de Madrid

Reception date / Fecha de recepcién: 26-03-2009
Acceptation date / Fecha de aceptacién: 06-05-2009

Resumen

La nocién de infinito, considerada desde una perspectiva ontoldgica, constituye el tema del presente
articulo. El propésito es reflexionar sobre el singular planteamiento que la filosoffa contempordnea
ha desplegado en torno a esa idea, y que ha provocado una profunda modificacién del enfoque
filoséfico tradicional de la oposicidn finitud-infinitud. Un nuevo enfoque con decisivas influencias
en los distintos dmbitos de la filosoffa: antropologia, teologia, epistemologfa...

Palabras claves: Finitud, infinitud, filosoffa contempordnea, Dios.

Abstract. The notion of infinite from the horizon of the philosophies of the finitude

'The notion of infinite, considered from an ontological perspective, constitutes the topic of the present
article. The intention is to think about the singular exposition that the contemporary philosophy
has opened concerning this idea, ant that has provoked a deep modification of the philosophical
traditional approach of the opposition finity-infinity. A new approach with decisive influences in
the different areas of the philosophy and of other disciplines to her linked: anthropology, theology...

Keywords: Finitude, infinity, contemporary philosophy, God.

1. Introduccién

Desde siempre el hombre ha sido consciente de su finitud. Semejante hecho no se ha
derivado simplemente de la aceptacién del cardcter temporal de su existencia, de su ser
mortal, sino también, y quizd de un modo mds preeminente y decisivo, del reconocimiento
del cardcter falible de su ser. Falibilidad que no es una mera posibilidad del ser de dicho
ente, cuanto una efectiva e insuperable determinacién de dicho ser, pues se encuentra en él
de manera constitutiva y no meramente consecutiva. Una falibilidad que se patentiza, sin ir
mis lejos, en nuestras facultades cognoscitivas, por ejemplo, en la mediocridad de nuestros
drganos sensoriales, fuentes de engafo y error, como ya advirtiera Descartes, e igualmente



222 Ontology Studies 10, 2010 Pablo Galvin Redondo

en el dmbito préctico con una voluntad frecuentemente impotente para sobreponerse a los
obstdculos que la bloquean y anulan.

Es cierto que en la antropologia filoséfica, entendido aqui el rétulo en un sentido
lato, el reconocimiento de la finitud humana ha discurrido en paralelo con aquel otro
reconocimiento, conforme al cual el hombre se ha comprendido a si mismo como la
criatura mds perfecta, el animal mds evolucionado o, como afirmase el célebre coro de la
Antigona de Séfocles, en los albores de la civilizacién occidental, la mejor de las maravillas
que pueblan la tierra. Desde este horizonte ambivalente, largamente dominante en la
historia de la filosofia, el problema finitud-infinitud adquirié una progresiva ambigiiedad
en la medida en que la finitud, caracteristica ontoldgica definitoria de la realidad humana,
fue, poco a poco, difumindndose, quedando velada, si bien nunca negada, tras aquella
otra conceptualizacion ontolégicamente positiva. Como sostiene Ricouer, la consideracion
cartesiana del hombre, contenida al inicio de la IV Meditacién, fuertemente influenciada
por los planteamientos ontoldgico-teoldgicos medievales, que muestra al hombre como
un ente intermedio, un eslabén en permanente tensién entre Dios y la nada, ilustra con
claridad la senda que el pensamiento occidental transitard sin fisuras en los dos siglos
siguientes.

Dicho planteamiento serd radicalmente cuestionado y problematizado por la filosofia
contempordnea. A lo largo del siglo XIX, asistimos al paulatino surgimiento y desarrollo
de las usualmente denominadas filosofias materialistas (Feuerbach, Marx, Nietzsche...)
vinculadas, en gran medida, al triunfo de la mentalidad empirista-positivista que
paulatinamente ird inundando todos los dmbitos de la vida del hombre europeo. En este
contexto, las tradicionales reflexiones onto-teo-légicas sobre el infinito sufren una inversion
radical. La finitud deja de ser comprendida negativamente para ser pensada desde si misma,
mostrindose como la caracteristica global de la realidad humana. El hombre deviene
entonces, como dijese Foucault, figura de la finitud, de una finitud que no remite a ninguna
infinitud posibilitante, sino que encuentra su razén de ser en la positividad de la vida, de
la produccién y del trabajo. La finitud no demanda, ni necesita ya ninguna metafisica de
la infinitud en la que alojarse, por la sencilla razén de que la finitud, en cuanto categoria
fundamental del hombre, ha dejado de implicar manquedad o insuficiencia ontoldgica.

Ahorabien, lo que cabria ain preguntar es si el reconocimiento del cardcter finito y fictico
de la existencia humana, torna superfluo todo pensamiento acerca de lo infinito, como si
aquel reconocimiento obligase necesariamente a la filosofia, en el sentido de una estricta
necesidad ontoldgica, a mantenerse en un dmbito de inmanencia o finitud, cercenando
de raiz la posibilidad de toda reflexién sobre lo trascendente e infinito o, lo que en el
fondo quizd fuese lo mismo, minusvalorando su relevancia para el propio pensamiento. En
nuestra opinién, semejante planteamiento reduccionista no es pertinente. Intentaremos
demostrarlo tomando como referente esencial, si bien de forma necesariamente genérica



La nocién de infinito desde el horizonte de las filosoffas de la finitud Ontology Studies 10, 2010 223

dadas las caracteristicas de un escrito como el presente, la meditacion heideggeriana acerca
del hombre y de Dios.

2. Determinaci6én ontolégico-existencial de la finitud

Sin duda alguna, en el panorama de la filosofia contempordnea, ha sido el pensador
alemdn Martin Heidegger, quien de un modo mds originario y, por ello mismo, esencial y
decisivo ha meditado acerca de la finitud, cuestionando radicalmente los planteamientos
tradicionales, planteamientos metafisicos, en torno a la oposicion finitud-infinitud.

Para no tergiversar desde el inicio el significado y alcance de la reflexion heideggeriana
sobre la finitud, conviene tener presente que la motivacién dltima que sustenta y demanda
tal reflexién es de naturaleza primaria y principalmente ontoldgica. El hecho de que la
cuestion de la finitud se despliegue en intima conexién con la investigacion acerca del
especifico y singular modo de ser (Seinsart) del Dasein, ese ente que somos cada uno de
nosotros, de ninguna manera autoriza a hablar de un planteamiento antropoldgico del
problema de la finitud. Y ello es asi porque, como no podia ser de otro modo tratdndose
de Heidegger, la meditacién sobre la finitud sélo puede ser cabalmente comprendida en la
medida en que sea puesta en relacién con la cuestién decisiva, en rigor, la sinica cuestion,
del pensamiento, a saber: la pregunta por el ser (Seinsfrage).

Aunque ya con anterioridad a Ser y tiempo, Heidegger habia reflexionado sobre
la finitud vinculdndola a la constitutiva dimension fictica de la existencia humana, sin
embargo, es en la gran obra de 1927, y en otros escritos inmediatamente posteriores (que
en los Beitrige zur Philosophie, denominara las irradiaciones de Ser y tiempo, por ejemplo,
Kant y el problema de la metafisica o Los conceptos fundamentales de la metafisica), donde
la meditacién sobre la finitud recibird un desarrollo mds minucioso. En lo que sigue, nos
proponemos destacar quintaesenciadamente los momentos decisivos de dicha reflexién,
con el propésito de fijar el horizonte de referencia ineludible, que permita posteriormente
abordar la compleja cuestion de las relaciones entre finitud (Dasein) e infinitud (Dios).

Como es bien sabido, en Ser y riempo se persigue un tnico propdsito: lograr una
elaboracién adecuada de la pregunta por el sentido del ser. El obstdculo principal para
acometer esta tarea, tal y como se pone de manifiesto en la Introduccion a dicha obra,
consistia en fijar el dmbito fundamental (Fundamentalbereich), desde el que se despliega la
Seinsfrage. Heidegger resolvi6 esta cuestién a través del célebre andlisis fenomenolégico
de la estructura formal del preguntar (fragen), desplegado en el pardgrafo segundo del
libro. En toda pregunta hay tres momentos estructurales decisivos: Lo puesto en cuestion
(Gefragte), lo preguntado (Erfragte) y lo interrrogado (Befragte). En esa pregunta fundamental
(Fundamentalfrage) que es la pregunta por el ser, lo interrogado es el ente mismo. Pero el
término ente es ciertamente muy indeterminado pues tiene un campo de significacién
amplisimo: objetos materiales, seres vivos, figuras geométricas, nimeros... GEn cudl ente



224 Ontology Studies 10, 2010 Pablo Galvin Redondo

-se pregunta Heidegger-, se debe leer el sentido del ser, desde cudl ente deberd arrancar la
apertura del ser (Die Erschlieffung des Seins)?”. (Heidegger, 2003, p. 30). Hay que localizar
un ente ejemplar (exemplarisch) que exhiba, en virtud de esa ejemplaridad, una primacia
(Vorrang) sobre el resto de entes. Ese ente es el hombre, el ente, que somos cada uno de
nosotros. Lo que nos diferencia cualitativamente del resto de entes, y lo que hace que en
la Seinsfrage seamos nosotros lo interrogado, es precisamente que, en cuanto ente, tenemos
la capacidad de formular preguntas, ente ellas, la dichosa pregunta por el ser. En efecto,
preguntar es un comportamiento posible del hombre (ein magliches Verhalten des Menschen),
una posibilidad que estd en nuestra mano, una conducta que podemos desplegar entre
otras muchas: comer, jugar, conversar, guerrear, dormir... El  hombre, y sélo él, puede
plantearse la pregunta por el sentido del ser, como posibilidad de su propio ser y ello en la
medida en que dicho ente se haya determinado en su ser por el factum de la comprension
del ser (Seinsverstindnis). Quizd no esté de mds recordar que la comprensién del ser no es
algo que se de en el hombre de manera casual o fortuita, no es, por utilizar la terminologia
de Ser y tiempo, una posibilidad de ser (Seinsmaglichkeit), sino una determinacion de ser
(Seinsbestimmbeit). Por lo tanto, semejante comprension es inherente a la constitucion
esencial (Wesensverfassung) del Dasein, le constituye de manera matricial y originaria. La
comprension del ser se impone a dicho ente, no es un factum que se derive de ninguna
decisién humana, no tiene un origen antropolégico.

La ejemplaridad y primacia del Dasein condujo al minucioso anilisis del modo de ser
de ese ente a cuya constitucién de ser pertenece la comprensién del ser. Poner de manifiesto
(herausstellen), la constitucion fundamental (Grundverfassung) del Dasein es precisamente el
objetivo de la analitica existencial (existenziale Analytik) desplegada en Ser y tiempo, analitica
que deberd patentizar las estructuras fundamentales (die Grundstrukturen) del Dasein en su
unidad (Einbeit) y totalidad (Ganzheit) (Heidegger, 1975, p. 322). Tarea que, conviene
no olvidar, exhibe un innegable cardcter propedéutico, ya que se encuentra subordinada y
orientada a despejar el horizonte para el efectivo planteamiento de la cuestion del ser: “Una
analitica del Dasein debe constituir, pues, la primera exigencia que plantea el desarrollo de la
pregunta por el ser” (Heidegger, 2003, p. 40).

Precisamente, la analitica existencial del Dasein constituye el horizonte en el que emerge
la cuestién de la finitud, intimamente vinculada a la interpretacién ontoldgico- existencial
de la muerte, contenida en la obra de 1927. Recuérdese que, segin la hermenéutica de
Heidegger, la existencia humana en su cotidianeidad implica un constante e insuperable
estar vuelto hacia la muerte. El ser del Dasein es un ser para la muerte (Sein zum Tode). Por
supuesto, no hay que entender estas afirmaciones en un sentido meramente éntico. No hay
ninguna intencién morbosa en las palabras de Heidegger, sencillamente porque lo que ellas
enuncian se sigue de un andlisis fenomenoldgico, por lo tanto, de naturaleza esencialmente
descriptiva, del ser del Dasein.



La nocién de infinito desde el horizonte de las filosoffas de la finitud Ontology Studies 10, 2010 225

La muerte, considerada desde la éptica ontolégico-existencial, no es un fenémeno o
suceso opuesto a la vida. La muerte no acontece después de la vida, no es simplemente su
fin 0 acabamiento. Al contrario, muerte y vida se hayan intimamente vinculadas, en rigor,
su relacién es de absoluta y plena copertenencia. Y ello es asi, porque la muerte lejos de ser
algo opuesto y externo a la existencia, constituye realmente su plena garantia. La muerte, se
lee en Ser y tiempo, es la posibilidad mds propia e insuperable del Dasein. La posibilidad mds
propia dado que la muerte es 72i muerte. Es el muro contra el que chocan y se desvanecen
todas las posibilidades en las que se despliega i ser, en cuanto poder ser, es decir, en cuanto
tarea o empresa que estando en juego en el hecho de existir, debo inexorablemente ejecutar
y realizar, a través precisamente de la eleccién de aquellas posibilidades que mi mundo
fictico, mi circunstancia que diria Ortega, posibilita. Asi considerada, la muerte es el
fenémeno que de una forma mds propia manifiesta el cardcter de puro poder ser en que
consiste el ser del Dasein. Pero sucede que, dado el cardcter insuperable de la muerte, ese
poder ser se revela finalmente como un poder ser referido a un no poder ser, que no puede ser
rebasado. Es asi como la muerte testimonia la radical imposibilidad de la existencia. Es claro
que no en un sentido fisico-bioldgico, sino ontoldgico-existencial. ..

Si bien es obvio que ningin hombre puede comprender la muerte en cuanto fenémeno
por él experimentado, no es menos cierto que la experiencia de la muerte de los otros,
aquellos con los que convivimos, permite ganar una experiencia de dicho fenémeno.
Una experiencia que acontece en la forma de una anticipacién de la misma, que alcanza a
nuestra existencia en su totalidad, mostrdindonosla como una existencia finita, no sélo, ni
principalmente por el hecho de que se desarrolle en una situacién fictica determinada, en
un mundo histéricamente constituido, sino sobre todo por estar constantemente referida a
ese fin (Ende) que es la muerte en cuanto posibilidad propia e insuperable.

Se deriva de todo lo anterior, que la finitud no es una mera propiedad o nota que de
manera contingente o coyuntural haga acto de presencia en nuestra existencia, antes bien
constituye ¢/ modo fundamental de nuestro ser, y ello con independencia absoluta de que el
hombre concreto, el hombre de carne y hueso unamuniano, piense en ella mucho o poco,
la tema o no, la considere el mayor de todos los males o el transito hacia otra vida mejor.
Tales valoraciones subjetivas en nada afectan a aquella constatacién ontolégico-existencial.

3. Finitud, técnica y Dios

La interpretacién ontolégico-existencial de la finitud ha sido, con frecuencia, erréneamente
comprendida. Y ello ha afectado de manera singular a la cuestion del infinito. Durante
bastante tiempo, fue un lugar comtn considerar que el planteamiento ontolégico de
Heidegger, con su comprensién del Dasein como ente finito, hacia ya innecesaria, mds atn,
imposible toda “metafisica del infinito”. Lo atestiguaba la consideracién proyectiva de la
existencia, el ser del Dasein, en cuanto tarea que el propio Dasein debe acometer desde su



226 Ontology Studies 10, 2010 Pablo Galvin Redondo

mundo histéricamente constituido, existencia que se revela como un dmbito portador de
sentido propio, comprensible desde si mismo, que no es recibido desde ninguna instancia
externa y trascendente. Si a ello se le suma el protagonismo que en la analitica existencial
ostentaban cuestiones como la angustia, la nada, el aburrimiento o la muerte, asi como la
llamativa ausencia de referencias a Dios y el hincapié hecho en resaltar el cardcter mundano
(weltlich) del Dasein; en consonancia todo ello con la peligrosa, por errénea e impropia,
tendencia a interpretar el pensamiento heideggeriano desde el horizonte de la filosofia
existencialista, parecia absolutamente justificado alinear al autor alemédn en las filas del
materialismo metafisico. Afortunadamente, en la actualidad la linea hermenéutica es otra
muy distinta, mucho mds acorde con el espiritu del pensamiento de Heidegger...

El reconocimiento de la finitud como modo de ser fundamental de la existencia humana
no implica necesariamente una absolutizacién de la finitud. De ahi, por ejemplo, lo
incorrecto de interpretar dicho reconocimiento como una justificacién tedrica de la actitud
hoy dominante en el hombre, singularmente en el hombre occidental, ante el problema de
Dios. La desdivinizacion (Entgotterung) o huida de los dioses, fenémeno caracteristico de los
tiempos presentes, no puede interpretarse como una consecuencia directa o intimamente
vinculada al hecho, fenomenolégicamente aprehendido, de la finitud del Dasein. Antes
bien, se trata de un fenémeno que si bien eclosiona con toda su fuerza justamente ahora,
en la época de la extensién planetaria de la técnica, esto es, en la época de la consumacion
de la metafisica, arranca del proceso de afirmacién de la subjetividad auto-fundante propio
del pensamiento moderno, iniciado con Descartes.

La cuestién de Dios sélo puede abordarse de forma originaria y esencial en la medida
en que sea puesta en vecindad con la pregunta directiva del pensar: la pregunta acerca del
ser. Pero dado que el planteamiento y desarrollo de esta pregunta, como ya se anunciase
en Ser y tiempo, conlleva una destrucciéon de la ontologfa cldsica, no debe extranar en
modo alguno el cuestionamiento radical que el mismo Heidegger despliega en sus escritos
contra el enfoque genérico dado por la filosofia tradicional al problema de Dios. Un
enfoque que se resume bajo el rétulo onro-teo-logia y que, dicho de forma absolutamente
genérica, habria consistido en comprender a Dios desde el horizonte del pensar metafisico,
fundamentalmente como un ente, si bien no como un ente cualquiera, sino como e/ ente
supremo, origen y fundamento dltimo de todos los demds.

Seria precipitado e ingenuo, considerar a Heidegger como un pensador ateo a partir
de esta critica al Dios filosdfico, Gnico posible en la metafisica onto-teo-légica. Cuando
¢l mismo, con patente afdn provocador, reivindicé para su pensamiento el rétulo de
pensamiento sin Dios (gottloses Denken), en modo alguno pretendia arrojarse en brazos de un
ateismo nihilista, ni, lo que quizd serfa ain peor, de un chato y reduccionista positivismo,
que ingenuamente cree estar por fin mds alld de todo pensamiento metafisico. Muy al
contrario, ese pensamiento sin Dios se concibe a si mismo como un pensamiento que se
despliega en la cercania del Dios divino, desconocido para la metafisica. Un Dios al que



La nocién de infinito desde el horizonte de las filosoffas de la finitud Ontology Studies 10, 2010 227

el hombre puede orar y ofrecer sacrificios, tocar instrumentos y danzar en su honor, y
también ante el que es posible caer de rodillas temeroso.

A la luz de las consideraciones precedentes, se aclara en qué sentido es licito denominar
ateo al pensamiento heideggeriano. Se tratarfa de un ateismo triple (Corona, 2003, nota 99,
p. 203). Primero, frente al Dios de la metafisica, en segundo lugar, respecto del Dios de la
teologia eclesidstica de la fe, claramente dependiente de las categorias ontoldgicas cldsicas
y, en ultimo lugar, del Dios del hombre de la calle, cuyo vivir cotidiano se despliega por lo
general, como mostrase la descripcién de la existencia impropia, dentro del horizonte del
pensar objetivante-calculador, que alcanza su mds alto desarrollo en nuestro actual mundo
tecnificado.

Ahora bien, sin duda es tarea mds compleja fijar con exactitud en qué sentido es del todo
inapropiado adjetivar de ateo el pensamiento de Heidegger. Desde luego, es absolutamente
inapropiado si con ello se intentan establecer vinculos entre dicho pensamiento y el ateismo
militante ligado a las interpretaciones materialistas, interpretaciones igualmente metafisicas,
de lo real. El “ateismo” de Heidegger se haya en las antipodas del marxista, del positivista,
del nietzscheano o del existencialista.

El pensamiento de Heidegger intenta, por vez primera en la historia de la filosofia,
desplegar una meditacién sobre Dios, que vaya mds alld de la formulacién clasica finitud-
infinitud. La especifica experiencia religiosa, que sustenta su critica a la onto-teo-logia,
se abre paso, si bien de forma incoativa, desde el pensar de la diferencia ontoldgica y la
historia del ser. Experiencia que es buscada con la ayuda del decir poético, especialmente
el de Holderlin. Y es entonces cuando la meditacién heideggeriana revela su decisiva
incardinacién en el momento histérico presente. Un presente que se corresponde con aquel
tiempo de penuria, de oscurecimiento del mundo, en el que los viejos dioses han huido y
los nuevos atin no han hecho acto de presencia. Si aceptamos la incapacidad del hombre
para provocar dicho advenimiento, supuesto que éste haya de acontecer, entonces la tinica
mision reservada al pensamiento ha de ser la de preparar una disposicion tal que nos permita
a nosotros, los hombres que habitamos en el mundo cientifico-técnico, en la época de la
consumacion de la metafisica, abrir nuestra existencia a esa posible, pero incierta, aparicién
del sltimo Dios, de ese Dios que, como se afirmase en la célebre entrevista del Spiegel, es el
Ginico que azin puede salvarnos.

Cabria, quizd ingenuamente, preguntarse aqui de qué deberfa salvar ese #/timo Dios a
la humanidad actual, una humanidad que ha alcanzado, al menos en el hipécritamente
llamado mundo desarrollado, un nivel de vida nunca antes conocido, posibilitando en
gran medida por el vertiginoso e imparable desarrollo cientifico-técnico de los tltimos
ciento cincuenta afos. En la entrevista citada, sostiene Heidegger que lo inquietante del
mundo actual es que todo funciona, aunque sea s6lo de forma aparente, y que el éxito del
funcionamiento presente demanda mds y mds funcionamiento. Sometido a la embriagadora
fascinacion del éxito, el hombre moderno no percibe la amenaza que late en ¢él, no es



228  Ontology Studies 10, 2010 Pablo Galvin Redondo

consciente (o no quiere serlo) de que, como afirmase Hans Jonas, discipulo de Heidegger,
i bien nada tiene tanto éxito como el éxito, nada nos atenaza tanto como é[” (Jonas, 1995,
p-37). El mayor, y més oculto, de los peligros radica en que al hombre se le vuelva extrana
su propia esencia, de tal forma que ésta se determine desde la idea de la disponibilidad
(Bestindlichkeit), idea que constituye la comprensién del ser dominante en la era técnica.
En definitiva, el #/timo Dios debera salvarnos precisamente de esa ausencia de penurias que,
en el fondo, como atisbé a ver el propio Heidegger, constituye la mayor de las penurias.
De ese tiempo indigente en el que el hombre se asoma peligrosamente ya al abismo de la
homogeneizacién dntico-ontolédgica, conforme a la cual, él mismo se comprende también
como simple existencia, como mercancia presta a ser fabricada, utilizada y deshechada,
desde pardmetros esencialmente de naturaleza econémica. Abismo presente en expresiones
tan cotidianas y, en apariencia asépticas, como recursos humanos, unidades productivas, mano
de obra, capital humano... Ello da lugar a una extrana paradoja: la peligrosa pérdida por
parte del hombre del saber acerca de su singular y especifico modo de ser, que queda oculto
tras la imagen que el propio hombre actual tiene de si mismo y con la que se pavonea de
continuo: la figura del senor de la tierra (Heidegger, 1994, p. 25).

La técnica se nos muestra como un camino privilegiado para acceder al pensamiento del
#ltimo Dios, en la medida en que seamos capaces de desasirnos de la habitual y superficial
interpretacién instrumental o antropoldgica de dicho fenémeno y le pensemos desde la
optica de la historia del ser, precisamente como un destino (Geschick) o envio del ser, en
el que éste mismo es lo enviado. En la esencia de la técnica, asi comprendida, habla la
llamada del ser, una llamada que nos interpela a nosotros, los habitantes del mundo, mejor
serfa decir inmundo, cientifico-técnico, y que nos insta a meditar sobre el estado de cosas
vigente.

Pero, ;acaso no nos estamos extraviando?, ;no se trataba de pensar a Dios, (lo
infinito) desde la constitutiva finitud existencial del hombre?, ;qué conexién hay entre
esta problemdtica y la meditacién acerca de la técnica moderna y la abstrusa investigacion
acerca del ser?. Los escritos de Heidegger nos muestran que entre estas cuestiones, como
sucede con todas las cuestiones verdaderamente fundamentales, se da una relacién de
copertenencia.

Nos gustarfa, para finalizar, patentizar dicha relacién que, entre otras virtualidades,
tiene la de mostrar la naturaleza absolutamente artificiosa de la habitual representacion
de la filosofia como una actividad que se despliega en esos compartimentos estancos,
tradicionalmente denominados disciplinas.

Preparar el advenimiento de ese #ltimo Dios, que bien pudiese ser un Dios teista,
panteista o politeista, exige, en primer lugar, asumir que el Dios de la filosofia y, por
extensién, de la teologia racional o filoséfica, determinado desde el horizonte del pensar
representativo, CoOmo causa primera o causa sui, no es sino una manifestacion epocal de
Dios, una manifestacién no originaria en la que Dios mismo pierde, como se lee en La



La nocién de infinito desde el horizonte de las filosoffas de la finitud Ontology Studies 10, 2010 229

pregunta por la técnica, ‘toda su sacralidad y altura, lo misterioso de su lejania’”. (Heidegger,
1994, p. 24). Ser y Dios de nuevo puestos en vecindad. Sélo alli donde, y mientras, el
ser sea pensado como ser del ente, como fundamento suyo, puede desplegarse y reinar el
principio de razon suficiente (rationem reddere) que en su imparable afin por dar razén de
todo ente, terminé conduciendo a Dios, razén suprema del mundo, clave de béveda que
corona y cierra el edificio onto-teo-l16gico de la metafisica. Un Dios sélo accesible a través
del pensar representativo y de las categorias de la légica cldsica.

Laaperturaaunadeterminacién mds originaria dela esenciade Dios deberd correr paralela
a la superacion de la metafisica y de su comprension del ser como presencia, sea entendida
ésta como objetividad (Gegenstindlichkeit) o simple disponibilidad (Bestindlichkeit). Como
se afirma en la célebre Carta sobre el humanismo, la manifestacion o ausencia de Dios, o
los dioses, depende del ser y de su donacién epocal-histérica de sentido, de modo que es el
mismo ser, y en modo alguno los hombres, quien eventualmente prepara la manifestacion
de Dios.

Si bien es cierto que el hombre no puede provocar dicha manifestacién, no obstante
si puede desplegar una disposicién adecuada para la misma. Para ello es menester abrir la
dimensién de lo sagrado (des Heiligen), una dimensién clausurada por el actual mundo
cientifico-técnico. Clausura (Verschlossenbeit) que, como sostiene Heidegger, constituye
quizd la Gnica desgracia de nuestro presente histérico. Porque la dimension de lo sagrado
es la dimension de lo salvifico, que puede rescatar a la humanidad de su errancia actual y
del peligro del poder omnimodo de ese singular destino del ser que es la técnica moderna.
Y repdrese bien en que esa abertura no implica s6lo, como una lectura precipitada podria
sugerir, una superacién o abandono de cualesquiera interpretacién materialista de la
realidad, sino también, y ello de forma preeminente, del espiritualismo metafisico onto-
teo-16gico. Dios s6lo podrd aparecer alli donde la abertura de lo sagrado haya acontecido,
pues lo sagrado constituye el horizonte de despliegue y presencia de eso infinito, que
nombramos con el gastado término Dios.

Desde la éptica hermenéutica de la historia del ser, la huida de los dioses o desdivinizacion,
en modo alguno ha de ser entendida como una fatalidad insuperable y definitiva, como un
destino irrebasable, cuyo advenimiento, como defenderia una ingenua filosofia de la historia
positivista, supondria la entrada de la humanidad en un estado histérico més elevado, en
el que el propio espiritu humano hallaria su mds pleno y perfecto desarrollo. El dmbito
de lo sagrado puede también eclosionar justamente en medio de la época de la extension
planetaria de la ciencia y la técnica, del mundo tecnolégicamente configurado, pues no
olvidemos que, como afirmaran los célebres versos de Holderlin, “@/li donde estd el peligro,
crece también lo que salva”. Ahora bien, determinar cudndo, cémo y en qué circunstancias
concretas pueda acontecer semejante giro ontoldgico es tarea que desborda con mucho los
limites del pensamiento. No es misién del filésofo realizar predicciones sobre el futuro.
Lo mids a lo que cabalmente puede aspirar, y al actuar asi muestra su compromiso como



230  Ontology Studies 10, 2010 Pablo Galvin Redondo

intelectual, es a proporcionar pistas o claves hermenéuticas que puedan servir al hombre
para comprender el mundo en el que vive y de ese modo orientar su conducta. Tarea que
es posible s6lo a partir de una descripcién fenomenoldgica de lo real, una descripcién que
se mantenga fiel a lo que se muestra, tal y como se muestra.

Imposible saber si se producird o no la abertura de lo sagrado, acontecimiento
indispensable para la llegada del #/timo Dios. Lo que si es posible establecer son, si se nos
permite la expresién, las “condiciones” que la posibilitarian. Sin duda, la mds esencial tiene
que ver con la necesidad de superar la reducciéon ontolégica en la que vive el hombre actual.
Una reduccién segun la cual Ginicamente existen las realidades de naturaleza material,
aquellas que la ciencia estudia y conoce. Nunca como hoy ha llegado a ser dogma de fe, la
célebre afirmacién del fisico alemdn Max Planck, segin la cual, “real es lo que se deja medir”.
La vida del hombre moderno se despliega en un plano en el que sélo hay entes materiales,
objetos, si es que todavia es pertinente el empleo de este término, prestos y dispuestos a
ser manipulados, producidos, almacenados y consumidos por el hombre y su omnimoda
voluntad de voluntad. El ensanchamiento de lo real bien podria acontecer a través de una
nueva experiencia del dolor. Al final de su escrito, Superacion de la metafisica, se preguntaba
Heidegger, quizd de forma retérica, si no podria ser una sobremedida del dolor la que
provocase ese cambio o inversién histdrica que sacase a la humanidad actual de z noche del
mundo o el oscurecimiento del mundo en el que hoy habita. En la misma linea, Jonas hablé de
una heuristica del temor como tnico factor que podria operar aquella inversién ontoldgica.
Cuando los peligros de la relacién mercantilista del hombre con la naturaleza, y consigo
mismo, muestren su auténtica faz, quizd entonces, suponiendo que no sea demasiado
tarde, despertard el hombre de su suefio antropoldgico y se dardn las condiciones para el
advenimiento del #/timo Dios. Advenimiento que, en cualquier caso, no implicaria rechazo
o abandono de los logros de la ciencia y la técnica, pues nadie apuesta aqui por utopfas
escapistas, sino mds bien una relativizacién de su importancia, que se derivard de la toma de
conciencia de su cardcter no absoluto y de su dependencia respecto de algo superior y mds
digno: el propio hombre. Ese advenimiento, en cualquier caso, exigird que el hombre se
enfrente y asuma de nuevo el matricial cardcter enigmdtico de lo real, oculto tras la tirania
excluyente del pensar calculador. Dejando que los entes esencien y nos hagan frente como
cosas y no ya como simples objetos o existencias, el hombre estard de nuevo en disposicién
de habitar en esa configuracién de mundo que Heidegger caracterizase con el término
cuaternidad, esto es, la juntura o ensamblaje de las cuatro regiones del mundo: Cielo-
Tierra, Mortales y Divinos. En un mundo tal, podria acontecer una efectiva trascendencia
de la finitud humana. Expresién en la cual, el genitivo, obviamente, debe entenderse en
sentido subjetivo, pues no es la finitud misma lo superado (;c6mo podria serlo si constituye
el modo fundamental de nuestro ser?), sino ella misma, y por mor de ella misma, la que
se trasciende, sin dejar de ser lo que es, al abrirse al dmbito de lo sagrado, heraldo del
advenimiento de lo infinito, esto es, Dios.



La nocién de infinito desde el horizonte de las filosoffas de la finitud Ontology Studies 10, 2010 231

Bibliografia

Corona, N. A. (2003) Lectura de Heidegger. La cuestion de Dios, Buenos Aires, Biblos
Foucault, M. (1968) Las palabras y las cosas, México, Siglo XXI

Heidegger, M. (1975) Die Grundprobleme der Phinomenologie, en Gesamtausgabe, vol. 24
(1994) “La pregunta por la técnica”, en Conferencias y Articulos, Barcelona, Del Serbal,
pp. 9-32

(2003) Ser y tiempo, Madrid, Trotta

Jonas, H. (1995) El principio de responsabilidad, Barcelona, Herder

Ricouer, . (1982) Finitud y responsabilidad, Madrid, Taurus




	Pablo Galvín Redondo
	La noción de infinito desde el horizonte de las filosofías de la finitud 




