
/*"2 tfjll 7 

CRISTIANOS 
POR EL 
SOCIALISMO 

Junio 1980 

Boletín de Coordinación y Comunicación 
de los grupos CPS en el Estado español y 
emigración española en Europa. 



iQpt 
»»v 



C R I S T I A N O S P O R E L S O C I A L I S M O 

Boletín de Coordinación v Comunicación 
da los grupos CPS en el Estado español 
y emigración española en Europa 

S u • a r i o 

pgs. 
- Presentación . . . . . . . . 1 

- Valoración del trebejo hecho y proyectos pare el 
futuro (Coordinadora 31 mayo - 1 Junio, 1980) 2 

- Experiencia de fe desde nuestro compromiso: 
Cuestionario . . . . . . . 5 

- CPS Internacional - Comité de Coordinación europea: 
(Heilderberg, marzo-1980) 9 

- La raiz bíblica de le esperanza (R. de Sivatte). . . . 11 

- Qué es l'Esperanca (Grupo Sant Andreu-Sta.Coloma): 
Versión original en catalán 14 

Versión en castellano. . . . . . . . 17 

- Comunicación sobre la esperanza (Comunidad Carmelo). . 20 

-Por qué espero? (J. Moreno, Comunidad Cornelia)'. . . . 23 

- Osear Arnulfo Romero: Servidor y Testigo . 24 

- La dimensión política de la fe desde la opción por 
los pobres: une experiencia eclesial en El Salvador. . 26 

J u n i o - 1980 

Este Boletín tiene carácter interno. 
Se edita bajo la responsabilidad da 
FE i SOCIETAT - CPS. Barcelona 

Secretarla Barcelona:-Juan N. García-Nieto -Juan C. Losada 
Suri 11, 2«,81 Paseo de Carlos I, 198 
Cornelia (Barcelona) Barcelona. 13 
Tf.93.376.22.05 Tf.93,286.34.40 





P R E S E N T A C I Ó N 

Durante estos últimos meses, desde nuestro Encuentro en octubre de 
1979, todos los grupos CPS del Estado y de la Emigración españole en Eu­
ropa han hecho un esfuerzo considerable de reflexión que ha culminado con 
la publicación del Libro-Documento CRISTIANOS POR EL SOCIALISMO EN 1980t 
Une Palabra de Esperanza - Un Compromiso de Acción. 

Desde marzo (l980) se han celebrado en diversos sitios encuentros 
locales, con motivo de le presentación del libro: Granada, Santander, Ma­
drid, Tarragona, Barcelona, Orense, Zaragoza, Palma de Mallorca, Manó, y 
en otros sitios que desconocemos. 

Por su parte los componeros del País Vasco han publicado un libro, 
fruto de une serie de conferencias organizadas por CPS y prologado por 
Alberto Iniesta: Socialismo. Nacionalismo. Cristianismo: une perspectiva 
desde Euskadi. Oe este libro hacemos una referencia especial el final de 
este BOLETÍN. 

A final de moyo se ha reunido le coordinadora estatal pare valorar 
el trabajo de este eño y proponer sugerencias de trabajo para el próximo 
curso. Anteriormente se celebró en marzo (Heilderberg) le reunión de coor­
dinación europeo. De ambas reuniones y de les conclusiones a que se llegaron 
en ellas damos también cuenta en este BOLETÍN. Por creerlo de interés y pe­
ra ofrecer algún material de reflexión y de ayuda al trabajo que nos propo­
nemos hacer en los próximos meses, reproducimos cuatro aportaciones que se 
hicieron en el exuentro sobre la "esperanza", organizado por CPS de Catalu­
ña. También transcribimos el texto de una conferencie pronunciada por el 
obispo asesinado Osear Romero sobre "La dimensión política de le fe desde 
la opción por los pobres", tal como la reproduce Comunicaciones Internacio­
nales (III, 1980, COELI-Bruseles). 





•> _ 

VALORACIÓN DEL TRABAJO HECHO Y PROYECTOS PARA EL FUTURO 

(Coordinadora 31 mayo - 1 junio, 1980) 

Todos coincidimos en valorar positivamente lo que ha supuesto para 
los grupos CPS la reflexión en torno a nuestro Libro-Oocumsnto, CPS en 1980. 

Es cierto que hay lagunas, que no se ha logrado todavía un lenguaje 
popular, y que algunos aspectos del Documento necesitan una mayor profun-
dizacifln. Se valore, en concreto, el esfuerzo auto-crítico y de "resitua-
ción" que hacemos de nosotros mismos. El tema de la vivencia de la fe y de 
la esperanza en medio del desencanto, el esfuerzo por combatir la deteriori-
zeción de valores sociales y humanos, la necesidad de unir esfuerzos entre 
los grupos de base cristianos fComunidades Populares. Movimientos Apostóli­
cos etc.) en los que los CPS vivimos y expresamos nuestra fe comunitaria, la 
invitación a I09 grupos políticos, sindicales y populares a introducir en su 
seno debates como el de la crisis de valores, desencanto y sus causas, son 
aspectos, entre otros, que han interesado a muchos, y que estén ya ofreden-
dos perspectivas e iniciativas de trabajo y reflexión. 

Se sugiere la necesidad de elaborar una versión más popular del Docu­
mento. A parte de lo que en cada sitio se puede hacer en este sentido, de 
acuerdo con las propias circunstancias culturales y sociales, vamos a inten­
tar preparar una versión "COMIC". que ayude a una comprensión intuitiva y 
popular del Documento. 

Se están empezando ya a dar experiencias en Comunidades donde se han 
tomado los capítulos sobre Fe e Iglesia como núcleo de reflexión* 

Todo ello nos ayuda a clarificar una vez más el papel que CPS debe y 
puede Jugar en este reomento, teniendo en cuenta, claro está, nuestra propia 
especificidad. Cierto que en el Documento ya se afirme la idee de lo que su­
pone un método de trabajo que no pretende expresarse como movimiento de masas 
amplio y estructurado, sino como une corriente especifico de cristianos! 

- que vivimos une práctica militante en diversos organizaciones 
políticas, sindicales y populares de izauierde. 

- que vivimos una reflexión y experiencia de fe en el seno amplio 
de Comunidades Populares o Movimientos Apostólicos, con los 
que nos sentimos identifioedos. 

En este sentido hemos de procurar que nuestro aportación especifica 
sea fruto de una reflexión hecha v asumida, sobre todo desde la la prácti­
ca, por el mayor número posible de grupos o personas, tratando de ofrecer 
esta reflexión a las distintas Comunidades en las que ya estamos y compar­
tiéndola con ellas. 

Es cierto que con esto no queda agotada nuestra tarea: la lucha ideo­
lógica, la "otra voz" necesita de reflexiones serias. Pare ello la organiza­
ción de jornadas de estudio, la utilización de la radio y prensa etc. han 
de estar presentes en nuestros métodos de trabajo. 



También hemos de ser conscientes de algo que hoy es una realidad: le 
tendencia en algunos casos de cristianos a situarse no sólo al margen de las 
instituciones de Iglesia, sino incluso de Comunidades, por creer que éstas, 
tal como en algunos casos ha ocurrido, se transforman en grupos cerrados, 
de poca profundidad, de excesivo esplritualismo, o asumen postures un tanto 
populistas o "puristas". No entremos en analizar si esta interpretación es 
o no correcta. En realidad le práctica totalidad de CPS están en Comunidades 
o en Movimientos Apostólicos. Sin embargo ahí está la constatación. Y este 
constatación nos invita a ser sensibles hacia estos cristianos para los que 
la idea de CPS continúe siendo un punto de referencia muy importante. 

Estas fueron les idees que salieron en la reunión de fin de mayo, y 
que les transcribimos como elementos que puede ayudar a la reflexión de los 
diversos grupos. 

Propuestas concretes 

Sobre el previsto encuentro de diciembre de 1980 hubo acuerdo en que 
se vele un tentó precipitado si no hable un trebejo previo de los grupos. 
Por otro ledo creemos que un encuentro masivo supone (a pesar de lo positi­
vo que resultó el encuentro de octubre de 1979 por el intercambio personal 
y de ideas) un esfuerzo organizativo y económico que, repetido con demasia­
da frecuencia, tal vez no compense. 

Además velaremos que un tipo de encuentro amplio, tal como se organi­
zó en Valledolid en las mismas fechas de octubre por Comunidades Populares 
es algo que debe potenciarse y estar presentes el máximo número posible de 
miembros de Comunidades. Unir esfuerzos es el reto que vale la pena afron­
tar. Desde nuestras Comunidades hocemos también la misma reflexión. 

Lo cual no supone que no nos dotemos de instrumentos para que nuestra 
reflexión especifico pueda encontrar sus propios cauces. 

Pere ello llegamos a las siguientes conclusiones y propuestas: 

Primera.- Trebejar durante los próximos meses en torno a un cuestionario 
que ayude e profundizer en el teme de "le vi vende de le fe y de la expe­
riencia eclesial". teniendo como base los capítulos III y IV del Libro-Do­
cumento, 

Segunda.- Hacer un esfuerzo pera que esta reflexión sea heche también por 
Comunidades Populares y Movimientos Apostólicos, respetando, claro está, sus 
propios ritmos y planes de trebejo. En este sentido se ha hecho ye una pro­
puesta e le coordinadora es Letal de Comunidades. 

Tercera.- El cuestionario que se propone treta de acomodar a nuestra propias 
circunstancias el cuestionario propuesto por la Coordinadora europea CPS y 
que ya conocemos, elaborado en vistas a un posible encuentro europeo e inter­
nacional . 



k.-

Cuarta.- Se sugiere que, como método de trabajo, seria bueno que la reflexión 
en torno el mencionado cuestionario pudiese culminar en encuentros locales. 
nacionales o por sectores-afines. 

Quinta.- A finales de noviembre f29-30) tendremos una coordinadora lo más 
amplia posible pare valorar el trabajo que se vaya haciendo, y ver la posi­
bilidad de organizar unas jornadas de teología o Congreso durante 1961. 

Sexta,- Sobre esta última propuesta se intuye como válida y positiva una ini­
ciativa de los compañeros del País Vasco: preparar un especie de Congreso o 
Jornadas de Teología (no de teólogos) similar al recientemente celebrado en 
Brasil, para reformuler la Teología de Liberación desde nuestra propia pers­
pectiva de Europa del Sur. Esto Congreso o Jornadas no serian, en ningún ca­
so, convocadas ni organizadas por CPS sino por todos los grupos y movimien­
tos populares y de base, supuesta la coordinación que todos deseamos y que, 
en muchos sitios,es ya una realidad. Nos referimos sobre todo a Comunidades 
Populares y Movimientos Apostólicos. Invitaríamos a teólogos, incluso obis­
pos cercanos, para que escucharan nuestra voz y ellos pudiesen hacer su pro­
pia reflexión a partir de lo que piensa y vive la base. 

Ahí aqueda, pues, este idee que debemos pensar entre todos. Idee tal 
vez demasiado ambiciosa, pero, sin duda, posible... 

Séptima.- En todo caso para que todo lo anterior sea una realidad es preci­
so hacer un esfuerzo y celebrar los encuentros locales previos a los que en­
tes hemos hecho referencia. Tal vez precisemos de ayuda mutua. En este sen­
tido se sugiere que nos coordinemos con un poco más de exigencia. Los com­
pañeros de Madrid deberán hacer un esfuerzo por relacionarse con los secto­
res de Valladolid v Toledo. Existen ya lazos de coordinación entre el País 
Vasco y Cantabria. Deberían acercarse e Asturias v Galicia. Catalunya debe 
relacionarse, de forma especial, como ya lo viene haciendo con les Islas y 
el País Valenciano. Aragón está cerca de zonas como Tudela y Bio.la. Palta 
algo de coordinación entre los grupos de Andalucía; Granada. Sevilla. Córdo­
ba y Almería donde hay grupos CPS. Murcia y Cartagena etc. 

Estos criterios de mutua ayuda, mutuas visitas, encuentros sectoriales 
no deben ser rígidos, pero tal vez puedan ayudar para ser operativos. 

Las propuestas de trabajo que se acaban de transcribir no tendrían 
sentido si no fueran respaldadas por un contenido serio de reflexión acomo­
dado a las circunstancias de cada sitio. De ahí: el CUESTIONARIO y el méto­
do de trábelo que proponemos a continuación. De este cuestionario se ha he­
cho une tirada aparte pera poder repartir los ejemplares que creáis oportu­
no. Pedid a la secretarla de Barcelona los que necesitéis. 



EXPERIENCIA DE FE DESDE NUESTRO COMPROMISO 

f-cuestionario-) 

1« Explicitar el contenido fundamental de nuestra fe en el Dios de 
los pobres, desde nuestro compromiso y desde la perspectiva de 
la lucha de clases. 

2. Explicitar el significado de nuestra pertenencia a unas Iglesias 
que, en buena medida, han tomado, de hecho, una opción por los 
poderosos. 

3. Explicitar el significado contradictorio de nuestra fe en la pre­
sente sociedad capitalista, secularizada y en medio de un proceso 
de deterlorizeción de valores humanos y sociales. 

4. Poder ofrecer a los "teólogos comprometidos" la reflexión teoló­
gica y vivencial que se hace desde los grupos cristianos de base. 

Es evidente que la reflexión deberá hacerse teniendo en cuenta deter­
minados elementos fundamentales de nuestra opción y de 33a situación socio-
política y eclesial. tal como se constatan en: 

- "Cristianos por el Socialismo en 1980: una Palabra de Esperanza. 

un Compromiso de Acción" 

- "Comunidades Cristianas Populares - 1980" 

- "Cristianos y Revolucionarios: programa militante de la HOAC" 

Serla bueno, además, tener presentes las siguientes sugerencias metodoló­
gicas: 

a- Partir siempre de la experiencia práctica de la lucha por una nueva 
sociedad solidaria y socialista y de la lucha de clases en la que nos 
vemos envueltos. 

b— No hacer elucubraciones teóricas sino más bien intentar describir y 
analizar lo que realmente se vive y se hace. 

o- Enmarcar la reflexión en el contexto de la deteriorización de valores 
sociales y humanos 

d- No es necesario responder a todas las cuestiones, sino a aquellas que 
más nos afecten y en las que nos sintamos más reflejados. Incluso al­
gunas preguntas son sólo matizeciones de una misma cuestión. 

a- Esta reflexión que emprendemos debe, en defnitiva, ayudar a comprender 



6.-

Guestionario 

I - Nuestra fe personal y comunitaria en el Dios de los pobres 

1. Explicitar la experiencia personal de nuestra fe en el Dios de los pobres: 

- qué significa, cómo la reconocemos en la Biblia y en le Historia 
del pueblo de Dios. 

2. Cómo proyectamos esta fe en nuestra sociedad, atravesada por el proceso 
de secularización (aspectos positivos de este proceso), por la lucha de 
clases, por la deteriorlzación de valores etc. 

- qué significa en la práctica esta fe y qué nos aporta. 

3. Cómo expresamos comunitariamente esta fet 

- nuestra experiencia en Comunidades, Movimientos Apostólicos etc. 

- sentido que damos a la construcción de unas Iglesias vinculadas 
a los intereses del pueblo y de les más pobres. 

4. Cómo proyectamos nuestra fe en el conjunto de toda la otra realidad que 
se autoproclama Iglesia: 

- a qué tipo de Iglesia o modelo eclesial nos sentimos pertenecer 

- explicitar nuestra relación y pertenencia, a veces contradictoria, 
con respecta a instancias institucionales abiertas: parroquias, 
consejos parroquiales y pastorales etc. 

- en definitiva, qué es para nosotros hacer y vivir Iglesia. 

5. Cómo el contenido de nuestra opción por una sociedad solidarla y socialis­
ta sirve como punto de referencia y esperanza a los sectores "fronterizos" 
y de "diéspora": 

- a aquellos cristianos para los que el Evangelio y la persone de Je­
sucristo es algo vital e importante, pero se sienten al margen de 
todo lo que significa institucionalización, Vaticano, Jerarquía etc., 
incluso Comunidades. 

6. Cómo experimentamos el sentido "orante" y "expectante" de nuestra relación 
con el Dios de los pobres. 

7. Cómo puede contribuir la vivencia y la práctica de nuestra fe a combatir 
lo "religioso" (-renacimiento de cierto espíritu religioso y espiritual 
alienante-): 

- precisamente porque entendemos que la fe en el Dios de los pobres 
es contarla a los "movimientos religiosos, espiritualistas y res-
tauracionistas" que vuelven a invocar y utilizar, de hecho, a la 
"religión" como cierto opio del pueblo? 



8. Cómo explicar e interpretar los brotes que observamos en estos momentos 
de "anticlericalismo": 

- tal vez a causa del "restauración!sirio", de las nueves formas de 
clericalismo, de la reutilización de los religioso y de nuevos 
poderes más sutiles que emplea la Iglesia ("idearios", enseñan­
za, familia etc.)? 

H - Significado y explicitación de nuestra práctica 

9. Cuáles son les exigencias prácticas de nuestra opción por el "hombre so­
lidario" frente al "hombre idividualista-oapitalista" 

10. Cómo entendemos y expresemos en la práctica la "austeridad solidaria", en 
una sociedad en donde siempre se impone la "austeridad" a los mismos: pa­
ro, emigración-, mergirados etc. 

11. Describir experiencias prácticas de "nuevos estilos de vida": 

- en relación, por ejemplo, a la vida familiar, pareja, hijos, ac­
tividad vecinal, laboral, ocio etc. 

12. Describir y analizar, en la medida en que tengamos una práctica, el posi­
ble contenido revolucionario: 

- de la luche ecológica, liberación de la mujer, marginados socia­
les, juventud etc. 

13. Cómo aceptamos y valoramos en la práctica las exigencias de les "media­
ciones históricas": 

- nuestra militancie en partidos políticos, sindicatos de clase etc. 

- podemos hacer referencia a ciertas actitudes "puristas", miedos a 
"manipulaciones", e "mojarse"... etc. 

14. Cómo vivimos y entendemos, desde nuestra propia experiencia, el signifi­
cado del "poder popular": 

- el poder que sirve al pueblo frente al poder que se sirve del 
pueblo... 

15. Cómo comprenden en la práctica los compañeros no creyentes de partido, 
de sindicato o de otras organizaciones populares nuestra militancia y 
participación en ellos: 

- experiencias. 

16. Experiencias personales sobre lo que la fe nos ha aportado o nos puede 
aportar, o nos deberle aportar en la lucha de clases, en los diferentes 
tipos de militancia etc. 



8,-

III - Fe. futuro. Esperanza 

17. Partiendo de nuestra realidad eclesial. política y cultural; 

- describir y analizar todo aquello que sea para nosotros motivo 
de desesperanza o desencanto. 

18. Lo mismo pero en sentido positivo: 

- qué motivos de esperanza sentimos y vivimos. 

19* Cómo encontramos y explicitemos la raiz bíblica y evangélica de la espe­
ranza. 

20. Nuestra opción por una sociedad solidaria y socialista y nuesrtra lucha 
práctica por ella: 

- cómo da contenida a nuestra esperanza. 

21. Qué significa en nuestra práctica vivir y creer en la "utopia". 

22. Cómo vivimos, experimentamos y expresamos nuestra esperanza en relación 
a fracasos o retrocesos históricos: 

- qué sentido tiene para nosotros hablar de "paciencia histórica" 

- cómo la compartimos con nuestros compañeros no creyentes. 

23. Qué contenidos prácticos damos a nuestra convicción de que el proyecta y 
Plan de Salvación se realiza ya en el proceso de liberación de los pueblos 
y de todo lo que oprime el hombre. 

(junio-1980) 



CPS INTERNACIONAL - Comité de coordinación europea (Heilderberg, marzo-1980) 

Asisten representantes de Alemania Federal, Francia, Italia, Estado es­
pañol, emigración española en Europa, Países Bajos y Bélgica (flamencos y va­
lones). 

El objetivo de esta reunión se centraba en valorar el trabajo hecho des­
de le última reunión europea tenida en Barcelona (noviembre 1979) y en donde, 
como ya sabemos, se tomó le decisión de elaborar un documento-cuestionario 
que sirviese para provocarnos y dejarnos interpelar por la realidad de estos 
momentos, en le Iglesia y en el mundo. Tal cuestionario (que ya tenemos todos 
los grupos de CPS del Estado español) se orientaba también en el sentido de 
poder dilucidar la posibilidad y conveniencia de un encuentro europeo y otro 
a nivel internacional dentro de uno o dos años o mes. Condici&n indispensable 
era que fuese algo que previamente fuese preparedo y reflexionado por todos 
los grupos de bese. 

En realidad el cuestionario que salió de DB reunión europea de Barcelo­
na seguía más o menos el esquema de nuestro Libro-Documento: "CPS en 1980". 
Esto explica, en buena medida, (tal como se ha dicho en páginas anteriores 
de este BOLETÍN) el hecho de que pare nosotros hayamos elaborado otro cues­
tionario que especifica algo más las preguntas generales del cuestionario eu­
ropeo. 

Los grupos de Europa están empezándolo a trabajar, y a final de año 
se volverá a reunir el Comité de Coordinación europea para valorar el tra­
bajo hecho. También se ha enviado a los grupos afines de América Latina, Ca­
nadá, EE.UU., África y Asia. 

En Heilderberg se precisó, una vez más, que de lo que se trataba era de 
provocar una reflexión común a partir de la realidad de nuestisasluchas y de 
todos los cristianos de izquierda, protestantes y católicos. No se trata tan­
to de discutir grandes cuestiones teóricas, sino de expresar la nueva fe que 
estamos viviendo. 

En este sentido se recomendó que este trabajo lo procurásemos hacer bien 
coordinados con todos los grupos de base, especialmente con las Comunidades 
de Base, sacerdotes obreros. También se vio que serla bueno llevar el debate 
de le crisis de valores, de le ofensiva de la derecha, del restauracionismo 
de le Iglesia a los diversos grupos políticos, sindicales y populares, a la 
movimientos ecológicos, liberación de la mujer, según les ceracterlstice de 
cede pala. 

Según sean los resultados de esta reflexión, en diciembre se volveré a 
ver qué oportunidades y posibilidades hay de hacer una reunión europea de 
CPS y, en su caso, incluso internacional. 

Se puso especial atención al papel que está jugando como coordinación 
internacional el COELI (Centre oecuménique de Liaisons Internationales), con 
sede en Bruselas. Como sabemos el COELI publica un Boletín: "Comunicaciones 
Internacionales" que muchos de nosotros ya conocemos. Si alguno desease un 
ejemplar de muestra lo puede pedir a le Secretarle de Barcelona por si inte-



10,-

resa suscribirse. En este momento existen unas 50 suscripciones en todo el 
Estado. 

La situación económica del COELI está en un momento delicado. Cual­
quier ayuda en este sentido seré bien recibida. Se puede hacer a través de 
la secretarla de Barcelona o directamente al COELI: 

COELI, 
rué du Boulet 31, 
1000 Bruxelles 
Bélgica (Coopte Bancaire; 068 0751e20-94) 

Consideremos que el trabajo que hace el CCELI es muy importante en 
estos momentos. Su Boletín se publica en francés, inglés y eastellanc. Se en­
vía sobre todo a América Latina, África y Asia. En el se presentan testimo­
nios de lucha, reflexioes teológicas etc. En su último número, además del 
texto de Osear Romero que nosotros reproducismo en este BOLETÍN, hay infor­
maciones muy interesantes sobre le lucha de tese en Filipinas, los CPS de 
EE.UU. y Francia, y un debate sobre le conferencia ecuménica de teólogos 
asiáticos. También presenta una sección bibliográfica. 



I L ­

LA RAÍZ BÍBLICA DS LA ESPERANZA 

(Rafael da Sivatte) 

Si siempre es necesario reflexionar sobre nuestra esperanza y sobre su fundamen-
tación bíblica, hoy, en estos momentos de desencanto o al menos propicios a él, 
es algo urgente e imprescindible* 

Yo sólo intentaré enmarcar nuestra relfexión en la biblia* 

La biblia es un libro testimonial* es decir* un libro que da testimonio de una 
experiencia* T aunque siempre resulta difícil hacer partícipes a los demás de 
nuestras experiencias, en el caso de la biblia no lo es tanto* ya que la expe -
riencia del pueblo bíblico y la nuestra tienen muchos aspectos comunes* 

Ya desde el principio debemos tener en cuenta que la esperanza en la biblia nace 
en situaciones reales, llenas de sombra, de contradicción, y que se mantiene en­
tre dos polos inseparables! el de la experiencia de liberación y el de la situa­
ción de no plena libertad aún* Esta es la tensión bíblica que es común a nues­
tra tensión* 

Teámoslo con algo más de detalle. 

Dos tradiciones principales fundamentan la esperanza del pueblo bíblico: la que 
nace de la experiencia del éxodo y la que nace de la experiencia del mesías-sier 
vo de los hombres. 

La experiencia del éxodo, caricaturizando, tiene los siguientes puntos básicos. 

- un grupo de esclavos accede a la libertad 
- va descubriendo la peculiaridad de su Dios, Yahvé, que quiere la libertad y un 
pueblo de hermanos libres (cfr. Ex.2,23b-25; 6,2-9) 

- escucha la llamada a vivir de un modo nuevo 
- avanza, a pesar de las dificultades y tentaciones, ayudado por los profetas, 
en el compromiso nacido del conocimiento y experiencia de Yahvé* 

La experiencia del mesías-siervo de los hombres, caricaturizando también, tiene 
los siguientes puntos básicos: 

- un grupo de pastores nómadas experimenta la subsistencia, el crecimiento, el 
progreso 

- va descubriendo también la peculiaridad de su Dios que quiere la relación per­
sonal, la solidaridad fraternal, el bien de todos los pueblos 

- va aprendiendo a vivir de acuerdo con su experiencia del Dios bueno, compañe­
ro, inmerso en la vida de cada día 

- va superando, ayudado por los profetas, las crisis y tentaciones de estaciona­
miento, de individualismo, de orgullo, de triunfalismo 

- va asumiendo su papel de servicio a los demás pueblos, de testimonio del cami­
no progresivo hacia el reino-̂ itopfa humanos, de anuncio de esperanza y compro­
miso escatológicos 



12,-

- sus profetas sintetizan esta esperanza subrayando la tensión existente en­
tre la monarquía y el verdadero monarca-mesías ideal* 

Estas dos experiencias entran en contacto en Canaan. Nace así un pueblo nue­
vo , con sus tentaciones, crisis, problemas radicales (propios de la sedenta 
rización, de la organización del estado, de la instauración de la monarquía, 
de la burocracia, de la riqueza), que difuminan aquellas experiencias origi­
narias del pueblo (pueblo nuevo, libre, fraternal, progresivo, etc.). 

Surgen las grandes escuelas y personalidades profátioas que analizan la rea­
lidad, la confrontan con la dinámica nacida de dichas experiencias, hacen vi­
na crítica profunda, llaman a una conversión (a vivir de nuevo y de una nue­
va manera). 

Lo importante es que parten del análisis de la realidad (juzgada grave y ne­
gativa) para pasar a continuación a llamar a algo nuevo. T esto lo hacen ba­
sándose en las experiencias vitales: la de que Dios es fiel a pesar de todo; 
la de que esta fidelidad es descubierta en los momentos de liberación,de cli 
ma fraternal, de realizaciones humanas. 

La esperanza en el antiguo Testamento nace, pues, de la tensión entre utopía 
y realidad, acción interpelante a una vida plena y realización infrahumana. 

Los profetas son quienes hacen patente esta dialéctica del no - ya algo - pje 
ro siempre posibilidad de más. Se apoyan en el éxodo no como algo ya conse­
guido sino como principio dinamizador hacia un siempre nuevo éxodo, una nue­
va situación de pueblo liberado. £1 pacto con Dios se convierte así en base 
para un nuevo pacto conforme con la realidad de cada momento. Lo mismo se pue 
de decir de las realizaciones concretas conseguidas por algunos monarcas,las 
cuales son vistas por los profetas como simples puntos de partida hacia nue­
vas realizaciones, siempre abiertas. 

Esta es la dinámica del Antiguo Testamento. El pueblo falla; el pueblo acier 
ta. Pero en todo caso es llamado a conseguir metas siempre más elevadas y nue 
vas. 

Concretemos un poco. Hemos dicho que el pueblo bíblico nace de la gran expe­
riencia del éxodo, de la experiencia de que Dios no quiere un pueblo esclavo, 
oprimido, objeto de violencia. Tras esta experiencia que llama a una vida de 
comunidad, de pueblo fraternal, de participación plena, vienen las tentacio 
nes. 

Surgen las opresiones, las violencias, las injusticias que recorren toda la 
historia del pueblo. Reyes y responsables no ayudan a cambiar sino que apare 
cen como los culpables de la situación, amparados por la religión oficial. 

Se levantan entonces los profetas que critican la situación diciendo que no 
es la propia del espíritu del hecho salvador, atacan el culto como alienante 
en la situación de injusticia, llaman a la conversión y a ponerse en camino, 
recuerdan el gran hecho del éxodo, anuncian el nuevo rey mesías (guía, van­
guardia y protector de la justicia), afirman en las situaciones más críticas 
que Dios continúa siendo fiel y que se hace solidario del pueblo en crisis 
para abrir caminos de esperanza. Cfr. Is.8,24 - 9,6; 11,1-9; 52,13 - 53»L2; 
Jr. 22,13-19; 23,1-8. 



Pero estos caminos de esperanza no quedan del todo abiertos hasta que Dios 
se hace uno con los hombres y vence así a los grandes enemigos de éstos» el 
el dolor, la opresión, el egoísmo, la violencia, la injusticia, la muerte 
Y es en Jesús de Nazareth en quien queda abierto este camino hacia el rei­
no del Padre. 

Por esto la biblia es el testimonio de un camino de esperanza en medio de 
las desesperanzas y de un camino de compromiso* Un camino hacia la consecu­
ción de que el hombre con el que Dios se ha solidarizado llegue a ser valo­
rado como hombre, como absoluto, como plenamente humano; camino que pasa 
siempre por la lucha y el dolor» 

Esto se hace plenamente posible en Jesús de Nazareth, el hombre para los de 
más y con los demás» 

La biblia, pues, nos abre un camino hacia la realización plena del hombre 
que vive en comunión con los demás. 

Pueden darse situaciones en las que el hombre sea oprimido; pero la expe­
riencia de Dios, desde el éxodo hasta Jesús de Nazareth, llama a liberar 
siempre, a luchar, a esperar, a comprometerse en favor del hombre» 

Sste es el testimonio que encontramos en la biblia y que puede iluminar nue£ 
tra reflexión sobre la esperanza y el compromiso de situarnos con y en fa 
vor de los más pobres y oprimidos, ayudando a derrocar a los poderosos del 
solio» Es lo que Dios ha hecho, hace y hará por medio de nosotros» 



14.-

¡aJE ES L'ESPERANZA (1) 

Comunicado del grup Sant Andreu-Santa Coloma. 

Tan bon punt ens posarem a reflexionar sobre 
1*esperanza,tots el memores del nostre grup ens varem portar una sor— 
presat la feblesa de la nostra esperanga era manifesta. Aquesta fou, 
d'entrada, la primera constatad6,perqué d'inmediat centrárem la 
nostra etenció en el desanim de veure que la coses no canvien amb la 
rapidesa que tots desitjaríem.Perb tanmateix no hi ha res más seductor 
que una pregunta de la qual hem de donar resposta,sobretot quan la 
resposta ha de donar soport al que som,alque fem i perqué ho fem. 

Facilment ens varem posar d'acord en un punt de 
pertenga,on tots hi concidíem: en la necessitat de "fer camí" i arri­
bar a la conquesta de determináis objectius que vagin interpretant en 
avangament 1'enigma de la nostra esperanga. No podem introduir una 
discontinuitat entre el mes enga i el mes enllá,creant aixi una sepa­
rado entre el camí y el terme final de la nostra ruta.D'acord amb 
aquest plantejament,valorave» els gestos i actituds de solidaritat 
que ens apropen ais altres en el ssu sofriment o en la seva alegría, 
tot trencant les barreres de la incomunicado i rivalitat egoista que 
el capitalismo promociona. 

Nosaltres esperem un nou tious de societat, 
que consisteix en una fraternitat,en una comunitat on els valors que 
a*imposen i els models de relacib que s'estableixen,són el trastorn 
más radical deis valors i models avui existente.No volem que l'home 
sigui enemic de l»home i dongui 1'esquena a la natura que le rode-
ja, D'aquí que la nostra esperanga necessiti esgraonar la "utopía" 
amb la resistencia i lluita contra el capital!sme,que premia ais 
ambiciosos,ais especuladors,ais qui s'obren camí tot trepitjant ais 
altres i degradant la vida. 

Es cert que la nostra esperanga és "gratuita" 
i"escatolbgica",perb el ritme escatolbgic de la nostra activitat humana, 
per a no ser alienador,requereix- ara i aquí - avangar en la creado 
d'una societat mes justa,mes humana,mes fraternal,on la realització 
social y organitzativa deis col.lectius humana promogui i estimuli 
un nou tipus de realització personal sense haver d'utilitzar necessa— 
riament la violencia. 

En el nostre grup hi ha alguns que treballen en el 
camp de l'enaenyament.Ells remarcaven especialment la importancia 
d'una "educado al liberadora" que ajudi les persones a situar ̂.se en 
el contest que vivim,de pensar amb el seu propi cap.Aquest treball 
educatiu dona sentit a la vida. Es a dir, val la pena esmergar esfor— 
eos per a fer que la gent sigui persona i sapiga judicar els valors 
i contravalors de la vida,i sapiga també unir-se amb altres per a 
col.laborar en el projecte de fer una societat nova. 

(1) Reproducimos el texto original en catalán, al que sigue a continua­

ción la versión en castellano. 



Teñir esperan?a és creure que Les coses poden canviar} 
és afirmar —i viure en la "praxis**- que el projecte de societat que realifc-
zá Jesús amb e l s seus deixebles és viable,sobretot tenint en compte que 
avui son molts e l s homes de bona voluntat que, malgrat provenir de cultu­
res diferente i teñir pluralitat d'ideologies,totes son convergente en la 
mateixa alternativa que Jesús visque i ensenya.Els trets fonamentals de 
la nova societat están prou remarcatst no és tracta d*acaparar,sino de 
compartir} no es tracta de dominar,sino de servir} no es tracta de sepa­
rar, sino d'unir per a fer que la fraternitat deis homes i la solidaritat 
entre e l s pobles sigui possible.Aquesta possibl i tat , que a i s creients 
se'ns fa cortesa confirmada per la fe en Jesucrist resucitat,ens anima 
a viure amb la convicció de que aquesta societat nova,malgrat l e s d i f i cú l ­
tate ,es ta ja en marxa i son molts e l s qui l'empeyen. 

D'aci la impotaáncia deis qui la fan possible amb 
les seves agoserades actituds. Ella mantenen despeus la "utopia".Els 
profestee son necessaris} tan necessaris com els qui fan avanj ar la 
historia per camisaa de progrés.D'aquesta manera els "fcrte. en esperan-
5a" desemboiren lee nostres pors i dubtes i ens menen a anar sempre 
mes lluny. Una conclusió se*ens feia palesat l'esperanca es viu i s'e-
ixampla amb altres. El grup, el col.lectiu, la comunitat, és l'espai 
idoni per a desenvolupar lésperanca,perqué convé no estar sol quan les 
forcea flaqueijen i ens manquen objectius clars i esgraonats que ens 
atañein vers alib que esperem. 

El capitalismo avanca, el consumisme s'apodera 
de tothom. Ens deshumanitzem. Els governs de 1'Europa Occidental involu-
cionen cap a la dreta i ofeguen les reivindicadons populare. Els ajun-
taments d*esquerra del nostre país no acaben d*enfilar una gestió en-
grecadora i están sotmesos a un bloqueig economic que els impedeix millo-
rar la qualitat de vida.La política no educa suficientement en la convi­
vencia i sovint estimula la rivalitat,ádhuc arribant a provocar enemis-
tats personáis. I malgrat totes realitats aqüestes que oontradiuen la 
nostra esperan?a,nosaltres seguim creient que el canvi és posiiblej se-
guim tenint cox a model de referencia la comunitat de deixebles que re­
uní Jesús} seguim donant credibilitat a l'analisi socialista} seguim í» 
creient en la Resurrecció de l'home i del món,perqué entre il fet "primi­
cial i original'* de la Resárrecció de Crist i la revelado plena d'allb 
que esperem,hi ha una historia que mena amunt,tot i qye estigui marca­
da pe]s diversos esdeveniments de pecat i miseria. 

Aquest esforc d'amuht sempre ens obliga estai- atents 
ais "signes" de canvi, de transformado que se van operant dintre i fora 
de nosaltrest 

- Un grup de modtors que es preñen amb entusias­
me la tasca educativa. 

- Una associació de veins que passa d'un nivell 
merament crític i reivindicatiu a un altre de 
prendre iniciatives per a resoldre els problé 
mes de la comunitat. 

- Uns infants que , mitjancant la catequési , 
viuen la cortesa de que Jesús és amic. 

- Un partit que pren atenció ais qui políticament 
no son ja rentables* 

- Una escola d'adults qie teñen com a llibre de 
lectura les noticies del diári i després de 
llegir-les, les discuteix§n tot fen-se opinió. 

- Una comunitat cristiana que es "desclericalit-
srf* dada cop mes. 



16.-

Tot aixb son "signes" petits que beslluraen un can-
vi esperancador.Son aqüestes petites realitats de cada día les que ens 
permeten "somniar desperté" i empenyer el nostre compromis cada mati. 
Sovint la nostra esperanca esta en oposició a la d'altres. Es el com-
bat de la vida. Elegir és afrontar—se amb altres,perqué ningu pot ser­
vir dos senyors. Cal,dones, un compromis ferm que aleni la,nostra es­
peranca sense caure en el desencís. Tot aizb viscut amb honestedatri 
senzillesa,perqué el nostre compromis i la nostra esperanca no han de 
competir amb la grandesa épica de Prometeu. 

Sens dubte, tot fent caaí,trobarem altres vianants 
ais qui no haurem de justificar res. Tan sols,potser, n'hi haurá prou 
de dir una paraulat Company, sóc en el cami. 



17.-

;.QÜE ES LA ESPERANZA? 

Comunicación del grupo Sant Andreu—Santa Coloma. 

En cuanto no pusimos a reflexionar sobre la esperan­
za, todos los componentes del grupo nos llevamos una sorpresas la debilidad 
de nuestra esperanza era manifiesta. Esta fue, de entrada, la primera manifes­
tación, porque enseguida centramos nuestra atención en el desánimo de ver que 
las cosas no cambian con la rapidez que todos desearíamos. No obstante,no hay 
nada másseductor que una pregunta a %a que hay que dar respuesta,sobre todo 
cuando la respuesta deber servir de soporte a lo que somos,a lo que hacemos 
y por qué lo hacemos. 

Nos pusimos de acuerdo fácilmente en un punto de 
partida: la necesidad de "hacer camino" y llegar a la conquista de determina­
dos objetivos que vayan interpretando avanzando el enigma de nuestra esperan­
za.No podemos introducir una discontinuidad entre el más acá y el más allaj 
creando asi una separación entre el camino y el final de nuestra ruta.De acuer­
den con esto, valorávamos los gestos y actitudes de solidaridad que nos aproxi­
man a los otros en el sufrimiento y en la alegría,rompiendo al mismo tiempo las 
barreras de la incomunicación y rivalidad egoísta que el capitalismo promocio-
na. 

Esperamos una nueva sociedad que consiste en una 
fraternidad,en una comunidad en dinde los valores que se imponen y los mode­
los de relación que se estrablecen, son el trastorno más radical de los va­
lores y modelos hoy existentes.No queremos que el hombre sea enemigo del hom­
bre y de la espalda a la naturaleza que le rodea.Be aquí, que nuestra espe­
ranza necesite desgranar la "utopia" con la resistencia y la lucha contra el 
capitalismo, que premia a los ambiciosos, a los especuladores, a los que se 
abren camino pisoteando a los otros y degradando la vida. 

Es cierto que nuestra esperanza es "gratuita" 
y "escatológioa", pero el ritmo escatológico de nuestra actividad humana, 
para que no sea alienador,requiere,ahora y aqui, avanzar en la creación de una 
sooiedad más justarás humana,más fraternal, en donde la realización social 
y organizativa de los colectivos humanos promueva y estimule un nuevo ti­
po de realización personal sin tener que utilizar necesariamnete la violen­
cia. 

En nuestro grupo hay algunos que trabajan en el 
campo de la enseñanza. Se acentúa aqui la importancia de una "educación libera­
dora" que ayude a las personas a situarse en el contexto en el que viven, a á 
fin de que sean capaces de optar libremente,de definirse,de pensar con su 
propia cabeza. Este trabaja educativo da sentido a la vida. Es decir, vale 
la pena emplear esfuerzos para hecer que la gente sea cada vez más persona 
y sepa juzgar los valores y los contra-valores de la vida y unirse con otros 
para colaborar en el proyecto de hacer una nueva sociedad. 

Tener esperanza e s creer que l a s cosas pueden carne 
biar .Es afirmar-y v i v i r en l a "praxis - que e l proyecto de sociedad que r e a -



18.-

lizó Jesús con sus discípulos es viable,sobre todo teniendo en cuenta 
que hoy sonmmuchos los hombres de buena voluntad que, a pesar de pro­
venir de culturas diferentes y tener pluralidad de iéeologías,todas son 
convergentes en la misma alternativa que Jesús vivió y enseñó. 

Los rasgos fundamentales de la nueva sociedad están 
suficiente remarcados» no se trata de acaparar, sino de compartirjno se 
trata de separar, sino de unir para hacer que la fraternidad de los 
hombres y la solidaritad entres los pueblos sea posible. Esta posibi­
lidad, que en los cristianos se nos manifiesta en la fe en Jesús resu­
citado,nos anima a vivir con la convicción de que esta sociedad nueva 
a pesar de las dificultades,está ya en marcha y son muchos los que 
la empujan. 

De aquí la importancia de los que la hacen posible 
con sus osadas actitudes. Elaos mantienen firmes la "utopia".Los profe­
tas son necesarios) tan necesarios como los que hacen avanzar la his­
toria por el camino del progreso.De esta manera los "fuertes en espe­
ranza" despejan nuestros miedos y dudas y nos invitan a ir siempee más 
allá.Una conclusión se nos hace evidente» La esperanza se vive y se 
ensancha con los otros. El grupo, el colectivo,la comunidad es el es­
pacio idóneo para desarrollar la esperanza,porque conviene no estar 
solo cuando las fuerzas flaqueen y nos falten objetivos claros y des­
granados que nos acerque a aquello que esperamos. 

El capitalismo avanza, el consumismo se apodera de 
todos.Nos deshumanizamos.Los gobiernos de la Europa occidental involu-
cionan hacia la derecha y ahogan las revindicaciones populares. Los 
ayuntamientos de izquierda de nuestro país no acaban de enderezar una 
gestión entusiasmadora y están sometidos a un bloqueo económico que 
les impide mejorar la calidad de vida.La política no educa suficiente­
mente en la coaviviencia y a menudo estimula la rivalidad,incluso 
llegando a provocar enemistades personales.Y a pessar de todas estas 
realidades que contradicen nuestra esperanza,seguimos creyendo que el 
cambio es posible, seguimos teniendo como modelo de referencia a la 
comunidad de discípulos que reunió Jesús, seguimos dando credibili­
dad al análisis socialista,seguimos creyendo en la Resurreción del 
hombre y del mundo,porque entre el hecho"primicial y original" de la 
Resurrección de Cristo y la revelación plena de aquello que esperamos, 
hay una historia que conduce arriba,aunque esté marcada por los di­
versos acontecimientos de pecado y de miseria. 

Este esfuerzo siempre nos obliga a estar atentos 
a los signos del cambio,de transformación, que se van operando dentro 
y fuera de nosotros : 

- Un grupo de monitores que toma con entusias­
mo el trabajo educativo. 

- Una Asociación de Vecinos que pasa de un ni­
vel meramente crítico y revindicativo a 
tomar iniciativas para resolver los proble­
mas de la comunidad. 

-Unos niños que, mediante la catcquesis, viven 
la certeza de que Jesús es amigo. 

- Un Partido que está atento a los que política 
mente no son rentables. 

- Una Escuela de Adultos que tienen como libro 
de lectura el periódico,los discuten formán­
dose una opinión. 

- Una comunidad cristiana que se "desclericaliza" 
cada vez más 



Todo esto son "signos" pequeños que traslucen un cam­
bio esperanzador.Son estas pequeñas reañidades de cada dia las que nos 
permiten "soñar despiertos" e impulsar nuestro compromiso cada maña­
na. A menudo nuestra esperanza está en oposición a la de los otros, 
2a el combate de la vida.Elegir es enfrentarse con los los otros,por­
que ninguno puede servir a dos señores.Es necesario,pues, un firme 
compromiso que aliente nuestra esperanza sin caer en el desencanto. 
Todo esto vivido con honestidad y sencillez,porque nuestra esperanza 
no ha de competir con la grandeza épica de Prometeo. 

Sin duda,caminando, encontraremos otros caminan­
tes a los que ho habremos de justifivar nada. Tan solo será suficiente 
con decir una palabras Compañero, estoy en camino. 



2o.-

COMUNICACION SOBRE LA ESPERANZA 

COMUNIDAD DEL CARMELO 

Al hablar de nuestra esperanza, de como la vivimos en la comunidad, 
hemos de partir de varias premisas sobre que entendemos nosotros por 
esperanza y cómo la queremos vivir. 

1. La esperanza para nosotros no es ni puede ser individual, sino que 
debe ser la esperanza de todo el pueblo; una esperanza colectiva. La 
salvación que nos promete Dios en el Antiguo y Nuevo Testamento no es 
una liberación personal, sino que es para todo el pueblo, para toda 
la humanidad. Esto se puede ver claro en el Éxodo: Yahvé oye el gri­
to de todo el pueblo de Israel (no sólo de Moisés y de los más con­
cienciados de la tiranía egipcia) y conduce a todo el pueblo hacia su 
liberación. La tierra prometida sólo se puede disfrutar como colec­
tivo. 

2. En la medida en que estamos comprometidos con el pueblo, viviremos 
y trabajaremos la esperanza del pueblo y estaremos participando en 
que esa esperanza no muera y se mantenga siempre viva. Abandonar la 
lucha con el pueblo es dar el primer paso hacia la privatización de 
"mi" esperanza, lo que nos harta perder el sentido comunitario y co­
lectivo de la liberación. 

3. La esperanza se vive a partir de la fe en Jesús de Nazareth y en 
su mensaje y práctica de liberación. Una esperanza sólida, que no de 
ja sitio al desencanto o a la desilusión, es una esperanza que desean 
sa sobre una fuerte vivencia de la fe: creernos que realmente es posi^ 
ble el Reino de Dios y que nosotros estamos llamados a construirlo 
día a día con nuestro esfuerzo; aprender a ver a Dios en todos los 
acontecimientos de nuestra vida (como hacia el pueblo de Israel); 
creer por encima de todo en que la liberación prometida por Jesús es 
posible es el mejor fundamento de la esperanza. Cuando a menudo deci_ 
mos que no tenemos esperanza o que estamos "desencantados" deberíamos 
preguntarnos si no está flaqueando nuestra fe, si realmente creemos, 
por encima de todos los inconvenientes y dificultades, en la posibili 
dad de la liberación total. 

Partir de que la esperanza se fundamenta en la fe nos hace ver dos d± 
mensiones de la esperanza: 

a) Una dimensión material, tangible, hecha de pequeñas esperanzas con 
cretas, parte de un proyecto social y político, cuyo análisis es a 
partir de datos concretos -un análisis racional o científico-. Son 
las pequeñas y grandes esperanzas de cada día. 

b) Otra dimensión más escatológica, espiritual o mística, como quera­
mos llamarla, sin la cual la otra dimensión pierde sentido y profund¿ 
dad. Es la esperanza fundamentada en una fuerte vivencia de la fe y 
en una creencia en la posibilidad del Reino de Dios, que no se puede 
reducir al ámbito de la razón, de lo científico (¿quién nos puede de­
mostrar con datos en la mano, racionalmente, que el hombre y la socie 
dad nueva que el Evangelio nos anuncia son posibles?); pero que es la 
esperanza que realmente nos mueve, que da un sentido total y trascen­
dental a nuestra vida, que brota de lo más profundo de nosotros y ali 
menta nuestra fe. 

Ambas dimensiones van para nosotros indisolublemente unidas. La una 
sin la otra nos conducirían, posiblemente, al desencanto por la falta 
de razones o vivencias que fundamenten nuestra esperanza, o a una es­
peranza etérea, "espiritualista", no concretada en la vida de cada 
día y en las pequeñas luchas que nos van haciendo avanzar hacia una 



21,-

sociedad nueva. 

Hasta aquí, por decirlo de alguna foraa, los fundamentos de nuestra 
esperanza, expresados de forma un tanto esquemática, pero que resumen 
lo que realmente vivimos y queremos vivir. 

En nuestra vivencia concreta y diaria de la esperanza sentimos cómo 
se van entremezclando las dos dimensiones de las que hablábamos ante­
riormente. De hecho a veces no somos conscientes de que tenemos espci 
ranza. Vivimos la esperanza como un sentimiento, como algo que está 
ahí. Vivimos más un sentimiento de que no nos desaniman las cosas y 
que no perdemos la ilusión ni la alegría. Hay unas actitudes de vida 
y sentimos que nuestra esperanza está por encima de según que cosas; 
de nuestros problemas cotidianos, de los días bajos de moral (que tam 
bien los hay), de los pequeños disgustos, desilusiones o fracasos.... 

Pensamos además que nuestra forma de vivir -la comunidad- nos da y 
puede dar a los demás una cierta esperanza. Creemos en una sociedad 
en la que las personas puedan amarse y compartir todo e intentamos vi 
vir de esta forma porque tenemos esperanza en que algún día todos po­
dremos vivir estos valores del amor, la solidaridad y el compartirlo 
todo. A veces experimentamos como el amor es capaz de transformar a 
las personas y en la medida en que seamos capaces de amar cambiarán 
las personas y la sociedad y construiremos algo nuevo. 

Los tiempos que vivimos (de desencanto, de apatía, de trabajo lento, 
no sólo a nivel político, sino también a otros niveles) los vivimos 
en la medida en que intentamos ser coherentes con nuestra experiencia 
de fe y nuestra militancia, y constantes en nuestro trabajo, aunque 
pueda ser lento y a vecez parezca ineficaz. Hemos de buscar que núes 
tra lucha sea eficaz y llegue a la gente, pero por encima de eso pen­
samos que tenemos que estar presentes, buscando nuevas formas, siendo 
creativos, pero encarnados en la realidad. A veces nos da la sensa­
ción de que hacemos cosas que no dan resultado, pero aún asi pensamos 
que sólo intentarlo vale la pena y que algo queda siempre sembrado. 

Un riesgo en el que hemos caido a veces es que nos hemos centrado de­
masiado en las esperanzas concretas, perdiendo de vista esa dimensión 
escatológica de la esperanza y sin tener en cuenta la historia de los 
hombres, dentro de la cual sólo somos pequeños granitos de arena, y 
donde estarnos simplemente "de paso", para aportar lo poco que podemos 
aportar en esa larga y costosa construcción del Reino. A menudo qui­
siéramos que con nosotros se acabara la historia y viviéramos ya esa 
nueva sociedad que nos espera, y eso nos hace perder de vista el sen­
tido histórico-trascendente del proyecto de liberación de Dios. 

Sentimos la esperanza cuando trabajamos colectivamente por la libera­
ción, codo a codo con el puebloj cuando vemos gérmenes de esperanza 
en todos los que luchan con nosotros; cuando somos capaces de hacer 
participar a los demás y vamos descubriendo y valorando los pequeños 
pasos que colectivamente vamos dando. 

Sentimos la esperanza también cuando somos capaces de transformarnos 
a nosotros mismos, de ir cambiando, de amar cada vez más, de conti­
nuar luchando; cuando aceptamos nuestras propias limitaciones y nos 
comprometemos a superarlas y a seguir cambiando. 

Tenemos confianza en el Padre. Creemos que El está presente en núes 
tras vidas y que se hace también presente en la historia y en los 
hombres, e intentamos descubrirlo en todos los acontecimientos que 
nos van sucediendo. 

Como aspectos negativos vemos que a menudo somos poco conscientes de 
lo que vamos viviendo y que no vemos los signos de esperanza en lo 



22.-

que hacemos. Otro aspecto negativo es el hecho de que a veces viva­
mos las cosas con rutina, con cansancio, con un cierto desaliento; pti 
ro pensamos que sí es esperanzador el que seamos capaces de salir de 
estas pequeñas crisis, de no instalarnos en esas situaciones de can­
sancio y que nos "pinche" el superararlas. Entrar en crisis puede 
ser también esperanzador si vamos hasta el fondo de ella y somos capa 
ees, a pesar de todo, de seguir caminando y luchando, porque caminan­
do se encuentra. Esa inquietud que aparece en los momentos de baja 
es un signo de esperanza, porque nos demuestra que pese a las dificul 
tades y problemas estamos vivos. 

Podríamos decir también que tenemos esperanza.•• 

...porque muchos hermanos -de estos y de otros tiempos y lugares- han 
caido y caen luchando por la liberación del pueblo y su ejemplo conti 
núa vivo en nosotros. 

...porque nos creemos las Bienaventuranzas. 

...porque el pueblo de Israel nos mostró cual es el camino en su Éxo­
do: gritó a Dios, éste le escuchó y se puso a caminar confiando en el 
Padre. 

...porque aunque cueste verlo, el hombre sigue siendo -por su capaci­
dad de amar- lo que da sentido a nuestro esfuerzo. 

...porque cada día podernos experimentar que amamos y somos amados. 

...porque la historia no se detiene, avanza, se van sembrando semillas 
y van surgiendo nuevos brotes de libertad. 

...porque en las cosas más simples y sencillas podemos ver el Espíritu 
de Jesús de Nazareth. 

...porque todo nos acerca al Padre y nos sentimos viajeros de un tren 
que conduce a la liberación total. 

COMUNIDAD DEL CARMELO 



23,-

P o r q u é e s p e r o,., 

(Jesús Moreno, Comunidad Cornelia) 

Me preguntan por qué aún espero... 
en un mundo de sombras y amenazas, 
que una sociedad que la vida castra, 
donde yacen tantas flores tronchadas. 

Acaso puedes tú vivir sin esperar? 
¿Es que empiezas cada día por nada? 
¿Desde el lecho ves acaso tu esfuerzo en la fosa? 
Y aún tienes fuerza para tirar? 

En pos de qué goces tú caminas. 
A dónde vuelan tus latidos fatigados, 
En qué empresa está fija tu retina, 
>¿ué mundo con pasión andas buscando. 

Es que puede haber alguien que no espere? 
Si éste ha naoido pobre y a luchar aprende. 
Cuando tantas carencias temprano ha pasado, 
cuando vive liado en tantos vaivenes... 

Yo creo tanto en lo que tengo como en 
lo que espero. 
Renuevo el coraje en cada combate perdido, 
Apuesto gozoso siempre por el mañana, 
Me apetece la oración cuando rompe el alba.,. 



2t.-

QSCAR ARIMULFO RDMERO: SERVIDOR Y TESTIGO 

Osear A. Romero, arzobispo de San Salvador, asesinado 
el 2.U de marzo pasado, ha vivido y ha caído al servicio de 
las clases oprimidas de su país. Sus denuncias y sus .tomas 
de posición valientes no se contaban mas. La víspera de su 
asesinato había exhortado a los soldadas a "no obedecer a 
ninguna orden de matar." 

Un vocero de la Junta Militar se había apurado en cali­
ficar de "crimen" este llamado. Interiormente, había diri­
gido una carta abierta al presidente Cárter en la cual lo 
invitaba insistentemente a suprimir toda ayuda militar a 
la junta salvadoreña y a dar garantías de no intervención. 
Era un desafío al presidente de los Estados Unidos para que 
demostrase su condición de cristiana y su preocupación por 
los derechos del hombre. Fue un constructor de la paz pero, 
aún cuando no dudaba en criticar' los aventurerismos suici­
das, sostenía el derecha de los oprimidos a la autodefensa 
por medio de la "violencia liberadora". Cincuenta y un día 
antes de su muerte, lo habíamos oído hacer suya la opción 
por un socialismo en la libertad. Y todas estas turnas de 
posición eran repercutidas por un muy eficaz sistema de di­
fusión. Su larga homilía dominical, donde denunciaba con 
detalles las crímenes del régimen era transmitida por la ra­
dia emisora del arzobispado que tenía un porcentaje de escu­
cha del 75%, en un peíi dende el Gü%'de la población es a-
nalfabeta. Este sistema de difusión informaba también con 
presición a un gran número de corresponsales en el mundo 
entero. 

Todo lo que precede bastaba para designar a Osear Romero 
como el hombre que los defensores del desorden establecido 
tenían que matar. Pero lo que hacía de él el enemigo numero 
uno para las fuerzas de opresión, era sobre todo su acción 
como unificador de las fuerzas papulares. Tenía palabras du­
ras para el aventurerismo militarista y para el sectarismo. 
Pero no ponía en la misma balsa a los opresores y a los que 
trataban inhábilmente de combatirlos. 

Sus críticas se ubicaban en el interior del procesa de 
liberación. Buscaba promover un amplio frente que, dejando 
atrás todo sectarismo, englobase los sectores sanos de la 
Democracia Cristiana y del Ejército. Buscaba también, con 
mucho sentido pedagógico integrar lo mas posible las masas 
en el proceso. Su muerte ha sido su última victoria, porque 
ella ha llevadoala resistencia o al exilio algunos de los 
más importantes dirigentes demócratas cristianos, que has­
ta entonces formaban parte del gobierna. Esto no ha impedi­
do, lo decimos de paso, que un diario demócrata cristiano 
europeo, presente, el mismo día, a la junta salvadoreña-



calificada por Romero, algunas semanas antes, de apariencia 
de gobierno detrás de la cual actuaban "los sectores mas re­
presivos de las fuerzas de seguridad"- como encontrándosenen 
el centro", entre una extrema derecha conservadora y una ex­
trema izquierda marxista. Cuan persistente es el mito del 
centro aun cuando se conmemora el kl° aniversario del voto 
por el Partido del Centro de los plenos poderes a Adolfo 
Hitler!. 

Osear Romero fue pues un hombre dotado de un real talento 
político. Esto no es excepcional en los eclesiásticos. Pero 
en él este talento no estaba al servicio de una preocupación 
por preservar la institución eclesial, sino al servicio del 
pueblo pobre. Estar al servicio de este pueblo pobre fue pa­
ra él la esencia misma de la Iglesia. Y ello porque este ser­
vidor era al mismo tiempo e indisociablemente un testigo, un 
testigo del Dios de vida-en conflicto con los ídolos de la 
muerte. Para presentar su teología-que él no tuvo el tiempo 
suficiente para desarrollar, la obra queda por hacer-prefe-
rimos cederle la palabra. Pero no sin haber subrayado que 
este servidor y testigo, éste obispo y mártir, no es el o-
bispo y el mártir de cualquier Iglesia. Es únicamente pa­
gando el precia de una conversión de los pobres y al Dios de 
los pobres que la Iglesia podrá hacerlo suyo. 

Tenemos confianza en la victoria final del pueblo salva­
doreña aun cuando se anuncia difícil, roja de sangre. Nos 
atrevemos a esperar que Juan Pablo II si unilateralmente 
preocupado por la influencia de las "ideologías extranjeras" 
-léase marxisma-en El Salvador comprenderá que los "asesina­
tos sacrilegos" ocurren varias veces por día, cada vez que 
un "Templo del Espíritu Santo" esdestruidr? por los servido­
res del capital. 

o o o o o o o o o o o o o o o 

o o o o o o o 



26.T 

LA DIMENSIÓN POLÍTICA DE LA FE D£SDE LA OPCIÓN POR 
LOS POBRES. 

Una experiencia eclesial en El Salvador, Centro América. 

T E M A 

Experiencia y reflexión que, de acuerdo con la amable 
sugerencia de la universidad, tengo el honor de situar en 
el ciclo de conferencias que aquí se desarrolla sobre el 
sugestivo tema de la dimensión política de la fé cristiana. 

Desde luego, no pretendo decir, ni Uds. pueden esperar 
de mi, la palabra de un técnico en materia política, ni 
tampoco la especulación con que un experta en teología 
relacionaría teóricamente la fe y la política. Sencillamen -
te voy a hablarles mas bien como pastor, que, juntamente 
con su pueblo, ha ido aprendiendo la hermosa y dura .verdad 
de que la fe cristiana no nos separa del mundo, sind'que 
nos sumerge en él, de que la Iglesia no es un reducto sepa­
rado de la ciudad, sino seguidora de aquel Jesús que vivió, 
trabajo", luchó y murió en medio de la ciudad, en la npolis5 
En este sentido quisiera hablar sobre la dimensión política 
de la fe cristiana; en el sentido precisa de las repercusio­
nes de la fe para el mundo y también de las repercusiones 
que la inserción an el mundo tiene paro la fe. 

Una Iglesia al servicio del mundo. 

Debemos estar claros desde el principio de que la fe cris­
tiana y lá actuación de la Iglesia siempre han tenida reper­
cusiones socia-políticas. Por acción o por omisión, por la 
connivencia can uno u otro grupo social los cristianas siem­
pre han influido en la configuración socio-política del mun­
do en que viven. El problema es cómo debe ser el influjo en 
el mundo socio-político para que ese influjo sea verdaderamen­
te según la fe. 

Como primera idea, aunque todu r.a muy general, quiero 
avanzar la intuición del Concilio Vaticano II que está a 
la base de todo el movimiento eclesial en la actualidad. 
La esencia dé la Iglesia está en su misión de servicia al 
mundo, en su misión de salvarlo en totalidad, y de salvar­
lo en la historia, aquí y ahora. La Iglesia está para so­
lidarizarse con las esperanzas y gozos, con las angustias 
y tristezas de los hombres. La Iglesia es, como Jesús, para 
"evangelizar a los pobres y levantar a los oprimidos, para 
buscar y salvar lo que estaba perdida" (LG n.8). 



El mundo de los pobres. 

Todos Uds. conocen estas palabras del Concilio. L/arios 
de BUS Obispos y teólogos ayudaron mucho en los anos sesenta 
para presentar de esta forma la esencia y misión de la Igle­
sia. Mi aporte consistirá en poner carne concreta a esas 
hermosas declaraciones desde la propia situación de un pe­
queño pafs latinoamericano, típico de lo que hoy se llama 
Tercer Mundo. Y para decirlo de una vez y en una palabra 
que resume y concretiza todo, el mundo al que debe servir 
la Iglesia es para nosotros el mundo de los pobres. 

Nuestro mundo salvadoreño no es una abstracción, no es un 
caso mas de lo que se entiende por "mundo" en países desa­
rrollados como, el de Uds. Es un mundo que en su inmensa ma 
yoría está formado por hombres y mujeres pobres y oprimidos. 
Y de ese mundo de los pobres decimos que es la clave para 
comprender la fe cristiana, la actuación de la Iglesia y la 
dimensión política de esa fe y de esa actuación eclesial. Los 
pobres son los que nos dicen qué es el mundo y cuál es el ser 
vicio eclesial al mundo. Los pobres son los que nos dicen 
qué es la "polis", la ciudad y qué significa para la Igle­
sia vivir realmente en el mundo. 

Permítanme que desde los pobres de mi pueblo, a ouienes 
represento, explique entonces brevemente la situación y ac­
tuación de nuestra Iglesia en el ..mundo en que vivimos, y 
reflexionar después desde la teología, sobre la importancia 
que ese mundo real, cultural y socio-político, tiene para 
la propia fe de la Iglesia. 

1.ACTUACIÓN DE LA IGLESIA DE LA ARQUIDIOCESIS DE SAN 
SALVADOR^ 

En los últimos años nuestra Arquidiócesis ha ido tomando 
una dirección en su actuación pastoral que solo se puede 
describir y comprender como una vuelta al mundo de los pobres 
y a su mundo real y concreto. 

a) Encarnación en el mundo de los pobres. 

aftc 

sión con que le oprimen" (Ex 3,9). Estas palabras de la Es­
critura nos han dado nuevos ojos para ver lo que siempre ha 
estado entre nosotros , pero tantas veces oculto, aun para 
la mirada de la misma Iglesia. Hemos aprendido a ver cuál 
es el hecho primordial de nuestro mundo, y lo hemos juzga­
do como pastares en Medellin y Puebla. "Esa miseria, como 
hecho colectivo, es una injusticia que clama al cielo"(Me-
dellin, Justicia, n.1). Y en Puebla declaramos "como el más 



28.-

desvastador y humillante flagelo, la situación de-inhumana 
pobreza en que viven millones de latinoamericanos expresada 
por ejemplo en salarios de hambre, el desempleo y subempleo, 
desnutrición, mortalidad infantil, falta de vivienda adecua­
da, problemas de salud, inestabilidad laboral"(n.29). 

El constatar estas realidades y dejarnos impactar por e-
llas, lejos de apartarnos de nuestra fe, nos ha remitido al 
mundo de los pobres como a nuestro verdadero lugar, nos ha 
movido como primer paso fundamental a encqrnarnos en el mun­
do de los pobres. En él hemos encontrado los rostros concre­
tos de los pobres de que nos habla Puebla, (cfr.31-39). Ahí 
hemos encontrado a los campesinos sin tierra y sin trabajo 
estable, sin agua ni luz ei sus pobres viviendas, sin asis­
tencia médica cuando las madres dan a luz y sin escuelas 
cuando los .piños empiezan a crecer. Ahí nos hemos encontra­
do con los obreros sin derechos laborales, despedidos de las 
fábricas cuando los reclaman y a merced de los fríos:cálculos 
de la economía. Ahí nos hemos encontrado con madres y esposas 
de desaparecidos y presos políticas. Ahí nos hemos encontrado 
con los habitantes de tugurios, cuya miseria supera toda ima-
ginacidn, y viviendo el insulto permanente de las mansiones 
cercanas. 

En ese mundo sin rostro humano, sacramento actual del sier­
vo sufriente de Jahvé, ha procurado encarnarse la Iglesia de 
mi Arquidiocesis. IMo digo esto con espíritu triunfalista, pues 
bien conozco lo mucho que todavía nos falta que avanzar en esa 
encarnación. Pero lo digo con inmenso gozo, pues hemos hecho 
el esfuerzo de no pasar de largo, de no dar un rodeo ante el 
herido en el camino, sino de acercarnos a él como el buen sa-
maritaño. 

Este acercamiento al mundo de los pobres es lo que entende­
mos a la vez como encarnación y como conversión. Los necesarios 
cambias al interior de la Iglesia, en la pastoral, en la educa-
cio'n, en la vida religiosa y sacerdotal, en los movimientos 
laicales, que no habíamos logrado al mirar solo al interior de 
la Iglesia, lo estamos consiguiendo ahora al volvernos al mun­
do de los pobres. 

b) El anuncio de la buena nueva a los pobres. 

Este encuentro.con los pobres nos ha hecho recobrar la ver­
dad central del evangelio con que la palabra de Dios nos urge 
a conversión. La Iglesia tiene una Buena Nueva que anunciar a 
los pobres. Aquellos que secularmente han escuchada malas no­
ticias y han vivido peores realidades, están escuchando ahora 
a través de la Iglesia la palabra de Jesús: "El reino de Dios 
se acerca", "Dichosos ustedes los pobres porque de ustedes es 
él reino de Dios". Y desde allí tiene también u n a Buena Nueva 



que anunciar a los ricos: que se conviertan al pobre para 
compartir con él los Bienes del Reino. Para quien conozca 
nuestro continente latinoamericano será muy claro que no hay 
ingenuidad en estas palabras ni menos aún opio adormecedor. 
Lo que hay en estas palabras es la coincidencia del anhelo 
de liberación de nuestro continente y la oferta del amor de 
Dios a los pobres. Es la esperanza que ofrece la Iglesia y 
que coincide con la esperanza, a veces adormecida y tantas 
veces manipulada y frustrada, de los pobres del continente. 

Es una novedad en nuestro pueblo que los pobres vean hoy 
en la Iglesia una fuente de esperanza y un apoyo a su noble 
lucha de liberación. La esperanza que fomenta la Iglesia no 
es ingenua ni pasiva. Es mas bien un llamado desde la pala­
bra de Dios a la propia responsabilidad de las mayorías po­
bres, a su concientización, a su organizacion-en un país en 
que, unas veces con mas intesidad que otras, ésta está legal 
o fácticamente prohibida-. Y es un respaldo, a veces también 
crítico, a sus justas causas y reivindicaciones. La esperan­
za que predicamos a los pobres es para devolverles su digni­
dad y para animarles a que ellos mismos sean autores de su 
propia destino. En una palabra, La Iglesia no sólo se ha 
vuelto hacia el pobre sino que hace de él el destinatario 
privilegiado de su misión, porque como dice Puebla "Dios 
toma su defensa y los ama" (n.1142). 

c) Compromiso en la defensa de los pobres. 

La Iglesia no sólo se ha encarnado en el mundo de los po­
bres y les da una esperanza, sino que se ha comprometido fir­
memente en su defensa. Las mayorías pobres de nuestro país 
son oprimidas y reprimidas cotidianamente por las estructu­
ras económicas y políticas de nuestro país. Entre nosotros 
siguen siendo verdad las terribles palabras de los profetas 
de Israel. Existen entre nosostros los que venden al justo 
por dinero y al pobre por un par de sandalias; los que amon­
tonan violencia y despojo en sus palacios; los que aplastan 
a los pobres; los que hacen que se acerque un reino de vio­
lencia, acostados en camas de marfil; los que juntan casa 
con casa y anexionan campo a campo hasta ocupar todo el si­
tio y quedarse solos en el país. 

Estos textos de los profetas Amos e Isaías no son voces 
lejanas de hace muchos siglos, no son sólo textos que leemos 
reverentemente en la liturgia. Son realidades cotidianas, 
cuya crueldad e intensidad vivimos a diario. Las vivimos 
cuando llegan a nosostros madres y esposas de capturados 
y desaparecidos, cuando aparecen cadáveres desfigurados en 
cementerios clandestinos, cuando son asesinados aquellos 
que luchan por la justicia y por la paz. En nuestra Arqui-
diocesis vivimos a diario lo que denunció vigorosamente 



30.-

Puebla: "Angustias por la represión sistemática o selectivo, 
acompañada de delación, violación de la privacidad, apre­
mios desproporcionados, torturas, exilios. Angustias de tan-
taB familias por la desaparición de sus seres queridos de 
quienes no pueden tener noticia alguna* Inseguridad total 
por detenciones sin ordenes judiciales. Angustias ante un 
ejercicio de la justicia sometida o atada" (n.t»2). 

En esta situación conflictiva y antagónica, en que unos 
pocos controlan el poder económico y político, la Iglesia 
se ha puesto del lado de los pobres y ha asumido.su defensa. 
No puede ser de otra manera, pues recuerda a aquel Jesús 
que se compadecía de las muchedumbres. Por defender al pobre 
ha entrada en grave conflicto con los poderosos de las oli­
garquías económicas y -los poderes políticas y militares del 
Estado. 

d) Perseguida por servir a los pobres. 

Esta defensa de los pobres en un mundo seriamente con-
flictivo ha ocasionado algo nuevo en la historia reciente 
de nuestra Iglesia: La persecusion. Uds. conocerán las datas 
más importantes. En menos de tres artos más de cincuenta sa­
cerdotes han sido atacados, amenazados y calumniados. Seis 
de ellas san ya mártires, muriendo asesinados; varios han 
sido torturadas y otros expulsadas. También las religiosas 
han sido objeto de persecución. La emisora del Arzobispado, 
instituciones educativas católicas y de inspiración cristia­
na han sida constantemente atacadas, amenazadas e intimida­
das con bambas. Varios conventos parroquiales han sido ca­
teados. 

Si esto se ha hecho con las representantes más visibles 
de la Iglesia comprenderán Uds. lo que ha ocurrido al pue­
blo sencillo cristiana, a los campesinos, sus catequistas 
y delegados de la palabra, a las comunidades eclesiales de 
base. Ahí los amenazados, capturados, torturados y asesina­
das se cuentan por centenares y miles. Como siempre, tam-
bie'n en la persecución ha sido el puebla pobre cristiana 
el mas perseguida. 

Es pues un hecha clara que nuestra Iglesia ha sido per­
seguida en los tres últimos artos. Pera lo mas importante 
es observar por qué ha sido perseguida. No se ha perseguido 
a cualquier sacerdote ni atacado a cualquier institución. 
Se ha perseguida y atacado a aquella parte de la Iglesia 
que se ha puesto del lado del puebla pobre y ha salido en 
su defensa. Y de nuevo encontramos aquí la clave para com­
prender la persecución a la Iglesia: Los pobres. De nuevo 
son los pobres los que nos hacen comprender lo que realmen­
te ha ocurrida. V por ello la Iglesia ha entendido la per-

http://asumido.su


secucion desde los pobres. La persecución ha sido ocasiona­
da por la defensa de los pobrea y no es otra cosa que cargar 
con el destino de los pobres. 

La verdadera"persecución se ha dirigido al pueblo pobre, 
que es hoy el cuerpo de Cristo en la historia. Ellos son el 
pueblo crucificado, como Jesús, el pueblo perseguido como 
el siervo de Jahvé. Ellos son los que completan en su cuer­
po lo que falta a la pasión de Cristo. Y por esa razón, cuan­
do la Iglesia se ha organizado y unificado recogiendo las 
esperanzas y las angustias de los pobres, ha corrido la mis­
ma suerte de Jesús y de los pobres: la persecución. 

e) Esta es la dimensión política de la fe. 

Esta es en breves rasgos la situación y actuación de la 
Iglesia en El Salvador. La dimensión política de la fe no 
es otra cosa que la respuesta de la Iglesia a las exigencias 
del mundo real socio-político en que vive la Iglesia. Lo que 
hemos redescubierto es que esa exigencia es primaria para la 
fe y que la Iglesia no puede desentenderse de ella. No se tra 
ta de que la Iglesia se considere a sí misma como institución 
política que entra en competencia con otras instancias politi 
cas, ni que posea unos mecanismos políticos propios; ni mucho 
menos se trata de que nuestra Iglesia desee un liderazgo po­
lítico. Se trata de algo más profundo y evangélico; se trata 
de la verdadera opción por los pobres, de encarnarse en su 
mundo, de anunciarles una buena noticia, de darles una espe­
ranza, de animarles a una praxis liberadora, de defender su 
causa y de participar en su destino. Esta opción de la Igle­
sia por los pobres es la que explica la dimensión política 
de su fe en sus raíces y rasgos más fundamentales. Porque 
ha optada por los pobres reales y no ficticios, porque ha 
optado por los realmente" oprimidos y reprimidos, la Iglesia 
vive en el mundo de lo político y se realiza como Iglesia 
también a través de lo político. No puede ser de otra manera 
si es que, como Jesús, se dirige a los pobres. 

2. HISTORIZACION DE LA FE DESDE EL MUNDO DE LOS POBRES. 

La actuación descrita de la Arquidiocesis ha partido cla­
ramente de su convicción de fe. La trascendencia del evange­
lio nos ha guiado en nuestro juicio y actuación. Desde la fe 
hemos juzgada de las situaciones sociales y políticas. Pero 
por otra parte es también verdad que precisamente en ese pro­
ceso de tomar postura ante la realidad socio-política tal 
cual es, la misma fe se ha ido profundizando, el mismo evan­
gelio ha ido mostrando su riqueza. Solo quisiera hacer aho­
ra unas breves reflexiones sobre algunos puntos fundamenta­
les de la fe que se han visto enriquecidos par esta encar-



32.--

nación real en el mundo socio-político. 

a) Conciencia más clara del pecado. 
# 

En primer lugar ahora sabemos mejor que es el pecada. Sa­
bemos que la ofensa a Dios es la muerte del hombre. Sabemos 
que el pecado es verdaderamente mortal; pero no sólo poT la 
muerte interna de quie'n lo comete, sino por la muerte real 
y objetiva que produce. Recordamos de esa forma el dato pro­
fundo de nuestra fe cristiana. Pecado es aquello que dio 
muerte al Hijo de Dios, y pecado sigue siendo aquello que da 
muerte a los hijos de Dios. 

Esa fundamental verdad de la fe cristiana la vemos a dia­
rio en las situaciones de nuestro país. IMo se puede ofender 
a Dios sin ofender al hermano. Y la peor ofensa a Dios, el 
peor.de los secularismos es, como ha dicho uno de nuestros 
teólogos: "el convertir a los hijos de Dios, a los templos 
del Espíritu Santo, al Cuerpo histo'rico de Cristo en vícti­
mas de la opresión y de la injusticia, en esclavos de ape­
tencias económicas, en piltrafas de la represión política; 
el peor de los secularismos es la negacio'n de la gracia por 
el pecado, es la objetivación de este mundo como presencia 
operante de los poderes del mal, como presencia visible de 
la negación de Dios".(I Ellacurin Eca n. 353 p. 123). 

No es por ello pura rutina que repitamos una vez mas la 
existencia de estructuras de pecado en nuestro país. Son 
pecado parque producen los frutos del pecado: la muerte de 
los salvadoreños, la muerte rápida de la represión o la 
muerte lenta, pero no menos real, de la opresión estructural. 
Por ello hemos denunciado la idolatri zación que se hace en 
nuestro país de la riqueza; de la propiedad privada absolu-
tizada en el sistema capitalista, del poder política en los 
regímenes de seguridad nacional en cuyo nombre se institu­
cionaliza la inseguridad de los individuos. (IV Carta Pas­
toral n. íf3-í»8). 

Por trágico que parezca, la Iglesia ha aprendido en su 
inserción en el mundo real socio-político a conocer y pro­
fundizar en la esencia del pecada. En ese mundo se desvela 
la mas profunda esencia del pecada cama la muerte de las 
salvadoreños. 

b) Mayor claridad sobre la encarnación y la redención. 

En segundo lugar sabemos ahora mejor qué significa la en­
carnación, qué significa que Jesús tomó carne realmente hu­
mana y que se hizo solidario dé sus hermanos en el sufri­
miento, en los llantos y quejidos, en la entrega. Sabemos 

http://peor.de


que no se trata directamente de una encarnación universal, 
que ea imposible, sino de una encarnación preferencial y 
parcial; una encarnación en el mundo de los pobres. Desde 
ellos podrá la Iglesia ser para todos, podrá también prestar 
un servicio a los poderosos a través de una pastoral de con­
versión; pero no a la inversa, como tantas veces ha ocurrido. 

El mundo de los pobres con características sociales y po­
líticas bien concretas, nos enseña dónde debe encarnarse la 
Iglesia para evitar la falsa universalización que termina 
siempre en connivencia con los poderosos. El mundo de los 
pobres nos enseña cómo hade ser el amor cristiano, que bus­
ca ciertamente la paz, pero desenmascara el falso pacifismo, 
la resignacio'n y la inactividad; que debe ser ciertamente 
gratuito pero debe buscar la eficacia histórica. El mundo 
de los pobres nos enseña que la sublimidad del amor cris­
tiano debe pasar por la imperante necesidad de la justicia 
para las mayorías y no debe rehuir la lucha honrada. El mun­
do, de los pobres nos enseña que la liberación llegará no só­
lo cuando los pobres sean puros destinatarios de los, benefi­
cios de gobiernos o de la misma Iglesia, sino actores y pro­
tagonistas ellos mismos de su lucha y. de su liberación, de­
senmascarando así la raíz ultima de falsos paternalismos aún 
eclesiales. 

Y tambie'n el mundo real de los pobres nos enseña de qué 
se trata en la esperanza cristiana. La Iglesia predica el 
nuevo cielo y la nueva tierra; sabemos ademas que ninguna 
configuración socio-política se puede intercambiar con la 
plenitud final que Dios concede. Pero ha aprendido también 
que la esperanza trascendente debe mantenerse con los signos 
de esperanza histórica, aunque sean signos aparentemente tan 
sencillos como los que proclama el tercer Isaías cuando dice 
que "construirán sus casas y las habitarán, plantarán viñas 
y comerán de sus frutos" (IB 65,21). Que en esto haya una 
auténtica esperanza cristiana, que no se esté rebajando la 
esperanza a lo temporal y humano, como se dice a veces des­
preciativamente, se aprende en el contacto cotidiano de quie­
nes no tienen casa ni viña, de quienes construyen para que 
otros habiten y trabajan para que otros coman los frutos. 

c) Fe mas profunda en Dios y en su Cristo. 

En tercer lugar la encarnación en lo socio-político es el 
lugar de profundizar en la fe en Dios y su Cristo. Creemos 
en Jesús que vino a traer vida en plenitud y creemos.en un 
Dios viviente que da vida a los hombres y quiere que los 
hombres vivan en verdad. Estas radicales verdades de la fe 
se hacen realmente verdades y verdades radicales cuando la 
Iglesia se inserta en medio de la vida y de la muerte de su 
pueblo. Ahí se le presenta a la Iglesia, como a todo hombre, 
la opción más fundamental para su fe: estar en favor de la 



3h.-

vida o de la muerte. Con gran claridad vemos que en esto no 
hay posible neutralidad. 0 servimos a la vida de los salva­
doreños o somos cómplices de su muerte. Y aquí se da la me­
diación histórica de lo mas fundamental de la fe: o creemos 
en un Dios de vida o servimos a los ídolos de la muerte. 

En nombre de Jesús queremos y trabajamos naturalmente x 
para una vida en plenitud que no se agota en la satisfacción 
de las necesidades materiales primarias ni se reduce al ámbito 
de lo socio-político. Sabemos muy bien que la plenitud de 
vida sólo se alcanza en el reino definitivo del Padre y que 
esa plenitud se realiza históricamente en el honrado servicio 
a ese reino y en la entrega total al Padre. Pero vemos con/ 
igual claridad que en nombre de Jesús sería una pura ilusión, 
una ironía y, en el fondo, la mas profunda blasfemia, olvidar 
e ignorar los niveles primarios de la vida, la vida que co­
mienza con el pan, el techo, el trabajo. 

Creemos con el apóstol Juan que Jesús es "la Palabra de 
la Vida" (Un 1,1), y que donde hay vida ahí se manifiesta 
Dios. Donde el pobre comienza a vivir, donde el pobre co­
mienza a liberarse, donde los hombres son capaces de sen­
tarse alrededor de una mesa común para compartir, allí esta 
el Dios de vida. Por ello cuando la Iglesia se inserta en 
el mundo socio-político para cooperar a que de él surja vi­
da para los pobres no esta alejándose de su misión ni hacien­
do algo subsidiario y supletorio, sino que esta dando testi­
monio de su fe en Dios, esta siendo instrumento del Espíritu 
Señor y dador de vida. 

Esta fe en el Dios de vida es lo que explica lo mas pro-
funfo del misterio cristiano. Para dar a los pobres hay que 
dar de la propia vida y aún la propia vida. La mayor muestra 
de la fe en un Dios de vida es el testimonio de quien está' 
dispuesto a dar su vida. "Nadie tiene mayor amor que el que 
da la vida por el hermano".(Jn 15,13). Y esto es lo que ve­
mos a diario en nuestro pais. Muchos salvadoreños y muchos 
cristianos están dispuestos a dar su vida para que haya vi­
da para los pobres. Ahí están siguiendo a Jesús y mostrando 
su fe en él. Insertos como Jesús en el mundo real, amenaza­
dos y acusados como él, dando la vida como él están testi­
moniando la Palabra de la Vida. 

Nuestra historia es pues antigua. Es la historia de Je­
sús que intentamos proseguir modestamente. Como Iglesia no 
somos expertos en política ni queremos manejar la política 
desde sus mecanismos propios. Pero la inserción en el mundo 
socio-político, en el mundo en que se juega la vida y la muer­
te de las mayorías, es necesaria y urgente para que podamos 
mantener de verdad y no solo de palabra la fe en un Dios de 
vida y el seguimiento de Jesús. 



CONCLUSIÓN. 

Opción por los pobres: orientación de nuestra fe 
en medio de la políticaT~ 

Para terminar quisiera resumir lo central de lo expuesto 
hasta ahora. En la vida eclesial de nuestra Arquidiocesis 
la dimensión política de la fe o, si se quiere, la relación 
entre fe y política no se ha ido descubriendo a partir de 
reflexiones teóricas y previas a ls misma vida eclesial. 
Naturalmente que tales reflexiones son importantes, pero 
no decisivas. Estas reflexiones se hacen importantes y deci­
sivas cuando recogen de verdad la vida real de la Iglesia. 
Hoy, el honor de expresar en este ambiente universitario mi 
experiencia pastoral ne ha obligado a hacer esta reflexio'n 
teológica. La dimensio'n política de la fe se descubre y se 
la descubre correctamente mas bien en una practica concreta 
al servicio de los pobres. En esa practico se descubre su 
mutua relación y también su diferenciacio'n. La fe es la que 
impulsa en un primer momento a encarnarse en el mundo socio 
político de los pobres y a animar los procesos liberadores, 
que son también socio-políticos. Y esa encarnación y esa 
praxis a su vez concretizan los elementos fundamentales de 
la fe. 

En lo que hemos expuesto aquí hemos delineado solo los 
grandes rasgos de ese doble movimiento. Quedan naturalmente 
muchos temas por tratar. Se podría haber hablado de la re­
lación de la fe con las teologías políticas, en concreto 
con el marxismo. Se podría haber mencionado el tema candente 
entre nosotros de la violencia y su legitimidad. Esos temas 
son objeto constante de reflexio'n entre nosotros, y los en­
frentamos sin prevenciones ni miedos. Pero los enfrentamos 
en la medida en que se van ̂ haciendo problemas reales, y a-
prendemos a dar una solución dentro del mismc proceso. 

En el breve tiempo que me ha tocado estar dirigiendo la 
Arquidiocesis han pasado ya cuatro gobiernos diferentes con 
diversos proyectos políticos. Tambie'n las otras fuerzas po­
líticas, revolucionarias y democra'ticas han crecido y evo­
lucionado en estos anos. La Iglesia por lo tanto ha tenido 
que ir juzgando de lo político desde dentro de un proceso 
cambiante. En el momento actual el panorama es ambiguo,pues 
por una parte están fracasando todos los proyectos provenien­
tes del gobierno, mientras que esta creciendo la posibilidad 
de una liberación popular. 

Pero en lugar de detallarles todos los vaivenes de la 
política en mi país he preferido explicarles las raíces 
profundas de la situación de la Iglesia en este mundo explo­
sivo de lo socio-político. Y he pretendido esclarecerles el 
último criterio, que es teolo'gico e histórico, para la ac-



36.-

tuacidn de la Iglesia en este campo: el mundo de los pobres. 
Según les vaya a ellos, al pueblo pobre, la Iglesia irá apo­
yando desde su especificidad uño u otro proyecto político» 

Creemos que esta es la forma de mantener la identidad y 
la misma trascendencia de la Iglesia. Insertarnos en el pro­
ceso socio-político real de nuestro pueblo, juzgar de él 
desde el pueblo pobre e impulsar todos los movimientos de 
liberación que conduzcan realmente a la justicia de las ma­
yorías y a la paz para las mayorías. Y creemos que esta es 
la forma de mantener la transcendencia e identidad de la 
Iglesia porque de esta forma mantenemos la fe en Dios. 

Los antiguos cristianos decían: "Gloria Dei, vivens ho­
mo", (la gloria de Dios es el hombre que vive). Nosotros 
podríamos concretar esto diciendo: "Gloria Dei, vivens pau-
per".(La gloria de Dios es el pobre que vive). Creemos que 
desde la trnscendencia del evangelio podemos juzgar, en qué 
consiste en verdad la vida de los pobres; y creemos tambie'n 
que poniéndonos del lado del pobre e intentando darle vida 
sabremos en qué consiste la eterna verdad del evangelio. 

o o o a o o o o o o o o o o 
O O O O Q O O O 


	crisoc_1980_06_001.pdf
	crisoc_1980_06_002.pdf
	crisoc_1980_06_003.pdf
	crisoc_1980_06_004.pdf
	crisoc_1980_06_005.pdf
	crisoc_1980_06_006.pdf
	crisoc_1980_06_007.pdf
	crisoc_1980_06_008.pdf
	crisoc_1980_06_009.pdf
	crisoc_1980_06_010.pdf
	crisoc_1980_06_011.pdf
	crisoc_1980_06_012.pdf
	crisoc_1980_06_013.pdf
	crisoc_1980_06_014.pdf
	crisoc_1980_06_015.pdf
	crisoc_1980_06_016.pdf
	crisoc_1980_06_017.pdf
	crisoc_1980_06_018.pdf
	crisoc_1980_06_019.pdf
	crisoc_1980_06_020.pdf
	crisoc_1980_06_021.pdf
	crisoc_1980_06_022.pdf
	crisoc_1980_06_023.pdf
	crisoc_1980_06_024.pdf
	crisoc_1980_06_025.pdf
	crisoc_1980_06_026.pdf
	crisoc_1980_06_027.pdf
	crisoc_1980_06_028.pdf
	crisoc_1980_06_029.pdf
	crisoc_1980_06_030.pdf
	crisoc_1980_06_031.pdf
	crisoc_1980_06_032.pdf
	crisoc_1980_06_033.pdf
	crisoc_1980_06_034.pdf
	crisoc_1980_06_035.pdf
	crisoc_1980_06_036.pdf
	crisoc_1980_06_037.pdf
	crisoc_1980_06_038.pdf
	crisoc_1980_06_039.pdf
	crisoc_1980_06_040.pdf
	crisoc_1980_06_041.pdf

