
Quaderns d’Italià 20, 2015  11-35

ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)

Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. 
Marco

Juan Miguel Valero Moreno
Universidad de Salamanca. Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas 
asmodeo@usal.es

Resumen

El objetivo de este artículo es identificar los orígenes del estudio del tema Petrarca y el 
Humanismo en la península Ibérica y analizar las claves historiográficas de su estudio.

Palabras clave: Petrarca; petrarquismo; humanismo; península Ibérica; filología; historio-
grafía; nacionalismo.

Abstract. Petrarch and Humanism in the Iberian Peninsula. Time frame

The aim of this article is to identify the origin of the topic Petrarch and Humanism in the 
Iberian Peninsula and to analyze the historiographical keys to his study.

Keywords: Petrarch; Petrarchism; Humanism; Iberian Peninsula; Philology; Historiogra-
phy; Nationalism.



12    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

La storia del petrarchismo in Ispagna
è ancora completamente da farsi
Arturo Farinelli, 1929 (p. 68)

1. De los primeros primera es la especulación1

Tiempo al tiempo. A la melancólica edad de 62 años, de aquella «sera della 
vita, ormai fuggente» en que se publican los dos macizos volúmenes de Italia 
e Spagna,2 Arturo Farinelli (1867-1948) no consideró que debiera cambiar de 
opinión respecto a los avances que sobre la historia del petrarquismo en Espa-
ña se hubieran alcanzado para entonces. A la cabeza del primero de los volú-
menes de Italia e Spagna figuraban las que 25 años antes habían sido sus «Note 
sulla fortuna del Petrarca in Ispagna nel Quattrocento» (Giornale Storico della 
Letteratura Italiana, 44, 1904, p. 297-350). En la versión final se cancelaba la 
provisionalidad de las note para aparecer estas como «Petrarca in Ispagna 
(nell’Età Media)». Respecto a la frase que encabeza este marco Farinelli solo 
había suprimido el enfático «insomma» de 1904: «Insomma, la storia del 
petrarchismo in Ispagna è ancora completamente da farsi» (p. 340).

Si los estudios comparativos de Farinelli entre la cultura española y la 
germánica han dejado una impronta mayor en las universidades de ámbito 
lingüístico alemán (los textos y los temas de aquellos ensayos suyos sobre Lope 
o Gracián siguen vigentes en los planes de estudio de la cultura española 
entonces como hoy),3 sus desvelos por trazar la historia de las relaciones lite-
rarias y culturales entre Italia y España no han gozado entre nosotros de la 
misma fortuna: se hace referencia (o no se hace en absoluto) al estudio pione-
ro de Farinelli por puro compromiso bibliográfico y en ocasiones con preocu-
pante displicencia.4

1.	 Estas palabras preliminares y el monográfico en su conjunto se insertan en el marco del 
proyecto de investigación Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica (FFI2011-24896, 
Ministerio de Economía y Competitividad, Gobierno de España). Agradezco al equipo de 
dirección de Quaderns d’Italià su generosa disposición para acoger estos trabajos.

2.	 Arturo Farinelli, Italia e Spagna, Turín: Fratelli Bocca, 1929. La obra aparece dedicada al 
«amico carissimo» Ramón Menéndez Pidal y a la «cara memoria» de Carolina Michaëlis de 
Vasconcellos. Recupera la dedicatoria que en vida de la Michaëlis de Vasconcellos dirigió 
a ambos «con stima pari all’affetto» en sus Note sul Boccaccio in Ispagna nell’Età Media, 
Braunschweig: George Westermann [Archiv für das Studium der neueren Sprachen und 
Literaturen], 1906, que, junto con las «Note sulla fortuna del Corbaccio nella Spagna 
medievale», Bausteine zur romanischen Philologie. Festgabe für Adolfo Mussafia, Halle: Max 
Niemeyer, 1905, p. 401-460 (publicado justo después de la contribución de Menéndez 
Pidal), constituían la parte más gruesa del primer volumen de Italia e Spagna.

3.	 Puede verse una ágil reseña de los mismos en Lucia Strappini, «Arturo Farinelli», Dizionario 
Biografico degli Italiani, 45, 1995, p. 21-24.

4.	 En España se hace poca o ninguna mención al volumen de homenaje, L’opera di un maestro. 
Per il cinquantesimo corso di lezioni di Arturo Farinelli. Quindici lezioni inedite e Bibliografia 
degli scritti a stampa, Turín: Fratelli Bocca, 1920, en cuyo comité promotor se encontraban 
Benedetto Croce y Giovanni Gentile. A esta publicación acompaña una extensa lista, a 
doble columna, de suscriptores (p. xi-xxiii). Para dar idea de la consideración de la que 



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    13

Pese a algunas comprensibles lagunas y alguna mácula menor, el estudio 
de Farinelli pudo mantenerse en 1929 justamente porque los avances en el 
campo que él había explorado habían sido mínimos o no se habían dado. En 
1904 Farinelli era un hombre y un filólogo maduro, que no se había interna-
do en la materia como diletante, sino como consecuencia de una juvenil pasión 
por España, país que visitó en fecha muy temprana,5 un estudio constante de 
sus textos y su cultura en extensión, hasta llegar a sus contemporáneos, y un 
conjunto de publicaciones sólidas sustentadas por la «febbre di erudizione» 
desencadenada en su «età florida».

Las «Note» de 1904 fueron (en fecha de aniversario petrarquesco, téngase 
presente), una reseña al libro que ha de considerarse, por su perspectiva de 
conjunto, el primero de los consagrados a las relaciones literarias entre Italia y 
España en edad temprana (Edad Media y Renacimiento), esto es, I primi 
influssi di Dante, del Petrarca e del Boccaccio sulla letteratura spagnuola (Milán: 
Ulrico Hoepli, 1902) de Bernardo Sanvisenti (1878-1944), que encaró un 
problema que, ciertamente, Farinelli, había sugerido en una reseña al libro de 
Benedetto Croce, I primi contatti fra Spagna e Italia de 1893 (nótese la simi-
litud del sintagama con el libro de Sanvisenti), en el Giornale Storico della 
Letteratura Italiana, 24, 1894, p. 202-231, esto es, cuando Farinelli contaba 
27 años:6 «Chi prendesse a scrivere la storia del Petrarchismo in Ispagna fareb-
be opera interessantissima ed utilissima…».7

en su momento gozó Farinelli y de sus contactos en relación a los temas que aquí están 
involucrados mencionaré solo algunos de los nombres más conspicuos. En la península 
Ibérica, además de las suscripciones institucionales de la Biblioteca del Palacio Real, el 
Institut d’Estudis Catalans o la Sociedad Menéndez y Pelayo de Santander, figuran Miguel 
Artigas y Fernando Barreda, Adolfo Bonilla y San Martín, Américo Castro, Emilio Cotarelo 
y Mori, Ramon D’Alòs, Eugenio D’Ors, Joan Estelrich, José Leite de Vasconcellos, Ramón 
Menéndez Pidal, Ramon Miquel i Planas, Alfonso Reyes, Antoni Rubió i Lluch o Antonio 
García Solalinde. Entre los italianos y extranjeros valga convocar los nombres de Michele 
Barbi, Giulio Bertoni, Carlo Calcaterra, Mario Casella, James Fitzmaurice-Kelly, Joseph 
E. Gillet, Henry Lang, Ezio Levi, Eugenio Mele, Ernest Mérimée, Wilhelm Meyer Lübke, 
Angelo Monteverdi, Ferdinando Neri, Kristopher Nyrop, Pio Rajna, Mario Roques, Vitto-
rio Rossi, Natalino Sapegno, Hugo Schuchardt, Benvenuto Terracini, Francesco Torraca, 
Karl Vossler o Karl Weiss, a los que pueden añadirse los editores Luigi Einaudi, Ulrico 
Hoepli y Giuseppe Laterza.

5.	 Véase Arturo Farinelli, Fuga in Spagna a vent’anni, Roma: La Nuova Antologia, 1935 (sepa-
rata de Nuova Antologia, 27 p.). Para no recargar con bibliografía las referencias a Farinelli 
dejo para otra ocasión la redacción de una semblanza crítica que haga justicia a su legado.

6.	 Con el título de «Primi contatti» es el capítulo de apertura del segundo volumen de Italia e 
Spagna, p. 3-67. Desde el inicio del texto Farinelli se muestra (véase más abajo) como uno 
de los pioneros, apoyado en los estudios de Marcelino Menéndez y Pelayo, de la considera-
ción de un humanismo español de primer orden, frente a la imagen pobre transmitida por 
el estudio señero de Georg Voigt, Die Wiederbelebung des classischen Alterthums oder das erste 
Jahrundert des Humanismus, Berlín: Georg Reimer, 1859, del que Farinelli hace referencia 
a su tercera edición, ibid., 1893, 2 vols., que no había mejorado la opinión vertida en las 
anteriores.

7.	 En la reseña citada (1894: p. 229), cuyo párrafo contiene ya algunos apuntes sobre Petrarca 
en Cataluña (Llorens Mallol, Metge, March).



14    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

La reseña a Croce, como la idea de una critica al libro de Sanvisenti, iban 
más allá de ese modesto cometido. El comentario a un libro publicado cons-
tituía para Farinelli uno de sus modos habituales de rendir cuentas de una 
entera investigación, como hizo en este caso tratando de subsanar las debili-
dades que encontró en el desigual libro de Sanvisenti, que Farinelli considera-
ba «compiuto assai lestamente e senza quella novità di indagini ch’io dal gio-
vane romanista m’aspettava» (1904, p. 297 n1).8

Es de suponer que entre los 10 años que van desde que mostró su deseo de 
que se abriera el campo de estudio sobre Petrarca y España hasta 1904, Fari-
nelli habría recopilado en fichas y papeles, como era su costumbre, todas las 
noticias que hubiera podido acumular sobre el asunto, por lo que inevitable-
mente, el breve capítulo del libro de Sanvisenti dedicado a Petrarca, titulado 
«I cultori del Petrarca», no podía resultarle satisfactorio.

De nuevo, el tiempo, importa. Farinelli pertenecía a una generación ante-
rior a la de Sanvisenti, con el cual se llevaba poco más de diez años. De 
hecho, Farinelli era casi coetáneo de Benedetto Croce (1866-1952), al cual 
se sabe que ofreció parte de sus notas sobre Italia y España con la intención 
de ilustrar al maestro napolitano en un campo en que Farinelli se considera-
ba a sí mismo mucho más diestro.9 En realidad Farinelli tuvo el empeño de 
reseñar los libros de Croce de tema hispánico. Hacia el colega y amigo demos-
traba respeto y admiración, pero no por ello dejaba de matizar y ampliar 
desde un punto de vista unas veces positivo y otras interpretativo, lo que 
Croce destilaba en sus libros.

Farinelli daba cuenta así de una consistente erudición en temas ibéricos, 
probablemente sin contraste entre sus contemporáneos italianos de las dos 

8.	 Farinelli no escatima descalificaciones respecto al proceder de Sanvisenti, como quien copia 
datos de Menéndez y Pelayo, discurre «fugacissimamente della fortuna del Petrarca in Ispag-
na» repitiendo errores ya superados, escribe páginas «flosce, contradittorie ne’ giudizii», no 
describe con exactitud el códice del Ateneo que contiene parte de la traducción catalana 
anónima del comentario de Bernardo Ilicino, ignora un estudio relevante como el de 
Morel-Fatio sobre el arte mayor o desliza interpretaciones con las que Farinelli se muestra 
en desacuerdo. Mucho más templado está Farinelli en sus estudios sobre Boccaccio, donde 
cita muy poco a Sanvisenti, que le había precedido, pero con neutralidad. No se olvide que 
los Appunti su Dante in Ispagna nell’Età Media, Turín: Ermanno Loescher [Giornale Storico 
della Letteratura Italiana. Supplemento, nº 8], 1905 (105 p.), luego recogidos en Dante 
in Spagna, Francia, Inghilterra, Germania (Dante e Goethe), Turín: Bocca, 1922, también 
fueron posteriores al libro de Sanvisenti, que la autoridad de Farinelli acabó arrinconando. 
Sin embargo, debió ser para él frustrante que el joven Sanvisenti hollara antes los terrenos 
sobre los que hacía tiempo laboraba.

9.	 El caso lo ha estudiado con agudeza Antonio Gargano, «Arturo Farinelli e le origini 
dell’ispanismo italiano», en L’apporto italiano alla tradizione degli studi ispanici. Nel ricordo 
di Carmelo Samonà (Napoli, 1992), Roma: Instituto Cervantes, Roma, 1993, p. 55-70. 
Una lectura inadecuada de este trabajo podría arrojar excesivas sombras sobre la relación 
entre Farinelli y Croce, que en general fue de amistad cordial, pese a la diferencia de ideas 
y caracteres. Véase también Elvira Falivene, «Ispanismo italiano dei principi del secolo: 
Benedetto Croce e Arturo Farinelli», Annali dell’Istituto Universitario Orientale di Napoli. 
Sezione Romanza, 421, 2000, p. 281-293.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    15

primeras décadas del siglo xx. El formato de la reseña, en este sentido, resulta 
idiosincrásico en Farinelli y determina algunos de sus trabajos más relevantes. 
Por un lado, le permite poner en juego una gran cantidad de datos, movilizan-
do masas de información que no le obligaban a una estructura previa y orgá-
nica, o que se servían de la estructura propia de la obra que sus note apostilla-
ban. Pero, por otro lado, justamente este aspecto resultó limitador en la 
acogida que algunos de sus textos, y en concreto la «Fortuna del Petrarca in 
Ispagna», tuvieron en la posteridad.

En la recensión de 1904, Farinelli ofreció su texto sin ninguna separación 
en secciones, sin índices, sumarios u otro tipo de rúbricas que ayudaran a 
separar el material, por lo que queda a la responsabilidad del lector realizar ese 
tipo de tareas, de comprensión analítica del texto, sin que en este caso sirva de 
apoyatura o guía tener al costado el libro de Sanvisenti. Quienes han citado 
pero no han leído nunca este libro no han advertido, claro está, que en «I 
cultori del Petrarca» (cap. ix, p. 345-388 y apéndice iii, p. 417-423) Sanvisen-
ti no se ocupó de otra cosa que del petrarquismo en Cataluña, mientras que 
las «Note» de Farinelli sí podían apelar a título propio a la fortuna de Petrarca 
«in Spagna».10

Las notas de Farinelli, pues, no solo completaban lo reflejado por Sanvi-
senti respecto al ámbito catalán, sino que ofrecían el cúmulo de información 
más amplio hasta el momento respecto a la presencia de Petrarca en el reino 
de Castilla y en la corona de Aragón. Lo hacía, además, en la revista que guia-
ba Novati, el director de la tesis doctoral de Sanvisenti. Porque, en efecto, el 
libro de Sanvisenti es el resultado editorial de la tesis de un joven de 24 años. 
Desde luego, puede asegurarse que entre este y Farinelli no se dio un caso 
análogo al que unió en estrecho lazo de amistad a otro joven (hispanista) de la 
generación de Sanvisenti, Eugenio Mele (1875-1969), y Benedetto Croce, esto 
es, el «vecchio amico», Mele, al que Croce dedica La Spagna nella vita italiana 
durante la rinascenza, Bari: Giuseppe Laterza, 1917.11

Y, ciertamente, la fortuna del tema Petrarca y España se ha debatido desde 
sus inicios entre la juventud y la oportunidad. En retrospectiva, las piedras 
miliares que amojonan el recorrido de este motivo de la historiografía literaria 
están punteadas de tesis doctorales y aniversarios. Así, las propias «Note» de 
Farinelli en su primera salida, de donde debe partir cualquier consideración 
de carácter historiográfico12.

10.	 Es llamativa, por cierto, la coincidencia en el inicio del título con una obra capital para los 
inicios del estudio del petrarquismo en Europa, a saber, Per la fortuna dei Trionfi del Petrarca 
in Francia, Módena: G. T. Vincenzi e Nipoti, 1904.

11.	 Tengo presente aquí, además de la primera edición, la segunda de 1922, que incorpora suge-
rencias de la reseña de Farinelli, y la traducción de Francisco González Ríos, España en la 
vida italiana del Renacimiento, Sevilla: Renacimiento, 2007. El prólogo de Antonio Prieto 
comienza hablando de 1915 como fecha de la edición de La Spagna, pero debe ser una errata.

12.	 El propio Farinelli fue muy consciente de la oportunidad o inoportunidad de los aniversarios 
literarios. En su recopilación de estudios Dante in Spagna (1922), dedicada a uno de los gran-
des amigos de Croce, Karl Vossler, y al dantista británico Paget Toynbee, escribía de entrada: 



16    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

Caso singular en cuanto a la circunstancia resulta en España el de nuestro 
más ilustre estudioso de Petrarca, Francisco Rico, cuya tesis de licenciatura se 
presentó en Barcelona, dirigida por José Manuel Blecua,13 en 1964 (tenía el 
muchacho entonces 22 años, y 24, los mismos que Sanvisenti, cuando presenta 
su tesis doctoral, en este caso sobre Hernán Pérez de Oliva y su Diálogo de la 
dignidad del hombre). La tesis de licenciatura se tituló Estudios petrarquescos. 
Coinciden pues, la fecha de aniversario y el propósito de estudio predoctoral. 
En ese mismo año se publicarían los dos primeros artículos de Rico sobre Petrar-
ca, uno en el que se anunciaba el tema de su obra magna, Vida u obra de Petrar-
ca, que permanece como uno de los grandes hitos de la filología petrarquesca y 
de la filologia medievale e umanistica, y un breve ensayo que es el germen de otros 
futuros en que Rico propone la figura de Petrarca como piedra de toque y mode-
lo para la configuración del pensamiento moderno a través de sus contradiccio-
nes y las perplejidades de la crítica respecto a las mismas.14

En 2002, con motivo de un premio literario concedido a Francisco Rico en 
1998 por la Diputación de Valladolid, Íñigo Ruiz Arzalluz, quien es, junto al 
propio Rico, el mejor conocedor español del Petrarca latino, dejaba testimonio 
de una anécdota que yo mismo he escuchado narrar en boca del homenajeado:15

El origen de su interés por Petrarca está en una especie de ‘Pléiade’ que Martín 
de Riquer, José Manuel Blecua y José María Valverde empezaron a proyectar 
para la editorial Planeta; no sabían a quién endosar un Petrarca que encon-
traban inexcusable, hasta que Martín de Riquer dio con la solución: “Que lo 
haga Paco, que lo hará bien”. Debió de ser a finales de los cincuenta o muy a 
principios de los sesenta.

Como bien advierte Ruiz Arzalluz, no tenía nada de casualidad que la 
solución se le hubiera ocurrido a Riquer, el editor de Bernat Metge, cuyos 
rastros petrarquescos, solo equiparables en la Corona de Aragón a los de Anto-
ni Canals, habían sido puestos en relieve y contextualizados por el mismo 
Riquer, la figura filológica que asumió el legado de referencias petrarquescas 
destiladas por la erudición catalana desde el último cuarto del siglo xix.16

«Confesso la mia poca tenerezza per i centenari e le ricorrenze festive, che, dagli oratori fecondi, 
spremono parole e discorsi, muovono ad improvvisare articoli e saggi e libri in onori dei grandi 
morti…», p. 3 (el texto procede de una conferencia pronunciada en Bellinzona en 1921).

13.	 Fue también el director de la tesis doctoral de María Pilar Manero Sorolla, La imagen 
petrarquista en la lírica española del Renacimiento, Barcelona: Universidad de Barcelona, 1985, 
publicada parcialmente en el grueso volumen Imágenes petrarquistas en la lírica española del 
Renacimiento. Repertorio, Barcelona: Promociones y Publicaciones Universitarias, 1985.

14.	 Francisco Rico, «El Secretum de Petrarca: composición y cronología», Boletín de la Real 
Academia de Buenas Letras de Barcelona, 30, 1963-1964, p. 105-130; «Petrarca, o de las 
preplejidades de la crítica», Cuadernos Hispanoamericanos, 172, 1964, p. 151-158; Vida u 
obra de Petrarca, I: Lectura del «Secretum», Padua: Antenore, 1974.

15.	 Íñigo Ruiz Arzalluz, «Petrarca», en Francisco Rico, Valladolid: Diputación Provincial de 
Valladolid, 2002, p. 45-65; ref. p. 45.

16.	 Véase Martín de Riquer, ed., Obras de Bernat Metge, Barcelona: Universidad de Barcelona, 
1959, auténtica obra de referencia para la filología catalana.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    17

José Manuel Blecua, entonces, el director de su tesis de licenciatura y su 
tesis doctoral, y Riquer-Valverde, los responsables de la gran Historia universal 
de la literatura española, que nos homologaba en esto a los grandes países 
europeos donde se había cultivado la Weltliteratur, perspectiva que compren-
día la forma mentis de Farinelli.17 Pocos como el Riquer de Los trovadores. 
Historia literaria y textos (subrayo el subtítulo)18 se encontraban en condiciones 
de discriminar el fondo común trovadoresco de la sublimación petrarquesca, 
particularmente en los poetas catalanes de finales de la Edad Media, y de 
conectar tácitamente o no este trasfondo con la obra del más célebre entre los 
promotores del estudio del petrarquismo en la península Ibérica, Manuel Milá 
y Fontanals, cuyo esencial estudio, Los trovadores, fue publicado nuevamente 
(a auspicios de Riquer), con los cuidados de Rico, labor que, en este contexto, 
cobra una dimensión nueva.19

Ahora bien, es claro que los dos estudios clave de Rico para el tema que 
nos ocupa (Petrarca antes de Garcilaso, para entendernos) son más de un 
decenio posteriores a aquella encomienda de un Petrarca para unos clásicos 
universales españoles. La edición del Cancionero en la editorial Planeta corre-
ría a cargo luego de un notable especialista, Antonio Prieto, que publicó el 
texto de Enrique Garcés;20 pero no sin que antes Rico hubiera cumplido a su 
manera el cometido de unas Obras de Petrarca de las que apareció el primer 
volumen, consagrado a la prosa, en la editorial Alfaguara, donde se dedicó un 
apartado a algunos fragmentos de las versiones castellanas medievales del De 
vita solitaria, el De remediis o las Invectivae.21

Excluyo ahora «Aristoteles Hispanus», donde se muestra, en imagine rifles-
sa, cómo Petrarca leyó el Prosodion de Gil de Zamora.22 Vamos, pues, a lo que 
haya que decir de Petrarca en España, que son apenas «cuatro palabras», las 
dichas en un ocasión de aniversario entre el 24 y el 27 de abril de 1974, publi-
cadas dos años más tarde en la Accademia dei Lincei.23 1974 fue el año en que 
se publicó Vida u obra de Petrarca y nadie entonces podía representar mejor a 

17.	 Martín de Riquer y José María Valverde, Historia de la literatura universal, Barcelona: 
Noguer, 1957-1959, 3 vols., con numerosas reediciones, hasta desembocar en la historia 
del mismo título publicada en Barcelona: Planeta, 1984-1986, 10 vols.

18.	 Martín de Riquer, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona: Planeta, 1975, 3 
vols., pero véase antes La lírica de los trovadores. Antología comentada, I. Poetas del siglo XII, 
Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1948.

19.	 Manuel Milá y Fontanals, De los trovadores en España, edición preparada por C. Martí-
nez y F. R. Manrique, Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1966.

20.	 Antonio Prieto, ed., Francesco Petrarca. Cancionero, Barcelona: Planeta, 1985.
21.	 Se trata de Petrarca, Obras I. Prosa, al cuidado de Francisco Rico, Madrid: Alfaguara, 1978.
22.	 Véase Francisco Rico, «Aristoteles Hispanus: en torno a Gil de Zamora, Petrarca y Juan de 

Mena», Italia Medioevale e Umanistica, 10, 1967, p. 143-164; recogido luego, ampliado, 
en Textos y contextos. Estudios sobre la poesía española del siglo XV, Barcelona: Crítica, 1990, 
p. 55-94.

23.	 Francisco Rico, «Cuatro palabras sobre Petrarca en España (siglos xv y xvi)», en Convegno 
Internazionale Francesco Petrarca (Roma-Arezzo-Padova-Arquà, 24-27 aprile 1974), Roma: 
Accademia Nazionale dei Lincei, 1976, p. 49-58.



18    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

España y a la historia del petrarquismo en España. Rico, por otro lado, que 
había publicado su Aristoteles Hispanus en Italia Medioevale e Umanistica, se 
encontraba en óptimas relaciones con Billanovich.24

«Cuatro palabras» no aportó grandes novedades factuales, como tampo-
co lo hizo el más extenso artículo de 1983, publicado en una sede que le 
confiere un cierto tono polémico que no se suele subrayar, «Petrarca y el 
humanismo catalán», título sobre el que volveré más adelante.25 Sí aportó, 
como es costumbre en Rico, interpretaciones de amplio espectro, que per-
mitían amalgamar de forma comprensible, aunque solo para algunos casos, 
texto y contexto; por ejemplo, en perspicaz lectura, con las corrientes espi-
rituales que desembocarían o serían tangentes al erasmismo del siglo xvi, así 
como con la tradición estoica.

De las palabras de «cuatro palabras» hay que deducir que a Rico se le había 
encargado, o pensaba él encargarse, del volumen del Censimento dei Codici 
Petrarcheschi dedicado a España, que había de formar parte de una serie de 
gran prestigio científico dirigida por Billanovich. Este propósito resultaba 
improbable. Claro que Rico había recogido y anotado la presencia de cuantos 
manuscritos que contuvieran textos de Petrarca o referencias al mismo se pusie-
ron a tiro, pero dado que en las bibliotecas raramente estaba permitido fumar, 
dudo que el censimento, según los protocolos previstos para tal herramienta, 
se hubiese completado algún día.

Rico, como digo, estaba muy atento a cualquier referencia, así a las posibles 
huellas de Petrarca en Jeroni Pau,26 a la interpretación del soneto 148 de Petrar-
ca en el más temprano y amplio conocedor de Petrarca en «Castilla», Enrique 
de Villena (había dirigido la tesis doctoral de Pedro Cátedra sobre el mismo y 
a Pedro Cátedra había encargado la edición de las prosas medievales del Petrar-

24.	 Cfr. Francisco Rico, «Giuseppe Billanovich», Anuario de Estudios Medievales, 9, 1974-1979, 
p. 641-647.

25.	 Francisco Rico, «Petrarca y el humanismo catalán», en Actes del sisè col·loqui internacional 
de llengua i literatura catalanes (Roma, 28 setembre - 2 octubre 1982), ed. Giuseppe Tavani 
y Jordi Pinell, Barcelona: Abadia de Montserrat, 1983, p. 257-291; recogido y revisado en 
Estudios de literatura y otras cosas, Barcelona: Destino, 2002, p. 147-178.

26.	 Francisco Rico dirigió la tesis doctoral de Mariàngela Vilallonga, Vida i obra de Jeroni 
Pau, Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona, 1983. De ella procede la edición 
Jeroni Pau. Obres, con prólogo de Francisco Rico, Barcelona: Curial, 1986, 2 vols., y más 
adelante una nutrida lista de importantes estudios sobre el humanismo catalán, en particular 
el latino. Un buen antecedente en este orden es la tesis de Robert Brian Tate (que había 
trabajado con Jordi Rubió i Balaguer a finales de la década de los 40) y su resultado más 
notorio, Joan Margarit i Pau, a biographical study, Manchester: Manchester University Press, 
1955 (Joan Margarit Pau, cardenal i bisbe de Girona: la seva vida i les seves obres, trad. Teresa 
Lloret, Barcelona: Curial, 1976). Son bien conocidas las donaciones que generosamente 
el hispanista irlandés realizó a la Universidad de Gerona en 1994 y 2002, con más de un 
millar largo de libros, separatas, notas y documentos. En cuanto a la dirección de este tipo 
de estudios hacia Petrarca véase Juan F. Alcina Rovira, «Humanismo y petrarquismo», en 
Academia Literaria Renacentista, III. Nebrija, ed. Víctor García de la Concha, Salamanca: 
Universidad de Salamanca, 1983, p. 145-156.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    19

ca castellano en 1978),27 o a las entradas y salidas de Petrarca en las bibliotecas 
catalanas (en la actualización de «Petrarca y el humanismo catalán», donde valo-
ra en este sentido el trabajo de Iglesias i Fonseca).28 En conclusión: del reper-
torio de los códices petrarquescos en España se ocupó, bajo la dirección de Rico, 
Milagros Villar Rubio en su tesis (1988), que se publicaría solo en 1995.29

Esta tesis, desde el punto de vista documental, constituye la mejor y mayor 
aportación a los estudios sobre el petrarquismo en España y, en su género, 
aunque podrán añadirse con el tiempo algunos detalles, no tiene visos de que 
vaya a ser superada. En el Proyecto que da cobijo a este monográfico se pondrá 
a disposición pública, a través de la Biblioteca Petrarca, un repertorio de los 
Impresos petrarquescos en España, que pretende, con la única ambición de deli-
mitar este campo, y sin aspirar a una tipobibliografía, ser de utilidad instru-
mental y contribuir al esclarecimiento de la fortuna de Petrarca en España en 
la senda marcada por el excelente trabajo de Villar.

Sigamos un momento más con el asunto de las tesis y los aniversarios, 
historia externa, si se quiere, pero cuya trama, como se ve, es muy ceñida. 
Desde Sanvisenti y Farinelli (dejemos ahora de lado el caso de Fucilla) la tesis 
más relevante de un hispanista sobre Petrarca y la literatura española fue, sin 
duda, The Petrarchan Sources of La Celestina, publicada en 1961, pero prece-
dida de un prefacio de abril de 1959.30 Este libro fue alentado por uno de los 
más renombrados hispanistas británicos, Peter Russell (1913-2006). Alan 
Deyermond (1932-2009), que había nacido 10 años antes que Rico, sacó a la 
luz, poco antes de 1964, sus estudios sobre Petrarca en La Celestina, entre 
cuyas páginas se incluía un balance muy preciso de lo sabido hasta el momen-
to sobre las obras latinas de Petrarca en España y Portugal (p. 7-35) y que es, 
junto a la reciente actualización de Ruiz Arzalluz,31 la guía más segura y ágil 
para disponer de un panorama sobre el tema.

27.	 Pedro M. Cátedra, Sobre la vida y la obra de Enrique de Villena, Barcelona: Universidad 
Autónoma de Barcelona, 1981, 9 vols.

28.	 Josep Antoni Iglesias i Fonseca, Llibres i lectors a la Barcelona del segle XV, Barcelona: 
Universidad Autónoma de Barcelona, 1996.

29.	 Milagros Villar Rubio, Códices petrarquescos en España, Barcelona: Universidad Autónoma 
de Barcelona, 1988, 3 vols.; Códices petrarquescos en España, Padua: Antenore, 1995.

30.	 Alan David Deyermond, The Petrarchan Sources of La Celestina, Oxford: Clarendon Press, 
1961. Tengo el honor de poseer el ejemplar que perteneció a Joseph G. Fucilla, con sus 
apostillas. Ha de consultarse necesariamente su versión revisada, con un nuevo prefacio 
y bibliografía complementaria (Westport, Conneticut: Greenwood Press, 1975): visto el 
ejemplar del legado Deyermond a la Universidad de Salamanca no contiene anotaciones 
del autor.

31.	 Íñigo Ruiz Arzalluz, «Caminos de Petrarca en la España del siglo xv», Boletín de la Real 
Academia Española, 90, 2010, p. 291-310. El trabajo de María Pilar Manero Sorolla, 
Introducción al estudio del petrarquismo en España, Barcelona: Promociones y Publicaciones 
Universitarias, 1987, es muy completo hasta su fecha, pero pertenece a otro rango. La 
monografía de Roxana Recio, Petrarca en la península Ibérica, Alcalá de Henares: Univer-
sidad de Alcalá, 1996, así, sin subtítulo, solo se ocupa de algunos aspectos de la tradición 
de los Trionfi.



20    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

Esta habilidad de Deyermond para la historización de los problemas lite-
rarios fue advertida de inmediato por Rico (que en buena ley se considera, 
sobre todo, historiador (de la literatura) y filólogo). En consecuencia, aunque 
The Petrarchan Sources of La Celestina no se tradujo al español (no deja de ser 
un magnífico trabajo de carácter eminentemente técnico), sí lo fue su Histo-
ria de la literatura española, que precedió a la colaboración con Rico en los 
dos volúmenes dedicados a la Edad Media en la Historia y crítica de la litera-
tura española.32

Volveremos a esa idea de la Historia y crítica, que procede de un buen 
conocedor de la fortuna de Petrarca en España, José Amador de los Ríos. 
Ahora, un dato sorprendente. Cuando Deyermond firma el prefacio de su libro 
cuenta 27 años, la misma edad que tenía Farinelli en 1904. El afecto que he 
tenido de y para el querido maestro no deseo que interfiera en algunas obser-
vaciones que supongo que a él le podrían haber parecido, con el paso de los 
años, aceptables. Es casi obligado en una tesis (y en un primer libro) destacar 
la novedad del caso y exagerar un tanto los contrastes, especialmente con los 
críticos precedentes, máxime si estos ya no van a manifestar oposición alguna. 
Más allá de los muchos méritos del libro de Deyermond, dos hechos son 
ciertos. Primero, que lo que habitualmente se presenta como su descubrimien-
to central, a saber, que la mayor parte de las citas petrarquescas de La Celesti-
na dependen del índice de las Opera de Petrarca impresas en Basilea en 1496,33 
pertenece, en realidad, a Castro Guisasola, cuya labor disminuye Deyermond, 
junto a la de Julio Cejador, pero sin las cuales el proceso de su investigación 
habría resultado sin duda más largo y penoso.34 Segundo, que pese a la imagen 

32.	 Alan D. Deyermond, A Literary History of Spain. The Middle Ages, Londres-Nueva York: 
Ernst Benn-Barnes & Nobles, 1971; trad. Luis Alonso López, Historia de la literatura 
española, 1. La Edad Media, Barcelona: Ariel, 1973 (en la colección Letras e Ideas dirigida 
por Francisco Rico). Y el volumen primero y su suplemento, en la obra dirigida por Fran-
cisco Rico, Historia y crítica de la literatura española. Edad Media, Barcelona: Crítica, 1980 
y 1991.

33.	 Ofreció un avance en Alan D. Deyermond, «The Index to Petrarch’s Latin Works as a 
Source of La Celestina», Bulletin of Hispanic Studies, 31, 1954, p. 141-149.

34.	 La redacción de la laudatio de Rafael Beltrán creo que sugiere que se han de conceder las 
albricias a Deyermond: «Un muy joven profesor británico demostraba cómo el Índice de 
las Opera de Petrarca (publicado en Basilea, en 1496) habría servido de florilegio a Fer-
nando de Rojas», en su «Laudatio académica del doctor Alan Deyermond», al frente del 
volumen recopilatorio Alan D. Deyermond, Poesía de cancionero del siglo XV, Valencia: 
Universidad de Valencia, 2007, p. 17-22; ref. p. 18. Cfr. Julio Cejador y Frauca, ed., La 
Celestina, Madrid: Clásicos Castellanos, 1913, 2 vols., sobre todo en el cuerpo de notas, y, 
desde luego, Florentino Castro Guisasola, Observaciones sobre las fuentes literarias de La 
Celestina, Madrid: Centro de Estudios Históricos, 1924. De entre los ilustres reseñadores 
de Deyermond, Marcel Bataillon (Revue de Littérature Comparée, 36.4, 1962, p. 596-600) 
es quien, sin escatimar elogios, establece con más claridad la situación de partida: «Castro 
Guisasola avait établi: 1º que l’Acte I ne contenait pas d’emprunts visibles à Pétrarque; 2º 
que de tels emprunts abondaient dans les actes II à XVI de la Comedia; 3º que l’auteur 
de ceux-ci avait utilisé en particulier, comme répertoire de sentences, l’Index du recueil 
des Œuvres latines de Pétrarque paru en 1496 à Bâle, trois ans avant l’édition considérée 



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    21

negativa que Deyermond transmite de los estudios de Farinelli, la casi totalidad 
de sus ejemplos históricos, como sucede todavía hoy en el resto de los autores 
que de ello se han ocupado, proceden de Farinelli, que fue su primer (y en 
verdad único) compilador.35

Es por ello que me atrevería a remodelar la cita inicial de Farinelli y asegu-
rar que la storia del petrarchismo in Spagna è un continuo rifarsi. Deyermond, 
que era modelo de exactitud, dispuso los materiales de Farinelli en un orden 
nuevo, más preciso e inteligible en primera instancia, y los dotó también de 
un sentido nuevo al insertarlo en la dirección y trama de significados de La 
Celestina, lo que no es poco, pero también es un rifacimento.

No es mi intención la polémica por la polémica, ni dar un golpe en el 
tablero de juego. Si he elegido la contraluz del caso de Deyermond ha sido 
justamente por su autoridad, y porque su fama nada pierde y nosotros sí gana-
mos quizás, aunque sea poco, en este proceso de revisión (que no revisionis-
mo). Sin embargo, no deseo ensañarme con una cantidad no desdeñable de 
derivados filológicos (voluntariosos, quizás, pero por los que campan errores 
e imprecisiones) que han germinado desde Sanvisenti en torno al tema Petrar-
ca en España y que son el resultado, precisamente, de un recocimiento del 
rifarsi.36 Quizás ha llegado la hora de reconocer que una Historia del petrar-
quismo en España (antes de Garcilaso), en formato breve (el artículo, el capítu-

comme princeps de la Comedia; 4º que les 5 actes intercalés ensuite (Tragicomedia, 1502) 
et baptisés “traité de Centurio”, ainsi que d’autres interpolations de même date (en dehors 
du Prólogo) utilisaient Pétrarque de la même façon que la rédaction primitive des actes II à 
XVI. Or voici que l’étude plus approfondie de Deyermond confirme sur ces quatre points 
celle de Castro Guisasola…» (p. 597). En cuanto a la reseña de María Rosa Lida (Romance 
Philology, 16.4, 1963, p. 499-500, que aborda el libro con cierta acritud, no hay que olvidar 
que se trata de una composición «a base de notas sueltas» recogidas por Raimundo Lida. 
En 1975 Deyermond, aunque mantiene el texto del libro casi idéntico, añadió nuevos 
datos, revisó con intachable honestidad erratas y errores y asumió cambios de perspectiva 
sustanciales.

35.	 En palabras de Deyermond, «Farinelli’s study is both brief and vague, and its main cha-
racteristic is the belief that when the word fortuna appears in La Celestina, this is because 
Petrarch wrote a book called De remediis utriusque Fortunae» (1961, p. 3). Este juicio se 
entiende mejor si lo acompañamos de la caracterización negativa de Deyermond sobre las 
observaciones de Menéndez y Pelayo a propósito de Petrarca en La Celestina en Orígenes 
de la novela (1910). En todo caso, ni el estudio de Farinelli es más breve que el primer 
capítulo de Deyermond, «Petrarch’s Latin Works in Spain and Portugal» (p. 7-35), con el 
que coincide realmente en intereses, ni es tan vago como aparenta, ni apenas se ocupa de 
La Celestina, por lo que no puede decirse de él que las palabras que en él se dicen de pasada 
sobre el asunto constituyan su principal característica.

36.	 Que no se diga que uno está atento solo a los errores de los demás. En «Petrarca introduce 
a Boccaccio. Martín de Ávila, intermediario cultural, y el prólogo de la traducción caste-
llana de las Genealogie. Primeros apuntes», Medioevo Romanzo, 29.3, 2005, p. 455-471, 
presentaba una serie de consideraciones nuevas acerca del prólogo de Martín de Ávila a su 
traducción de las Genealogie deorum de Boccaccio y su fuerte vinculación con el De vita 
solitaria de Petrarca. Accidentalmente dejé pasar una errata en mi texto que, aunque no 
afectara en nada a los razonamientos que proponía, señalo ahora: la edición del texto del 
Licenciado Peña es del año 1553, por supuesto, no del año 1513.



22    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

lo) o extenso (el libro), no es posible desde una perspectiva convencional si no 
se producen avances significativos. Desde luego, no puede hacerse sin leer los 
textos en condiciones filológicamente aceptables: para la mayoría de ellos no 
disponemos de ediciones críticas completas.

El caso es que nos hemos acabado convenciendo de que, de una manera u 
otra, las note de Farinelli eran una historia; pero en realidad no lo eran, ni 
podían serlo, por su condición de fragmenta. Y nos atenemos a esa historia 
fragmentaria y discontinua conociendo los textos a menudo de manera super-
ficial: esto es, conocemos su historia externa (su relato académico) sin que su 
historia, propiamente dicha, exista.

2. Una polémica historiográfica

Porque, ¿cuál es la historia de Petrarca en España, más allá de la historia de su 
transmisión textual y su recepción en términos de datos desnudos? Si deseamos 
alcanzar a conocer los motivos por los que esa historia parcial de nuestra cul-
tura (filológica) es tal y como es, nos compete conocer algo de sus orígenes, 
pues el tema Petrarca en España es indisoluble en sus primeros pasos de un 
debate historiográfico que continúa vivo hoy en día gracias a inercias profe-
sionales y culturales; esto es, la posibilidad de la existencia (o no) de un huma-
nismo catalán, castellano, ibérico, no tanto patrimonial sino sancionado por 
la recepción de Petrarca en España.37

Paradójicamente, la aceptación de un humanismo de injerto o trasplante, 
que debía advertirse como lo que es, la negación de un humanismo auctóctono 
(con virtudes y defectos propios), se compensaba con la madrugada hispánica 
de la recepción de Petrarca respecto al resto de Europa y su tránsito solar de 
oriente a occidente en Iberia. Si el Petrarca in vita había mantenido una rela-
ción escasa (por poco documentada) con sus contemporáneos ibéricos, al con-
trario que con otros colegas europeos, el Petrarca in morte parecía haber elegi-
do como morada la península Ibérica donde, desde muy temprano, su influjo 
se hace patente, en especial en el entorno cortesano y cancilleresco de Catalu-
ña. La presencia española en Italia y la cercanía de Cataluña a Aviñón y a  
la Provenza parecían garantizar la precedencia y el valor de los contactos con la 
obra de Petrarca, esencialmente con el Petrarca latino, pero enseguida, tam-
bién, con el romance.

37.	 Me ha venido de perlas contrastar mis datos y reflexiones de trabajo con el reciente artículo 
de Ángel Gómez Moreno, «Burckhardt y la forja de un imaginario: España, la nación sin 
Renacimiento», eHumanista, 29, 2015, p. 13-31, donde dedica, además, algunas palabras a 
Croce y Farinelli. También he coincidido en refrescar algunos datos con su «La Edad Media 
en la Revista de Filología Española», en La ciencia de la palabra. Cien años de la Revista de 
Filología Española, ed. Pilar García Mouton y Mario Pedrazuela, Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, 2015, p. 143-174, que pude consultar en prensa gracias a la 
amabilidad de su autor. En general, véase su Breve historia del medievalismo panhispánico. 
Primera tentativa, Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2011, donde nos pueden 
interesar aquí las páginas sobre Amador de los Ríos, Menéndez Pelayo o Riquer, por ejemplo.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    23

La naturalización de la obra de Petrarca podía sustentarse incluso, no tanto 
en una lectura filológica del maestro, cuanto en una apropiación de sus textos 
a los modelos culturales de los reinos ibéricos del Cuatrocientos, en una pers-
pectiva que de inicio parecía corroborar el retraso de la instauración del huma-
nismo propio en la península Ibérica, pero que hoy se aprecia como equivalen-
te a la de la recepción internacional de Petrarca, especialmente en Francia, que 
se ha revelado como un territorio de intercambio muy fructífero en cuanto a 
petrarquismo se refiere.

Como bien dejó sentado Rico, pero como asumían Ernest H. Wilkins, 
Nicholas Mann, por ejemplo, y otros, y luego conforme se iban elaborando 
los repertorios de manuscritos petrarquescos en Europa, el uso instrumental 
de Petrarca se impuso, en la mayor parte de los casos, a su lectura per se. Ello 
no es extraño: en vida Petrarca pudo elegir a sus lectores, cuidadosamente, y 
cuando no los encontró entre los vivos se dirigió a los muertos (lo que sucedió 
tan a menudo como para hacernos ver la poca fe de Petrarca en la mayoría de 
sus contemporáneos y se diría que, no del todo injustificadamente, hacia sus 
posteriores). A su muerte fueron los lectores los que eligieron a Petrarca y el 
modo en que se adaptaba mejor a sus necesidades, siendo la penetración de su 
obra tan variada en perspicacia como las ocasiones en las que se vieron invo-
lucrados sus textos. En consecuencia, y como tesis general, se ha planteado que 
la recepción inicial de Petrarca, entre 1374 y 1400 y pico, dio lugar a la fluen-
cia de sus textos en órdenes culturales y modelos que eran ajenos a su perspec-
tiva originaria y que, en rigor, aquella recepción no podía catalogarse en el 
marco estricto del humanismo.

Que la idea de que la recepción de Petrarca fuera correlativa a una decan-
tación humanística sin más haya rodado durante décadas, y que incluso, en 
cierto modo, sirva de marbete al Proyecto de Investigación estatal del cual nace 
este monográfico, no deja de ser, en realidad, un disparate. Pero el título del 
Proyecto debía ser ese Petrarca y el humanismo en la península Ibérica, y no otro, 
porque esa conjunción (con «humanismo» entrecomillado o no) es la que 
asume la condición histórica del estudio de este campo concreto. No es nece-
sario entrar ahora en una exposición bibliográfica sobre la definición de huma-
nismo, en su aspecto más técnico y en el más genérico, para que un lector culto 
e informado no perciba ya que el término revela una condición de prestigio y 
progreso que toda cultura desea asumir como preponderante. Pero usamos este 
término, opuesto a cierta barbarie, de modo sustancialmente ahistórico, por 
lo que todo retorcimiento es posible en su seno.

Para Croce, por ejemplo, resultaba indudable la excelencia cultural de Ita-
lia frente a España, un país dominador pero bárbaro, diríase que en la línea de 
Horacio: «Graecia capta ferum victorem cepit et artes / intulit agresti Latio» 
(Epistulae II, i, vv. 156-157). En el reinado de Juan II de Castilla, a mediados 
del siglo xv, cuando las expresiones de lo que hoy conocemos como humanis-
mo italiano se van naturalizando y asentando en España (la época, tardía, en 
verdad, de los primeros ecos sobre la que Gómez Moreno escribió su en cierto 
modo farinelliano ensayo, la época sobre la que se centra un libro que gozó de 



24    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

gran aceptación en su día, el Humanismo de Ottavio di Camillo),38 la figura 
sobresaliente de la poesía castellana es Juan de Mena, nuestro poeta, cuya 
filiación petrarquesca, por cierto, sigue siendo difícil de mostrar.

A falta de pan buenas son tortas. Si el genio tutelar del humanismo ibé-
rico, de la antibarbarie, para entendernos, fue Antonio de Nebrija (1441-
1522), ya en el escape del siglo xv,39 y Nebrija aceptó como modelo clásico 
de nuestra lengua poética, esto es, de la lengua por elevación, a Juan de Mena 
(1411-1456);40 y si este gozó del prestigio suficiente como para ser leído por 
varias generaciones, convertido en moneda por los impresores y comentado 
por las lumbreras de nuestra universidad renacentista,41 de perdurar como 
ejemplo incluso tras la consagración de Garcilaso y la nueva estética,42 cabe 
recordar las incómodas (pero no desencaminadas) palabras de Croce en su 
Spagna, no poco posteriores a las investigaciones de Farinelli, que, como 
sabemos, conocía bien:

¿Y su poesía [la de los españoles]? ¿Cómo compararla a la de Dante, a la de 
Petrarca, particularmente a la del Petrarca de la gran canción a Italia? ¿Qué 
era, comparado a Petrarca, un Juan de Mena, el Homero español; qué era la 
Coronación o ‘Cornicazione’, de éste, a la que un autor cordobés [sic] había 
hecho el comentario? Al lado de los italianos, los versificadores españoles no 
merecían el nombre de poetas, sino el de copulatores, o copleadores, como se 
decía en español (p. 168-169).

Esta conciencia de la diferencia es probablemente la que persuadió, aunque 
por otros motivos que los que expone Croce, a que Juan Rodríguez del Padrón, 

38.	 Ottavio Di Camillo, El humanismo castellano del siglo XV, Valencia: Fernando Torres, 1976. 
Ángel Gómez Moreno, España y la Italia de los humanistas. Primeros ecos, Madrid: Gredos, 
1994.

39.	 Bastará un vistazo al Diccionario biográfico y bibliográfico del Humanismo español (siglos 
XV-XVII), ed. Juan Francisco Domínguez, Madrid: Ediciones Clásicas, 2012 para que los 
matices se multipliquen.

40.	 Vale la pena recordar el artículo clásico de Eugenio Asensio, «La lengua compañera del 
imperio. Historia de una idea en España y Portugal», Revista de Filología Española, 43, 1960, 
p. 399-413. Véase ahora Juan Casas Rigall, Humanismo, gramática y poesía: Juan de Mena 
y los ‘auctores’ en el canon de Nebrija, Santiago: Universidad de Santiago de Compostela, 
2010.

41.	 Piénsese en la extensa glosa (Sevilla, Juan Pegnitzer, Magno Herbst y Tomás Glockner, 1499; 
Granada, Juan Varela de Salamanca, 1505, y otras ediciones hasta pasado 1550) de Hernán 
Núñez de Toledo, Glosa sobre las ‘Trezientas’ del famoso poeta Juan de Mena, ed. Julian Weiss 
y Antonio Cortijo Ocaña, Madrid: Polifemo, 2015, cuya lectura bien puede acompañarse 
de la de Juan Signes Codoñer, Carmen Codoñer Merino y Arantxa Domingo Malvadi, 
Biblioteca y epistolario de Hernán Núñez de Guzmán (El Pinciano). Una aproximación al 
humanismo español del siglo XVI, Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
2001.

42.	 La glosa de Francisco Sánchez de las Brozas a Las obras del famoso poeta Juan de Mena 
(Salamanca, Lucas de Junta, 1582), también comentarista de Garcilaso, puede apreciarse 
en la edición de Ángel Gómez Moreno y Teresa Jiménez Calvente, Juan de Mena. Obras 
completas, Madrid: Turner-Biblioteca Castro, 1994.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    25

seguidor de Petrarca, rechazara la idea de una coronación para el prototipo de 
los poetas cancioneriles, Macías, y que se ha interpretado como una crítica a 
la Coronación de Mena:43

E así de un poeta, aunque a Omero e a Publio Maro pase en eloquençia, non 
traerá la aureola fasta que por el prínçipe a quien pertenesçe dar laurel o yedra, 
segund fueron los antiguos, e Petrarcha en nuestra (h)edad, sea laureado. Onde 
no poco ofenden la magestad del prínçipe algunos poeta vulgares, que de su 
propia abtoridad a otros coronan. E por verdad dezir, solo temor de errar por 
modo semejable, retraer me fizo de laurear, segund mi propósito era, al varón 
constante, generoso, bien enseñado Maçías, de loable e piadosa recordaçión; 
ningund otro setendo en nuestros días meresçer las frondas de Danne.

Pero, aparte de este reconocimiento del estatuto elevado de Petrarca como 
auctoritas en el autor de Siervo libre de amor, es muy probable que la idea de 
Croce, al contrario que la de los receptores de Petrarca en la Edad Media, no 
sea más que una opinión derivada de un prejuicio estético, cultural y político 
(ideológico, como se decía hasta hace poco), mientras que para los poetas 
ibéricos que imitaron a Petrarca, al itálico modo, y que poetizaron al estilo de 
Juan de Mena o de Santillana, el modelo de poesía científica y latinizante que 
propusieron fuera una interpretación, que hoy no comprendemos bien, de una 
idea alta de la poesía que procedía, también, aunque no solo, del legado petrar-
quesco. El Marqués de Santillana, en efecto, no advierte una ruptura funda-
mental, al historizar la poesía y sus linajes, entre lo que obran sus contempo-
ráneos y el valor de sus precedentes.

El caso de Santillana es paradigmático porque es, en cierto modo, el depo-
sitario de un saber poético aprendido con Enrique de Villena y en los experi-
mentos culturales llevados a cabo en la Corona de Aragón, y es puente, tam-
bién, hacia la órbita cultural lusa. La Carta e prohemio muestra un continuum 
cultural que abraza en un solo conjunto, híbrido, misceláneo, los territorios 
de lengua romance, ubicándolos ya en una historia de la poesía a la que todos 
ellos colaboran.

Si al contrario de lo que se piensa hoy, el pretrarquismo ibérico, el pretrar-
quismo europeo de la Edad Media, no fue un petrarquismo fallido, limitador 
de una auténtica lectura de Petrarca, sino que para sus primeros estudiosos su 
presencia fue bocina del humanismo y, por ende, de un renacimiento vigoro-
so de las letras, esta perspectiva fue posible porque, a pesar de las contradic-
ciones de aquel petrarquismo, se asimilaba como de molde al florecer de la 

43.	 Juan Rodríguez del Padrón, Obras completas, ed. César Hernández Alonso, Madrid: 
Editora Nacional, 1982, p. 267-268. Para el particular, desde un punto de vista político, 
Francisco Bautista Pérez, «Santillana, Mena y la coronación de los poetas», en From the 
‘Cancionero da Vaticana’ to the ‘Cancionero general’: Studies in Honour of Jane Whetnall, ed. 
Alan Deyermond y Barry Taylor, Londres: Department of Hispanic Studies, Queen Mary 
College, University of London, 2007, p. 55-74. Desde el punto de vista poético conviene el 
contexto trazado por Guillermo Serés, «La poética de Petrarca y el Humanismo castellano 
del siglo xv», Evphrosyne. Revista de Filologia Clássica, 33, 2005, p. 85-107.



26    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

nueva escolástica sobre la que se refundaron las humanidades en las universi-
dades del siglo xix y sobre las que se sustentaron las ideas del hombre nuevo 
y de sus nuevos espacios vitales.

Estamos tan acostumbrados a llamar humanidades a nuestras interpreta-
ciones del pasado y el presente de la cultura, a ensalzar las glorias de su origen 
humboldtiano, etc., que no siempre apreciamos hasta qué punto en su refun-
dación este estudio de las artes está fuertemente impregnado de modelos esco-
lásticos, entre los cuales podemos contar las historias omnicomprensivas y con 
vocación de totalidad de la historia literaria, el apego a los datos positivos (para 
mejor sustentar la posterior desenvoltura hermenéutica respecto a los mismos), 
las grandes sistematizaciones, la producción de elementos subsidiarios al sis-
tematizar como catálogos, índices, repertorios, textos anotados… Y su deriva-
ción, ingenua o no, al vivir contemporáneo, más exacerbada en ciertos 
momentos de la historia que en otros.

La pareja Petrarca-Humanismo y su posterior traslado como marchamo 
de autoridad a toda una cultura cuadraba (mejor que con la recepción medie-
val de Petrarca) con la consolidación de la nueva universidad y las nuevas 
humanidades europeas y sus concreciones nacionales, como será, en Catalu-
ña, por ejemplo, la llamada Renaixença, de la que participa como poeta y 
como filólogo nada menos que Manuel Milá y Fontanals (1818-1884), una 
institución en sí mismo y uno de los padres del estudio del petrarquismo en 
la península Ibérica.

Su ingente labor erudita podría ubicarse como punto de inflexión para el 
estudio extenso de este tema historiográfico favorito, precisamente, en Cata-
luña, donde su continuidad ha sido indudable (impulsada ya por un comple-
jo de superioridad o de inferioridad, cuya racionalidad es, en ambos casos, 
limitada). En De los trovadores en España se podía encontrar, en efecto, abun-
dante documentación, como sabía Farinelli, sobre los consabidos contactos 
entre Italia y España. Menos conocidas, sin embargo, son las «Notas sobre la 
influencia de la literatura italiana en la catalana» (1890), un breve texto de 
compromiso, confeccionado como regalo de bodas, en el que Milá y Fontanals 
dedica una limitada atención a Petrarca, pero donde se encuentra en germen 
una idea que ha de desarrollar de manera contundente Farinelli en sus Note.44

Existía, como en Milá y Fontanals, una idea ampliamente compartida pero 
que no se había llegado a plasmar con el brío que era necesario. Así, Sanvisen-
ti aseguraba que «Da tempo i critici spagnuoli dànno il nome di petrarchisti 
a molti di questi poeti loro del quattrocento…» (p. 371), esto es, poetas como 
Francesc Alegre, Jordi de San Jordi o, sobre todo, Ausiàs March. En el contex-
to de la Renaixença poética catalana y de la reanimación de los Jocs florals, cuya 
recuperación arqueológica a inicios del Cuatrocientos fue mucho más esporá-

44.	 Puede leerse en las obras que «coleccionó» Marcelino Menéndez Pelayo, esto es, en Manuel 
Milá y Fontanals, Obras completas, III. Estudios sobre historia, lengua y literatura de Cata-
luña, Barcelona: Librería de Álvaro Verdaguer, 1890, p. 499-506. El texto, «Notas sobre la 
influencia de la literatura italiana en la catalana», data de 1877.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    27

dica que la planteada en el siglo xix, esta denominación de petrarchisti sugería 
una vinculación especial, y como una sublimación de la tradición propiamen-
te trovadoresca de la que la historia de Cataluña era depositaria.

La recuperación de los Jocs Florals y del gay saber fue quizás la parte más 
visible y temprana de este movimiento civil. Pero pronto sería acompañada 
por los avales científicos de la intelligentsia catalana: amén de la ya presente 
Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, que desde el siglo xviii acoge los 
proyectos de la Cataluña ilustrada, paralelos a los de la Academia Española, es 
solo a finales del xix cuando, hemos de recordar, ocurre la fundación del Ate-
neu de Barcelona (1860), la reacción universitaria a favor de la lengua y la 
cultura catalana que da lugar a los Estudis Universitaris Catalans (1903) y  
la creación del Institut d’Estudis Catalans (1903). En ese periodo cronológico 
será cuando los eruditos de Cataluña o interesados en la cultura catalana, 
encuentren sus órganos periódicos de publicación.

Todo este florecer coincide con el periodo de preparación y luego publica-
ción de las obras de Sanvisenti y Farinelli y con el inicio propiamente dicho 
de la filología española y la catalana (y pronto la portuguesa, bajo la égida de 
Carolina Michaëlis de Vasconcellos). En estos momentos tanto Sanvisenti 
como Farinelli se encuentran en contacto (de distinta calidad) con Menéndez 
Pelayo, Rubió i Lluch y, también, Menéndez Pidal. Ténganse presentes ahora 
la creación de la Junta de Ampliación de Estudios (1907) y del Centro de 
Estudios Históricos y su sección de Filología, para la que se crearía la Revista 
de Filología Española (1914), donde aparecería a la postre, en 1929, una elo-
giosa reseña (pese a lo que dice Gargano) de Américo Castro a la Italia e 
Spagna de Farinelli, «arsenal de buena erudición» y «preciosa reserva» donde 
Castro encuentra que «el influjo petrarquesco sobre las letras españolas tenga 
que ser estructurado no sólo bibliográficamente, sino partiendo de diversas 
vías que derivan de su compleja e insinuante obra: afán inquisitivo, melanco-
lía ante el desorden vital, vuelta al pasado, resignación estoica en que se templa 
y valora la acción racional del individuo, fuerza intuitiva del amor como ele-
mento místico y extrarracional. Una ordenación de las obras nacidas en el 
ambiente de D. Juan II, basada en esos o parecidos motivos, clarificaría súbi-
tamente ese panorama embrollado por una erudición externa», para a conti-
nuación citar el caso reseñado por Farinelli de La Celestina y el De remediis 
como «posibilidad de explicar la técnica singular de aquella obra de nuestro 
humanismo» (p. 68).45

No se entienda que la tacha de erudición externa es una ironía hacia 
Farinelli, pues, pese a lo que se suele decir, no faltan en el sabio italiano 
esbozos interpretativos y aun enumeraciones tan acertadas como cercanas a 
la propuesta por Américo Castro, cuyas ideas armonizaban entonces con lo 
expuesto en su El pensamiento de Cervantes (1925), interpretado en clave 

45.	 Américo Castro, en Revista de Filología Española, 16, 1929, p. 66-68. Cfr. Gargano, art. 
cit., n. 26.



28    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

renacentista humanista (y obra sobre la que Farinelli prometió, a su vez, una 
reseña).46

Los puntales sobre los que se asientan las Note de Farinelli, así como el 
estudio de Sanvisenti, son los nombres que estaban detrás de la fundamentación 
de una filología hispánica (en sentido lato, que es como se entendió en aquel 
periodo). Ya se ha citado la obra de Milá y Fontanals, respetada en Europa y 
puesta de relieve en la publicación de sus Obras completas por su discípulo 
Marcelino Menéndez y Pelayo (1865-1912), con quien Farinelli mantuvo una 
nutrida correspondencia y una sobresaliente amistad, así como con el amigo 
común Rubió i Lluch (1856-1937). El tomo III de las Obras completas de Milá 
y Fontanals, arriba citado, recogía sus estudios catalanes, y entre ellos las notas 
sobre Italia y España en su primer periodo. Por su parte, la Antología de poetas 
líricos españoles, aunque no solo esta obra, sino todo lo que por extenso pudo 
conocer de Menéndez y Pelayo, fue uno de los textos más consultados por 
Farinelli, con la vista puesta en refinar y ampliar aquel edificio. No podrían 
concebirse tampoco las Note de Farinelli sin el auxilio de una de las obras mag-
nas de la erudición española, la Historia crítica de la literatura española de José 
Amador de los Ríos, que proporcionó a Farinelli tantos datos y sugerencias 
(aunque el italiano tratara aquella obra con cierto despego).47 Es en Amador 
de los Ríos en quien se encuentra una de las piezas clave para la evaluación del 
llamado humanismo castellano, es decir, el apéndice en el que figura un primer 
«inventario» de la biblioteca del Marqués de Santillana en la monumental edi-
ción de sus Obras. Este apoyo histórico y bibliográfico sería fundamental para 
Farinelli, que se ocupó en amplia reseña, como suya, de la excelente monogra-

46.	 No se tenga en cuenta lo dicho por Deyermond (The Petrarchan Sources, p. 14, n. 2) sobre la 
síntesis de Farinelli, «Petrarca en España y Portugal», en Poesía y crítica. Temas hispánicos, 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1954, p. 37-54, en el sentido de 
que «adds nothing to his earlier work». Por un lado, procede de «Il Petrarca fra gli ispani e 
i lusitani», Studi Petrarcheschi, 1, 1948, p. 225-239 y tiene un carácter de presentación, de 
operación casi diplomática, que parece conferirle cierto tono engañosamente retórico. Por 
otro lado, a la inversa de la publicación de 1904 evita la enumeración de datos y procura 
encontrar un entramado narrativo e interpretativo que, desde una perspectiva teórica, tiene 
su interés. Además, si nos fijamos en la fecha más temprana y en otros estudios de Farinelli 
donde se hace eco de problemas de historia literaria portuguesa tiene la virtud, aunque 
presente escasos elementos de juicio, de llamar la atención sobre el área todavía menos 
reconocida del petrarquismo ibérico, que en la década de los 40 estaba siendo reivindicado 
por Jole Ruggieri, «Primi contatti letterari fra Italia e Portogallo fino a Sá de Miranda», 
Relazione storiche fra l’Italia e il Portogallo. Memorie e documenti, Roma: Reale Accademia 
d’Italia, 1940, p. 91-112, volumen en el que también colabora Farinelli, y Giuseppe Carlo 
Rossi, «La poesia di Petrarca in Portogallo», Cultura Neolatina, 3, 1943, p. 175-190, que 
desarrollaría en estudios posteriores.

47.	 José Amador de los Ríos, Historia crítica de la literatura española, Madrid: Imprenta de José 
Rodríguez, 1861-1865, 7 vols. (con algunas variaciones en los pies de imprenta a partir del 
volumen 4). En esta obra no solo avanza Ríos la idea de un prehumanismo en Alfonso X en 
parangón a Petrarca, sino que, sobre todo, en el volumen sexto y en especial en el capítulo 
dedicado al reinado de Juan II, se encontrarán páginas cuajadas de referencias a Petrarca y 
sus imitaciones en los reinos ibéricos.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    29

fía de Mario Schiff, que mejoraba el trabajo de Amador de los Ríos y que sigue 
siendo obra de referencia inexcusable.48

Ahí encontramos una nueva conexión. Mario Schiff fue discípulo aven-
tajado de una de las autoridades más invocadas por Farinelli, la de Alfred 
Morel-Fatio, fundador del Bulletin Hispanique (1899) y, antes, el responsable 
del capítulo «Katalanische Literatur» en el Grundriss der Romanischen Philo-
logie de Gustav Gröber, dentro del cual se encuentra un parágrafo dedicado 
a «Das Studium und die Nachahmung der italienischen Literatur» en el que 
se ocupa en unas breves pinceladas del asunto del petrarquismo en Catalu-
ña.49 Tampoco faltan las referencias a Raymond Foulché-Delbosc, por su 
parte fundador de la revista decana del hispanismo en Francia, la Revue His-
panique (1894).

Es sobre este fondo sobre el que se alza la nueva evaluación de la historia 
literaria catalana y castellana (y lusa) y sobre el que se construye una noción 
de humanismo (y derivadamente de clasicismo), que manifiesta Rico como 
ignorante de un análisis rigurosamente contextualizado de la recepción de 
Petrarca, un Petrarca que Rico presenta como «neutralizado» en un «panora-
ma», «cerca ya de 1400 [en el que] la ausencia total de curiosidad por los 
clásicos incluso podría interpretarse como deliberado rechazo del humanis-
mo» (p. 163). Este jarro de agua fría caía sobre las esperanzas depositadas en 
una bibliografía histórica (que conducía a Martín de Riquer) que había sido 
analizada por Lola Badia, y que Rico integra en su ensayo como un fait 
accompli.

48.	 José Amador de los Ríos, ed., Obras de don Íñigo López de Mendoza, Madrid: Imprenta de 
la calle de S. Vicente baja, a cargo de José Rodríguez, 1852; en el apéndice titulado «Tabla 
alfabética de los autores mencionados en estas obras. Biblioteca del Marqués de Santillana», 
p. 591-645. Mario Schiff, La Bibliothèque du Marchis de Santillane, París: Emile Bouillon, 
1905; el capítulo titulado «Pétrarque» en p. 320-327. Véase la reseña de Ramón Menéndez 
Pidal, «A propósito de La Bibliothèque du Marquis de Santillane por Mario Schiff», Bulletin 
Hispanique, 10.4, 1908, p. 397-411, donde Pidal subraya que «Ríos funda la reconstrucción 
más que en los libros mismos, en citas de autores esparcidas por las obras del Marqués, 
sistema que no es el mejor, tratándose de una biblioteca cuyos libros se conservan aún»  
(p. 397). Pero vemos ahora que Ríos lo que ofrecía no era sino una tabla alfabética, de 
lujo, podríamos decir, de «autores mencionados», y donde no era infrecuente encontrar, 
por cierto, como en el caso de la entrada dedicada a Petrarca, menciones a los códices del 
Infantado. La revisión ampliada de la reseña de 1906 del propio Farinelli se titulaba, den-
tro de Italia e Spagna, vol. 1, «La biblioteca del Santillana e l’umanesimo italo-ispanico»,  
p. 389-425. Allí, de forma injusta, se dejaba mal parado a Ríos, me atrevería a sospechar que 
sin que mediara una consulta directa: «S’avevano pure notizie dei libri posseduti dal mar-
chese di Santillana, in uno studio di José Amador de los Ríos, che risale al 1852. Ma erano 
notizie monche e inesatte; i codici v’erano descritti solo in parte e lestamente; occorrevano 
rettifiche infinite; s’imponeva un rifacimento» (p. 395).

49.	 Schiff dedicó su libro a Morel-Fatio y a Menéndez Pelayo. Véase Alfred Morel-Fatio, «Das 
Studium und die Nachahmung der italienischen Literatur», en «Katalanische Literatur», 
en Grundriss der Romanischen Philologie, ed. Gustav Gröber, Estrasburgo: Karl J. Trübner, 
1897, 2.2, p. 124-125.



30    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

Claro que Rico se guardaba las espaldas, a su vez, al detenerse en las 
fechas en que irrumpiría la singular figura de Bernat Metge (ca. 1348-1413), 
cuyo petrarquismo muestra una variedad y riqueza de recursos, una inven-
tiva, incluso, difícil de ignorar. De hecho, los dos ensayos de historiografía 
del humanismo catalán de Badia se reproponen como introducción a un 
libro recopilatorio importante de la misma autora, De Bernat Metge a Joan 
Roís de Corella, es decir, los dos autores, Metge y Corella (1435-1497), que 
representan dos de los momentos clave de la integración del clasicismo en la 
cultura catalana.50

Esta es probablemente la razón del encabezamiento del que, hasta el 
momento, es el mejor monográfico colectivo sobre el petrarquismo en la 
península Ibérica que conozco, Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and 
Bernat Metge.51 El prólogo programático de Coroleu, muy ilustrativo, explica 
la preterición del término humanismo a causa de su «highly problematic natu-
re of the humanisme català cultural construct» (p. 4) y prefiere reservarlo, 
apoyándose en los estudios de Jordi Rubió i Balaguer, Lola Badia y Mariànge-
la Vilallonga, para los autores catalanes que se expresan directamente en latín, 
como Joan Margarit, Jeroni Pau o Pere Miquel Carbonell. Esta maniobra 
académica, como advierte Coroleu, desplazaría a Metge y Canals del huma-
nismo no solo catalán, sino también europeo.

No es sencillo, sin embargo, deshacerse de las telarañas que pueblan una 
casa antigua. El título, en fin, puede considerarse una declaración de princi-
pios, no ya Fourteenth-Century Humanism, sino Classicism, como si de una 
etiqueta virgen se tratara (aunque su precedente se encuentra en Rubió y Lluch 
nada menos). Ha de recordarse, porque viene a cuento, que Coroleu es el autor 
de un capítulo añadido, «Humanismo en España» al conocido libro coordina-
do por Kraye sobre el humanismo europeo, de donde faltaba España, por lo 
que su apéndice trata de colmar este espacio en blanco.52 Planean, pues, sobre 
las decisiones editoriales, cuestiones añejas que no se dan por vencidas. El 
subtítulo también plantea ciertas dudas: sigue una natural prelación cronoló-
gica, Petrarch and Bernat Metge, que se proyecta sobre Fourteenth-Century, pero 
si la idea de clasicismo ha de aplicarse a Bernat Metge y su legado quizás sea 
más apropiado tratar del siglo xv, por un lado, y quizás convenga también 

50.	 Lola Badia, De Bernat Metge a Joan Roís de Corella, Barcelona: Quaderns Crema, 1988, 
donde «L’humanisme català: formació i crisi d’un concepte historiogràfic», p. 13-38 (or. 
1979), donde se encontrarán los títulos esenciales para la polémica, sobre todo en las 
conclusiones (de El Renacimiento clásico en la literatura catalana de Rubió i Lluch, 1889, a 
L’Humanisme català, 1934, por ejemplo, de Riquer); y «Sobre l’Edat Mitjana, el Renaixe-
ment, l’Humanisme i la fascinació ideològica de les etiquetes historiogràfiques», p. 39-49 
(or. 1986).

51.	 Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and Bernat Metge, ed. Lluis Cabré, Alejandro Coro-
leu y Jill Kraye, Londres - Turín: The Warburg Institute - Nino Aragno, 2012.

52.	 Jill Kraye, coord., Introducción al humanismo renacentista, ed. española al cuidado de Carlos 
Clavería, traducción de Lluís Cabré, Madrid: Cambridge University Press, 1998; p. 295-
330 para el texto de Coroleu (ed. or. 1996).



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    31

invertir las figuras, pues de lo que en este monográfico se trata es de Bernat 
Metge y Petrarca, más bien en este orden.

En efecto, la versión catalana de la Griseldis de Petrarca, fechada en 1388 
e inspirada en la versión francesa de Philippe de Mézières (1387),53 se consi-
dera la más antigua de las traducciones vernáculas de Petrarca en la península 
Ibérica, solo uno o dos años posterior a la que se cita como la referencia más 
antigua en tierras catalanas de la obra y fama de Petrarca, la correspondencia 
entre Pere Despont, scriptor regio del entonces príncipe Juan (luego Juan I de 
Aragón) y Lluís Carbonell, escribano del obispo de Gerona.54 Las otras dos 
obras de Metge donde es patente la influencia de Petrarca son la fragmentaria 
Apologia (1395) y Lo somni (1399), cuya cosecha petrarquesca es extraordina-
ria, y donde es parte sustancial el Secretum, ya presente en la Apologia, como 
estudia Torró.55 Por otra parte, para el Scipió e Aníbal de fray Antoni Canals, 
que adapta a prosa dos largos pasajes del Africa, la datación corresponde hacia 
1399-1410. Luego, como cabía suponer, el útil y bien documentado capítulo 
final a cargo de Miriam Cabré y Sadurní Martí, «Manuscript and Readers of 
Bernat Metge» (p. 159-195), sustancia que los siete manuscritos analizados 
que contienen obras de Metge, pertenecen todos al siglo xv, con dataciones 
más bien tardías que tempranas cuando se puede afinar.

En definitiva, un rastreo filológico enfocado tanto a los contextos de pro-
ducción como a los de recepción y difusión, así como a asentamientos más 
sólidos de las traducciones textuales derivadas de las obras de Petrarca en 
cualquiera de sus dimensiones, desde la copia a la versión, a la adaptación o 
recreación y sus usos (no solo textuales) es imperativo. No ha de olvidarse, sin 
embargo, la dimensión historiográfica que nos permita discriminar el origen 
y sucesión de los problemas que nos planteamos, superados o por superar.

Bien mirada, si tenemos en cuenta que la versión vernácula más antigua de 
una obra de Petrarca fechada hasta ahora es la del De remediis de Jean Daudin 
al francés (1378) y la década que corre hasta la Griseldis de Metge, la historia 
de Petrarca en la península Ibérica pertenece, salvo los datos dispersos y las 
excepciones que conocemos, al siglo xv, y a una geografia e storia desde luego 
menos cerrada que la de los petrarcas nacionales de Cataluña, Castilla (y/o 

53.	 Véase la sugerente contribución de Lluís Cabré, «Petrarch’s Griseldis from Philippe de 
Mézières to Bernat Metge» (p. 29-42) que, como otras de este monográfico, es modélica 
en cuanto a los avances prudentes que una perspectiva comparada y un análisis que se aleje 
del acarreo, pueden aportarse todavía.

54.	 Reporta el pasaje que interesa de la carta de Pere de Pont (o Despont), Riquer en sus Obras 
de Bernat Metge (p. *50), a través del manuscrito 1249, fol. 28 de la Biblioteca de Cataluña: 
«Ad illa que de Francisco Patr(i)archae queritis respon(den)do quod fuit digne laureatus 
poeta, et maxima habetur reputatione hicque multorum librorum volumina compilavit, 
et inter ceteros reputo meliores librorum Rerum Senilium et de Vita Solitaria per eum 
compilatum in quidam nemore prope Nuceriam, Salernitate diocesis». La exégesis de estas 
referencias y de su inexactitud, en Rico, «Petrarca y el humanismo catalán», p. 156-158, 
que ofrece además un texto más exacto.

55.	 Jaume Torró, «Il Secretum di Petrarca e la confessione in sogno di Bernat Metge», p. 57-68.



32    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

España) y Portugal. Este carácter concreto, pero también supraterritorial de las 
tradiciones petrarquescas, ha de aceptar un paso más allá del comparatismo 
propuesto en tiempos de Farinelli, donde las naciones pierdan protagonismo 
en favor de las culturas literarias comparadas, para las que cuenta la reconstruc-
ción cada vez más detallada de los contextos en que los textos se mueven, la 
condición material de transacción de los mismos y, desde luego, las tradiciones 
intelectuales en convivencia o conflicto que nos permitan advertir los preciosos 
matices con que cada texto se reescribe, se lee y pasa de mano en mano.

Históricamente la erudición ha podido dar noticia más o menos cohesio-
nada de estos y otros aspectos, pero sin que la comunicación transversal de 
todos los elementos se integrara en una red semántica lo suficientemente tupi-
da como para dar un nuevo paso en la recuperación del sentido de toda aque-
lla historia ida.

El monográfico que aquí se presenta permanece asentado, todavía, en cau-
ces convencionales de la investigación y la comunicación científica, pero desea 
explorar, a través de su lectura en conjunto, la posibilidad de establecer enlaces 
en la línea discontinua de la historia del petrarquismo ibérico.56

Para ello la fortuna me ha sonreído con la amistad y sabiduría de los siete 
expertos que no solo aceptaron de inmediato el desafío, sino que también se 
acomodaron a desarrollar los temas que les propuse, naturalmente con libertad 
de criterio en cuanto a su composición y redacción. Lo primero que me parecía 
necesario era capovolgere los términos del campo de estudio: esto es, no ya Petrar-
ca en España, sino España en Petrarca, que debía ser el capítulo inaugural.

Paola Vecchi, que conoce como nadie la obra de Petrarca, se lanzó a este 
sondeo que había de conectar, anímicamente, con el inicio de las Note de 
Farinelli, donde se refutaba, justamente, la leyenda de la presencia física  
de Petrarca en España. En el ensayo de Paola Vecchi se diseccionan todos y 
cada uno de los ligámenes textuales y espirituales que conectaron a Petrarca 
con España o, por mejor decir, con Hispania, aquella porción de historia 
indisoluble a Roma y sus grandes creadores que late en Petrarca como una 
cartografia dell’anima.

El capítulo de Íñigo Ruiz Arzalluz es un magistral estudio sobre la penetra-
ción del Petrarca latino (y de manera excepcional de uno de sus conjuntos 
menos estudiados, el Liber sine nomine) entre los letrados hispanos, en este caso 

56.	 Además de Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and Bernat Metge, ed. Lluís Cabré, Ale-
jandro Coroleu y Jill Kraye, Londres - Savigliano: The Warburg Institute - Nino Aragno, 
2012, otros dos monográficos, de distinta concepción y alcance, nos preceden. En primer 
lugar El canzoniere de Petrarca en Europa: ediciones, comentarios, traducción y proyección. 
Actas del Seminario Internacional Complutense (10-12 de noviembre de 2004), ed. María 
Hernández Esteban, en Cuadernos de Filología Italiana. Número extraordinario, Madrid: 
Universidad Complutense de Madrid, 2005, con siete de dieciocho contribuciones que de 
algún modo afectan a lo aquí expuesto. En segundo lugar, Estudios sobre el nuevo petrarquis-
mo: un aspecto fundamental de las relaciones hispano-italianas, ed. Roxana Recio, en Revista de 
Poética Medieval, 18, 2007, que incluye diez colaboraciones, la mayor parte de ellas ligadas 
a la poesía de los siglos xv y xvi.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    33

el franciscano Diego de Moxena, que en misión diplomática en el Concilio de 
Constanza envía una carta a Fernando I de Aragón, en 1415, mechada  
de textos pertenecientes al Liber. El estudio de Ruiz Arzalluz debe ponerse en 
relación, claro es, con lo dicho por Francisco Rico acerca de la cultura de los 
dictatores y los estudios, ya desde antiguo, sobre la prosa de arte catalana y el 
entorno cancilleresco,57 así como con los modelos humanísticos que Pedro 
Cátedra estudió en torno a Enrique de Villena para aquellos años.58 La situa-
ción es perfectamente homologable a la que describe Romana Brovia en su 
muy bien documentada contribución «Per una storia del petrarchismo latino» 
y el empleo que se dio a De remediis, por ejemplo, en algunos sermones latinos 
de finales del siglo xiv.59

Si Diego de Moxena era castellano, esto no es seguro, pero escribió su carta 
al rey de Aragón y conoció el texto de Petrarca con casi toda probabilidad no 
en la península Ibérica, sino en el Concilio de Constanza, su figura servía muy 
bien de preámbulo al capítulo dedicado a «Petrarca en la lírica catalana», donde 
Anton Espadaler hace acopio de décadas de conocimiento profundo de la 
lírica catalana y de las materias que la conectan con Petrarca para deslindar su 
presencia real o marginal en la poesía catalana del siglo xv y poner orden así 
en un panorama de extrema complejidad por su carácter no orgánico, y porque 
la poesía catalana de aquellos años vivía atravesada por un poderoso influjo, 
poético y musical, de lo francés. Ahora vemos claro que el ámbito francés es 
un foco que trae nueva luz a la penetración del petrarquismo en la península 
Ibérica, que no pasa ya solo (aunque también) por la corte del Magnánimo u 
otras conexiones italianas. Los deslindes de Espadaler en la tradición poética 
catalana, llevados a cabo con acribia e ingenio, desembo(s)can, de forma tan 
sorprendente como natural, en los abuelos de Boscán.

La aportación de Roland Béhar se centra en el texto que, en un primer 
momento, tuvo una influencia mayor, tanto en el fondo como en la forma de 
la poesía y la prosa cuatrocentista europea: los Trionfi. Los modelos alegóricos, 
por ejemplo, seguidos en Francia y España, facilitaban su incorporación al 
torrente simbólico de ambas tradiciones. Por prioridad cronológica, un buen 
conocimiento del caso francés se imponía como imprescindible. Béhar no solo 
estructura y procura nuevos caminos para la interpretación en la selva de los 
triunfos franceses (que, de nuevo, convendrá comparar con el estudio arriba 

57.	 Citaré tan solo un par de referencias anteriores a 1950: Antoni Rubió i Lluch, «Algunes 
consideracions sobre l’oratòria política de Catalunya en l’Edat Mitjana», Estudis Univer-
sitaris Catalans, 3, 1909, p. 213-224 y Marçal Olivar, «Notes entorn de la influència de 
l’Ars dictandi sobre la prosa catalana de cancelleria de finals del segle xiv», Homenatge a 
Antoni Rubió i Lluch. Miscel·lània d’estudis literaris, històrics i lingüístics, Barcelona: Institut 
d’Estudis Catalans, 1936, 3, p. 631-653.

58.	 Pedro M. Cátedra, «Enrique de Villena y algunos humanistas», en Academia Literaria 
Renacentista, III. Nebrija, ed. Víctor García de la Concha, Salamanca: Universidad de 
Salamanca, 1983, p. 187-203.

59.	 Cfr. Romana Brovia, «Per una storia del petrarchismo latino», en Fourteenth-Century Clas-
sicism. Petrarch and Bernat Metge, 2012, p. 15-28, en especial p. 19 y 22.



34    Quaderns d’Italià 20, 2015	 Juan Miguel Valero Moreno

mencionado de Brovia), sino que tiene la inteligencia de dedicar un espacio 
amplio a la proyección de los triunfos fuera de la literatura, como expresión 
de vida política y artística, asunto nada baladí en la transmisión del imaginario 
petrarquesco, y de la que tenemos ahora una muestra reciente sobre qué cami-
nos desbrozar en Massip.60

Antonio Gargano, el más importante especialista en la presencia de Petrarca 
en la lírica española del siglo xvi, cuyo campo de estudio está renovando una vez 
más, regresa a La Celestina para realizar un minucioso análisis del uso de De 
remediis en la obra de Fernando de Rojas. Aquí Gargano recorre en profundidad 
la historia de esta encrucijada textual, señera en nuestra filología, desde Marce-
lino Menéndez y Pelayo en adelante, para seguir un discurso lleno de meandros 
y sutilezas que nos obliga a penetrar en las posibilidades interpretativas que la 
unión de dos textos geniales (y no solo de un texto receptor y su fuente) generan, 
hasta el punto de hacer naufragar el sistema cultural y la intención del texto 
incorporado en la idea nueva del texto que lo hospeda sin arruinarlo artística ni 
conceptualmente, antes bien postulando valores que resultan tan próximos a la 
modernidad como los propios de Petrarca, aunque resulten antagónicos. Reco-
nocemos tras este recorrido, como lectores contemporáneos de La Celestina, a 
un Rojas más fraterno, más semejante a nosotros mismos.

Tras La Celestina damos un paso hacia la proyección futura de Petrarca, 
trasladándonos de siglo, allí donde el texto de los Rerum vulgarium fragmenta, 
pero todavía también el de los Trionfi, fue todopoderoso. Rita Marnoto, refe-
rente de los estudios sobre Petrarca en Portugal,61 ha sido la encargada de 
revisar una de las imitaciones más célebres del poema cierre del Canzoniere, la 
canzone de la Virgen, en el poeta que mejor representa la asimilación de Petrar-
ca en Portugal, aunque siempre en conexión con las corrientes líricas del reino 
vecino (las múltiplas contaminações de fronteira), Francisco de Sá de Miranda. 
En su fino análisis, que metodológicamente resulta complementario al de 
Gargano, Marnoto revela el proceso formal y conceptual de una particular 
sedimentación de Petrarca y la importancia de esta operación para el rumbo 
de la poesía religiosa en Portugal, donde Sá de Miranda asume para sus con-
temporáneos y posteriores la auctoritas que absorbe en Petrarca. El hecho de 
que en Portugal la imitación de Sá de Miranda genere una tradición lusa no 
paralela en Castilla deja bien claro el poder conformador de la lengua poética 
en manos geniales como las de Sá de Miranda.

60.	 Francesc Massip, «Pompa cívica y ceremonia regia en la Corona de Aragón a fines del 
medioevo», Cuadernos del CEMYR, 17, 2009, p. 191-214, y «Huellas de Petrarca tras los 
espectáculos de entrada real en la confederación catalano-aragonesa (1397-1414)», Annali di 
Storia Moderna e Contemporanea, 17, 2011, p. 7-32. Cfr. Roxana Recio, «Una altra mostra 
de l’assimilació de Petrarca a la Corona d’Aragó: la desfilada triomfal i la seva manipulació», 
en L’Humanisme a la Corona d’Aragó, ed. Julia Butinyà y Antonio Cortijo Ocaña, Potomac: 
Scripta Humanistica, 2011, p. 125-143.

61.	 Véase, al menos, Rita Marnoto, «Petrarca em Portugal. Ad eorum littus irem», en Petrarca 
700 anos, ed. Rita Marnoto, Coimbra: Instituto de Estudos Italianos - Faculdade de Letras 
da Universidade de Coimbra, 2005, p. 251-271.



Petrarca y el Humanismo en la península Ibérica. Marco	 Quaderns d’Italià 20, 2015    35

Abrocha el conjunto el trabajo de Javier Burguillo,62 que sitúa la frontera 
de destino de este monográfico en 1554, fecha de impresión del Cancionero 
general de obras nuevas en que se contiene la versión del Triumphus mortis de 
Juan Coloma, donde todavía colean esquemas propios de la poesía cancione-
ril. Es la misma fecha, 1554, en que se imprime la traducción en endecasílabos 
de los Trionfi por Hernando de Hoces, considerada como el paradigma de la 
aclimatación del modelo métrico y estético de la poética petrarquista al caste-
llano. Burguillo contextualiza perfectamente el Triunfo de la muerte de Coloma 
en su tradición previa y en el terreno editorial que la transmite, y establece 
importantes consideraciones acerca de las razones de este Triunfo, su sentido 
literario y su público, en un idóneo balance que combina el estudio textual 
con el de su gestación editorial y comercial en un impreso del que, en contras-
te con los deseos de su editor, Esteban de Nájera, solo se ha conservado, y en 
Alemania, un ejemplar. Se trata, en cierto modo, de un producto poético 
marginal, que representa bien las limitaciones del petrarquismo más obvio, 
mientras que el que triunfa, disuelto en la sangre de la poesía ibérica del Rena-
cimiento, no precisa ya de una genealogía reconocible en primera instancia. 
Esta maduración equivale, entonces, a la que los clásicos latinos adquirieron 
en la escritura y la vida de Petrarca.

62.	 Reconocido experto en el campo del teatro renacentista español, la tesis de licenciatura 
de Javier Burguillo versó sobre la Aproximación al concepto «Cancionero petrarquista» y a su 
relación con la poesía española del primer Siglo de Oro, Salamanca: Universidad de Salaman-
ca, 2006. Véanse sus «Notas para una revisión del concepto cancionero petrarquista», en 
La fractura historiográfica: las investigaciones de Edad Media y Renacimiento desde el Tercer 
Milenio, ed. Javier San José Lera, Francisco Javier Burguillo, Laura Mier Pérez, Salamanca: 
Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas, 2008, p. 491-505.




