Quaderns d’Tralia 20, 2015  11-35

Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica.
Marco

Juan Miguel Valero Moreno

Universidad de Salamanca. Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas
asmodeo@usal.es

Resumen

El objetivo de este articulo es identificar los origenes del estudio del tema Petrarca y el
Humanismo en la peninsula Ibérica y analizar las claves historiograficas de su estudio.

Palabras clave: Petrarca; petrarquismo; humanismo; peninsula Ibérica; filologfa; historio-
graffa; nacionalismo.

Abstract. Petrarch and Humanism in the lberian Peninsula. Time frame

The aim of this article is to identify the origin of the topic Petrarch and Humanism in the
Iberian Peninsula and to analyze the historiographical keys to his study.

Keywords: Petrarch; Petrarchism; Humanism; Iberian Peninsula; Philology; Historiogra-
phy; Nationalism.

ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)



12 Quaderns d’Italia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

La storia del petrarchismo in Ispagna
& ancora completamente da farsi
Arturo Farinelli, 1929 (p. 68)

1. De los primeros primera es la especulacién!

Tiempo al tiempo. A la melancélica edad de 62 anos, de aquella «sera della
vita, ormai fuggente» en que se publican los dos macizos volimenes de /talia
¢ Spagna,? Arturo Farinelli (1867-1948) no considerd que debiera cambiar de
opinidn respecto a los avances que sobre la historia del petrarquismo en Espa-
fia se hubieran alcanzado para entonces. A la cabeza del primero de los volu-
menes de [talia e Spagna figuraban las que 25 afios antes habfan sido sus «Note
sulla fortuna del Petrarca in Ispagna nel Quattrocento» (Giornale Storico della
Letteratura Italiana, 44, 1904, p. 297-350). En la versién final se cancelaba la
provisionalidad de las note para aparecer estas como «Petrarca in Ispagna
(nell’Eta Media)». Respecto a la frase que encabeza este marco Farinelli solo
hab{a suprimido el enfético «insomma» de 1904: «Insomma, la storia del
petrarchismo in Ispagna ¢ ancora completamente da farsi» (p. 340).

Si los estudios comparativos de Farinelli entre la cultura espafiola y la
germdnica han dejado una impronta mayor en las universidades de dmbito
lingiiistico alemdn (los textos y los temas de aquellos ensayos suyos sobre Lope
o Gracidn siguen vigentes en los planes de estudio de la cultura espafnola
entonces como hoy),? sus desvelos por trazar la historia de las relaciones lite-
rarias y culturales entre Italia y Espafia no han gozado entre nosotros de la
misma fortuna: se hace referencia (o no se hace en absoluto) al estudio pione-
ro de Farinelli por puro compromiso bibliogrdfico y en ocasiones con preocu-
pante displicencia.

1. Estas palabras preliminares y el monogrdfico en su conjunto se insertan en el marco del
proyecto de investigacién Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica (FF12011-24896,
Ministerio de Economia y Competitividad, Gobierno de Espafia). Agradezco al equipo de
direccién de Quaderns d’ltalia su generosa disposicion para acoger estos trabajos.

2. Arturo FARINELLY, [talia e Spagna, Turin: Fratelli Bocca, 1929. La obra aparece dedicada al
«amico carissimo» Ramén Menéndez Pidal y a la «cara memoria» de Carolina Michaélis de
Vasconcellos. Recupera la dedicatoria que en vida de la Michaélis de Vasconcellos dirigi6
a ambos «con stima pari all’affetto» en sus Note sul Boccaccio in Ispagna nell’Eti Media,
Braunschweig: George Westermann [Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und
Literaturen], 1906, que, junto con las «Note sulla fortuna del Corbaccio nella Spagna
medievale», Bausteine zur romanischen Philologie. Festgabe fiir Adolfo Mussafia, Halle: Max
Niemeyer, 1905, p. 401-460 (publicado justo después de la contribucién de Menéndez
Pidal), constitufan la parte mds gruesa del primer volumen de Jtalia ¢ Spagna.

3. Puede verse una 4gil resefia de los mismos en Lucia STRAPPINT, «Arturo Farinelli», Dizionario
Biografico degli Italiani, 45, 1995, p. 21-24.

4. En Espaifia se hace poca o ninguna mencién al volumen de homenaje, Lopera di un maestro.
Per il cingquantesimo corso di lezioni di Arturo Farinelli. Quindici lezioni inedite e Bibliografia
degli scritti a stampa, Turin: Fratelli Bocca, 1920, en cuyo comité promotor se encontraban
Benedetto Croce y Giovanni Gentile. A esta publicacién acompafia una extensa lista, a
doble columna, de suscriptores (p. x1-xxir). Para dar idea de la consideracién de la que



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Italia 20, 2015 13

Pese a algunas comprensibles lagunas y alguna mdcula menor, el estudio
de Farinelli pudo mantenerse en 1929 justamente porque los avances en el
campo que él habia explorado habian sido minimos o no se habfan dado. En
1904 Farinelli era un hombre y un filslogo maduro, que no se habfa interna-
do en la materia como diletante, sino como consecuencia de una juvenil pasién
por Espafa, pafs que visité en fecha muy temprana,’ un estudio constante de
sus textos y su cultura en extensién, hasta llegar a sus contempordneos, y un
conjunto de publicaciones s6lidas sustentadas por la «febbre di erudizione»
desencadenada en su «eta florida».

Las «Note» de 1904 fueron (en fecha de aniversario petrarquesco, téngase
presente), una reseia al libro que ha de considerarse, por su perspectiva de
conjunto, el primero de los consagrados a las relaciones literarias entre Italia y
Espana en edad temprana (Edad Media y Renacimiento), esto es, / primi
influssi di Dante, del Petrarca e del Boccaccio sulla letteratura spagnuola (Mildn:
Ulrico Hoepli, 1902) de Bernardo Sanvisenti (1878-1944), que encar6 un
problema que, ciertamente, Farinelli, habfa sugerido en una resefia al libro de
Benedetto Croce, I primi contatti fra Spagna e Italia de 1893 (nétese la simi-
litud del sintagama con el libro de Sanvisenti), en el Giornale Storico della
Lettemtum Italiana, 24, 1894, p. 202-231, esto es, cuando Farinelli contaba
27 afios:® «Chi prendesse a scrivere la storia del Petrarchismo in Ispagna fareb-
be opera interessantissima ed utilissima...».”

en su momento gozé Farinelli y de sus contactos en relacién a los temas que aquf estdn
involucrados mencionaré solo algunos de los nombres mds conspicuos. En la peninsula
Ibérica, ademds de las suscripciones institucionales de la Biblioteca del Palacio Real, el
Institut d’Estudis Catalans o la Sociedad Menéndez y Pelayo de Santander, figuran Miguel
Artigas y Fernando Barreda, Adolfo Bonilla y San Martin, Américo Castro, Emilio Cotarelo
y Mori, Ramon D’Alos, Eugenio D’Ors, Joan Estelrich, José Leite de Vasconcellos, Ramén
Menéndez Pidal, Ramon Miquel i Planas, Alfonso Reyes, Antoni Rubié i Lluch o Antonio
Garcfa Solalinde. Entre los italianos y extranjeros valga convocar los nombres de Michele
Barbi, Giulio Bertoni, Carlo Calcaterra, Mario Casella, James Fitzmaurice-Kelly, Joseph
E. Gillet, Henry Lang, Ezio Levi, Eugenio Mele, Ernest Mérimée, Wilhelm Meyer Liibke,
Angelo Monteverdi, Ferdinando Neri, Kristopher Nyrop, Pio Rajna, Mario Roques, Vitto-
rio Rossi, Natalino Sapegno, Hugo Schuchardt, Benvenuto Terracini, Francesco Torraca,
Karl Vossler o Karl Weiss, a los que pueden afiadirse los editores Luigi Einaudi, Ulrico
Hoepli y Giuseppe Laterza.

5. Véase Arturo FARINELLL, Fuga in Spagna a ventanni, Roma: La Nuova Antologia, 1935 (sepa-
rata de Nuova Antologia, 27 p.). Para no recargar con bibliografia las referencias a Farinelli
dejo para otra ocasién la redaccién de una semblanza critica que haga justicia a su legado.

6. Con el titulo de «Primi contatti» es el capitulo de apertura del segundo volumen de Jtalia
Spagna, p. 3-67. Desde el inicio del texto Farinelli se muestra (véase mds abajo) como uno
de los pioneros, apoyado en los estudios de Marcelino Menéndez y Pelayo, de la considera-
cién de un humanismo espaol de primer orden, frente a la imagen pobre transmitida por
el estudio sefiero de Georg VoiGT, Die Wiederbelebung des classischen Alterthums oder das erste
Jabrundert des Humanismus, Berlin: Georg Reimer, 1859, del que Farinelli hace referencia
a su tercera edicion, ibid., 1893, 2 vols., que no habfa mejorado la opinién vertida en las
anteriores.

7. Enla resefia citada (1894: p. 229), cuyo pdrrafo contiene ya algunos apuntes sobre Petrarca

en Catalufa (Llorens Mallol, Metge, March).



14 Quaderns d’Italia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

La resefia a Croce, como la idea de una critica al libro de Sanvisenti, iban
mds alld de ese modesto cometido. El comentario a un libro publicado cons-
titufa para Farinelli uno de sus modos habituales de rendir cuentas de una
entera investigacién, como hizo en este caso tratando de subsanar las debili-
dades que encontré en el desigual libro de Sanvisenti, que Farinelli considera-
ba «compiuto assai lestamente e senza quella novita di indagini ch’io dal gio-
vane romanista m’aspettava» (1904, p. 297 n1).8

Es de suponer que entre los 10 afios que van desde que mostré su deseo de
que se abriera el campo de estudio sobre Petrarca y Espafa hasta 1904, Fari-
nelli habria recopilado en fichas y papeles, como era su costumbre, todas las
noticias que hubiera podido acumular sobre el asunto, por lo que inevitable-
mente, el breve capitulo del libro de Sanvisenti dedicado a Petrarca, titulado
«I cultori del Petrarca», no podia resultarle satisfactorio.

De nuevo, el tiempo, importa. Farinelli pertenecia a una generacién ante-
rior a la de Sanvisenti, con el cual se llevaba poco mds de diez afios. De
hecho, Farinelli era casi coetdneo de Benedetto Croce (1866-1952), al cual
se sabe que ofrecid parte de sus notas sobre Italia y Espafa con la intencién
de ilustrar al maestro napolitano en un campo en que Farinelli se considera-
ba a s{ mismo mucho mds diestro.” En realidad Farinelli tuvo el empefio de
resefiar los libros de Croce de tema hispdnico. Hacia el colega y amigo demos-
traba respeto y admiracién, pero no por ello dejaba de matizar y ampliar
desde un punto de vista unas veces positivo y otras interpretativo, lo que
Croce destilaba en sus libros.

Farinelli daba cuenta asf de una consistente erudicién en temas ibéricos,
probablemente sin contraste entre sus contempordneos italianos de las dos

8. Farinelli no escatima descalificaciones respecto al proceder de Sanvisenti, como quien copia
datos de Menéndez y Pelayo, discurre «fugacissimamente della fortuna del Petrarca in Ispag-
na» repitiendo errores ya superados, escribe pdginas «flosce, contradittorie ne’ giudizii», no
describe con exactitud el cddice del Ateneo que contiene parte de la traduccién catalana
andénima del comentario de Bernardo Ilicino, ignora un estudio relevante como el de
Morel-Fatio sobre el arte mayor o desliza interpretaciones con las que Farinelli se muestra
en desacuerdo. Mucho mds templado estd Farinelli en sus estudios sobre Boccaccio, donde
cita muy poco a Sanvisenti, que le habfa precedido, pero con neutralidad. No se olvide que
los Appunti su Dante in Ispagna nell’Eti Media, Turin: Ermanno Loescher [Giornale Storico
della Letteratura Italiana. Supplemento, n° 8], 1905 (105 p.), luego recogidos en Dante
in Spagna, Francia, Inghilterra, Germania (Dante e Goethe), Turin: Bocca, 1922, también
fueron posteriores al libro de Sanvisenti, que la autoridad de Farinelli acabé arrinconando.
Sin embargo, debié ser para él frustrante que el joven Sanvisenti hollara antes los terrenos
sobre los que hacfa tiempo laboraba.

9. El caso lo ha estudiado con agudeza Antonio GarGaNo, «Arturo Farinelli e le origini
dellispanismo italiano», en Lapporto italiano alla tradizione degli studi ispanici. Nel ricordo
di Carmelo Samoni (Napoli, 1992), Roma: Instituto Cervantes, Roma, 1993, p. 55-70.
Una lectura inadecuada de este trabajo podria arrojar excesivas sombras sobre la relacién
entre Farinelli y Croce, que en general fue de amistad cordial, pese a la diferencia de ideas
y caracteres. Véase también Elvira FALIVENE, «Ispanismo italiano dei principi del secolo:
Benedetto Croce e Arturo Farinellir, Annali dell’Istituto Universitario Orientale di Napoli.
Sezione Romanza, 421, 2000, p. 281-293.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 15

primeras décadas del siglo xx. El formato de la resefia, en este sentido, resulta
idiosincrdsico en Farinelli y determina algunos de sus trabajos mds relevantes.
Por un lado, le permite poner en juego una gran cantidad de datos, movilizan-
do masas de informacién que no le obligaban a una estructura previa y orgd-
nica, o que se servian de la estructura propia de la obra que sus note apostilla-
ban. Pero, por otro lado, justamente este aspecto resultd limitador en la
acogida que algunos de sus textos, y en concreto la «Fortuna del Petrarca in
Ispagna», tuvieron en la posteridad.

En la recensién de 1904, Farinelli ofrecié su texto sin ninguna separacién
en secciones, sin indices, sumarios u otro tipo de rdbricas que ayudaran a
separar el material, por lo que queda a la responsabilidad del lector realizar ese
tipo de tareas, de comprensién analitica del texto, sin que en este caso sirva de
apoyatura o gufa tener al costado el libro de Sanvisenti. Quienes han citado
pero no han leido nunca este libro no han advertido, claro estd, que en «I
cultori del Petrarca» (cap. 1x, p. 345-388 y apéndice 11, p. 417-423) Sanvisen-
ti no se ocupé de otra cosa que del petrarquismo en Catalufia, mientras que
las «Note» de Farinelli si podian apelar a titulo propio a la fortuna de Petrarca
«in Spagna».'?

Las notas de Farinelli, pues, no solo completaban lo reflejado por Sanvi-
senti respecto al dmbito cataldn, sino que ofrecfan el cimulo de informacién
mds amplio hasta el momento respecto a la presencia de Petrarca en el reino
de Castilla y en la corona de Aragén. Lo hacfa, ademds, en la revista que guia-
ba Novati, el director de la tesis doctoral de Sanvisenti. Porque, en efecto, el
libro de Sanvisenti es el resultado editorial de la tesis de un joven de 24 anos.
Desde luego, puede asegurarse que entre este y Farinelli no se dio un caso
andlogo al que unié en estrecho lazo de amistad a otro joven (hispanista) de la
generacién de Sanvisenti, Eugenio Mele (1875-1969), y Benedetto Croce, esto
es, el «vecchio amico», Mele, al que Croce dedica La S]pagmz nella vita italiana
durante la rinascenza, Bari: Giuseppe Laterza, 1917.!

Y, ciertamente, la fortuna del tema Petrarca y Espafia se ha debatido desde
sus inicios entre la juventud y la oportunidad. En retrospectiva, las piedras
miliares que amojonan el recorrido de este motivo de la historiografia literaria
estdn punteadas de tesis doctorales y aniversarios. Asi, las propias «Note» de
Farinelli en su primera salida, de donde debe partir cualquier consideracién
de cardcter historiogrdfico!2.

10. Es llamativa, por cierto, la coincidencia en el inicio del titulo con una obra capital para los
inicios del estudio del petrarquismo en Europa, a saber, Per la fortuna dei Trionfi del Petrarca
in Francia, Médena: G. T. Vincenzi e Nipoti, 1904.

11. Tengo presente aqui, ademds de la primera edicién, la segunda de 1922, que incorpora suge-
rencias de la resefia de Farinelli, y la traduccién de Francisco Gonzdlez Rios, Esparia en la
vida italiana del Renacimiento, Sevilla: Renacimiento, 2007. El prélogo de Antonio Prieto
comienza hablando de 1915 como fecha de la edicién de La Spagna, pero debe ser una errata.

12. El propio Farinelli fue muy consciente de la oportunidad o inoportunidad de los aniversarios
literarios. En su recopilacién de estudios Dante in Spagna (1922), dedicada a uno de los gran-
des amigos de Croce, Karl Vossler, y al dantista britdnico Paget Toynbee, escribia de entrada:



16 Quaderns d’Tralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

Caso singular en cuanto a la circunstancia resulta en Espafa el de nuestro
mds ilustre estudioso de Petrarca, Francisco Rico, cuya tesis de licenciatura se
presentd en Barcelona, dirigida por José Manuel Blecua,!® en 1964 (tenfa el
muchacho entonces 22 afios, y 24, los mismos que Sanvisenti, cuando presenta
su tesis doctoral, en este caso sobre Herndn Pérez de Oliva y su Didlogo de la
dignidad del hombre). La tesis de licenciatura se tituld Estudios petrarquescos.
Coinciden pues, la fecha de aniversario y el propdsito de estudio predoctoral.
En ese mismo afo se publicarfan los dos primeros articulos de Rico sobre Petrar-
ca, uno en el que se anunciaba el tema de su obra magna, Vida u obra de Petrar-
ca, que permanece como uno de los grandes hitos de la filologfa petrarquesca y
de la filologia medievale e umanistica, y un breve ensayo que es el germen de otros
futuros en que Rico propone la figura de Petrarca como piedra de toque y mode-
lo para la configuracién del pensamiento moderno a través de sus contradiccio-
nes y las perplejidades de la critica respecto a las mismas. !4

En 2002, con motivo de un premio literario concedido a Francisco Rico en
1998 por la Diputacién de Valladolid, fﬁigo Ruiz Arzalluz, quien es, junto al
propio Rico, el mejor conocedor espafiol del Petrarca latino, dejaba testimonio
de una anécdota que yo mismo he escuchado narrar en boca del homenajeado: '

El origen de su interés por Petrarca estd en una especie de ‘Pléiade’ que Martin
de Riquer, José Manuel Blecua y José Marfa Valverde empezaron a proyectar
para la editorial Planeta; no sabfan a quién endosar un Petrarca que encon-
traban inexcusable, hasta que Martin de Riquer dio con la solucién: “Que lo
haga Paco, que lo hard bien”. Debié de ser a finales de los cincuenta o muy a
principios de los sesenta.

Como bien advierte Ruiz Arzalluz, no tenfa nada de casualidad que la
solucién se le hubiera ocurrido a Riquer, el editor de Bernat Metge, cuyos
rastros petrarquescos, solo equiparables en la Corona de Aragén a los de Anto-
ni Canals, habfan sido puestos en relieve y contextualizados por el mismo
Riquer, la figura filolégica que asumié el legado de referencias petrarquescas
destiladas por la erudicién catalana desde el dltimo cuarto del siglo xix.!°

«Conlfesso la mia poca tenerezza per i centenari e le ricorrenze festive, che, dagli oratori fecondi,
spremono parole e discorsi, muovono ad improvvisare articoli e saggi e libri in onori dei grandi
morti...», p. 3 (el texto procede de una conferencia pronunciada en Bellinzona en 1921).

13. Fue también el director de la tesis doctoral de Maria Pilar MANERO SOROLLA, La imagen
petrarquista en la lirica espariola del Renacimiento, Barcelona: Universidad de Barcelona, 1985,
publicada parcialmente en el grueso volumen Imdgenes petrarquistas en la livica espafiola del
Renacimiento. Repertorio, Barcelona: Promociones y Publicaciones Universitarias, 1985.

14. Francisco Rico, «El Secretum de Petrarca: composicién y cronologia», Boletin de la Real
Academia de Buenas Letras de Barcelona, 30, 1963-1964, p. 105-130; «Petrarca, o de las
preplejidades de la critican, Cuadernos Hispanoamericanos, 172, 1964, p. 151-158; Vida u
obra de Petrarca, I: Lectura del «Secretum», Padua: Antenore, 1974.

15. fﬁigo Ruiz Arzarruz, «Petrarcar, en Francisco Rico, Valladolid: Diputacién Provincial de
Valladolid, 2002, p. 45-65; ref. p. 45.

16. Véase Martin DE RIQUER, ed., Obras de Bernat Metge, Barcelona: Universidad de Barcelona,
1959, auténtica obra de referencia para la filologfa catalana.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 17

José Manuel Blecua, entonces, el director de su tesis de licenciatura y su
tesis doctoral, y Riquer-Valverde, los responsables de la gran Historia universal
de la literatura espanola, que nos homologaba en esto a los grandes paises
europeos donde se habia cultivado la Weltliteratur, perspectiva que compren-
dia la forma mentis de Farinelli.!” Pocos como el Riquer de Los trovadores.
Historia literaria y textos (subrayo el subtitulo)!® se encontraban en condiciones
de discriminar el fondo comun trovadoresco de la sublimacidn petrarquesca,
particularmente en los poetas catalanes de finales de la Edad Media, y de
conectar tdcitamente o no este trasfondo con la obra del mds célebre entre los
promotores del estudio del petrarquismo en la peninsula Ibérica, Manuel Mild
y Fontanals, cuyo esencial estudio, Los trovadores, fue publicado nuevamente
(a auspicios de Riquer), con los cuidados de Rico, labor que, en este contexto,
cobra una dimensién nueva.!”

Ahora bien, es claro que los dos estudios clave de Rico para el tema que
nos ocupa (Petrarca antes de Garcilaso, para entendernos) son mds de un
decenio posteriores a aquella encomienda de un Petrarca para unos cldsicos
universales espafoles. La edicién del Cancionero en la editorial Planeta corre-
rfa a cargo luego de un notable especialista, Antonio Prieto, que publicé el
texto de Enrique Garcés;? pero no sin que antes Rico hubiera cumplido a su
manera el cometido de unas Obras de Petrarca de las que aparecié el primer
volumen, consagrado a la prosa, en la editorial Alfaguara, donde se dedicé un
apartado a algunos fragmentos de las versiones castellanas medievales del De
vita solitaria, el De remediis o las Invectivae*!

Excluyo ahora «Aristoteles Hispanus», donde se muestra, en imagine rifles-
sa, cémo Petrarca ley6 el Prosodion de Gil de Zamora.?? Vamos, pues, a lo que
haya que decir de Petrarca en Espania, que son apenas «cuatro palabras», las
dichas en un ocasién de aniversario entre el 24 y el 27 de abril de 1974, publi-
cadas dos afios mds tarde en la Accademia dei Lincei.”? 1974 fue el afio en que
se publicé Vida u obra de Petrarca y nadie entonces podia representar mejor a

17. Martin DE RIQUER y José Marfa VALVERDE, Historia de la literatura universal, Barcelona:
Noguer, 1957-1959, 3 vols., con numerosas reediciones, hasta desembocar en la historia
del mismo titulo publicada en Barcelona: Planeta, 1984-1986, 10 vols.

18. Martin DE RIQUER, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona: Planeta, 1975, 3
vols., pero véase antes La lirica de los trovadores. Antologia comentada, I. Poetas del siglo XII,
Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1948.

19. Manuel Mi14 Yy FoNTaNALS, De los trovadores en Espaiia, edicién preparada por C. MaRTi-
NEz y E R. MANRIQUE, Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1966.

20. Antonio PrIETO, ed., Francesco Petrarca. Cancionero, Barcelona: Planeta, 1985.

21. Se trata de Petrarca, Obras I. Prosa, al cuidado de Francisco Rico, Madrid: Alfaguara, 1978.

22. Véase Francisco Rico, «Aristoteles Hispanus: en torno a Gil de Zamora, Petrarca y Juan de
Menay, ltalia Medioevale ¢ Umanistica, 10, 1967, p. 143-164; recogido luego, ampliado,
en Textos y contextos. Estudios sobre la poesia espariola del siglo XV, Barcelona: Critica, 1990,
p- 55-94.

23. Francisco Rico, «Cuatro palabras sobre Petrarca en Espaiia (siglos xv y xv1)», en Convegno
Internazionale Francesco Petrarca (Roma-Arezzo-Padova-Arqua, 24-27 aprile 1974), Roma:
Accademia Nazionale dei Lincei, 1976, p. 49-58.



18 Quaderns d’Tralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

Espafa y a la historia del petrarquismo en Espana. Rico, por otro lado, que
habia publicado su Aristoteles Hispanus en Italia Medioevale e Umanistica, se
encontraba en éptimas relaciones con Billanovich.?

«Cuatro palabras» no aporté grandes novedades factuales, como tampo-
co lo hizo el mds extenso articulo de 1983, publicado en una sede que le
confiere un cierto tono polémico que no se suele subrayar, «Petrarca y el
humanismo cataldn», titulo sobre el que volveré mds adelante.?® Sf aportd,
como es costumbre en Rico, interpretaciones de amplio espectro, que per-
mitfan amalgamar de forma comprensible, aunque solo para algunos casos,
texto y contexto; por ejemplo, en perspicaz lectura, con las corrientes espi-
rituales que desembocarian o serfan tangentes al erasmismo del siglo xv1, asi
como con la tradicién estoica.

De las palabras de «cuatro palabras» hay que deducir que a Rico se le habia
encargado, o pensaba él encargarse, del volumen del Censimento dei Codici
Petrarcheschi dedicado a Espana, que habia de formar parte de una serie de
gran prestigio cientifico dirigida por Billanovich. Este propésito resultaba
improbable. Claro que Rico habia recogido y anotado la presencia de cuantos
manuscritos que contuvieran textos de Petrarca o referencias al mismo se pusie-
ron a tiro, pero dado que en las bibliotecas raramente estaba permitido fumar,
dudo que el censimento, segtin los protocolos previstos para tal herramienta,
se hubiese completado algtin dfa.

Rico, como digo, estaba muy atento a cualquier referencia, asf a las posibles
huellas de Petrarca en Jeroni Pau,?® a la interpretacién del soneto 148 de Petrar-
ca en el mds temprano y amplio conocedor de Petrarca en «Castilla», Enrique
de Villena (habia dirigido la tesis doctoral de Pedro Cétedra sobre el mismo y
a Pedro Cdtedra habfa encargado la edicién de las prosas medievales del Petrar-

24. Cfr. Francisco Rico, «Giuseppe Billanovich», Anuario de Estudios Medievales, 9, 1974-1979,
p. 641-647.

25. Francisco Rico, «Petrarca y el humanismo cataldny, en Actes del sisé col-loqui internacional
de llengua i literatura catalanes (Roma, 28 setembre - 2 octubre 1982), ed. Giuseppe Tavani
y Jordi Pinell, Barcelona: Abadia de Montserrat, 1983, p. 257-291; recogido y revisado en
Estudios de literatura y otras cosas, Barcelona: Destino, 2002, p. 147-178.

26. Francisco Rico dirigié la tesis doctoral de Mariangela VILALLONGA, Vida i obra de Jeroni
Pau, Barcelona: Universidad Auténoma de Barcelona, 1983. De ella procede la edicién
Jeroni Pau. Obres, con prélogo de Francisco Rico, Barcelona: Curial, 1986, 2 vols., y mds
adelante una nutrida lista de importantes estudios sobre el humanismo cataldn, en particular
el latino. Un buen antecedente en este orden es la tesis de Robert Brian Tate (que habia
trabajado con Jordi Rubié i Balaguer a finales de la década de los 40) y su resultado mds
notorio, Joan Margarit i Pau, a biographical study, Manchester: Manchester University Press,
1955 (Joan Margarit Pan, cardenal i bisbe de Girona: la seva vida i les seves obres, trad. Teresa
Lrorer, Barcelona: Curial, 1976). Son bien conocidas las donaciones que generosamente
el hispanista irlandés realizé a la Universidad de Gerona en 1994 y 2002, con mds de un
millar largo de libros, separatas, notas y documentos. En cuanto a la direccién de este tipo
de estudios hacia Petrarca véase Juan F. ALciNa Rovira, «<Humanismo y petrarquismo», en
Academia Literaria Renacentista, III. Nebrija, ed. Victor Garcfa de la Concha, Salamanca:
Universidad de Salamanca, 1983, p. 145-156.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Italia 20, 2015 19

ca castellano en 1978),%” o a las entradas y salidas de Petrarca en las bibliotecas
catalanas (en la actualizacién de «Petrarca y el humanismo cataldn», donde valo-
ra en este sentido el trabajo de Iglesias i Fonseca).?® En conclusién: del reper-
torio de los cédices petrarquescos en Espafia se ocupd, bajo la direccién de Rico,
Milagros Villar Rubio en su tesis (1988), que se publicarfa solo en 1995.%

Esta tesis, desde el punto de vista documental, constituye la mejor y mayor
aportacién a los estudios sobre el petrarquismo en Espafa y, en su género,
aunque podrdn afadirse con el tiempo algunos detalles, no tiene visos de que
vaya a ser superada. En el Proyecto que da cobijo a este monogréfico se pondrd
a disposicién publica, a través de la Biblioteca Petrarca, un repertorio de los
Impresos petrarquescos en Espania, que pretende, con la inica ambicién de deli-
mitar este campo, y sin aspirar a una tipobibliografia, ser de utilidad instru-
mental y contribuir al esclarecimiento de la fortuna de Petrarca en Espafa en
la senda marcada por el excelente trabajo de Villar.

Sigamos un momento mds con el asunto de las tesis y los aniversarios,
historia externa, si se quiere, pero cuya trama, como se ve, es muy cefiida.
Desde Sanvisenti y Farinelli (dejemos ahora de lado el caso de Fucilla) la tesis
mds relevante de un hispanista sobre Petrarca y la literatura espafola fue, sin
duda, The Petrarchan Sources of La Celestina, publicada en 1961, pero prece-
dida de un prefacio de abril de 1959.3° Este libro fue alentado por uno de los
mds renombrados hispanistas britdnicos, Peter Russell (1913-2006). Alan
Deyermond (1932-2009), que habia nacido 10 afos antes que Rico, sacé a la
luz, poco antes de 1964, sus estudios sobre Petrarca en La Celestina, entre
cuyas pdginas se inclufa un balance muy preciso de lo sabido hasta el momen-
to sobre las obras latinas de Petrarca en Espafa y Portugal (p. 7-35) y que es,
junto a la reciente actualizacién de Ruiz Arzalluz,®! la gufa mds segura y 4gil
para disponer de un panorama sobre el tema.

27. Pedro M. CATEDRA, Sobre la vida y la obra de Enrigue de Villena, Barcelona: Universidad
Auténoma de Barcelona, 1981, 9 vols.

28. Josep Antoni IGLEsIAS 1 FONSECA, Llibres i lectors a la Barcelona del segle XV, Barcelona:
Universidad Auténoma de Barcelona, 1996.

29. Milagros ViLLAR RuBto, Cddices petrarquescos en Espaiia, Barcelona: Universidad Auténoma
de Barcelona, 1988, 3 vols.; Cddices petrarquescos en Espaia, Padua: Antenore, 1995.

30. Alan David DEYERMOND, The Petrarchan Sources of La Celestina, Oxford: Clarendon Press,
1961. Tengo el honor de poseer el ejemplar que pertenecié a Joseph G. Fucilla, con sus
apostillas. Ha de consultarse necesariamente su versién revisada, con un nuevo prefacio
y bibliograffa complementaria (Westport, Conneticut: Greenwood Press, 1975): visto el
ejemplar del legado Deyermond a la Universidad de Salamanca no contiene anotaciones
del autor.

31. fﬁigo Ruiz ArzaLruz, «Caminos de Petrarca en la Espafia del siglo xv», Boletin de la Real
Academia Espafiola, 90, 2010, p. 291-310. El trabajo de Maria Pilar MANERO SOROLLA,
Introduccion al estudio del petrarquismo en Esparia, Barcelona: Promociones y Publicaciones
Universitarias, 1987, es muy completo hasta su fecha, pero pertenece a otro rango. La
monografia de Roxana Rec1o, Petrarca en la peninsula Ibérica, Alcald de Henares: Univer-
sidad de Alcald, 1996, asi, sin subtitulo, solo se ocupa de algunos aspectos de la tradicién

de los Trionfi.



20 Quaderns d’Tralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

Esta habilidad de Deyermond para la historizacién de los problemas lite-
rarios fue advertida de inmediato por Rico (que en buena ley se considera,
sobre todo, historiador (de la literatura) y fil6logo). En consecuencia, aunque
The Petrarchan Sources of La Celestina no se tradujo al espafiol (no deja de ser
un rnagm’ﬁco trabajo de cardcter eminentemente técnico), sf lo fue su Histo-
ria de la literatura espafiola, que precedid a la colaboracién con Rico en los
dos volimenes dedicados a la Edad Media en la Historia y critica de la litera-
tura espasiola.?

Volveremos a esa idea de la Historia y critica, que procede de un buen
conocedor de la fortuna de Petrarca en Espafia, Jos¢ Amador de los Rios.
Ahora, un dato sorprendente. Cuando Deyermond firma el prefacio de su libro
cuenta 27 afos, la misma edad que tenfa Farinelli en 1904. El afecto que he
tenido de y para el querido maestro no deseo que interfiera en algunas obser-
vaciones que supongo que a €l le podrian haber parecido, con el paso de los
afos, aceptables. Es casi obligado en una tesis (y en un primer libro) destacar
la novedad del caso y exagerar un tanto los contrastes, especialmente con los
criticos precedentes, méxime si estos ya no van a manifestar oposicién alguna.
Mids alld de los muchos méritos del libro de Deyermond, dos hechos son
ciertos. Primero, que lo que habitualmente se presenta como su descubrimien-
to central, a saber, que la mayor parte de las citas petrarquescas de La Celesti-
na dependen del indice de las Opera de Petrarca impresas en Basilea en 1496,%
pertencce, en realidad, a Castro Guisasola, cuya labor disminuye Deyermond
junto a la de ]uho Cejador, pero sin las cuales el proceso de su 1nvest1gac1on
habria resultado sin duda mds largo y penoso.>* Segundo, que pese a la imagen

32. Alan D. DEYERMOND, A Literary History of Spain. The Middle Ages, Londres-Nueva York:
Ernst Benn-Barnes & Nobles, 1971; trad. Luis ALoNso LOrEz, Historia de la literatura
espaiiola, 1. La Edad Media, Barcelona: Ariel, 1973 (en la coleccién Letras e Ideas dirigida
por Francisco Rico). Y el volumen primero y su suplemento, en la obra dirigida por Fran-
cisco Rico, Historia y critica de la literatura espafiola. Edad Medja, Barcelona: Critica, 1980

1991.

33. yOfrecié un avance en Alan D. DEyERMOND, «The Index to Petrarch’s Latin Works as a
Source of La Celestinar, Bulletin of Hispanic Studies, 31, 1954, p. 141-149.

34. La redaccién de la laudatio de Rafael Beltrdn creo que sugiere que se han de conceder las
albricias a Deyermond: «Un muy joven profesor britdnico demostraba cémo el Indice de
las Opera de Petrarca (publicado en Basilea, en 1496) habria servido de florilegio a Fer-
nando de Rojas», en su «Laudatio académica del doctor Alan Deyermondy, al frente del
volumen recopilatorio Alan D. DEYERMOND, Poesia de cancionero del siglo XV, Valencia:
Universidad de Valencia, 2007, p. 17-22; ref. p. 18. Cfr. Julio CEjaDOR Y FrAUCA, ed., La
Celestina, Madrid: Cldsicos Castellanos, 1913, 2 vols., sobre todo en el cuerpo de notas, y,
desde luego, Florentino Castro Guisasora, Observaciones sobre las fuentes literarias de La
Celestina, Madrid: Centro de Estudios Histdricos, 1924. De entre los ilustres resefiadores
de Deyermond, Marcel BATAILLON (Revue de Littérature Comparée, 36.4, 1962, p. 596-600)
es quien, sin escatimar elogios, establece con mds claridad la situacién de partida: «Castro
Guisasola avait établi: 1° que I'Acte I ne contenait pas d’emprunts visibles a Pétrarque; 2°
que de tels emprunts abondaient dans les actes IT & XVI de la Comedia; 3° que 'auteur
de ceux-ci avait utilisé en particulier, comme répertoire de sentences, 'Index du recueil
des (Euvres latines de Pétrarque paru en 1496 4 Bale, trois ans avant I'édition considérée



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Italia 20, 2015 21

negativa que Deyermond transmite de los estudios de Farinelli, la casi totalidad
de sus ejemplos histéricos, como sucede todavia hoy en el resto de los autores
que de ello se han ocupado, proceden de Farinelli, que fue su primer (y en
verdad tinico) compilador.?

Es por ello que me atreverfa a remodelar la cita inicial de Farinelli y asegu-
rar que /a storia del petrarchismo in Spagna é un continuo rifarsi. Deyermond,
que era modelo de exactitud, dispuso los materiales de Farinelli en un orden
nuevo, mds preciso e inteligible en primera instancia, y los doté también de
un sentido nuevo al insertarlo en la direccién y trama de significados de La
Celestina, lo que no es poco, pero también es un rifacimento.

No es mi intencién la polémica por la polémica, ni dar un golpe en el
tablero de juego. Si he elegido la contraluz del caso de Deyermond ha sido
justamente por su autoridad, y porque su fama nada pierde y nosotros si gana-
mos quizds, aunque sea poco, en este proceso de revisién (que no revisionis-
mo). Sin embargo, no deseo ensafiarme con una cantidad no desdenable de
derivados filoldgicos (voluntariosos, quizds, pero por los que campan errores
e imprecisiones) que han germinado desde Sanvisenti en torno al tema Petrar-
ca en Espafa y que son el resultado, precisamente, de un recocimiento del
rifarsi.>® Quizds ha llegado la hora de reconocer que una Historia del petrar-
quismo en Espafia (antes de Garcilaso), en formato breve (el articulo, el capitu-

comme princeps de la Comedia; 4° que les 5 actes intercalés ensuite (Tragicomedia, 1502)
et baptisés “traité de Centurio”, ainsi que d’autres interpolations de méme date (en dehors
du Prdlogo) utilisaient Pétrarque de la méme fagon que la rédaction primitive des actes II &
XVI. Or voici que I'étude plus approfondie de Deyermond confirme sur ces quatre points
celle de Castro Guisasola...» (p. 597). En cuanto a la resefia de Marfa Rosa Lipa (Romance
Philology, 16.4, 1963, p. 499-500, que aborda el libro con cierta acritud, no hay que olvidar
que se trata de una composicién «a base de notas sueltas» recogidas por Raimundo Lida.
En 1975 Deyermond, aunque mantiene el texto del libro casi idéntico, afiadié nuevos
datos, revisé con intachable honestidad erratas y errores y asumié cambios de perspectiva
sustanciales.

35. En palabras de Deyermond, «Farinelli’s study is both brief and vague, and its main cha-
racteristic is the belief that when the word fortuna appears in La Celestina, this is because
Petrarch wrote a book called De remediis utriusque Fortunae» (1961, p. 3). Este juicio se
entiende mejor si lo acompafiamos de la caracterizacién negativa de Deyermond sobre las
observaciones de Menéndez y Pelayo a propdsito de Petrarca en La Celestina en Origenes
de la novela (1910). En todo caso, ni el estudio de Farinelli es mds breve que el primer
capitulo de Deyermond, «Petrarch’s Latin Works in Spain and Portugal» (p. 7-35), con el
que coincide realmente en intereses, ni es tan vago como aparenta, ni apenas se ocupa de
La Celestina, por lo que no puede decirse de él que las palabras que en él se dicen de pasada
sobre el asunto constituyan su principal caracteristica.

36. Que no se diga que uno estd atento solo a los errores de los demds. En «Petrarca introduce
a Boccaccio. Martin de Avila, intermediario cultural, y el prélogo de la traduccién caste-
llana de las Genealogie. Primeros apuntes», Medioevo Romanzo, 29.3, 2005, p. 455-471,
presentaba una serie de consideraciones nuevas acerca del prélogo de Martin de Avila a su
traduccién de las Genealogie deorum de Boccaccio y su fuerte vinculacién con el De vita
solitaria de Petrarca. Accidentalmente dejé pasar una errata en mi texto que, aunque no
afectara en nada a los razonamientos que proponia, sefialo ahora: la edicién del texto del
Licenciado Pefia es del afio 1553, por supuesto, no del afio 1513.



22 Quaderns d’Italia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

lo) o extenso (el libro), no es posible desde una perspectiva convencional si no
se producen avances significativos. Desde luego, no puede hacerse sin leer los
textos en condiciones filolégicamente aceptables: para la mayoria de ellos no
disponemos de ediciones criticas completas.

El caso es que nos hemos acabado convenciendo de que, de una manera u
otra, las note de Farinelli eran una historia; pero en realidad no lo eran, ni
podian serlo, por su condicién de fragmenta. Y nos atenemos a esa historia
fragmentaria y discontinua conociendo los textos a menudo de manera super-
ficial: esto es, conocemos su historia externa (su relato académico) sin que su
historia, propiamente dicha, exista.

2. Una polémica historiogrifica

Porque, ;cudl es la historia de Petrarca en Espafa, mds alld de la historia de su
transmisién textual y su recepcién en términos de datos desnudos? Si deseamos
alcanzar a conocer los motivos por los que esa historia parcial de nuestra cul-
tura (filoldgica) es tal y como es, nos compete conocer algo de sus origenes,
pues el tema Petrarca en Esparia es indisoluble en sus primeros pasos de un
debate historiogrdfico que continta vivo hoy en dfa gracias a inercias profe-
sionales y culturales; esto es, la posibilidad de la existencia (o no) de un huma-
nismo cataldn, castellano, ibérico, no tanto patrimonial sino sancionado por
la recepcién de Petrarca en Espafia.’’

Paradéjicamente, la aceptacién de un humanismo de injerto o trasplante,
que debia advertirse como lo que es, la negacién de un humanismo auctéctono
(con virtudes y defectos propios), se compensaba con la madrugada hispdnica
de la recepcién de Petrarca respecto al resto de Europa y su trdnsito solar de
oriente a occidente en Iberia. Si el Petrarca 77 vita habfa mantenido una rela-
cién escasa (por poco documentada) con sus contempordneos ibéricos, al con-
trario que con otros colegas europeos, el Petrarca 7z morte parecia haber elegi-
do como morada la peninsula Ibérica donde, desde muy temprano, su influjo
se hace patente, en especial en el entorno cortesano y cancilleresco de Catalu-
fia. La presencia espafiola en Italia y la cercanfa de Catalufa a Avifdn y a
la Provenza parecian garantizar la precedencia y el valor de los contactos con la
obra de Petrarca, esencialmente con el Petrarca latino, pero enseguida, tam-
bién, con el romance.

37. Me ha venido de perlas contrastar mis datos y reflexiones de trabajo con el reciente articulo
de Angel GEmEZ MoReNo, «Burckhardt y la forja de un imaginario: Espafa, la nacién sin
Renacimiento», eHumanista, 29, 2015, p. 13-31, donde dedica, ademds, algunas palabras a
Croce y Farinelli. También he coincidido en refrescar algunos datos con su «La Edad Media
en la Revista de Filologia Espafiola», en La ciencia de la palabra. Cien afios de la Revista de
Filologia Espaiiola, ed. Pilar Garcia Mouton y Mario Pedrazuela, Madrid, Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas, 2015, p. 143-174, que pude consultar en prensa gracias a la
amabilidad de su autor. En general, véase su Breve historia del medievalismo panbispdnico.
Primera tentativa, Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2011, donde nos pueden
interesar aqui las pdginas sobre Amador de los Rios, Menéndez Pelayo o Riquer, por ejemplo.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 23

La naturalizacién de la obra de Petrarca podia sustentarse incluso, no tanto
en una lectura filoldgica del maestro, cuanto en una apropiacién de sus textos
a los modelos culturales de los reinos ibéricos del Cuatrocientos, en una pers-
pectiva que de inicio parecia corroborar el retraso de la instauracién del huma-
nismo propio en la peninsula Ibérica, pero que hoy se aprecia como equivalen-
te a la de la recepcidn internacional de Petrarca, especialmente en Francia, que
se ha revelado como un territorio de intercambio muy fructifero en cuanto a
petrarquismo se refiere.

Como bien dejé sentado Rico, pero como asumfan Ernest H. Wilkins,
Nicholas Mann, por ejemplo, y otros, y luego conforme se iban elaborando
los repertorios de manuscritos petrarquescos en Europa, el uso instrumental
de Petrarca se impuso, en la mayor parte de los casos, a su lectura per se. Ello
no es extrafio: en vida Petrarca pudo elegir a sus lectores, cuidadosamente, y
cuando no los encontré entre los vivos se dirigié a los muertos (lo que sucedi6
tan a menudo como para hacernos ver la poca fe de Petrarca en la mayoria de
sus contempordneos y se dirfa que, no del todo injustificadamente, hacia sus
posteriores). A su muerte fueron los lectores los que eligieron a Petrarca y el
modo en que se adaptaba mejor a sus necesidades, siendo la penetracién de su
obra tan variada en perspicacia como las ocasiones en las que se vieron invo-
lucrados sus textos. En consecuencia, y como tesis general, se ha planteado que
la recepcidn inicial de Petrarca, entre 1374 y 1400 y pico, dio lugar a la fluen-
cia de sus textos en érdenes culturales y modelos que eran ajenos a su perspec-
tiva originaria y que, en rigor, aquella recepcién no podia catalogarse en el
marco estricto del humanismo.

Que la idea de que la recepcién de Petrarca fuera correlativa a una decan-
tacién humanistica sin mds haya rodado durante décadas, y que incluso, en
cierto modo, sirva de marbete al Proyecto de Investigacién estatal del cual nace
este monogrdfico, no deja de ser, en realidad, un disparate. Pero el titulo del
Proyecto debia ser ese Petrarca y el humanismo en la peninsula Ibérica, y no otro,
porque esa conjuncién (con <humanismo» entrecomillado o no) es la que
asume la condicién histérica del estudio de este campo concreto. No es nece-
sario entrar ahora en una exposicién bibliogréfica sobre la definicién de huma-
nismo, en su aspecto mds técnico y en el mds genérico, para que un lector culto
e informado no perciba ya que el término revela una condicién de prestigio y
progreso que toda cultura desea asumir como preponderante. Pero usamos este
término, opuesto a cierta barbarie, de modo sustancialmente ahistérico, por
lo que todo retorcimiento es posible en su seno.

Para Croce, por ejemplo, resultaba indudable la excelencia cultural de Ita-
lia frente a Espafna, un pais dominador pero bdrbaro, dirfase que en la linea de
Horacio: «Graecia capta ferum victorem cepit et artes / intulit agresti Latio»
(Epistulae 11, 1, vv. 156-157). En el reinado de Juan II de Castilla, a mediados
del siglo xv, cuando las expresiones de lo que hoy conocemos como humanis-
mo italiano se van naturalizando y asentando en Espafia (la época, tardia, en
verdad, de los primeros ecos sobre la que Gémez Moreno escribié su en cierto
modo farinelliano ensayo, la época sobre la que se centra un libro que gozé de



24  Quaderns d’Italia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

gran aceptacién en su dia, el Humanismo de Ottavio di Camillo),3® la figura
sobresaliente de la poesia castellana es Juan de Mena, nuestro poeta, cuya
filiacién petrarquesca, por cierto, sigue siendo dificil de mostrar.

A falta de pan buenas son tortas. Si el genio tutelar del humanismo ibé-
rico, de la antibarbarie, para entendernos, fue Antonio de Nebrija (1441-
1522), yaenel escape del siglo xv, y Nebrija acepté como modelo cldsico
de nuestra len ngua poética, esto es, de la lengua por elevacién, a Juan de Mena
(1411-1456);* y si este gozé del prestigio suficiente como para ser lefdo por
varias generaciones, convertido en moneda por los i 1mpresores y comentado
por las lumbreras de nuestra universidad renacentista, 4l de perdurar como
ejemplo incluso tras la consagracién de Garcilaso y la nueva estética,*? cabe
recordar las incémodas (pero no desencaminadas) palabras de Croce en su
Spagna, no poco posteriores a las investigaciones de Farinelli, que, como
sabemos, conocfa bien:

¢Y su poesia [la de los espafioles]? ;Cémo compararla a la de Dante, a la de
Petrarca, particularmente a la del Petrarca de la gran cancidn a Italia? ;Qué
era, comparado a Petrarca, un Juan de Mena, e/ Homero espariol; qué era la
Coronacidn o ‘Cornicazione’, de éste, a la que un autor cordobés [sic] habia
hecho el comentario? Al lado de los italianos, los versificadores espafioles no
merecfan el nombre de poetas, sino el de copulatores, o copleadores, como se

decia en espaiiol (p. 168-169).

Esta conciencia de la diferencia es probablemente la que persuadi6, aunque
por otros motivos que los que expone Croce, a que Juan Rodriguez del Padrén,

38. Ottavio D1 CamiLro, El humanismo castellano del siglo XV, Valencia: Fernando Torres, 1976.
Angel GOMmEZ MORENO, Espaiia y la Ttalia de los humanistas. Primeros ecos, Madrid: Gredos,
1994.

39. Bastard un vistazo al Diccionario biogrdfico y bibliogrifico del Humanismo espaiol (siglos
XV-XVII), ed. Juan Francisco Dominguez, Madrid: Ediciones Cldsicas, 2012 para que los
matices se multipliquen.

40. Vale la pena recordar el articulo cldsico de Eugenio Asensio, «La lengua compafiera del
imperio. Historia de una idea en Espafia y Portugal», Revista de Filologia Espaiola, 43, 1960,
p- 399-413. Véase ahora Juan Casas RiGALL, Humanismo, gramdtica y poesia: Juan de Mena
y los ‘auctores’ en el canon de Nebrija, Santiago: Universidad de Santiago de Compostela,
2010.

41. Piénsese en la extensa glosa (Sevilla, Juan Pegnitzer, Magno Herbst y Tomds Glockner, 1499;
Granada, Juan Varela de Salamanca, 1505, y otras ediciones hasta pasado 1550) de Herndn
Nuiiez de Toledo, Glosa sobre las “Trezientas’ del famoso poeta Juan de Mena, ed. Julian Weiss
y Antonio Cortijo Ocafia, Madrid: Polifemo, 2015, cuya lectura bien puede acompafarse
de la de Juan SieNEs CoDONER, Carmen CODONER MERINO y Arantxa DOMINGO MArvaDI,
Biblioteca y epistolario de Herndn Niisiez de Guzmdn (El Pinciano). Una aproximacién al
humanismo espafiol del siglo XVI, Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
2001.

42. La glosa de Francisco Sdnchez de las Brozas a Las obras del famoso poeta Juan de Mena
(Salamanca, Lucas de Junta, 1582), también comentarista de Garcilaso, puede apreciarse
en la edicién de Angel GGMEZ MoRENO y Teresa JiMENEZ CALVENTE, Juan de Mena. Obras
completas, Madrid: Turner-Biblioteca Castro, 1994.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 25

seguidor de Petrarca, rechazara la idea de una coronacién para el prototipo de
los poetas cancioneriles, Macias, y que se ha interpretado como una critica a
la Coronacién de Mena:#3

E asi de un poeta, aunque a Omero e a Publio Maro pase en eloquengia, non
traerd la aureola fasta que por el pringipe a quien pertenesge dar laurel o yedra,
segund fueron los antiguos, e Petrarcha en nuestra (h)edad, sea laureado. Onde
no poco ofenden la magestad del pringipe algunos poeta vulgares, que de su
propia abtoridad a otros coronan. E por verdad dezir, solo temor de errar por
modo semejable, retraer me fizo de laurear, segund mi propésito era, al varén
constante, generoso, bien ensefiado Magfas, de loable e piadosa recordagién;
ningund otro setendo en nuestros dias meresger las frondas de Danne.

Pero, aparte de este reconocimiento del estatuto elevado de Petrarca como
auctoritas en el autor de Siervo libre de amor, es muy probable que la idea de
Croce, al contrario que la de los receptores de Petrarca en la Edad Media, no
sea mds que una opinién derivada de un prejuicio estético, cultural y politico
(ideoldgico, como se decia hasta hace poco), mientras que para los poetas
ibéricos que imitaron a Petrarca, a/ itdlico modo, y que poetizaron al estilo de
Juan de Mena o de Santillana, el modelo de poesia cientifica y latinizante que
propusieron fuera una interpretacién, que hoy no comprendemos bien, de una
idea alta de la poesia que procedia, también, aunque no solo, del legado petrar-
quesco. El Marqués de Santillana, en efecto, no advierte una ruptura funda-
mental, al historizar la poesfa y sus linajes, entre lo que obran sus contempo-
rdneos y el valor de sus precedentes.

El caso de Santillana es paradigmadtico porque es, en cierto modo, el depo-
sitario de un saber poético aprendido con Enrique de Villena y en los experi-
mentos culturales llevados a cabo en la Corona de Aragdn, y es puente, tam-
bién, hacia la érbita cultural lusa. La Carta e prohemio muestra un continuum
cultural que abraza en un solo conjunto, hibrido, misceldneo, los territorios
de lengua romance, ubicdndolos ya en una historia de la poesia a la que todos
ellos colaboran.

Sial contrario de lo que se piensa hoy, el pretrarquismo ibérico, el pretrar-
quismo europeo de la Edad Media, no fue un petrarquismo fallido, limitador
de una auténtica lectura de Petrarca, sino que para sus primeros estudiosos su
presencia fue bocina del humanismo y, por ende, de un renacimiento vigoro-
so de las letras, esta perspectiva fue posible porque, a pesar de las contradic-
ciones de aquel petrarquismo, se asimilaba como de molde al florecer de la

43. Juan RODRIGUEZ DEL PADRON, Obras completas, ed. César Herndndez Alonso, Madrid:
Editora Nacional, 1982, p. 267-268. Para el particular, desde un punto de vista politico,
Francisco BauTista PEREZ, «Santillana, Mena y la coronacién de los poetas», en From the
‘Cancionero da Vaticana’ to the ‘Cancionero general’- Studlies in Honour of Jane Whetnall, ed.
Alan Deyermond y Barry Taylor, Londres: Department of Hispanic Studies, Queen Mary
College, University of London, 2007, p. 55-74. Desde el punto de vista poético conviene el
contexto trazado por Guillermo SErEs, «La poética de Petrarca y el Humanismo castellano
del siglo xv», Euphrosyne. Revista de Filologia Cldssica, 33, 2005, p. 85-107.



26 Quaderns d’Tralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

nueva escoldstica sobre la que se refundaron las humanidades en las universi-
dades del siglo x1x y sobre las que se sustentaron las ideas del hombre nuevo
y de sus nuevos espacios vitales.

Estamos tan acostumbrados a llamar humanidades a nuestras interpreta-
ciones del pasado y el presente de la cultura, a ensalzar las glorias de su origen
humboldtiano, etc., que no 51empre apreciamos hasta qué punto en su refun-
dacién este estudio de las artes esté fuertemente impregnado de modelos esco-
ldsticos, entre los cuales podemos contar las historias omnicomprensivas y con
vocacién de totalidad de la historia literaria, el apego a los datos positivos (para
mejor sustentar la posterior desenvoltura hermenéutica respecto a los mismos),
las grandes sistematizaciones, la produccién de elementos subsidiarios al sis-
tematizar como catdlogos, indices, repertorios, textos anotados... Y su deriva-
cién, ingenua o no, al vivir contempordneo, mds exacerbada en ciertos
momentos de la historia que en otros.

La pareja Petrarca-Humanismo y su posterior traslado como marchamo
de autoridad a toda una cultura cuadraba (mejor que con la recepcién medie-
val de Petrarca) con la consolidacién de la nueva universidad y las nuevas
humanidades europeas y sus concreciones nacionales, como serd, en Catalu-
fia, por ejemplo, la llamada Renaixenca, de la que participa como poeta y
como filélogo nada menos que Manuel Mild y Fontanals (1818-1884), una
institucién en si mismo y uno de los padres del estudio del petrarquismo en
la peninsula Ibérica.

Su ingente labor erudita podria ubicarse como punto de inflexién para el
estudio extenso de este tema historiogrdfico favorito, precisamente, en Cata-
lufia, donde su continuidad ha sido indudable (impulsada ya por un comple-
jo de superioridad o de inferioridad, cuya racionalidad es, en ambos casos,
limitada). En De los trovadores en Espaiia se podia encontrar, en efecto, abun-
dante documentacién, como sabfa Farinelli, sobre los consabidos contactos
entre Italia y Espafia. Menos conocidas, sin embargo, son las «Notas sobre la
influencia de la literatura italiana en la catalana» (1890), un breve texto de
compromiso, confeccionado como regalo de bodas, en el que Mild y Fontanals
dedica una limitada atencién a Petrarca, pero donde se encuentra en germen
una idea que ha de desarrollar de manera contundente Farinelli en sus Note. %4

Existia, como en Mild y Fontanals, una idea ampliamente compartida pero
que no se habia llegado a plasmar con el brio que era necesario. Asi, Sanvisen-
ti aseguraba que «Da tempo i critici spagnuoli danno il nome di petrarchisti
a molti di questi poeti loro del quattrocento...» (p. 371), esto es, poetas como
Francesc Alegre, Jordi de San Jordi o, sobre todo, Ausias March. En el contex-
to de la Renaixen¢a poética catalana y de la reanimacién de los jocs florals, cuya
recuperacién arqueoldgica a inicios del Cuatrocientos fue mucho mds espord-

44. Puede leerse en las obras que «coleccioné» Marcelino Menéndez Pelayo, esto es, en Manuel
MuA v FontaNaLs, Obras completas, 111. Estudios sobre historia, lengua y literatura de Cata-
lusia, Barcelona: Librerfa de Alvaro Verdaguer, 1890, p. 499-506. El texto, «Notas sobre la

influencia de la literatura italiana en la catalana», data de 1877.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 27

dica que la planteada en el siglo x1x, esta denominacién de petrarchisti sugeria
una vinculacién especial, y como una sublimacién de la tradicién propiamen-
te trovadoresca de la que la historia de Catalufa era depositaria.

La recuperacién de los Jocs Florals y del gay saber fue quizds la parte mds
visible y temprana de este movimiento civil. Pero pronto serfa acompafiada
por los avales cientificos de la intelligentsia catalana: amén de la ya presente
Académia de Bones Lletres de Barcelona, que desde el siglo xviir acoge los
proyectos de la Catalufa ilustrada, paralelos a los de la Academia Espafiola, es
solo a finales del x1x cuando, hemos de recordar, ocurre la fundacién del Ate-
neu de Barcelona (1860), la reaccién universitaria a favor de la lengua y la
cultura catalana que da lugar a los Estudis Universitaris Catalans (1903) y
la creacién del Institut d’Estudis Catalans (1903). En ese periodo cronolégico
sera cuando los eruditos de Catalufia o interesados en la cultura catalana,
encuentren sus érganos periédicos de publicacién.

Todo este florecer coincide con el periodo de preparacién y luego publica-
cién de las obras de Sanvisenti y Farinelli y con el inicio propiamente dicho
de la filologfa espafiola y la catalana (y pronto la portuguesa, bajo la égida de
Carolina Michaélis de Vasconcellos). En estos momentos tanto Sanvisenti
como Farinelli se encuentran en contacto (de distinta calidad) con Menéndez
Pelayo, Rubié i Lluch y, también, Menéndez Pidal. Ténganse presentes ahora
la creacién de la Junta de Ampliacién de Estudios (1907) y del Centro de
Estudios Histéricos y su seccién de Filologfa, para la que se crearfa la Revista
de Filologia Espaiola (1914), donde apareceria a la postre, en 1929, una elo-
giosa resefia (pese a lo que dice Gargano) de Américo Castro a la Jralia e
Spagna de Farinelli, «arsenal de buena erudicién» y «preciosa reserva» donde
Castro encuentra que «el influjo petrarquesco sobre las letras espafiolas tenga
que ser estructurado no sélo bibliogrdficamente, sino partiendo de diversas
vias que derivan de su compleja e insinuante obra: afin inquisitivo, melanco-
lia ante el desorden vital, vuelta al pasado, resignacidn estoica en que se templa
y valora la accién racional del individuo, fuerza intuitiva del amor como ele-
mento mistico y extrarracional. Una ordenacién de las obras nacidas en el
ambiente de D. Juan II, basada en esos o parecidos motivos, clarificarfa sibi-
tamente ese panorama embrollado por una erudicién externa», para a conti-
nuacion citar el caso resefiado por Farinelli de La Celestina y el De remediis
como «posibilidad de explicar la técnica singular de aquella obra de nuestro
humanismo» (p. 68).%

No se entienda que la tacha de erudicidn externa es una ironia hacia
Farinelli, pues, pese a lo que se suele decir, no faltan en el sabio italiano
esbozos interpretativos y aun enumeraciones tan acertadas como cercanas a
la propuesta por Américo Castro, cuyas ideas armonizaban entonces con lo
expuesto en su E/ pensamiento de Cervantes (1925), interpretado en clave

45. Américo CASTRO, en Revista de Filologia Espariola, 16, 1929, p. 66-68. Cfr. GARGANO, art.
cit., n. 26.



28 Quaderns d’Tralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

renacentista humanista (y obra sobre la que Farinelli prometid, a su vez, una
resefia). 40

Los puntales sobre los que se asientan las Note de Farinelli, asi como el
estudio de Sanvisenti, son los nombres que estaban detrds de la fundamentacién
de una filologfa hispdnica (en sentido lato, que es como se entendi6 en aquel
periodo). Ya se ha citado la obra de Mild y Fontanals, respetada en Europa y
puesta de relieve en la publicacién de sus Obras completas por su discipulo
Marcelino Menéndez y Pelayo (1865-1912), con quien Farinelli mantuvo una
nutrida correspondencia y una sobresaliente amistad, asi como con el amigo
comuin Rubié i Lluch (1856-1937). El tomo III de las Obras completas de Mild
y Fontanals, arriba citado, recogia sus estudios catalanes, y entre ellos las nozas
sobre Italia y Espafia en su primer periodo. Por su parte, la Antologia de poetas
liricos esparioles, aunque no solo esta obra, sino todo lo que por extenso pudo
conocer de Menéndez y Pelayo, fue uno de los textos mds consultados por
Farinelli, con la vista puesta en refinar y ampliar aquel edificio. No podrfan
concebirse tampoco las Noze de Farinelli sin el auxilio de una de las obras mag-
nas de la erudicién espafiola, la Historia critica de la literatura espariola de José
Amador de los Rios, que proporcioné a Farinelli tantos datos y sugerencias
(aunque el italiano tratara aquella obra con cierto despego).*” Es en Amador
de los Rios en quien se encuentra una de las piezas clave para la evaluacién del
llamado humanismo castellano, es decir, el apéndice en el que figura un primer
«inventario» de la biblioteca del Marqués de Santillana en la monumental edi-
cién de sus Obras. Este apoyo histérico y bibliografico serfa fundamental para
Farinelli, que se ocup6 en amplia resefa, como suya, de la excelente monogra-

46. No se tenga en cuenta lo dicho por Deyermond (7he Petrarchan Sources, p. 14, n. 2) sobre la
sintesis de FARINELLI, «Petrarca en Espafia y Portugal», en Poesia y critica. Temas /Jispzz’nicos,
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1954, p. 37-54, en el sentido de
que «adds nothing to his earlier work». Por un lado, procede de «Il Petrarca fra gli ispani e
i lusitani», Studi Petrarcheschi, 1, 1948, p. 225-239 y tiene un cardcter de presentacién, de
operacidn casi diplomdtica, que parece conferirle cierto tono engafiosamente retdrico. Por
otro lado, a la inversa de la publicacién de 1904 evita la enumeracién de datos y procura
encontrar un entramado narrativo e interpretativo que, desde una perspectiva tedrica, tiene
su interés. Ademds, si nos fijamos en la fecha mds temprana y en otros estudios de Farinelli
donde se hace eco de problemas de historia literaria portuguesa tiene la virtud, aunque
presente escasos elementos de juicio, de llamar la atencién sobre el drea todavia menos
reconocida del petrarquismo ibérico, que en la década de los 40 estaba siendo reivindicado
por Jole RUGGIERL, «Primi contatti letterari fra Italia e Portogallo fino a S4 de Mirandan,
Relazione storiche fra ['Ttalia e il Portogallo. Memorie e documenti, Roma: Reale Accademia
d’Ttalia, 1940, p. 91-112, volumen en el que también colabora Farinelli, y Giuseppe Carlo
Rosst, «La poesia di Petrarca in Portogallor, Cultura Neolatina, 3, 1943, p. 175-190, que
desarrollarfa en estudios posteriores.

47. José Amador DE Los Rfos, Historia critica de la literatura espariola, Madrid: Imprenta de José
Rodriguez, 1861-1865, 7 vols. (con algunas variaciones en los pies de imprenta a partir del
volumen 4). En esta obra no solo avanza Rios la idea de un prehumanismo en Alfonso X en
parangén a Petrarca, sino que, sobre todo, en el volumen sexto y en especial en el capitulo
dedicado al reinado de Juan I, se encontrardn pdginas cuajadas de referencias a Petrarca y
sus imitaciones en los reinos ibéricos.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Italia 20, 2015 29

fia de Mario Schiff, que mejoraba el trabajo de Amador de los Rios y que sigue
siendo obra de referencia inexcusable.4®

Ah{ encontramos una nueva conexién. Mario Schiff fue discipulo aven-
tajado de una de las autoridades mds invocadas por Farinelli, la de Alfred
Morel-Fatio, fundador del Bulletin Hispanique (1899) y, antes, el responsable
del capitulo «Katalanische Literatur» en el Grundriss der Romanischen Philo-
logie de Gustav Grober, dentro del cual se encuentra un pardgrafo dedicado
a «Das Studium und die Nachahmung der italienischen Literatur» en el que
se ocupa en unas breves pinceladas del asunto del petrarquismo en Catalu-
fia.*? Tampoco faltan las referencias a Raymond Foulché-Delbosc, por su
parte fundador de la revista decana del hispanismo en Francia, la Revue His-
panique (1894).

Es sobre este fondo sobre el que se alza la nueva evaluacién de la historia
literaria catalana y castellana (y lusa) y sobre el que se construye una nocién
de humanismo (y derivadamente de clasicismo), que manifiesta Rico como
ignorante de un andlisis rigurosamente contextualizado de la recepcién de
Petrarca, un Petrarca que Rico presenta como «neutralizado» en un «panora-
mav, «cerca ya de 1400 [en el que] la ausencia total de curiosidad por los
cldsicos incluso podria interpretarse como deliberado rechazo del humanis-
mo» (p. 163). Este jarro de agua fria cafa sobre las esperanzas depositadas en
una bibliografia histérica (que conducia a Martin de Riquer) que habia sido
analizada por Lola Badia, y que Rico integra en su ensayo como un fair
accompli.

48. José Amador DE Los Rios, ed., Obras de don liigo Lépez de Mendoza, Madrid: Imprenta de
la calle de S. Vicente baja, a cargo de José Rodriguez, 1852; en el apéndice titulado «Tabla
alfabética de los autores mencionados en estas obras. Biblioteca del Marqués de Santillana»,
p- 591-645. Mario ScHIFF, La Bibliothéque du Marchis de Santillane, Paris: Emile Bouillon,
1905; el capitulo titulado «Pétrarque» en p. 320-327. Véase la resena de Ramén MENENDEZ
PIDAL, «A propésito de La Bibliothéque du Marquis de Santillane por Mario Schiffy, Bulletin
Hispanique, 10.4, 1908, p. 397-411, donde Pidal subraya que «Rios funda la reconstruccién
mds que en los libros mismos, en citas de autores esparcidas por las obras del Marqués,
sistema que no es el mejor, tratdndose de una biblioteca cuyos libros se conservan atin»
(p. 397). Pero vemos ahora que Rios lo que ofrecia no era sino una tabla alfabética, de
lujo, podriamos decir, de «autores mencionados», y donde no era infrecuente encontrar,
por cierto, como en el caso de la entrada dedicada a Petrarca, menciones a los cédices del
Infantado. La revisién ampliada de la resefia de 1906 del propio Farinelli se titulaba, den-
tro de Jtalia e Spagna, vol. 1, «La biblioteca del Santillana e 'umanesimo italo-ispanico»,
p. 389-425. Alli, de forma injusta, se dejaba mal parado a Rios, me atreveria a sospechar que
sin que mediara una consulta directa: «S’avevano pure notizie dei libri posseduti dal mar-
chese di Santillana, in uno studio di José Amador de los Rios, che risale al 1852. Ma erano
notizie monche e inesatte; i codici verano descritti solo in parte e lestamente; occorrevano
rettifiche infinite; simponeva un rifacimento» (p. 395).

49. Schiff dedicé su libro a Morel-Fatio y a Menéndez Pelayo. Véase Alfred MoreL-Fario, «Das
Studium und die Nachahmung der italienischen Literatur», en «Katalanische Literatur»,
en Grundyiss der Romanischen Philologie, ed. Gustav Gréber, Estrasburgo: Karl J. Triibner,
1897, 2.2, p. 124-125.



30 Quaderns d'Iralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

Claro que Rico se guardaba las espaldas, a su vez, al detenerse en las
fechas en que irrumpiria la singular figura de Bernat Metge (ca. 1348-1413),
cuyo petrarquismo muestra una variedad y riqueza de recursos, una inven-
tiva, incluso, dificil de ignorar. De hecho, los dos ensayos de historiografia
del humanismo cataldn de Badia se reproponen como introduccién a un
libro recopilatorio importante de la misma autora, De Bernar Metge a Joan
Rois de Corella, es decir, los dos autores, Metge y Corella (1435-1497), que
representan dos de los momentos clave de la integracién del clasicismo en la
cultura catalana.>®

Esta es probablemente la razén del encabezamiento del que, hasta el
momento, es el mejor monogréfico colectivo sobre el petrarquismo en la
peninsula Ibérica que conozco, Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and
Bernat Metge>! El prélogo programdtico de Coroleu, muy ilustrativo, explica
la pretericién del término humanismo a causa de su «highly problematic natu-
re of the humanisme catala cultural construct» (p. 4) y prefiere reservarlo,
apoydndose en los estudios de Jordi Rubié i Balaguer, Lola Badia y Mariange-
la Vilallonga, para los autores catalanes que se expresan directamente en latin,
como Joan Margarit, Jeroni Pau o Pere Miquel Carbonell. Esta maniobra
académica, como advierte Coroleu, desplazaria a Metge y Canals del huma-
nismo no solo cataldn, sino también europeo.

No es sencillo, sin embargo, deshacerse de las telarafas que pueblan una
casa antigua. El titulo, en fin, puede considerarse una declaracién de princi-
pios, no ya Fourteenth-Century Humanism, sino Classicism, como si de una
etiqueta virgen se tratara (aunque su precedente se encuentra en Rubié y Lluch
nada menos). Ha de recordarse, porque viene a cuento, que Coroleu es el autor
de un capitulo anadido, «<Humanismo en Espafa» al conocido libro coordina-
do por Kraye sobre el humanismo europeo, de donde faltaba Espafia, por lo
que su apéndice trata de colmar este espacio en blanco.>? Planean, pues, sobre
las decisiones editoriales, cuestiones afiejas que no se dan por vencidas. El
subtitulo también plantea ciertas dudas: sigue una natural prelacién cronold-
gica, Petrarch and Bernat Metge, que se proyecta sobre Fourteenth-Century, pero
si la idea de clasicismo ha de aplicarse a Bernat Metge y su legado quizds sea
mds apropiado tratar del siglo xv, por un lado, y quizds convenga también

50. Lola Bapia, De Bernar Metge a Joan Rofs de Corella, Barcelona: Quaderns Crema, 1988,
donde «Lhumanisme cataliv: formacié i crisi d’'un concepte historiografic», p. 13-38 (or.
1979), donde se encontrardn los titulos esenciales para la polémica, sobre todo en las
conclusiones (de £/ Renacimiento cldsico en la literatura catalana de Rubié i Lluch, 1889, a
L'Humanisme catali, 1934, por ejemplo, de Riquer); y «Sobre 'Edat Mitjana, el Renaixe-
ment, 'Humanisme i la fascinaci6 ideologica de les etiquetes historiografiques», p. 39-49
(or. 1986).

51. Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and Bernat Metge, ed. Lluis Cabré, Alejandro Coro-
leu y Jill Kraye, Londres - Turin: The Warburg Institute - Nino Aragno, 2012.

52. Jill Krave, coord., Introduccién al humanismo renacentista, ed. espafiola al cuidado de Carlos
Claverfa, traduccién de Lluis Cabré, Madrid: Cambridge University Press, 1998; p. 295-
330 para el texto de Coroleu (ed. or. 1996).



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 31

invertir las figuras, pues de lo que en este monogréfico se trata es de Bernat
Metge y Petrarca, mds bien en este orden.

En efecto, la versién catalana de la Griseldis de Petrarca, fechada en 1388
e inspirada en la versién francesa de Philippe de Mézieres (1387), se consi-
dera la m4s antigua de las traducciones verndculas de Petrarca en la peninsula
Ibérica, solo uno o dos afios posterior a la que se cita como la referencia més
antigua en tierras catalanas de la obra y fama de Petrarca, la correspondencia
entre Pere Despont, scriptor regio del entonces principe Juan (luego Juan I de
Aragén) y Lluis Carbonell, escribano del obispo de Gerona.>* Las otras dos
obras de Metge donde es patente la influencia de Petrarca son la fragmentaria
Apologia (1395) y Lo somni (1399), cuya cosecha petrarquesca es extraordina-
ria, y donde es parte sustancial el Secretum, ya presente en la Apologia, como
estudia Torré.>> Por otra parte, para el Scipid ¢ Antbal de fray Antoni Canals,
que adapta a prosa dos largos pasajes del Africa, la datacién corresponde hacia
1399-1410. Luego, como cabia suponer, el dtil y bien documentado capitulo
final a cargo de Miriam Cabré y Sadurni Marti, «Manuscript and Readers of
Bernat Metge» (p. 159-195), sustancia que los siete manuscritos analizados
que contienen obras de Metge, pertenecen todos al siglo xv, con dataciones
mds bien tardfas que tempranas cuando se puede afinar.

En definitiva, un rastreo filolégico enfocado tanto a los contextos de pro-
duccién como a los de recepcién y difusidn, asi como a asentamientos mds
sélidos de las traducciones textuales derivadas de las obras de Petrarca en
cualquiera de sus dimensiones, desde la copia a la versién, a la adaptacién o
recreacién y sus usos (no solo textuales) es imperativo. No ha de olvidarse, sin
embargo, la dimensién historiografica que nos permita discriminar el origen
y sucesién de los problemas que nos planteamos, superados o por superar.

Bien mirada, si tenemos en cuenta que la versién verndcula mds antigua de
una obra de Petrarca fechada hasta ahora es la del De remediis de Jean Daudin
al francés (1378) y la década que corre hasta la Griseldis de Metge, la historia
de Petrarca en la peninsula Ibérica pertenece, salvo los datos dispersos y las
excepciones que conocemos, al siglo Xv, y a una geografia e storia desde luego
menos cerrada que la de los petrarcas nacionales de Catalufia, Castilla (y/o

53. Véase la sugerente contribucién de Lluis CABRE, «Petrarch’s Griseldis from Philippe de
Mézieres to Bernat Metge» (p. 29-42) que, como otras de este monogrdfico, es modélica
en cuanto a los avances prudentes que una perspectiva comparada y un andlisis que se aleje
del acarreo, pueden aportarse todavia.

54. Reporta el pasaje que interesa de la carta de Pere de Pont (o Despont), Riquer en sus Obras
de Bernat Metge (p. *50), a través del manuscrito 1249, fol. 28 de la Biblioteca de Cataluiia:
«Ad illa que de Francisco Patr(i)archae queritis respon(den)do quod fuit digne laureatus
poeta, et maxima habetur reputatione hicque multorum librorum volumina compilavit,
et inter ceteros reputo meliores librorum Rerum Senilium et de Vita Solitaria per eum
compilatum in quidam nemore prope Nuceriam, Salernitate diocesis». La exégesis de estas
referencias y de su inexactitud, en Rico, «Petrarca y el humanismo cataldn», p. 156-158,
que ofrece ademds un texto mds exacto.

55. Jaume ToRRO, «Il Secretum di Petrarca e la confessione in sogno di Bernat Metge», p. 57-68.



32 Quaderns d'Iralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

Espafia) y Portugal. Este cardcter concreto, pero también supraterritorial de las
tradiciones petrarquescas, ha de aceptar un paso mds alld del comparatismo
propuesto en tiempos de Farinelli, donde las naciones pierdan protagonismo
en favor de las culturas literarias comparadas, para las que cuenta la reconstruc-
cién cada vez mds detallada de los contextos en que los textos se mueven, la
condicién material de transaccién de los mismos y, desde luego, las tradiciones
intelectuales en convivencia o conflicto que nos permitan advertir los preciosos
matices con que cada texto se reescribe, se lee y pasa de mano en mano.

Histéricamente la erudicién ha podido dar noticia mds o menos cohesio-
nada de estos y otros aspectos, pero sin que la comunicacién transversal de
todos los elementos se integrara en una red semdntica lo suficientemente tupi-
da como para dar un nuevo paso en la recuperacién del sentido de toda aque-
lla historia ida.

El monogrifico que aqui se presenta permanece asentado, todavia, en cau-
ces convencionales de la investigacién y la comunicacién cientifica, pero desea
explorar, a través de su lectura en conjunto, la posibilidad de establecer enlaces
en la linea discontinua de la historia del petrarquismo ibérico.’®

Para ello la fortuna me ha sonreido con la amistad y sabidurfa de los siete
expertos que no solo aceptaron de inmediato el desafio, sino que también se
acomodaron a desarrollar los temas que les propuse, naturalmente con libertad
de criterio en cuanto a su composicién y redaccién. Lo primero que me parecia
necesario era capovolgere los términos del campo de estudio: esto es, no ya Petrar-
ca en Espafia, sino Espafa en Petrarca, que debia ser el capitulo inaugural.

Paola Vecchi, que conoce como nadie la obra de Petrarca, se lanzé a este
sondeo que habfa de conectar, animicamente, con el inicio de las Noze de
Farinelli, donde se refutaba, justamente, la leyenda de la presencia fisica
de Petrarca en Espafa. En el ensayo de Paola Vecchi se diseccionan todos y
cada uno de los ligdmenes textuales y espirituales que conectaron a Petrarca
con Espafia o, por mejor decir, con Hispania, aquella porcién de historia
indisoluble a Roma y sus grandes creadores que late en Petrarca como una
cartografia dell anima.

El capitulo de [figo Ruiz Arzalluz es un magistral estudio sobre la penetra-
cién del Petrarca latino (y de manera excepcional de uno de sus conjuntos
menos estudiados, el Liber sine nomine) entre los letrados hispanos, en este caso

56. Ademds de Fourteenth-Century Classicism. Petrarch and Bernat Metge, ed. Lluis Cabré, Ale-
jandro Coroleu y Jill Kraye, Londres - Savigliano: The Warburg Institute - Nino Aragno,
2012, otros dos monogréficos, de distinta concepcién y alcance, nos preceden. En primer
lugar E/ canzoniere de Petrarca en Europa: ediciones, comentarios, traduccidn y proyeccién.
Actas del Seminario Internacional Complutense (10-12 de noviembre de 2004), ed. Maria
Herndndez Esteban, en Cuadernos de Filologia Italiana. Niimero extraordinario, Madrid:
Universidad Complutense de Madrid, 2005, con siete de dieciocho contribuciones que de
algiin modo afectan a lo aquf expuesto. En segundo lugar, Estudios sobre el nuevo petrarquis-
mo: un aspecto fundamental de las relaciones hispano-italianas, ed. Roxana Recio, en Revista de
Poética Medieval, 18, 2007, que incluye diez colaboraciones, la mayor parte de ellas ligadas
a la poesfa de los siglos xv y xv1.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 33

el franciscano Diego de Moxena, que en misién diplomdtica en el Concilio de
Constanza envia una carta a Fernando I de Aragén, en 1415, mechada
de textos pertenecientes al Liber. El estudio de Ruiz Arzalluz debe ponerse en
relacién, claro es, con lo dicho por Francisco Rico acerca de la cultura de los
dictatores y los estudios, ya desde antiguo, sobre la prosa de arte catalana y el
entorno cancilleresco,” asf como con los modelos humanisticos que Pedro
Cdtedra estudié en torno a Enrique de Villena para aquellos afios.”® La situa-
cién es perfectamente homologable a la que describe Romana Brovia en su
muy bien documentada contribucién «Per una storia del petrarchismo latino»
y el empleo que se dio a De remediis, por ejemplo, en algunos sermones latinos
de finales del siglo x1v.>°

Si Diego de Moxena era castellano, esto no es seguro, pero escribid su carta
al rey de Aragén y conoci el texto de Petrarca con casi toda probabilidad no
en la peninsula Ibérica, sino en el Concilio de Constanza, su figura servia muy
bien de predmbulo al capitulo dedicado a «Petrarca en la lirica catalana», donde
Anton Espadaler hace acopio de décadas de conocimiento profundo de la
lirica catalana y de las materias que la conectan con Petrarca para deslindar su
presencia real o marginal en la poesia catalana del siglo xv y poner orden asi
en un panorama de extrema complejidad por su cardcter no orgdnico, y porque
la poesia catalana de aquellos afos vivia atravesada por un poderoso influjo,
poético y musical, de lo francés. Ahora vemos claro que el dmbito francés es
un foco que trae nueva luz a la penetracién del petrarquismo en la peninsula
Ibérica, que no pasa ya solo (aunque también) por la corte del Magndnimo u
otras conexiones italianas. Los deslindes de Espadaler en la tradicién poética
catalana, llevados a cabo con acribia e ingenio, desembo(s)can, de forma tan
sorprendente como natural, en los abuelos de Boscdn.

La aportacién de Roland Béhar se centra en el texto que, en un primer
momento, tuvo una influencia mayor, tanto en el fondo como en la forma de
la poesia y la prosa cuatrocentista europea: los Zrionfi. Los modelos alegéricos,
por ejemplo, seguidos en Francia y Espana, facilitaban su incorporacién al
torrente simbdlico de ambas tradiciones. Por prioridad cronolégica, un buen
conocimiento del caso francés se imponia como imprescindible. Béhar no solo
estructura y procura nuevos caminos para la interpretacién en la selva de los
triunfos franceses (que, de nuevo, convendrd comparar con el estudio arriba

57. Citaré tan solo un par de referencias anteriores a 1950: Antoni Rusié 1 LLucH, «Algunes
consideracions sobre I'oratoria politica de Catalunya en 'Edat Mitjana», Estudis Univer-
sitaris Catalans, 3, 1909, p. 213-224 y Marcal OLivar, «Notes entorn de la influéncia de
I'Ars dictandi sobre la prosa catalana de cancelleria de finals del segle x1v», Homenatge a
Antoni Rubid i Lluch. Miscel-linia d'estudis literaris, historics i lingiifstics, Barcelona: Institut
d’Estudis Catalans, 1936, 3, p. 631-653.

58. Pedro M. CATEDRA, «Enrique de Villena y algunos humanistas», en Academia Literaria
Renacentista, III. Nebrija, ed. Victor Garcia de la Concha, Salamanca: Universidad de
Salamanca, 1983, p. 187-203.

59. Cfr. Romana Brovia, «Per una storia del petrarchismo latino», en Fourteenth-Century Clas-
sicism. Petrarch and Bernat Metge, 2012, p. 15-28, en especial p. 19 y 22.



34 Quaderns d'Iralia 20, 2015 Juan Miguel Valero Moreno

mencionado de Brovia), sino que tiene la inteligencia de dedicar un espacio
amplio a la proyeccién de los triunfos fuera de la literatura, como expresién
de vida politica y artistica, asunto nada baladi en la transmisién del irnaginario
petrarquesco, y de la que tenemos ahora una muestra reciente sobre qué cami-
nos desbrozar en Massip.®

Antonio Gargano, el mds importante especialista en la presencia de Petrarca
en la lirica espafiola del siglo xv1, cuyo campo de estudio estd renovando una vez
mds, regresa a La Celestina para realizar un minucioso andlisis del uso de De
remediis en la obra de Fernando de Rojas. Aqui Gargano recorre en profundidad
la historia de esta encrucijada textual, sefiera en nuestra filologfa, desde Marce-
lino Menéndez y Pelayo en adelante, para seguir un discurso lleno de meandros
y sutilezas que nos obliga a penetrar en las posibilidades interpretativas que la
unién de dos textos geniales (y no solo de un texto receptor y su fuente) generan,
hasta el punto de hacer naufragar el sistema cultural y la intencién del texto
incorporado en la idea nueva del texto que lo hospeda sin arruinarlo artistica ni
conceptualmente, antes bien postulando valores que resultan tan préximos a la
modernidad como los propios de Petrarca, aunque resulten antagdnicos. Reco-
nocemos tras este recorrido, como lectores contempordneos de La Celestina, a
un Rojas mds fraterno, mds semejante a NOSOLros Mismos.

Tras La Celestina damos un paso hacia la proyeccién futura de Petrarca,
trasladdndonos de siglo, alli donde el texto de los Rerum vulgarium fragmenta,
pero todavia también el de los 77ionfi, fue todopoderoso. Rita Marnoto, refe-
rente de los estudios sobre Petrarca en Portugal,®! ha sido la encargada de
revisar una de las imitaciones mds célebres del poema cierre del Canzoniere, la
canzone de la Virgen, en el poeta que me)or representa la asimilacién de Petrar-
ca en Portugal, aunque siempre en conexién con las corrientes liricas del reino
vecino (las miiltiplas contaminagoes de fronteira), Francisco de S4 de Miranda.
En su fino andlisis, que metodoldgicamente resulta complementario al de
Gargano, Marnoto revela el proceso formal y conceptual de una particular
sedimentacién de Petrarca y la importancia de esta operacion para el rumbo
de la poesia religiosa en Portugal, donde S4 de Miranda asume para sus con-
tempordneos y posteriores la auctoritas que absorbe en Petrarca. El hecho de
que en Portugal la imitacién de S4 de Miranda genere una tradicién lusa no
paralela en Castilla deja bien claro el poder conformador de la lengua poética
en manos geniales como las de S4 de Miranda.

60. Francesc Massip, «Pompa civica y ceremonia regia en la Corona de Aragén a fines del
medioevo», Cuadernos del CEMYR, 17, 2009, p. 191-214, y «Huellas de Petrarca tras los
espectdculos de entrada real en la confederacién catalano-aragonesa (1397-1414)», Annali di
Storia Moderna e Contemporanea, 17, 2011, p. 7-32. Cfr. Roxana Rec10, «Una altra mostra
de l'assimilacié de Petrarca a la Corona d’Aragé: la desfilada triomfal i la seva manipulacié»,
en LHumanisme a la Corona d’Aragd, ed. Julia Butinya y Antonio Cortijo Ocafia, Potomac:
Scripta Humanistica, 2011, p. 125-143.

61. Véase, al menos, Rita MarNOTO, «Petrarca em Portugal. Ad eorum littus irem», en Petrarca
700 anos, ed. Rita Marnoto, Coimbra: Instituto de Estudos Italianos - Faculdade de Letras
da Universidade de Coimbra, 2005, p. 251-271.



Petrarca y el Humanismo en la peninsula Ibérica. Marco Quaderns d’Iralia 20, 2015 35

Abrocha el conjunto el trabajo de Javier Burguillo,62 que sitta la frontera
de destino de este monogréfico en 1554, fecha de impresién del Cancionero
general de obras nuevas en que se contiene la versién del Diumpbus mortis de
Juan Coloma, donde todavia colean esquemas propios de la poesfa cancione-
ril. Es la misma fecha, 1554, en que se imprime la traduccién en endecasilabos
de los Trionfi por Hernando de Hoces, considerada como el paradigma de la
aclimatacién del modelo métrico y estético de la poética petrarquista al caste-
llano. Burguillo contextualiza perfectamente el Triunfo de la muerte de Coloma
en su tradicién previa y en el terreno editorial que la transmite, y establece
importantes consideraciones acerca de las razones de este 77iunfo, su sentido
literario y su publico, en un idéneo balance que combina el estudio textual
con el de su gestacién editorial y comercial en un impreso del que, en contras-
te con los deseos de su editor, Esteban de Ndjera, solo se ha conservado, y en
Alemania, un ejemplar. Se trata, en cierto modo, de un producto poético
marginal, que representa bien las limitaciones del petrarquismo mds obvio,
mientras que el que triunfa, disuelto en la sangre de la poesia ibérica del Rena-
cimiento, no precisa ya de una genealogia reconocible en primera instancia.
Esta maduracién equivale, entonces, a la que los cldsicos latinos adquirieron
en la escritura y la vida de Petrarca.

62. Reconocido experto en el campo del teatro renacentista espafiol, la tesis de licenciatura
de Javier Burguillo versé sobre la Aproximacién al concepto «Cancionero petrarquista» y a su
relacidn con la poesia espariola del primer Siglo de Oro, Salamanca: Universidad de Salaman-
ca, 2006. Véanse sus «Notas para una revisién del concepto cancionero petrarquista», en
La fractura historiogrdfica: las investigaciones de Edad Media y Renacimiento desde el Tercer
Milenio, ed. Javier San José Lera, Francisco Javier Burguillo, Laura Mier Pérez, Salamanca:
Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas, 2008, p. 491-505.





