
Quaderns. Revista de Traducció 22, 2015  25-41

ISSN 1138-5790 (paper), ISSN 2014-9735 (digital)

Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat

Margarida Aritzeta�*
Universitat Rovira i Virgili. Facultat de Lletres
Avinguda de Catalunya, 35. 43002 Tarragona
margarida.aritzeta@urv.cat

Resum

L’article fa un estudi comparatiu entre dos traductors de teatre, Josep M. Poblet (1897-1980) i 
Bonaventura Vallespinosa (1899-1987), que tradueixen obres de teatre al català a la postguerra 
espanyola a partir de 1948, en un temps molt difícil a causa de la censura i les prohibicions. 
L’article assenyala les semblances i diferències entre tots dos: Vallespinosa no ha de guanyar-se 
la vida amb les traduccions i no està sotmès a les lleis del mercat, mentre que Poblet ha de 
seguir els dictats del públic i els empresaris en un temps que el gust teatral a Barcelona era 
ínfim. Això s’evidencia en la nòmina de títols i autors traduïts per un i altre. Al marge de la tria, 
però, els traductors han de recórrer al seu geni lingüístic en una època que el català literari no 
tenia model perquè era absent de la vida pública.

Paraules clau: traducció; postguerra; teatre; literatura; camp literari; capital simbòlic.

Abstract. Poblet and Vallespinosa, the pleasure and the necessity

The article is a comparative study between two theatral translators: Josep M. Poblet (1897-
1980) and Bonaventura Vallespinosa (1899-1987). Both authors have translate several plays to 
catalan during the Spanish post-war, since 1948, in a very difficult period due to censoring and 
banning. The article point out both the similarities and differences between the two authors. 
Vallespinosa do not makes a living doing translations and is not subdue by mercantil laws.  
Poblet needs to follow both the public and the entrepreneurs dictates in a time in which the the-
atral pleasure in Barcelona was negligible. This fact is evidenced in the kind of titles and 
authors translated by either. Regardless of the choice, however, the translators need to resort to 
their linguistic genius in a moment in which the literary catalan has not a model, because it is 
absent from the public life.

Keywords: translation; post-war; theatre; literature; literary field; simbolic capital.

*	 Forma part del Grup de Recerca Identitats en la Literatura Catalana (GRILC), reconegut i conso-
lidat per la Generalitat de Catalunya (2014 SGR 755), i del grup de recerca Identitat Nacional i 
de Gènere a la Literatura Catalana, del Departament de Filologia Catalana de la Universitat 
Rovira i Virgili.



26  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

Hi ha molts punts de coincidència entre Josep Maria Poblet i Bonaventura Valles-
pinosa que justifiquen que els puguem presentar conjuntament en aquestes Jorna-
des, a part del fet que tots dos van traduir teatre al català. Per començar, les dates. 
Tots dos van néixer just al final del segle xix, l’un l’any 1897 i l’altre el 1899, i 
tots dos van morir a la dècada dels vuitanta del segle passat. El final de la guerra 
d’Espanya, doncs, els va agafar al mig quasi exacte de la vida. Més coincidències 
en les dates: si tenim en compte la seva activitat com a traductors de teatre, hi ha 
dues fites que, en plena postguerra, els marquen el calendari vital amb una força 
definitiva. Em refereixo als anys 1948 i 1955, respectivament, dels quals parlaré 
amb un cert deteniment més endavant. Aquests autors també coincideixen en el fet 
que tots dos van anar escrivint i publicant d’una forma activa fins als anys setanta. 
En realitat, tant l’un com l’altre ho van continuar fent fins a la fi dels seus dies.

Fins i tot, encara tenen més coses en comú. Poblet i Vallespinosa són molt 
propers geogràficament. Montblanc i Reus. I els mou una mateixa actitud quan 
comencen a traduir, encara que siguin tan diferents, encara que no els uneixen ni 
el tarannà, ni l’experiència personal ni el credo polític. Ni potser les intencions. 
Segurament perquè tots dos afronten la tasca de traduir teatre i d’impulsar-ne la 
representació (perquè no es limiten a traduir el text, sinó que s’impliquen en la lec-
tura i en la posada en escena de les peces) en uns temps extremament difícils per 
a la llengua i la cultura catalanes. Tal com diu Frederic Roda parlant de Vallespi-
nosa, amb unes paraules que em sembla que es poden aplicar a tots dos, en 
aquells anys durs de la postguerra, quan la major part de les coses que feien refe-
rència a la llengua catalana estaven prohibides, «el gust, la sensibilitat d’un home 
varen coincidir amb una necessitat cultural» (Roda 1972: 6).1

Vegem en què consisteixen aquest gust i aquesta necessitat. Però sobretot 
vegem qui eren Josep Maria Poblet i Bonaventura Vallespinosa i d’on els venia i 
per què ho van fer, això d’escriure, traduir i representar teatre.

Josep Maria Poblet i Guarro havia nascut a Montbanc l’any 1897 i va morir a 
Barcelona el 1980. De formació autodidacta i cosmopolita, de jove va fer d’actor 
al Paral·lel de Barcelona i va viatjar per Europa i Amèrica.2 Va militar en el catala-
nisme de manera activa, va fundar la Joventut Nacionalista a Montblanc, i des-
prés, durant la República, va ser membre d’Esquerra Republicana de Catalunya i 
secretari de Josep Andreu i Abelló, també montblanquí, president del Tribunal de 
Cassació de Catalunya. Per això es va haver d’exiliar el 1939, al final de la guerra.

Bonaventura Vallespinosa, metge de professió, va néixer a Vilafranca del 
Penedès el 1899, però va viure gairebé tota la vida a Reus, on va morir el 1987. 
De jove, entre 1918 i 1920, quan estudiava medicina a Barcelona, havia tingut 
contactes amb els moviments d’avantguarda, però també amb la generació Nou-
centista, i havia col·laborat en periòdics com La Columna de Foc o Llaç (Gomis 

1.	 Judit Fontcuberta ho formula d’una manera semblant, sempre parlant de Vallespinosa, quan 
escriu que va ser un home que, «en una època en què qualsevol manifestació literària catalana era 
malvista, si no prohibida, va sentir la responsabilitat d’esmerçar temps i esforços a revitalitzar 
l’activitat cultural del país; una tasca difícil en plena postguerra, però alhora imprescindible.» 
(Fontcuberta 2002: 157).

2.	 Recull la seva experiència a Memòries d’un rodamón. Barcelona: Pòrtic, 1976 (Memòries; 19)



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  27

1972: 18; Fontcuberta 2002: 157). Després d’aquestes temptatives literàries pri-
merenques, pròpies de la vida d’estudiant, Vallespinosa es va dedicar només a fer 
de metge durant una bona colla d’anys, i va viure en diverses poblacions, fins que 
va tornar a Reus, l’any 1940.3

Els anys 1939 i 1940, doncs, marquen una frontera que parteix just pel mig la 
vida d’aquests dos homes que es troben al punt dolç de la maduresa, que havien 
tastat la modernitat, el gust pels clàssics i l’avantguarda literària l’un, i el teatre i 
l’acció política l’altre, i que s’havien fet grans en comarques tan properes geogrà-
ficament com el Baix Camp o la Conca de Barberà, però també a Barcelona. 
L’altra meitat de la seva vida ja no va tenir res a veure amb el que havien viscut 
fins ara. I és justament el que va passar en aquesta segona meitat de la vida, que 
cap dels dos no havia previst, el que ha generat l’article.

El gener de 1939 s’acabava la guerra i començava una llarga postguerra. 
Josep Maria Poblet marxava a l’exili (a França, Cuba i posteriorment a Mèxic), 
on va haver de passar nou anys. Bonaventura Vallespinosa s’instal·lava a Reus el 
1940 per fer de metge, i es refugiava, de moment, en el silenci cultural i en l’exer-
cici de la professió.

L’any 1948, Josep Maria Poblet torna de l’exili i, després d’un breu pas per 
França, s’instal·la a Barcelona, on es vincula al teatre des del primer moment. 
Recordem que havia estat actor. Ben aviat estrena obra pròpia, comèdia lleugera, i 
adapta per a l’escena obres d’intriga i misteri d’autors catalans (Ferrer 2003: 41).

El mateix any, a Reus, es reprenen les activitats del Centre de Lectura, per 
mitjà del qual Bonaventura Vallespinosa recupera el contacte amb l’activitat cul-
tural (anava a dir el compromís, la confiança o la il·lusió) i, uns quants anys més 
tard, n’assumeix la presidència de la Secció Filològica. Això va ser el 1955, el 
mateix any que Josep Maria Poblet comença a publicar obra pròpia a Barcelona i 
adapta i porta a l’escena El crim dels quatre cantons, a partir d’una obra de Geor-
ges Simenon.

A partir de 1955 i des de la Secció Filològica del Centre de Lectura de Reus, 
Vallespinosa impulsa una intensa activitat cultural, que passa, entre altres coses, 
per lectures i representacions d’obres de teatre, públiques o semiclandestines. La 
primera lectura potser va ser La veu humana, de Cocteau, que integra al primer 
Cicle de teatre de Cambra, del Centre de Lectura, de la temporada 1955-1956. Des 
d’aleshores, impulsa lectures i representacions, primer al teatre Bartrina i, més 
endavant, al teatre Fortuny. En parla amb detall Xavier Amorós, quan recorda el 
Reus de l’època (Amorós 2002: 2), i en fa una síntesi excel·lent, amb tota mena 
de detalls, l’estudiosa Judit Fontcuberta (Fontcuberta 2002: 160).

Què passa, però, entre aquests 1939-1940 i 1948, quan Poblet torna de l’exili 
i reobre portes el Centre de Lectura? Doncs, entre moltes altres coses, que entre 
1939 i 1948 el panorama cultural català és un desert. L’estudiós Manuel Llanas, 
en un article que fa especial atenció a les traduccions i parla dels aspectes de 

3.	 En trobem una bona semblança a la miscel·lània d’homenatge que en va publicar la Revista del 
Centro de Lectura de Reus (Monogràfic 1972), i és molt completa la de Judit Fontcuberta (Font-
cuberta 2002).



28  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

l’edició en català a Catalunya fins el 1960, diu que després de la guerra era 
impossible editar en català perquè la llengua catalana va ser foragitada de la vida 
pública (Llanas 2011: 185-189). Però també explica entre línies una altra cosa. I 
és el pes que té la conjuntura política internacional en les expectatives d’editors i 
traductors i, en general, dels agents culturals catalans, tant dels vencedors com 
dels vençuts de la guerra i sobretot dels exiliats. La Segona Guerra Mundial posa 
damunt la taula el meló de si els aliats, en la lluita contra els feixistes, entrarien a 
Espanya. Fins que no es va obrir aquest meló, tot eren juguesques. Diu Llanas:

Fins a 1945, els editors antifranquistes treballen amb la convicció i la perspectiva 
que la dictadura tindrà una durada curta, impressió que s’accentua arran del 
desenllaç de la guerra mundial i almenys fins a 1948. Així, Arimany el 1943 
comença a preparar un diccionari castellà-català i català-castellà «per a quan s’es-
devingués la substitució de Franco i el seu règim» que no es publica fins a 1958. 
(Llanas 2011: 186)

És per això que dono importància a l’any 1948, no només com l’any que 
Poblet torna de l’exili o reobre portes el Centre de Lectura de Reus, sinó perquè 
representa un final d’etapa. També esmenta aquesta conjuntura Judit Fontcuberta 
quan diu:

A partir del 1946, com a conseqüència de la victòria dels Aliats a la Segona Guer-
ra Mundial, es començaren a concedir alguns permisos, si bé la censura es mantin-
gué intransigent en el cas de matèries com la història o l’assaig i, especialment, en 
el de les traduccions —‌que no recuperaren una situació regular fins als anys sei-
xanta—, una intransigència que, segons Maria Josepa Gallofré, corroborava 
«l’obsessió del règim per mantenir l’edició pública en el resclosiment que li havia 
de comportar resultats tan positius». (Fontcuberta 2011: 159)

I en concret, parlant de les traduccions de Molière (un clàssic, sí, però també 
un autor francès, i, per tant, d’una de les potències aliades), Fontcuberta diu:

No fou fins a 1948 que tornaren a aparèixer-ne i, tot i així, durant els anys quaran-
ta i ciquanta només tenim notícia de dues reedicions i dues versions noves: l’una, 
publicada en una revista de Buenos Aires, i l’altra, en una edició de bibliòfil i, per 
tant, de circulació molt restringida. (Fontcuberta 2011: 159)

La història oficial de l’Espanya de Franco ens ha fet creure que el 1939 
comença una època monolítica que només ha de buscar explicacions en l’evolu-
ció de la política interior i que arriba fins a la mort del dictador el novembre de 
1975, o una mica abans, amb una certa obertura a partir dels anys seixanta. Però 
el cert és que el franquisme, que practica una repressió ferotge de tot el que li és 
contrari o s’imagina que ho és, se sap penjant d’un fil fins que no s’acaba la 
Segona Guerra Mundial, fins que es fa evident que els aliats no completaran  
la lluita contra el feixisme amb la intervenció a Espanya. Llavors respira. I no 
comença a afluixar la grapa, i encara així ho fa molt a poc a poc, mentre no en té 



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  29

la certesa absoluta. Una certesa que es perfila, repeteixo, al final de 1947, quan 
comença la Guerra Freda, i que és definitiva l’any 1948, quan el món ja s’ha divi-
dit en dos blocs i Europa camina cap a la recuperació econòmica de la mà de 
l’anomenat Pla Marshall, que suposa una inversió considerable (i un control evi-
dent) dels Estats Units.

Durant molts anys jo mateixa havia anat repetint aquests arguments extrets 
dels llibres sense acabar-hi de donar gaire importància, i, fins i tot, quan havia fet 
recerca sobre la narrativa catalana de l’exili, havia arribat a pensar que l’esperan-
ça dels exiliats en la resolució de la Segona Guerra Mundial era una pura quime-
ra, que des de fora tenien una visió esbiaixada de la realitat i que, un cop s’havien 
adonat de la falta de consistència dels seus somnis, havien acabat per anar tornant 
a partir de 1946 o 1948. La descoberta d’un cas que m’afectava familiarment i la 
recerca que vaig portar a terme per desentrellar-ne els detalls em van fer pensar 
d’una altra manera.

L’estiu de 2010, tornant en vaixell de l’Alguer, parlava amb Carme Dalmau, 
la filla de l’editor Rafael Dalmau, que m’explicava com el seu pare va començar 
a publicar títols originals en català l’estiu de 1946 (les traduccions al català eren 
del tot prohibides), i que ell mateix, prèvia presentació a la censura, i gràcies a la 
influència d’uns coneguts que el van ajudar a superar els envitricolls de les pro-
hibicions, havia aportat un títol propi «sense malícia», com va ser les Memòries 
d’un aprenent d’antiquari.4 Carme Arnau em va dir que el seu pare no estava 
especialment orgullós del que deia el relat, perquè segurament no era el que tenia 
ganes d’editar, però el va voler publicar perquè hi hagués llibres en català. Al 
meu torn, li vaig explicar la sorpresa d’haver descobert feia molt poc temps que a 
casa nostra, a la masia on vaig néixer set anys més tard i ara visc, per aquelles 
mateixes dates hi havien arribat quatre guerrillers armats, pertanyents a l’AGC, i 
hi van viure durant nou mesos mentre feien un pou, a l’espera que els avisessin 
que entraven els aliats a derrocar el règim de Franco. Al principi em feia l’efec-
te que m’explicaven una pel·lícula. Però vaig poder anar posant cara i nom a quasi 
tots, i alguns d’ells encara eren vius i m’ho van confirmar. Els va venir a buscar 
la Brigada Político-Social el 16 d’abril de 1947, la tarda d’un dimarts de prima-
vera, i amb ells es van endur tota la meva família; només van deixar els nens, 
sols, en una masia buida rodejada per la guàrdia civil. En total van detenir més 
de noranta persones més de tot Catalunya, però bàsicament de Barcelona, que 
havien anat agafant des del mes de febrer. Va ser la que es va conèixer com la 
«Caiguda dels Vuitanta» del PSUC, que són els vuitanta que van jutjar en el 
Consell de Guerra Sumaríssim 35.836, una causa que encara ara continua oberta, 
i que es va liquidar amb vuit penes de mort (quatre d’executades) i un munt 
d’anys de presó.5 A Valls ningú no en va saber res i els meus pares mai no m’ho 
van explicar.

4.	 En parla també (Samsó 1995: 308-309).
5.	 En vaig fer la novel·la El pou dels maquis (Cossetània 2013) i vaig explicar el procediment de 

recerca i escriptura a El pou dels maquis: els fets, els documents. Realitat i documentació d’una 
novel·la verídica (Cossetània 2013).



30  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

Aquesta dualitat, l’existència d’una vida oficial regida per les normes dels 
vencedors en què semblava que no passava res, i on fins i tot es podia començar 
a publicar en català, es ballaven sardanes i la gent anava a Montserrat, superpo-
sada a una vida subterrània i clandestina, amb el seu component de resistència 
armada perseguida i silenciada, és la realitat del país entre el 1939 i el 1946, a 
tot estirar el 1948. Després es va acabar. Almenys d’aquella manera. Aquest és 
el context en què transcorre el desert de l’edició i la traducció d’obres literàries 
al català, és el temps de l’exili de Josep Maria Poblet i és el període que anima 
Bonaventura Vallespinosa a recuperar l’activitat cultural tan aviat com es pro
dueixen les primeres escletxes per a la represa, quan reobre portes el Centre de 
Lectura de Reus.

En aquells anys, els qui no s’havien oposat d’una manera oberta a Franco 
durant la guerra o els qui no s’havien significat en res, o no s’arriba a saber per-
què no els denuncia ningú, van viure en una relativa tranquil·litat, tot i que 
ningú no els treia les penúries i les necessitats d’una escassedat ferotge, en què 
faltava de tot. Però ni tan sols alguns personatges que havien fet costat al bàn-
dol «nacional» durant la guerra, com és el cas del meu coterrani, l’escriptor 
Manuel de Montoliu, havien imaginat que les prohibicions afectarien d’una 
manera tan greu l’ús de la llengua catalana o les possibilitats de publicar llibres 
en català.6

Fins el 1947 el Règim va aplicar un nombre altíssim de consells de guerra per 
«rebel·lió militar» als dissidents. Però a partir d’aquell any, la rebel·lió militar va 
deixar de ser una acusació comuna. El maig de 1947 es promulga la llei de Ban-
didaje i Terrorismo, que s’aplica als soldats que havien fet la Guerra Mundial 
amb els aliats i que havien anat passant la frontera com a guerrillers (maquis) des 
de l’octubre de 1944, i havien ocupat el territori amb grups armats esperant la 
intervenció dels aliats a Espanya com un camp d’acció més de la Segona Guerra 
Mundial. Quan es fa evident que això ja no passarà, aquests homes són abando-
nats per les seves organitzacions polítiques (bàsicament el PC i el PSUC, però 
també la CNT) i considerats legalment bandits per l’Estat. La Guàrdia Civil els 
va anar eliminant a trets.

L’any 1948, tancat el meló de la Segona Guerra Mundial i liquidada tota pos-
sibilitat d’intervenció externa, torna un bon gruix d’exiliats, es revifa un altre 
tipus de resistència cultural a l’interior i, sobretot, el Règim respira. No s’aixeca 
la veda, però es permeten algunes expressions de l’anomenada «cultura regio-
nal». Només cal revisualitzar el No-Do.

Josep Maria Poblet torna de l’exili mexicà, doncs, i s’instal·la a Barcelona. 
D’una banda, perquè en una capital hi ha més possibilitats laborals i artístiques 
que no pas de polítiques; de l’altra, perquè és impensable que algú amb antece-
dents republicans es plantegi tornar en un poble petit, on es coneix tothom i la 
repressió i la vigilància encara són molt vives. Ningú no vol anar a la presó. Quan 
Joan Oliver arriba a Catalunya, també procedent de Mèxic, la primavera de 1948, 

6.	 Aritzeta, Margarida (1988). Obra crítica de Manuel de Montoliu. Tarragona: Publicacions de 
la Diputació de Tarragona, p. 141-146.



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  31

explica al seu amic Josep Ferrater Mora que la policia l’ha «visitat» diverses 
vegades. Les condicions de fam i misèria física i intel·lectual de la població que 
troben els exiliats a la tornada (i que també viuen els qui no s’han mogut mai del 
país), són considerables, i fins i tot els sorprenen i els desencoratgen. Les anome-
nades cartilles de racionament existeixen fins l’any 1951. La cultura és un luxe. 
Els llibres són cars i només una minoria pot comprar-los.

La primera carta que Joan Oliver escriu al seu amic Josep Ferrater Mora des-
prés de tornar de l’exili és del juny de 1948. És plena de subterfugis, jocs de 
paraules i ironies només explicables si tenim en compte que la censura és activa 
no només en l’àmbit públic, sinó també en l’esfera privada. Oliver diu a Ferrater 
Mora que treballa en la traducció del Misantrop de Molière i que l’ambient a Bar-
celona és resclosit; però, malgrat tot, els cenacles culturals es reuneixen per fer 
lectures: «ara estem a règim de lectures semiclandestines», diu (Oliver 1988: 19). 
I també: «Aquí, la qüestió de les edicions s’ha empitjorat bastant» (Oliver 1988: 
20). En una segona carta del mateix any, explica:

He acabat la meva versió del Misantrop i he refet la del Cornut. I ara estic deline-
ant la del Tartuf. I tot plegat no sé per què. El Mestre Riba em diu que valen molt 
la pena i que caldria publicar-les [...] Hi ha dificultats. En primer lloc, les traduc-
cions són prohibides pels imperants; és cert que s’ha fet alguna excepció [...] tinc, 
nogensmenys, unes certes i moderades esperances. (Oliver 1988: 25)

Les esperances, però, se li van allargant com uns elàstics. En una carta de 
gener de 1950 Oliver encara diu:

Estic lluitant per a aconseguir el permís de publicació de El Misantrop. És l’obra 
de la Seu. Sembla que l’obtindré. I aleshores en faré una edició de luxe, amb gra-
vats al coure d’en Granyer. (Oliver 1988: 39)

Es tracta d’edicions de luxe o de bibliòfil, no aptes per a les butxaques popu-
lars, de difusió molt restringida. En aquest cas, tal com ens fa saber en una nota 
Antoni Turull, curador de les cartes entre Oliver i Ferrater Mora, l’edició no va 
veure la llum fins el 1951 (Oliver 1988: 40).

La valoració que Oliver fa de la situació a la Barcelona de 1948, que és quan 
hi arriba Josep Maria Poblet i quan obre el Centre de Lectura de Reus, és desen-
coratjadora. La metàfora a què l’obliga la por de la censura és prou clara:

Aviat farà cinc mesos del meu retorn a Ítaca. M’he adonat que durant la meva 
absència la bandarra Penèlope no ha fet més que desteixir. Els Pretendents van ser 
en aquest cas uns barroers i poderosos conquistadors. S’han instal·lat pètriament. 
Cada dia, en acabar la jornada, buiden el contingut del calaix a les butxaques llurs, 
i encara es reserven el dret de cuixa. Són ubiqüitaris i proteics. (Oliver 1988: 26)

La descripció que el gener de 1950 fa Oliver dels cenacles barcelonins en 
què el conviden a fer lectures poètiques és esperpèntica (Oliver 1988: 44). En 
aquest mateix any, Poblet havia estrenat la comèdia Començar de nou al Teatre 



32  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

Barcelona.7 El març de 1951, Oliver parla de la misèria i l’augment del cost de 
la vida, diu que la gent va pels carrers «amb les dents closes», i que hi ha «uns 
mals humors tan compactes, que has d’anar amb compte a saludar les amis-
tats» (Oliver 1988: 55). Qui pot dedicar uns diners escassos a comprar productes 
culturals?

L’any 1952 el Centre de Lectura de Reus torna a publicar La Revista, en cas-
tellà, és clar,8 i hi col·laboren els qui hi havien escrit en èpoques anteriors i no 
s’havien exiliat. En aquesta època, doncs, un bon nombre de personalitats locals 
té l’oportunitat de retornar d’alguna manera a l’activitat cultural per mitjà del 
Centre de Lectura.9 En un volum miscel·lani sobre Bonaventura Vallespinosa, es 
parla d’aquesta heterogènia generació de reusencs, dels quals formava part, i del 
seu tarannà comú:

Els que es feren grans amarats de les lliçons estètiques i cíviques de Carner o del 
primer Xènius [...] Tots ells van ser companys de viatge en la joventut de la Lliga 
Regionalista, el partit que n’emparà les propostes inicials, però la majoria s’anà 
decantant vers posicions més radicals en nacionalisme i més obertes en els plante-
jaments socials. Van ser una colla d’intel·lectuals d’alt valor que van viure i 
escriure durant bona part del segle xx, en l’esperança de la construcció del país, 
abans de la guerra, a l’exili o en la resistència interior, aprofitant les possibilitats 
de la clandestinitat o de la minsa tolerància del règim franquista. Feren una tasca 
continuada i rigorosa, en la recerca o la creació, que ha deixat una forta empremta 
en diverses generacions posteriors. (Amorós 2002: 9-10)

La semblança que fa Xavier Amorós de Bonaventura Vallespinosa parla 
d’aquest home de gust i de com afronta la necessitat de traduir un teatre que no 
era a l’abast dels ciutadans, i com el gust i la necessitat es conjuguen en la seva 
trajectòria perquè no ha de treballar per encàrrec, no està subjecte a un mercat 
sotmès a censura o embastardit, sinó que pot fer front a aquesta necessitat col·
lectiva des de la seva tria, des del gust:

El doctor Vallespinosa s’incorporava al Centre, després d’una llarga inactivitat 
com a home de lletres. De molt jove, havia intervingut molt activament en les 
revistes «La columna de foc» i «El llaç», però enllestit aquest període, va lliu-
rar-se excIusivarnent a exercir la medecina, iniciaiment fora de Reus i, finalment, 
aquí des de l’any 40. E1 Centre el va tornar a posar en contacte actiu amb el que-
fer literari, primer com a organitzador —‌la tasca específica del seu càrrec— però 

7.	 En cartellera del 18 al 27 d’agost, amb la Companyia que dirigeix Josep Bruguera (Ferrer  
2003: 41).

8.	 En catalanitza el contingut el 1969.
9.	 «Des de l’entitat, va treballar com a veritable resistent de la llengua i la cultura catalana, entre 

1955 i 1971, amb gran dedicació, convenciment i eficàcia en la organitzaciói coordinació d’acti-
vitats culturals d’una alta qualitat que tenien com a finalitat revifar el panorama cultural reusenc i 
mostrar com la nostra cultura, tot i les condicions constrenyedores d’un règim dictatorial, es 
mantenia viva i que pervivia una voluntat ferma de fer de l’idioma que ens és propi vehicle de 
comunicació i expressió normalitzada en les diverses manifestacions culturals del nostre país, 
més enllà dels intents d’anorreament» (Puyol 2013).



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  33

el seu entusiasme, la seva fe, la seva apassionada identificació amb allò que pro-
movia, el van dur, ben aviat, a ampliar la seva activitat amb una feina altament 
considerable: la tasca de traductor. La decisió li va venir com a fruit d’una neces-
sitat. E1 doctor Vallespinosa volia donar fe de l’existència d’una cultura literària 
en plena vitalitat i es basquejava per demostrar-ho en totes les dimensions 
d’aquesta cultura. [...] E1 teatre, per tant, havia de preocupar-lo intensament. I la 
manca d’obres en versió catalana del teatre universal contemporani que ell volia 
que fossin conegudes en el nostre àmbit, el va conduir a traduir-ne alguna. Va 
començar per Cocteau (La veu humana) i per Tennessee Williams (Figuretes de 
vidre) i va seguir amb peces de Ionesco, Camus, Pirandello, Betti, Anouilh, Sar-
tre, passant pels grans clàssics francesos Molière, Racine i Corneille. Sembla, 
doncs, que l’estimabilíssim bagatge de traduccions que 1a llengua catalana deu al 
doctor Vallespinosa, no pas limitat al teatre, és producte, al seu inici, d’una neces-
sitat sentida vivament, directament, d’una necessitat funcional. (Amorós 1972)

Ramon Gomis també recorda en el mateix treball miscel·lani que Bonaventu-
ra Vallespinosa comença l’any 1955 la seva etapa de «traductor de gran nombre 
d’obres, en particular del francès i l’italià, i es correspon amb el temps que B. 
Vallespinosa ha estat president de la secció de Lletres del Centre de Lectura.» 
(Gomis 1972: 18).

Però el seu compromís amb el teatre va més enllà de la traducció, perquè en 
Vallespinosa s’involucra també en la lectura i la posada en escena de l’obra; és a 
dir, a fer-la arribar al públic a què l’empenyia la necessitat. Diu Lluís Pasqual:

Vallespinosa no en tenia prou amb la feina de traductor i revivia l’obra, dirigint-la, 
i interpretant-la fins i tot a les lectures, i el doctor era aquella vella, amb la seva 
veu aguda, enfilada cap al nas que resultava més punxegut i tancat sota les ulleres 
agemolides a la punta. (Pasqual 1972)

També ho explica Joaquim Mallafrè:

Les lectures escenificades que preparava al Centre de Lectura, i no solament 
d’obres traduïdes per ell, li servien admirablement per a aconseguir un llenguatge 
viu, eficaç a dalt d’un escenari, capaç de potenciar la «glòria de l’actor», «la més 
poc enganyadora... aquella que es viu», com diu Camus. Segurament que escoltar 
les pròpies traduccions li devia suggerir més d’una correcció per a afinar l’expres-
sivitat, trobar el to de diàleg o el ritme del vers. (Mallafrè 1987: 10)

En una carta de 8 de juliol de 1953, Joan Oliver parla de la situació del teatre 
a Josep Ferrater Mora: «El teatre català ha arribat a un nivell ínfim. Es parla de 
refer-lo...» (Oliver 1988: 88). En una altra carta de 1959, l’autor comenta amb 
amarguesa les condicions de la creació teatral en català.

Aviat inauguro una col·lecció de teatre amb obres originals i traduccions. Ja te’ls 
enviaré. I si mai escrius un drama de college amb molt de suspense —‌un profes-
sor que suspèn una alumna de la qual està enamorat i la torna a bombar durant deu 
cursos per tal de no separar-se’n (és un simple suggeriment)—, compta amb els 
«Quaderns de Teatre ADB» [Agrupació Dramàtica de Barcelona], que seran els teus 



34  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

editors. No temis si l’escrius en català, el secret està assegurat, i les famílies res-
pectives no en sabran ni un mot. (Oliver 1988: 125-126)

El teatre, certament, ha entrat en una crisi profunda. Entre el marasme, els 
especialistes destaquen la tasca que fa l’Agrupació Dramàtica de Barcelona entre 
1955 i el 1963 per crear una cultura teatral en llengua catalana. La dirigeixen suc-
cessivament Lluís Orduna, Pau Garsaball i Frederic Roda, que hi va donar una 
orientació clarament eclèctica. Diu que és el «primer intent seriós de la postguer-
ra d’incorporar els nous corrents del teatre europeu a l’escena catalana» (Ferrer 
2003: 47), tasca del tot semblant i paral·lela a la que es porta a terme a l’escena 
de Reus, al Bartrina i al Fortuny, de la mà de Bonaventura Vallespinosa i des del 
Centre de Lectura.

A partir dels anys cinquanta del segle passat, tot i que la possibilitat de fer 
teatre de qualitat en català, original o traduït, és escassa, apareixen col·leccions 
editorials que hi donen sortida: dels anys cinquanta són la «Biblioteca Gresol», 
dedicada exclusivament a la producció en català, i «Quaderns de Teatre de 
l’ADB», dels quals parlava Oliver, i que aposten pels títols d’autors catalans i 
estrangers. I als anys seixanta, tal com explica Enric Gallèn, apareix la singular 
col·lecció El Barret de Danton / El Sombrero de Dantón, que va publicar en cata-
là i en castellà obres que tenien l’ambició d’oferir un teatre vinculat a la realitat 
coetània (Gallén 2011: 10, 141-158).

Però les dificultats no afecten només el teatre i les seves traduccions. La pos-
sibilitat de donar sortida als títols en català és escassa. I encara al final dels anys 
seixanta a la dificultat coneguda encara hi hem d’afegir una crisi editorial que 
gairebé en paralitza la publicacions. Jordi Arbonés, que s’havia instal·lat a l’Ar-
gentina, a Bernal, prop de Buenos Aires, des de l’any 1956, i tradueix per encàr-
rec d’editorials catalanes ho pateix en carn viva, tal com es pot veure en la seva 
correspondència (publicada) amb Albert Manent, amb Joan Oliver o amb Joa-
quim Carbó.

Si al començament volia remarcar els punts de contacte entre les figures de 
Josep Maria Poblet i Bonaventura Vallespinosa, en el moment que he obert la 
seva contribució a la represa cultural i teatral a Catalunya també he començat a 
dibuixar el capítol de diferències, considerables, entre l’un i l’altre.

Joaquim Mallafrè, en un pròleg de 1987, destaca els punts forts del gust de 
Bonaventura Vallespinosa, que guia el repertori de les seves traduccions i posa-
des en escena:

Els seus gustos són tres, principalment: els clàssics de les llengües modernes 
(Molière, Racine, Musset, Ariosto), els existencialistes (Camus i Sartre, i algun afí 
tan divers com Anouilh o la Sagan) i un grup que, en un sentit ampli, anomenarí-
em avanguardista, en el seu moment (el superrealisme de Cocteau; Pirandello, 
amb una profunda influència en el teatre contemporani, sobretot en el de l’absurd; 
Ionesco, o l’atmosfera angoixant de Betti, irreal de tan precisa, entre kafkiana i 
existencialista). Fa també incursions a obres de metges o humanistes que l’interes-
sen per algun motiu (Carrel, Papini) o es dedica, més àmpliament, a Pavese. 
(Mallafrè 1987: 10)



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  35

Judit Fontcuberta, que en resumeix la trajectòria de traductor i animador tea-
tral, i destaca la gran atenció que va fer sobretot a Molière, també fa notar:

És remarcable que, malgrat la situació d’aïllament cultural en què es trobava el 
país, estigués al dia de les últimes tendències literàries a l’estranger, com palesa la 
poca distància en el temps entre la data de publicació d’alguns originals i la de les 
traduccions -per exemple, les obres de Camus, Betti, Eugène lonesco o Tennessee 
Williams, que sovint eren traduïdes durant la mateixa dècada de la seva aparició 
o, a tot estirar, durant la següent, i especialment la peça Becket, o l’honor de Déu 
de Jean Anouilh, escrita el 1959, traduïda el 1960, i la novel·la Bon dia, tristor de 
Françoise Sagan, escrita el 1954 i traduïda el 1957. (Fontcuberta 2002: 160)

Josep Maria Poblet, en canvi, no té al darrere una entitat cultural com el Cen-
tre de Lectura. Arriba a Barcelona, contacta amb promotors, directors, empresaris 
i actors per incorporar-se a l’escena catalana com a professional i fer-ne el mitjà 
de supervivència. També vol obrir-se camí com a dramaturg amb obra pròpia. I 
en aquestes condicions, allò que permet la censura, que va ser fèrria fins pràctica-
ment els anys setanta, i allò que és del gust del públic a la Barcelona de l’època 
no permet gaire tria, ni intel·lectual ni estètica. És així com es perfila el seu reper-
tori de títols: entre 1953 i 1954 Poblet porta a l’escena diverses obres de caràcter 
policíac: Paral·lel 1934 (1953) (amb Rafael Tasis, a partir de la novel·la de 
Tasis); Crim en el teatre (1954) (comèdia policíaca); i El crim dels quatre can-
tons (1955), l’adaptació teatral d’una obra de Georges Simenon que també he 
esmentat abans. Després, un cert silenci fins als anys seixanta. I incorpora al 
repertori de traduccions autors de vodevil, com Louis Verneuil, Charles Maurice 
Hennequin i Pierre Veber, versiona Molière,10 tradueix del castellà comèdies 
d’embolics d’Eduardo Borràs i Maruixa Vilalta, i, sense que hi hagi constància 
d’haver-les estrenades, trasllada obres de Paul Gavault i Georges Berr, i Paul 
Gavault i Monezy-Eon. Veiem, doncs, que el repertori és molt i molt diferent.

Deia el sociòleg francès Pierre Bourdieu11 que la independència de l’artista és 
un factor fonamental a l’hora de poder decidir sobre la seva obra. I que a partir 
del moment que apareix l’anomenat mercat de béns culturals, al llarg del segle 
xix, la dependència que els artistes tenien antigament dels mecenes es converteix 
en dependència del mercat. Dependència del públic, dels lectors, de la crítica..., si 
no és que l’artista pot fer valdre la seva independència, sobretot econòmica i per-
sonal, per dedicar-se a fer el que vulgui amb les seves creacions.

He simplificat molt a l’hora de resumir les tesis de Bourdieu, que parla del 
camp literari i de quina manera, segons quina sigui la seva posició en aquest camp, 
com s’hi moguin i quins contactes facin, els artistes aconsegueixen el capital 
simbòlic necessari per obtenir pes i presència en el context de la literatura, en 
aquest cas del món del teatre, i també un lloc de respecte, de reconeixement, de 
valor, en l’àmbit de la vida col·lectiva. Normalment, com més necessitat tingui 

10.	 El senyor Ribot està malalt (1963). Adaptació lliure de la comèdia de Molière El malalt imagina-
ri. L’acció transcorre a la Barcelona del final del segle xix.

11.	 Bourdieu, Pierre (1992). Las reglas del arte. Barcelona: Anagrama 2002.



36  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

l’escriptor de guanyar diners amb la seva obra, com més depengui de l’acceptació 
del públic o de la crítica, més poc central arribarà a ser la seva posició a ulls dels 
altres intel·lectuals.

Si comparem els casos de Vallespinosa i Poblet, veurem que ens poden servir 
d’exemples de dos models ben diferents. L’un ens serviria com a model de l’artis-
ta que es dedica a l’art per l’art, que tria les activitats d’acord amb un criteri estètic 
que l’emparenta amb el programa noucentista. Busca un repertori de clàssics i 
moderns d’acord amb uns criteris de qualitat literària reconeguda. L’altre seria 
del tipus d’artistes populars que busquen (perquè el necessiten) el reconeixement del 
públic: el que inicialment s’anomenava art burgès, perquè el producte de l’artista 
és a la venda i depèn de les lleis del mercat. I és per això que la crítica i la història 
literària els cataloga en prestatges diferents.

Vallespinosa és un home culte dedicat a la professió mèdica, ben considerat a 
la societat de Reus i amb un lloc de respecte al Centre de Lectura, que tradueix 
teatre i porta teatre a l’escena per gust. Per necessitat històrica, sí, però sobretot 
perquè l’hi empeny la vocació. La seva necessitat no és la dels mercats, no depèn 
de la taquilla ni dels crítics, encara que un home intel·ligent com ell i compromès 
amb la causa del progrés humà i la cultura ha de ser exigent també en aquest 
aspecte. Vol omplir el teatre, vol públic, tal com ressenyen els seus estudiosos, 
perquè això aixecarà el nivell cultural i humà dels seus conciutadans. Necessita 
omplir el teatre. Però no a qualsevol preu. Tria els autors que s’han de traduir i 
representar, tria les obres que vol traduir, amb aquella ambició que els noucentis-
tes de la generació anterior havien ensenyat als joves de la seva generació: amb 
exigència per l’obra ben feta, per la qualitat, per l’elevació de mires, i sense per-
dre de vista que l’objectiu a aconseguir és el progrés cultural i moral del seu país. 
I és respectat i considerat precisament per això, perquè és independent de cap 
servitud. Perquè s’hi aboca amb entusiasme, per gust, amb independència dels 
diners. D’aquesta manera, la seva posició en el camp de la cultura catalana, 
seguint la terminologia de Pierre Bourdieu, és central.

Poblet també vol el progrés del seu país, no endebades es va comprometre 
políticament i va anar a l’exili. Però quan, a la tornada a Barcelona, es vincula al 
teatre i escriu, tradueix, publica i representa als teatres de l’època, ho fa sobretot 
perquè és el que sap fer i aquesta és una manera de guanyar-se la vida. La seva 
és, doncs, una doble necessitat: contribuir al progrés moral i cultural, polític, d’un 
país derrotat, ensorrat (i per això treballa en català), dedicant-se, de la mateixa 
manera que Bonaventura Vallespinosa, a la recuperació de la llengua catalana. 
Però Poblet també pugna per obtenir el reconeixement social i crític que li perme-
ti viure de la professió. I fa el que convingui, a partir del que li agrada. És a dir, 
depèn del mercat. L’any 1954, la crítica publicada s’hi referia com un autor que 
treballava en «la escena vernácula» (Ferrer 2003: 83).12 A poc a poc, el gust per-
sonal es va obrint pas en la nòmina de les seves traduccions i algunes de les seves 
propostes sorprenen. Aleshores, quan intenta fer propostes artístiques pròpies, 
distintes de les que ofereix la grisa monotonia del mercat, la seva activitat és pas-

12.	 El Noticiero Universal (4 gener 1954), p. 22 (Ferrer 2003: 83).



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  37

tura de la crítica més ferotge. Si hem de situar-lo en algun lloc del camp literari 
català, seguint la terminologia de Bourdieu, l’hauríem de col·locar entre els qui 
conreen l’art burgès i l’art popular, més a prop de la perifèria que del centre.

Gosaria aventurar que Poblet només adquireix una posició de reconeixement 
a l’interior del camp literari quan la seva figura personal i política és rehabilitada, 
quan s’obre una nova etapa política i inaugura, com a President de la Mesa 
d’Edat, la primera legislatura del Parlament de Catalunya, el 10 d’abril de 1980. 
El capital simbòlic de la seva potent personalitat no li arriba, doncs, dels seus 
anys de fer teatre al Paral·lel, al Romea o en els més diversos teatres de Barcelo-
na, sinó del compromís cívic, del fet de ser un dels diputats que inauguren una 
nova etapa de democràcia per a Catalunya. Aleshores, a la llum d’aquesta nova 
realitat del personatge, és quan es pot recuperar sense prejudicis la seva tasca 
com a traductor. Però això passa l’any mateix que va morir.

Potser per això, de la mateixa manera que si preguntem a Reus per la figura 
de Vallespinosa de seguida ens diran alguns dels mèrits de les seves aportacions 
al Centre de Lectura i les seves traduccions teatrals, quan vaig preguntar per 
Poblet a Montblanc, la seva vila, on és molt conegut i estimat, amb monuments 
públics a la seva memòria, em trobo que fins i tot una de les persones que havien 
contribuït en una miscel·lània d’homenatge que es va publicar el 2003, i fins i tot 
hi va compartir escó parlamentari, em diu que no tenia cap notícia que Poblet 
hagués traduït teatre.

Una amiga de la filla de Poblet, que és escriptora i viu a Montblanc, em 
comenta que quan li van dir que era escriptor el va anar a veure amb veneració. 
Érem als darrers anys setanta. La noia era molt jove i en volia aprendre. Ell li va 
llegir alguns textos, li va donar consells, la va animar. Però recorda que per 
aquells temps l’home preferia parlar de política més que de literatura i discutia 
amb abrandament el moment que vivia el país, ell que havia hagut d’anar a l’exi-
li, ell que havia hagut de callar tants anys. «Per a mi Josep M. Poblet era un 
senyor amb una maleta que venia de Barcelona i entrava i sortia de casa de la 
seva filla», diu la que aleshores era només una joveníssima aprenent d’escriptora. 
Recorda el comiat i els homenatges quan va morir. L’emoció popular. Els cants 
patriòtics. Al polític, no pas a l’escriptor. D’aquí la diferència en el gruix de pàgi-
nes d’estudi que s’han dedicat a un i altre.

Per valorar l’obra de Vallespinosa tenim una extensa bibliografia, publicada 
pel Centre de Lectura de Reus en part, però també deguda als treballs monogrà-
fics de l’estudiosa Judit Fontcuberta i d’altres especialistes, tant del teatre com de 
la traducció. En recullo, a tall d’exemple, un fragment del també traductor i pro-
fessor Joaquim Mallafrè, que diu del seu estil i llenguatge: 

Les traduccions són escrites amb domini i les llegim com si fossin obres originals, 
sense percebre construccions dures o desajustades, generalment. La llengua de 
Bonaventura Vallespinosa és acurada i conscient. No engavanya, fidel, literal res-
pecte a l’original fins on permet l’elegància i la naturalitat. Usa els en i els hi fle-
xibles i exactes, evitant possessius innecessaris; varietat de veus-ho - ve-t’ho 
- veu’s-ho aquí; assoleix una correcció ortogràfica, morfològica i sintàctica, que 



38  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

cal remarcar, perquè no essent el doctor Vallespinosa un especialista, això és 
prova de la seva responsabilitat lingüística, jo diria que cívica en la seva època; 
troba el to viu (fins i tot perceptible en la paraula angúnia, en comptes d’angoixa, 
que serà fixada més tard per a l’existencialisme), que troba la seva via de sortida 
més brillant en el teatre on les anticipacions sintàctiques, les giragonses, el to col·
loquial, es poden manifestar amb més llibertat. (Mallafrè 1987: 11)

De Poblet, en trobem diversos comentaris a l’època que es porten a escena els 
textos que adapta o tradueix, que recull puntualment al seu estudi Jaume Ferrer i 
Puig. Si abans dels anys seixanta, tal com deia Joan Oliver, el teatre en català 
(original o traduït) era invisible als mitjans, a partir d’aquesta frontera se’n 
comencen a fer algun ressò. Quan l’any 1962 Poblet estrena al Candilejas 
M’agrada aquesta dona, en traducció de Louis Verneuil, la crítica en va dir que 
aquest tipus de teatre ja no era moda (Ferrer 2003: 48), tot i que és un teatre 
d’embolic/vodevil molt representat en aquells anys i que Verneuil, que havia 
mort el 1952, era coetani de Poblet. Certament, es tracta de peces dels anys vint, i 
a part del fet que els gustos del món hagin canviat, la censura espanyola dels anys 
seixanta obliga a retallar totes les escenes picants que hi pugui haver.

Quin és el mèrit que reconeix la crítica a Poblet? El d’haver estat eficaç en la 
traducció, d’haver sabut llimar les arestes que no hauria permès la censura 
d’aquells anys, en què una cuixa en escena, o ja no diguem un pit o segons quins 
embolics de parella eren prohibits. El d’haver passat tisora i, tot i així, continuar 
essent picant i divertit. 

Per què tria aquestes obres? Vodevil als anys seixanta, comèdies d’embolics i 
peces que facin riure. Ja ho deia Joan Oliver: l’exigència del públic és nul·la. I els 
empresaris teatrals són de l’opinió que s’ha d’aconseguir que la gent vagi al tea-
tre a qualsevol preu. Això també ho vol Vallespinosa i, en canvi, tria un repertori 
del tot diferent.

Tot i així, mentre que part d’un sector de la crítica retreu a Poblet que el 
vodevil endolcit o censurat no fa la gràcia que hauria de fer (i quina culpa en 
tenen els pobres autors, de la censura?), o fins i tot uns altres l’acusen de desver-
gonyit, hi ha crítics que toquen el moll de l’os del problema i es dolen del nivell a 
què ha arribat el teatre de l’època, que sens dubte no és responsabilitat única de 
Poblet. Així, per exemple, Julio Manegat escriu al Noticiero l’any 1966, amb 
motiu d’una de les seves representacions: «El público aplaudió bastante. La 
comedia es posible que se mantenga días en cartel. Es teatro de verano: sin preo-
cupaciones, desenfadado, con deseos de divertir... aunque a algunos nos parezca 
bastante triste.» (Ferrer 2003: 94-95).13 Tot i així, la crítica reconeix que Josep 
Maria Poblet ha fet una bona feina de traducció.14

13.	 Ho escriu a propòsit de la representació del vodevil A punt de solfa, de Charles Maurice Henne-
quin i Pierre Veber. El Noticiero Universal (12 juliol 1966), p. 28.

14.	 Per exemple, A. Martínez Tomàs, a La Vanguardia Española el 6 de gener de 1962, p. 26, amb 
motiu de l’estrena de M’agrada aquesta dona al Candilejas, valora «este tipo de teatro libertino, 
descocado y ligero, que contaba con tan vasta clientela. Pero los nuevos tiempos no les fueron 
propicios y el “vaudeville” fue desapareciendo de nuestros escenarios, salvo en los casos en que 



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  39

A propòsit de la representació d’una altra comèdia d’embolics, Amorina, obra 
original d’Eduardo Borrás, el 1967, la crítica parla d’uns gèneres periclitats que 
tristament encara agraden al públic i assenyala, això no obstant, la bona tasca de 
traducció que n’ha fet Poblet.15

En resum, Poblet escriu i tradueix des de l’arribada a Barcelona el 1948 fins 
als primers anys setanta.16 Després de la mort de Franco es reincorpora a la políti-
ca activa amb Esquerra Republicana de Catalunya, un cop superada la fase de 
clandestinitat. Carme Puyol descriu sumàriament i d’aquesta manera el període 
d’activitat de Vallespinosa: «encarà el camí de la traducció l’any 1955, un trajec-
te que no acaba fins el 1984, tot i que el gruix principal de traduccions se situen 
entre 1955 i 1970» (Puyol 2013).

D’un i altre, la crítica en valora la vivesa del llenguatge en les traduccions, 
que ha hagut de recórrer a la parla quotidiana, del carrer, sense fer-la gens basta 
ni vulgar, perquè els models literaris són antics o inexistents, poc eficaços per a 
l’escena actual. Se’n valora la riquesa de recursos, la funcionalitat i naturalitat 
dels diàlegs, l’enginy. Però també que la tria de les obres coincideix amb una 
voluntat de desvetllar la consciència del públic, fent evident la denúncia de situa-
cions injustes i d’immoralitats fins al punt que ho va permetre la censura o va 
reeixir el seu enginy per esquivar-la.

Si per abordar l’estudi de l’obra de Vallespinosa són eficaços els mètodes de 
la Història Literària o els pressupòsits de l’Estètica de la Recepció, una aproxi-
mació des dels Estudis Culturals ens donaria sens dubte l’amplitud i la riquesa de 
matisos del que significa la tasca de traducció de Poblet. Una i altra, des de l’anà-
lisi del discurs, ens mostren la realitat d’una obra minuciosa i acurada, rica, com-

aparece atenuado por un traductor hábil». Poblet l’ha despullat d’escabrositats, diu el crític, i hi 
manté el que és «gracioso, intencionado y divertido.» N’elogia també el llenguatge i els diàlegs 
(Ferrer 2003: 88).

15.	 Julio Manegat diu de la representació d’Amorina a El Noticiero Universal, l’1 de febrer de 1967, 
p. 31, que l’obra, de caràcter fulletonesc, «reúne los ingredientes que, en general y bien triste-
mente, gustan al público mayoritario». Més endavant insisteix que té «muchos de estos ingre
dientes capaces de entusiasmar a un numeroso sector del público. Este público, que llenaba el 
teatro Romea, aplaudió con entusiasmo no sólo al fin de cada acto sinó en numerosas escenas. 
También es cierto que a veces, y acaso a pesar de sí mismo, se rió cuando en la intención del 
autor estaba que llorase. La obra, en definitiva, me parece un melodrama tremendo y como una 
pieza arqueológica de un teatro completamente pasado. Pero, y esto es otra cosa, es un teatro que 
sigue gustando a mucha gente, ¡qué le vamos a hacer!». N’elogia la traducció de Poblet: «la tra-
ducción me parece muy correcta y el diálogo se mantiene en un catalán fresco y cotidiano, pero 
no exento de valoraciones literarias» (Ferrer 2003: 97). «La traducción es correcta», diu Juan de 
Sagarra d’Amorina a El Correo Catalán, el 3 de febrer de 1967, p. 24, en què comenta que més 
que una comèdia és un «melodrama, casi un serial», i podria haver estat millor, diu, si l’autor no 
s’hagués pensat que escrivia una alta comèdia pirandelliana i hagués tirat cap al serial i «el señor 
Poblet se creyó obligado a afirmar que Amorina respondía a aquella necesidad de fabricar un 
teatro “normal”, teatro al que recientemente hacía alusión el señor Picas» (Ferrer 2003: 99).

16.	 La darrera representació que ens consta és Qüestió de nassos (1973), traducció de l’obra de 
Maruxa Vilalta (pseudònim de la mexicana d’origen barceloní, afincada a Barcelona, Maria 
Vilalta Soteras) Cuestión de narices (1966). És una denúncia social dels enfrontaments per la 
diferència entre les persones i els grups (situació imaginària), tal com consta a l’apèndix d’obres 
escrites, traduïdes i representades (Ferrer 2003).



40  Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015� Margarida Aritzeta

promesa amb la modernitat, imaginativa i eficaç, al servei de la traducció dels 
clàssics antics i moderns l’un, i de les peces del teatre popular l’altre. La qualitat 
de la seva tasca de traductors, de creadors de llenguatge i situacions en una època de 
mancança de models, en què l’anterior queda antic i l’actual (culte o quotidià) no 
té possibilitats de contrastar-se d’una manera natural en l’esfera pública, hauria 
de brillar per si sola al marge del repertori escollit i hauria de poder ser estudiada 
per si mateixa sense prejudicis de cap mena.

I és que el gust i la necessitat van orientar la seva activitat d’homes de teatre 
en uns anys extremament complicats.

Referències bibliogràfiques

(1972). «Monogràfic dedicat a l’obra literària de Bonaventura Vallespinosa». Revista del 
Centro de Lectura, 231 (febrer).

Arbonès, Jordi; Carbó, Joaquim (2014). Epistolari. Edició a cura de Montserrat Bacardí. 
Lleida: Punctum (Versions; 5).

Amorós, Xavier (1972). «El doctor Vallespinosa, president de la secció de Lletres». 
Revista del Centro de Lectura, 231 (febrer), p. 1-5.

—	 (2002). Temps estranys. Clarobscurs en la llarga postguerra reusenca. Llibre segon, 
1951-1960. Reus: Associació d’Estudis Reusencs.

—	 (et al.) (2002). El Noucentisme a Reus. Ideologia i literatura. Reus: Edicions del Cen-
tre de Lectura.

Ferrer i Puig, Jaume (2003). El teatre de Josep M. Poblet. Montblanc: Museu-Arxiu de 
Montblanc i comarca (Publicacions del Museu; 4).

Fontcuberta, Judit (2002), «Les traduccions de Bonaventura Vallespinosa». A: Amo-
rós, Xavier (et al.). El Noucentisme a Reus. Ideologia i literatura. Reus: Edicions del 
Centre de Lectura, p. 157-176.

—	 (2007). Molière en català. Les reflexions dels traductors. Barcelona: UPF (Quaderns; 2).
—	 (2011). «Les traduccions catalanes de Molière durant el règim franquista». A: Collvi-

nent, Sílvia; Eisner, Cornèlia; Gallén, Enric (2011). La traducció i el món editori-
al de postguerra. III Simposi sobre traducció i recepció en la literatura catalana 
contemporània. Lleida: Punctum&Trilcat, p. 159-176.

Gallén, Enric (2011). «Presentació» i «Traduir teatre a la postguerra: El barret de Danton 
i El sombrero de Dantón (1964-1968)». A: Collvinent, Sílvia; Eisner, Cornèlia; 
Gallén, Enric (2011). La traducció i el món editorial de postguerra. III Simposi 
sobre traducció i recepció en la literatura catalana contemporània. Lleida: 
Punctum&Trilcat, p. 7-10 i 141-158.

Gomis, Ramon (1972). «Bio-bibliografia». Revista del Centro de Lectura, 231 (febrer), 
p. 18-20.

Llanas, Manuel (2011). «Traduir al castellà en un compàs d’espera. Les editorials Aymà 
i M. Arimany en els anys 40 i 50». A: Collvinent, Sílvia; Eisner, Cornèlia; 
Gallén, Enric (2011). La traducció i el món editorial de postguerra. III Simposi 
sobre traducció i recepció en la literatura catalana contemporània. Lleida: 
Punctum&Trilcat, p. 177-213.

Mallafrè, Joaquim (1987). «Pròleg». A: Camus, Albert. El mite de Sísif; Betti, Ugo. 
Corrupció al Palau de Justícia. Reus: Edicions del Centre de Lectura, p. 7-11.

Oliver, Joan; Ferrater Mora, Josep (1988). Joc de cartes. 1948-1984. Edició a cura 
d’Antoni Turull. Barcelona: Edicions 62.



Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat� Quaderns. Rev. Trad. 22, 2015  41

Pasqual, Lluís (1972). «Bonaventura Vallespinosa: cavalcant uns temps difícils». Revista 
del Centro de Lectura, 231 (febrer), p. 15-17.

Puyol Torres, Carme (2013). «Bonaventura Vallespinosa (1899-1987). Un gran traduc-
tor arrelat al Centre de Lectura de Reus». Revista del Centre de Lectura de Reus, (abril). 
També disponible en línia a <http://www.centrelectura.cat/revistadigital/?p=70>

Roda, Frederic (1972). «Vallespinosa, traductor de teatre». Revista del Centro de Lectura, 
231 (febrer), p. 6-7.

Samsó, Joan (1995). La cultura catalana: entre la clandestinitat i la represa pública 
(1939-1951) II. Barcelona: Publicacions de l’Abadia de Montserrat.

Vallespinosa, Bonaventura. «Molière i els metges». A: Molière. L’amor metge. El 
metge per força. El malalt imaginari. Barcelona: Editorial Selecta, 1967, p. 7-16 
(Fontcuberta 2007: 113-121).


	Poblet i Vallespinosa, el gust i la necessitat
	Resum
	Abstract. Poblet and Vallespinosa, the pleasure and the necessity
	Referències bibliogràfiques




