
233

les aparences que dominen l'existència humana. La teoria de

I 'humor de Freud es desprèn de la seva descoberta més general

¿ fonamental, que és que mai no es conclou una harmonia de

l'home amb la seva natura i que això és així pel fet que

parla. L'ésser de l'home no coincideix amb cap codi; però

preud va ensenyar a veure a quin codi remet l'experiència del

parlar. De fet, tot codi exclou el seu subjecte d'una

experiència total de la llei; així, el subjecte de la paraula

és exclòs del saber del codi al qual ella remet, codi que

Lacan precisa com el del llenguatge.

L'experiència psicoanalítica es basa precisament en

aquesta excentricitat de l'ésser humà, la que el fa subjecte

de la paraula i del llenguatge. Veurem en aquesta segona part

que el problema de la psicoanàlisi és el de recollir en el

domini de la llei científica allò que en el Codi civil es posa

de manifest, sota una forma humorística: l'exclusió del

subjecte. *

El de la ignorant ia iuris

"Es sabido —diu Joaquín Costa en el seu discurs d'ingrés

a la Reial Acadèmia de Jurisprudència—, que uno de los

más firmes sostenes de las sociedades civilizadas viene

siendo, desde hace más de dos mil años, una presunción

juris et de jure que constituye un verdadero escarnio y

la más grande tiranía que se haya ejercido jamás en la

historia: esa base, ese cimiento de las sociedades



234

humanas es el que se encierra en estos dos conocidos

aforismos, heredados de los antiguos romanistas: 1Q A

nadie le es permitido ignorar las leyes fnemini licet

ignorare jus): 2Q En su consecuencia, se presume que todo

el mundo las conoce, por lo cual, aunque resulte que uno

las ignoraba, le obligan lo mismo que si las hubiese

conocido f nemo Jus ignorare cenaetur; ignorant ia lepis

neminem excusat ) . Esta presunción se mantiene á sabiendas

de que es contraria á la realidad de las cosas; á

sabiendas de que es una ficción, á sabiendas de que es

una falsedad, á sabiendas: Primero . de que nadie conoce

todo el derecho, de que sólo una insignificante minoría

de hombres sabe una parte, y no grande, de las leyes

vigentes en un momento dado; Segundo . de que es imposible

que la mayoría, y aún esa minoría misma, las conozca

todas; y Tercero, de que la presunción conforme á la

verdad de los hechos, conforme por tanto á la razón, á la

verdad y a la lógica sería cabalmente la inversa, que

nadie conoce las leyes como no se pruebe lo contrario."1

El principi que dóna pretext per a la brillant entrada

acadèmica de Joaquin Costa és, en efecte, tant antic com el

Dret mateix. Ja el Corpus lurjs: Civilis de Justinià s'ocupava

tema de la ignorància del dret. El Codi, i el Digest

"'"J. COSTA, El problema de la ignorancia del Derecho v sus
el "status" individual, el "referendum" y la

(1901).



235

sengles títols a "De iuris et facti ignorantia",2

j'objecte dels quals és la distinció entre la ignorància dels

fets que comporten un dret i el dret mateix; per exemple: una

cosa és que algú ignori que tal subjecte li és cognat, o que

ignori que el fet que ho sigui li dóna drets d'herència. La

màxima que resumeix la qüestió, la més citada entre totes, és:

"La regla és que a cadascú el perjudica certament la

ignorància de dret, però no la ignorància de fet".3

Aquest principi valia en temps de Justinià per a tots els

subjectes del dret, amb les excepcions dels menors de 25 anys,

les dones, els rustices, els milites.

De l'examen dels fragments recopilats en el Codi i en el

Pjgest conclou M.S. Fazio4 la relativitat del principi per als

romans. Llegim, en efecte al Digest: "(...) la ignorància de

dret sigui en detriment d'aquell a qui li sigui fàcil saber;

cosa que rarament s'haurà d'admetre."6 Aquesta és una de les

maneres de dubtar de l'autenticitat de la frase que

generalitza el principi.

Però fos com fos, aquest principi aniria perdent

excepcions i fent-se cada cop més universal.

Per exemple, l'escola de Bolonya, que va estudiar

, 1, 18; Digest. 22, 6.'

3"Recula est. iuris quidem ignorantiam cuiaue nocere.
íactl ypro ignorantiam non nocere." (Digest. 22, 6, 9). Ins és
a<auí el "dret" en el seu sentit més ampli, que inclou la JLfix.
¿Cf. M.S. Fazio, "Ignoranza delia legge. Diritto romano" dins
Enciclopedia del Diritto. de Giuffrè).

4M. S. FAZIO, "Ignoranza delia legge. Diritto romano"
«ins GIUFFRÈ, Enciclopedia del diritto.

5D_Íg£SÍ, 22, 6, 9, 3.



236

detingudament el Corpus Juris al segle XII, va introduir la

distinció entre la ignorancia del Dret natural i la ignorancia

del Dret civil. Mentre que aquest es pot ignorar sense pena,

no es pot fer el mateix amb els principis del Dret natural.

Aquesta distinció es prolongaria fins a principis del segle

XIX.

Ara bé, el gran canvi en la consideració del brocard

s'havia produït amb l'escola iusnaturalista, a partir de la

seva exigència de donar a la llei civil un ordre de veritat

idèntic al de les lleis de la natura. Com per a ells la força

del dret prové del contracte, ningú no pot al·legar ignorància

de les seves clàusules. Amb els iusnaturalistes queda

abandonat el principi com a problema, i la màxima ignorantia

iuris non excusat és absoluta i inapel·lable.8

De fet, apareix com una pura necessitat lògica de la

codificació, que caldria estudiar en termes de ficció legal.

Tot i amb això, hom continua intentant donar-ne

justificacions. Per exemple, la de que en el fons tots els

ciutadans coneixen la llei perquè ells mateixos, en persona i

per intermediari dels seus representants en el Parlament,

l'han feta. També es considera que ningú no pot al·legar

iinorància de la llei perquè es publica en uns llocs que

determina la mateixa llei, i això es fa dins uns terminis

fixats. Una altra justificació és que la ignorància de la llei

t-f

El principi és "una necessità lògica assoluta.
*Qa3¿itabi1mente inerente a qualsiasi prdinamento normativo".
A> D'Atena a l'article "Ignoranza de la legge. Diritto
°0stituzionale" dins la citada Enciclopèdia del Diritto. de



237

no excusa perquè tothom sap que existeix una cosa així, i per

tant li basta al subjecte la suposició, sempre present, d'una

possible afectació legal dels seus actes per considerar-lo

coneixedor de la legalitat. Amb què té l'obligació d'informar-

se-

Diguem també que, modernament, la publicació de les lleis

no és ja una necessitat material per a la seva transmissió,

sinó un requisit formal: no hi ha llei sinó publicada.7

El codi crea un domini inconscient, en el sentit que el

principi de la ignorantia iuris és una llei la infracció de la

qual no mereix cap pena que no sigui la submissió mateixa del

subjecte a la llei. I aquest és l'humor del codi.

Aquest requisit apareix afirmat plenament per primera
vegada a l'època de la Revolució francesa: llei del 12
vendemiari de l'any VI (1796).



Capítol 3

LA LLEI DEL LLENGUATGE

Nul homme ne 1'ignore en effet, puisque la loi de

l'homme est la loi du langage (...)

FC 272

L'experiència psicoanalítica es basa doncs en el fet que

el fonament de l'existència humana és la llei, no l'escrita en

cap dels codis coneguts, sinó una llei la ignorància de la

<jual és inclosa en el seu coneixement: és la llei del

llenguatge.

En el nostre temps, la lingüística estructural ens fa

anar en línia recta cap a l'element mateix del llenguatge i el

seu àtom: el significant. Aquest terme no fóra res, perquè com

a tal implica només com a noció: "allò que significa". Però el

Sue se n'ha dit, des dels estoics, que ja conegueren aquest

Punt de partença, fins a Ferdinand de Saussure, que el va fer

°onsistent i indefugible per a tota concepció del llenguatge



239

es vulgui presentar com a ciència i, més enllà, en el que

Se'n continua dient, trobem matèria per a un discurs sobre la

llei-

És en efecte en el Cours de linguistJQue genérale'1 on

trobem la fórmula elemental del significant. Encara que el

cert és que Saussure no va contemplar pas la classe de

subjecte que crea la llei que hi ha implícita en el fet que

els homes parlin, és de la seva obra de la que cal partir.

El subjecte del qual es tracta no és reduït a un pur

mecanisme formal; si bé com a subjecte de la llei tot li és

llegat, això no l'exclou d'una existència decisiva d'ésser

vivent. La qüestió que planteja precisament la definició del

subjecte és quina part té ell mateix en la transmutació que fa

des de la seva posició de submissió morta, pur símbol en tant

que cadaveritzat, fins a la de protagonista d'una història de

la qual rep els lligams de la llibertat viva. És el mateix

llenguatge el que li dóna mort en el «joc de l'intercanvi en el

qual entra com a símbol, i el que li crea els intersticis en

els quals pot viure.

La introducció de la llei, definida per una forma,

implica una exclusió del seu sentit. La tasca que ens donem,

seguint Lacan, és la de provar que el subjecte de la llei del

llenguatge no és deslliurat de'l sentit, sinó que, ben al

contrari, en la càrrega que en rep hi ha implícits no solament

la història i les formes de l'amor que la paraula vehicula,

8inó també la possibilitat de la creació i de la suposició,

1F. de SAUSSURE, Cours de linauiatiaue genérale (1915).



240

j'algorisme del càlcul sobre l'altre, la fórmula de la

confirmació i de l'assentiment, l'establiment del pacte i la

declaració de guerra, coses totes que recapitulen la llei en

el sentit d'un destí particular.

patura del llenguatge

Allò universal de la llengua és la diferència; i, per

començar, la diferència entre les llengües.2

El llenguatge és una realitat per a la qual res en el cos

humà no hi és preparat. Llei separada d'ell, que malda per

fer-se real a través d'unes funcions en les quals es parásita.

L'aparell fonatori no és fet per a la funció de la paraula i

és separat de les lleis del llenguatge. A partir d'això, les

llengües poden ser tan variades com les combinacions que hom

pugui fer amb els recursos que ea troben per produir sons

articulats. Ni el llenguatge té la lògica d'un organisme,3 ni

l'organisme és fet per al llenguatge.4

Els cursos efectivament donats per Saussure i a partir
dels quals C. Bally i A. Sechehaye van editar el llibre,
començaven pel tema de "La diversitat de llengües". Cf. F. DE
SAUSSURE, Cours op, cit., pàg. 261 i nota 291 de l'edició
de Tullio de Mauro.

3"La nouvelle école, serrant de plus pres la réalité, fit
la guerre à la terminologie des comparatistes, et notamment

métaphores il·lògiques dont elle se servait. Dés lors on
plus dire: 'la langue fait ceci ou cela', ni parler de

a 'vie de la langue', etc., puisque la langue n'est pas une
entité, et n'existe que dans les sujets parlants." Ibid., pàg.
19.

"(-..) il n'est pas prouvé que la fonction du langage,
qu'elle se manifesté quand nous parions, soit

efttièrement naturelle, c'est-à-dire que notre appareil vocal



241

El llenguatge és una presència del passat en el temps

actual.6 Les llengües, en la seva varietat,. són precisament

allò que la seva història els ha portat a ser; són testimoni

de l'acció diferencial que, a través del temps, ha seguit els

solcs marcats per la llei del llenguatge. La llei és alhora

allò que fa possible la temporalitat, en sosté les mutacions

successives i fa consistent l'estat actual. La varietat

present de les llengües mostra la potència d'una llei

sincrònica alhora que la diacronia que les ha separat.

El llenguatge es defineix per les lleis que determinen

l'existència .del signe lingüístic en l'àmbit concret de les

llengües. En primer lloc, el signe lingüístic és arbitrari o

immotivat en la seva relació amb el significat; en segon lloc,

el llenguatge desenvolupa la seva existència concreta

linealment, segons una successió cronològica dels seus

elements. En tercer lloc, el que un significant és, com a

element del llenguatge, ve definit per la seva relació amb els

altres. En quart lloc, les llengües diverses demostren en la

seva existència allò que de la llei del llenguatge encara no

ha passat a la paraula; les llengües són la incompletesa del

conjunt de la paraula; la seva diferència demostra

l'existència del llenguatge.

De ningú que faci ús del llenguatge (és a dir

fait pour parler comme nos jambes pour marcher." Ibid.,
Pag. 25.

5"Le langage (...) à chaqué instant (...) implique à la
f ois un système établi et une evolution; à chaqué moment, il

une institution actuelle et un produit du passé." Ibid.,
• 24.



242

essencialment que el faci passar a la paraula en una de les

llengües diverses) se suposa que les ignori; però el cert és

que no s'espera que ningú en pugui donar una formulació.

Aquestes lleis impliquen l'existència d'una certa "vida",

una generació i una evolució a la qual les .llengües, com a

realització del llenguatge, estan sotmeses. Com ho demostra el

contraexemple de les llengües artificials: un pic se les fa

existir, "el seu control ens defuig".5 És un principi de

dinàmica, una llei d'incompletesa del llenguatge, que fa

néixer la necessitat de sempre noves formacions reals, i dóna

pretext a la fantasia de que la llengua és un organisme.

En aquest sentit, la comparació de l'estructura del

significant amb el sistema planetari és només vàlida fins a un

cert punt: l'estabilitat del llenguatge no és mineral; sempre

es torna a posar a prova en una nova realització. La causa del

llenguatge no és la mateixa causa que la del món; és

impossible d'incloure les lleis dei llenguatge dins de la

natura, perquè aquesta existeix infinitament distant de la

seva causa.

El llenguatge és la causa de les llengües. Però el

llenguatge, per si sol, no existeix; només n'existeixen unes

realitzacions particulars, com a llengua. És a partir d'aquest

Punt com Saussure planteja la seva obra de ciència quant al

llenguatge; es tracta de posar les lleis de l'objecte en el

8"(...) à propos des langues artificielles. Celui qui en
une la tient en main tant qu'elle n'est pas en

circulation; mais dés l'instant qu'elle remplit sa mission et
t la chose de tout le monde, le controle échappe."

., pag. 111.



243

lloo d'una causa que no cal fingir. I de bell antuvi deixa

fora la causa diacrònica: el problema de l'origen del

llenguatge no és planteja. Cal aleshores fer llei de la causa

formal del llenguatge.

Potser només per una sola raó es pugui parlar difícilment

del llenguatge com d'una f_is_is i de les seves lleis com

naturals. El llenguatge és allò que ens permet d'expressar

tant les lleis de la natura com les lleis del llenguatge

mateix. Si a la natura hi ha llei, és perquè el llenguatge la

descobreix.

Així doncs, Saussure extreu una llei del llenguatge sense

per això fer-lo fisis. Precisament la ruptura saussuriana rau

en la formulació d'una llei científica d'allò que no és

natural.

A través dels equívocs i dels termes desdoble sentit en

les llengües7 Saussure dedueix la capacitat de fer una

identitat a partir de la diferència.*Les lleis del llenguatge

vénen a base d'introduir la fixesa de la lletra en el sistema

de la paraula. L'arbitrari del significat, el seu valor

negatiu i opositiu, i l'ejecció de l'element material de la

Producció, són caràcters que Saussure troba en l'escriptura i

9ue injecta en la realitat de l'element fònic; crea així la

fonètica i, amb ella, la lingüística.

El fonema és en la llengua un element d'unitat a partir

«el qual es pot parlar de llei i no simplement de regla. Quan

*a llengua és reduïda a la gramàtica, l'única forma de llei és

Els exemples d'aquesta classe fan un paper essencial en
61 Saura— de Saussure.



244

la preceptiva, que de fet no té res a veure amb la necessitat

ni amb la universalitat de la llei, sinó amb la voluntat de

poder introduïda en la diferència de les llengües.

La universalitat descoberta en els mecanismes de la

llengua produeix de fet l'aparició d'una terra incògnita: la

inestabilitat de les estructures que és causa del seus canvis.

Així les coses, les preguntes a plantejar són: per què prenen

tal o tal configuració? Qui dirigeix els canvis fonètics?

Saussure va rebutjant successivament: la raça, la geografia,

el principi de mínim esforç, la pronunciació infantil, la

política, el substráete anterior, la moda.3

Aquí podríem trobar el lloc precís per al subjecte en

l'estructura. El substráete d'aquest canvi, el seu subjecte

doncs, és allò més real de l'estructura fonètica descrita per

Saussure, és a dir, allò que mai no entra en el sistema. En

efecte, la resta que crea la llei construïda és pròpiament

allò que l'obra de la raó presenta de més real. Per la llei,

al llenguatge li és deixat l'arbitri d'una elecció humana. El

que convé és el mateix que fa Saussure, no recobrir aquesta

resta de la raó amb raons precipitades.

llenguatge

Hem dit que un dels principis fonamentals del llenguatge

l'arbitrarietat del significant respecte d'allò que amb ell

JIbid., pàgs. 202-208.



245

és significat. Res en la realitat no motiva l'existència de

cap signe lingüístic com a tal signe, el qual per tant ha de

ser considerat com a contingent, constituït en l'ejecció de la

realitat. On és doncs la realitat del llenguatge?

No cal recórrer al concepte vulgar de la realitat, que no

porta a cap reflexió científica; ens queden altres

possibilitats.

Podríem proposar la realitat del llenguatge en els termes

de la realitat de la paraula; trobaríem aleshores els fenòmens

que Benveniste assenyala com a nomen omen. tabús de la

paraula, poder màgic del verb.9 Però ja hem diferenciat la

paraula del llenguatge.

Ens podríem refiar de la ciència moderna, que ens dóna,

més que mai, una realitat dessubstancialitzada. Ja que la

llengua és una forma i no una substància, allò que desproveeix

la realitat de substància sembla preparat per copsar la

realitat del llenguatge. Ja que jel llenguatge ve de la

dessubstancialització, fóra lògic buscar científicament la

realitat del llenguatge en el significant mateix, sense més.

El terme d'arbitrari, utilitzat pels lingüistes per localitzar

epistemològicament el significant, els serveix precisament per

deixar de banda tot el problema de la seva relació amb el món.

Però no per això deixa de ser-l'os necessari el concepte d'un

valor" lingüístic, que introdueix una necessitat interna al

9fi. BENVENISTE, "Nature du signe linguistique" (1939),
52: "Pour le sujet parlant, il y a entre la langue et la

adequation complete: le signe recouvre et commande la
mieux, il e_s_t cette réalité." El que vol dir

iveniste aquí és que el subjecte ' de la paraula no és en la
""¿llor posició per copsar la realitat del llenguatge.



246

significant, però en l'ordre del significat. És un fet que no

hi ha cap llengua que acumuli significants inútilment; tots

tenen un valor conceptual lligat necessàriament al dels

altres.10

També podríem considerar la qüestió des de la perspectiva

nominalista, segons la qual la realitat és indiferent als

signes que són fets per prendre'n possessió.

En tot cas no podem mantenir la contradicció saussuriana

entre el seu signe i una idea de pensament que es pensa, o

d'una matèria idèica contínua retallada amb el significant. No

hi ha una realitat massissa, sobre la qual el signe

projectaria el seu mapa de diferència, sinó que allò que ¿s,

ho és en la seva diferència. El que no encaixa en Saussure (i

que, segons diu Benveniste quan intenta agafar el problema que

ell deixa estar, délajsse. perquè suposadament no afecta al

lingüista11) és una realitat concebuda segons la substància

aristotèlica.

Però justament en aqueix deixar estar la realitat hi ha

la seva inclusió: en fer-la fora, se la fa present d'alguna

manera.12 Així, en l'oscil·lació entre presència i absència

hem de trobar la clau de volta del llenguatge. A aquesta

10Un exemple d'aquest problema fóra la introducció per
de Pompeu Fabra i el seu equip del mot vaixell per a

referir-se a una realitat que de fet ja tenia un nom, "barco",
Pertanyent a una altra llengua.

1:LE. BENVENISTE, op. cit., p. 52.

., 12Com diu Benveniste, "la chose expressament exclue
« abord de la definition du signe (...) s'y introduit par un
"««tour et (...) y installe en permanence la contradiction".
UP- oit., pàg. 50.



247

conclusió ens porta Lacan, encara que sigui fent la marrada

per una història un tant mítica, que seguirem ara mateix.



Capítol 4

MES QUE EL DO SIMBÒLIC

Cette neutralisation du signifiant est-elle le tout

de la nature du langage?

FC 272

Suposem que tot comença per * l'intercanvi social més

elemental, definit per una estructura reduïda a un sol

element, que entra en el joc simbòlic només presentant la

seva absència o la seva presència. L'etnologia moderna ha

construït amb la noció de do el que podria ser un llenguatge

reduït a la seva mínima expressió, la que podríem considerar

°om a primigènia. En efecte, quan l'objecte esdevé un do, perd

cosa de la seva realitat per guanyar-ne una altra, la

el defineix com a símbol; però en aquest punt no ens podem

, perquè l'evolució de la humanitat ha introduït en

intercanvi simbòlic uns perfeccionaments que ens impedeixen

<Je considerar-lo com el llenguatge i com tot el llenguatge. En



fecte

249

hi ha dons que ofenen, existeixen obsequis

' certs objectes són arrabassats sense dret i, per

la via de la guerra, acaben formant part del dret, encara que

només sigui el de la venjança.

Kl do

La introducció en l'etnologia de la noció de do va

associada a l'obra de Marcel Mauss. El seu Essai sur le don1

no solament conté una descripció del funcionament del do com a

base dels sistemes de lligam social de les societats

anomenades primitives o antigues, sinó que, com diu Lévi-

Strauss, ell "ha introduït i imposat la noció de fet social

total".2

El do segons Marcel Mauss és un antecedent legítim de la

noció de l'estructura del llenguatge, en el sentit que la

totalitat que aquesta tracta de copsar requereix una reducció

en elements, de la qual aquell concepte dóna la funció més

elemental. Per a Mauss, el do és un element universal de

l'intercanvi i, més enllà, del lligam social com a tal, fins

al punt que es podria plantejar l'existència de societats

sense cap altra base d'existència que el do.

Com diu Lévi-Strauss, "per primera vegada en la història

pensament etnològic s'havia fet un esforç per trascendir

1(1923-1924)

SC. LÉVI-STRAUSS, "Introduction à l'oeuvre de Marcel
" (1950), pàg. xxiv.




