Cambio cultural y desarrollo
humano en contextos minoritarios:
El papel de la mujer en una
comunidad gitana

Isabel Crespo Garcia

Tesis doctoral dirigida por el
Dr. Adolfo Perinat Maceres

DEPARTAMENT DE PS\ICOLOGI'A DE L’'EDUCACIO
UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA

SEPTIEMBRE DE 2001



A mis hijos

A Sebastia y a Paola,

Por su comprension,

Su cariio

Y por el futuro que nos espera.

Y atodos aquellos que nos han acompafiado, nos acompafian y nos acompafiarén en
nuestros caminos.



Agradecimientos

Entiendo que una tesis doctoral supone la culminacion de una etapa en el
desarrollo del investigador y por ello estos agradecimientos.

En primer lugar a mi familia. A mis yayos, Mariano y Marcelina, que
aunque ya no estan, siguen presentes en mi vida. Volcaron en mi todo su
carifio y su apoyo, aun en las situaciones mas dificiles. A mi madre, Isabel,
por ser como es, mi madre. Al resto de mi familia y muy especialmente a
mi tio Rafa y a mi tia Clara, que siempre me trataron como si fuese su hija.
A todos ellos y a los demas por todo su amor.

En segundo lugar, a Adolfo Perinat. En mis primeros afos de carrera,
siendo estudiante de psicologia, me fasciné su saber hacer y sus amplios
conocimientos. Ademas me brindé muchas oportunidades: relacionarme
con el mundo profesional, participar en un grupo de investigacion, asistir
a congresos.... todo lo que cualquier estudiante suefia cuando empieza una
carrera. Y eso constituy6 el inicio de nuestra relacion. A pesar de que de
todo esto han pasado ya algunos afios, que han transcurrido entre idas y
venidas, mi admiracion y respeto perduran.

En tercer lugar, a todo el equipo de investigacién. A Cristina Palli, con
guien comparti los inicios de todo este proceso: nuestras alegrias, enfados
y alguna que otra lagrima y a quién tanto echo de menos en algunos
momentos. A Maria José Luque, quién ha permitido que todo este proceso
pudiese continuar. Estuvo con nosotros en los momentos dificiles, sobre
todo cuando luchabamos por conseguir financiacion, pero siempre
mantuvo una sonrisay su presencia. A Luana Mourao, por “enbrasilarnos”
a todos con su manera de ser. A Silvia Martinez, por el entusiasmo que
pone en todo aquello que se propone y como no, porgue sin su ayuda, la
edicion final de esta tesis no hubiese sido posible. A todas ellas por estar
ahi y permitir que la investigacion continte. Y como no, a los que no estan
en el dia a dia, pero siempre estan disponibles. A Sonia Sanchez, por sus
reconfortantes sonrisas en los pasillos de los despachos, por los muchos
cafés y cigarrillos compartidos, y por toda la ayuda que me ha prestado
para que pudiese realizar esta tesis. A Marc Bria, que con su “estar ahi”, ha
resultado fundamental en el desarrollo del trabajo del equipo y por sus
constantes apoyos. A Alberto Barrientos por sus innumerables llamadas
de apoyo y por tantas cosas, tantas alegrias y alguna que otra pena,



compartidas. A Juan Mufioz, por haber sido mi director del proyecto de
investigacion y permanecer ahi. Y, una vez mas, a todos en conjunto por
estar ahi, por sus sonrisas, sus abrazos y... tantas y tantas cosas mas.

A Raimundo que confi6 en mi desde el primer dia y permitié que
iniciasemos el trabajo de colaboracion. A Tio Emilio con el que tanto he
aprendido. A Ramoén, quién nos acabd cautivando. A Ana que tan
dispuesta a estado siempre con nosotras y a quién le deseo la mayor
felicidad. Y a todos los demas, los nifios y las nifias que han permitido que
esta investigacion se lleve a cabo, a Maria, a la, a Argentina con las que
tanto he aprendido, me he divertido y a veces, hasta contrariado.

Y, por ultimo, y no por ello menos importante, a José Luis Lalueza. Con él
comparto mi vida personal y profesional desde hace ya algunos afios.
Descubrié a la persona que habia en mi y la potencidé. Por todo ello, por
sus innumerables charlas, a veces demasiadas, por sus “despistes”, por
sus “provocaciones”,... y por tantas cosas que no se pueden decir
publicamente. Y como dice la cancién, “por todo ello y por mucho mas”,
siempre te querré. Y por compartir conmigo uno de los momentos mas
emocionantes, emotivos, fascinantes y a veces, dificiles, como es el hecho
de convertirse en padres.



INDICE

DECLARACION DE INTENCIONES. ....cuiiiiiieiiiiessiiiiiessiieeeesaens 9
PRIMERA PARTE ..ot 13
CAPITULO 1: PSICOLOGIA CULTURAL, ONTOGENESIS Y

CAMBIO SOCIAL . ettt ettt ettt eeeareeaeeienen,s 15
1.1. ; POR QUE UNA PSICOLOGIA CULTURAL?....ooeiiiiiiee ettt ettt 16
1.2. CRISIS DE LA METAFORA DEL PROCESADOR CENTRAL. MENTE Y CONTEXTO. 17
1.2.1 ESPECIFIDAD DE CONTEXTO EN EL CONOCIMIENTO HUMANO ......ccvveeeeevreeeeennnee 19
1.3. CRISIS DE LAS CONCEPCIONES NORMATIVAS DEL DESARROLLO. DESARROLLO

Y CONTEXTO .. utteeeeiiitteeeeeitteeeeesitreeeesassteeasaasteseessasseeeeaassaesaeaasteseessasseeeesansaneaeaanseneenins 21
1.3.1 DESARROLLO HUMANO Y CULTURA ...uttteiiieeetteeestreeesseeesssaeesseessseessnsesssssessnsenns 23
1.3.2 HACIA UNA ORIENTACION EVOLUTIVA DE LA PSICOLOGIA ...uvvvevveeesreeesireeenneeas 26
1.4. PERSPECTIVA ONTOGENETICA: LA MUJER GITANA COMO PROYECTO

EVOLUTIVO CULTURAL ....utiiiiiiiiiee e ettt e e e etteeeesetteeeesssseeaesasssesassastasessssssessssssesessnsens 28
1.5. PERSPECTIVA HISTORICO-CULTURAL : RELACIONES DE PODER Y CAMBIO
CULTURAL EN LA SOCIEDAD GITANA......ttteiitieeiteeesteeesteeessteesssteesssneesssneessesesnsesssnns 30
CAPITULO 2: CONTEXTO Y METODO DE LA INVESTIGACION.... 33
2.1, LANEGOCIACION.....ciittiteeeiittteeeeetteeeeeetteeeessetteeeesebbeeaeeasbeseessasssseesasaeeaeaasseneeeans 34
2.2. PRIMERA FUENTE DE INFORMACION: LA ELABORACION DE ““HECHOS

L I SR 36
2.2.1 LOSINTERLOCUTORESY EL CONTEXTO DE LASENTREVISTAS ...cieeiivteeeeerreeeeenns 37
2.2.2 EL METODO DE TRABAJO Y SUSLIMITACIONES. ....uuvteieeeireeeeeireeeeeesnreeeesesseeesenns 39
2.3. SEGUNDA FUENTE DE INFORMACION: LAS CONVERSACIONES CON MUJERES DE
SANT ROC ittt e s e e s e e st e e e sb e e s ebt e e e be e e sbaeesabeeesnteeennns 41
2.4. TERCERA FUENTE DE INFORMACION: LAS ENTREVISTAS CON NINOS DE LA CASA
DE SHERE ROM ..ottt ettt ettt e et e e e s et e e e e e eabae e e s sbaee e e e nnareeeeenees 44
2.5. A VUELTAS CON EL CONTEXTO DE LA INVESTIGACION: INTERVENCION
COMUNITARIA Y PROCESO DE CAMBIO MUTUO.......uuieiiieeiieeenireeestreeesnreesssnessnnnee e 46




SEGUNDA PARTE ..ot 51

cApPiTuLO 3: LA COMUNIDAD GITANA COMO CONTEXTO DE

DESARROLLO L.ttt ettt ettt ettt ettt ettt reaeeeeseieeeaenaenss 53
3.1. EL GRUPO CULTURAL COMO ORGANIZACION SOCIO-POLITICA......cccvvveeeernen. 55
3.2. LOS GITANOS COMO GRUPO SOCIAL ....c.uvvieirieeiiieesiieeeetreeesrreeseaveessnsessseessneeas 56
3.3. EL PARENTESCO Y SU ORGANIZACION .....cciitiieiitieeiieeesieeesreesssreesssnessssneesnsneenns 58
3.3.1 COMPADRAZGO. .. uueeeeeiitreeeeeairreeesaaseeeeaaisseesssassesesasssesesassseesssssssssssnsssesesasssseess 59
3.4. GOBIERNO Y PODER......cuuttiiiiitiiieeeiitteeeesatreeesaastresesestteeeesasaeeesasssesssssssssneessnssnnens 60
Gt O I P 62
ST I I =1 S 66
3.6. LOS GRUPOS DE EDAD.....cccciiiureeeeiitrreeeeiitreeeesasreesesasseessssssssssasssessssssssssesssssseeens 67
3.6.1. TCHAVORRE.........uutiieictieeeeeiieeeeeeitreeeeeetaeeeseasteeeeaasbaeeesaassaeeesassseeasansseeeesasssneanan 68
G I KO YA USRI 69
G ST T )1 = 70
B.0.4. THOS...ueeeieicteeeeeeiteee e e ettt e e eet et e e e str e e e e e eaba e e e s eabeeeeaasbaeeeeabbaeeseaabreeesaanbeeeeearreeeean 71
3.7. UNA SOCIEDAD HOLISTA ...coutiiieeeiiteieeeetteeeeeettee e e e eataeeeeeetaeeeesenreeeessnbeeeeesnassneans 74
3.8. UNA SOCIEDAD COLECTIVISTA iiiiitiiieeeitieeeeeitteeeesitteeeeessteeeeessteeeessnneeeessnnneeens 78
3.9. LA CULTURA GITANA COMO EL CONTEXTO DE ACTIVIDAD ....cccvveeviveeerreeennnen 84
CAPITULO 4:  LOS PROCESOS DE SOCIALIZACION .....cooueeuee.... 89
4.1. LOS MARCOS INTERPRETATIVOS DE LAS FAMILIAS......c.cvvvieiieeeeiiiiiirreeeeeeeeeeeans 89
4.2. APRENDIZAJE GUIADO Y VALORES COLECTIVISTAS EN LA SOCIALIZACION .... 91
4.3. LAS METAS DE LA ACTIVIDAD ENCULTURADORA ......coieiiiiiieeeiiteeeeesitreeeessneeeens 96
4.4. LOS IDEALES DE GENEROQ ...ccctviiitiieiieeeiteeesteeessteesssteesssteessssesssssesssssesssssssnsens 99
4.4. 1. LA MUIER CASTA .ooiiicctttteeeeeeeeeisatstreeeesessssssstsssesssesssssassssssseesssssssssssssssesseseas 100
4.4.2. EL PODER DE LA SUEGRA ....ceiiittteeeeetteeeeeeteeeeeaitseeeseenseeeseasseeesssssssesssesssssesans 105
4.4.3. EL PODER DE LOSHOMBRES.....cceiiiitteeeeiireeeeeasineeeeessseeessasssssssassssssssssseeessanns 105
4.4.4. EL MATRIMONIO COMO UNION ENTRE FAMILIAS ..oeecuviecciieeecieeecveeeereeeeree e 108
4.4.5, LA MATERNIDAD ......cccttttteeeteeeeeisaitsreeeeesesssaasstssseessssssssssssssseeesessssmmssssssessesens 112
4.4.6. LAS RESPONSABILIDADES ......uuttieeeetteeeeeereeeeeaitseeeseesseeeseassesesssssssessesssseesaanns 114
4.4.7. LA GARANTE EMOCIONAL .eeieitteeeeeetteeeeeireeeeeasuseeeseesseeeseasseessasssesessssssseesaanns 116




TERCERA PARTE ..o 119

CAPITULO 5: LAS RELACIONES ENTRE CULTURAS.................. 121
5.1. LOS PROCESOS DE ASENTAMIENTO ..eevuueieeeeeeeeeee e e e e e e e e e e e e e e eaaeeeeenaeens 121
5.2. LAS RELACIONES INTERCULTURALES ....ccutuuiitieeeteeeeetieseeeeeseeesssnassssessesessnnnns 132
5.3. LOS PROCESOS DE ACULTURACION ...cettttrtttiiiieeereeesssnssssesseeesssssseessesesssn 140
Lo T I I 127N =7 @ 141
5.3.2. LA ESCOLARIZACION DE NINOS Y ADOLESCENTES .evvuuueeeeeeeeeeeenaaeeeeeeeeeeennnnns 152
5.3.2.1. Larepresentacion por los nifios de lainstitucion escolar.........oeveeeeeeeeenne... 157
5.3.2.2. El CUIMTICUIO OCUILO. ..ottt e e e e e e e e e e 163
5.3.2.3. LasrelaCiones 0B POUET .. ...eeeeeeeee et e e e e e e e e e e e 165
CAPITULO 6:  LAS IDENTIDADES HIBRIDAS ....ooovveiiiieeiieieeeeanss 171
6.1. LAS NUEVAS IDENTIDADES GITANAS . .ceeeettueeeeeeeteeeeeiaeseeeeeseeeeneaassseesseeennnnnns 171
B.1.1. LA DECULTURAGCION ..uuueieeieeeeeeetnassseeesssessssassssssssessssnnassessssssssssnsnssesseseesssnnnns 172
0.1.2. LA SEGREGACION .ettttuteeeeeeeteeessssssseessssesssssssssssssessssnsessseeessssmnreeeeeeess 178
0.1.3. INTERCULTURALIDAD e eeeeeeeeeeeeaeeeeeeeeeeeeeaasesesseseeeennaaasssssesennennnaasssssesennnnnnns 181
6.1.4. EL OTROEN LA DEFINICION DE LA IDENTIDAD . .ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaaeeeeeeeeeennns 182
6.2. LA CONSTRUCCION DE IDENTIDADES HIBRIDAS. ....cevvtueiiieeeieeeeeiiaieseeeseeennnnnnns 184
6.3. LAS DIFERENCIAS CULTURALES DESDE LA PERSPECTIVA DE LOS NINOS. ........ 189
B.3.1. CARACTERISTICAS F S CAS ittt et ettt e e ettt et ettt e e et e e e e e e st e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e eeeeeeeaeaeaaas 190
6.3.2. CARACTERISTICAS DE ACCION ..tuueeeeeeeeeeeeeeaeeeeeeeeeeeeaaaaaeeeeeeeemennaaaseeseesennnnnnns 193
6.3.3. CARACTERISTICAS COMPORTAMENTALES ....uiieeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeennaassesseseeesnnnnns 195
6.3.4. CARACTERISTICAS DE RELACION ... uutiieieteetttiisseseeesessssnnsssssssssesssnnnssesessseessnnns 201
6.4. NOSOTROS Y LOS OTROS....eiiittiitiititeiiiiiitiisssssissssssssssssssssssssssssssss s 206
CUARTA PARTE ..ttt e et eeeeeeeeeesaeennes 211
CAPITULO 7: LAS NUEVAS IDENTIDADES DE GENERO............... 213
7.1. LA FUNCION CONSERVADORA DE LA COMUNIDAD DE MUJERES......cccevvevevnnn... 213
7.2. LAS DIFERENCIAS DE GENERO SEGUN LOS NINOS ..ccvvvuieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeennnnnnns 219
7.3. LOS IDEALES DE MATRIMONIO ..vuuuiiieeeieeeestiesssseeseeesssnssssessesssssnnnssssessesssssnnnns 222
7. 4.LAS “MUJERES MODERNAS .otettttititeeetteetstisisseesseessstissssesssesssssssssessesesssnnn 226
7.5. LA IDENTIDAD HIBRIDA Y LAS MUJERES GITANAS ...ccuutteteeee e eeeeeeeeeeeiaeens 232
CON CLUSIONES . ittt ie ittt it i et eetseetesaeetesaeaetesasaeinsneaernns 239
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ...ttt eeeeieeieeseeeeeaaas 245







Declaracion de intenciones

DECLARACION DE INTENCIONES

Parto de la conviccion, y el deseo, de que la puesta en marcha y la realizacion
posterior de una tesis doctoral es un asunto riguroso y serio. Lo cual, al
menos personalmente, crea una serie de dificultades que pueden llegar a
bloquear tal proceso. Y eso es parte de mi historia que les iré narrando.

Asimismo tengo la conviccién de que la defensa de un proyecto de tesis ha de
incluir la trayectoria del investigador y ello es lo que me propongo realizar en
estas lineas. COmo expliqué en el trabajo de investigacion anterior (véase
Crespo, 1998), éste surgié a partir de un “fracaso profesional”, de una
intervencion dénde no supe ver cOmo mis propias concepciones acerca de los
adolescentes estaban sesgadas culturalmente de manera clara. Mis
presupuestos, y mi experiencia de aquellos momentos, me llevé a tomar
decisiones sobre dos chicas adolescentes gitanas a las cuales “apliqué” mi
propia manera de entender qué necesitaban para que llegaran a ser
individuos integrados en nuestra sociedad. No fui capaz de prever ni las
consecuencias de mis acciones ni, sobre todo, las dificultades que llegué a
generarles después en su supuesta integracion.

Con ello, no pretendo declamar un “mea culpa” ni realizar una “descarga de
conciencia” sino intentar explicitar cual ha sido el camino recorrido hasta
estos momentos y, por tanto, el por qué de esta tesis.

En los tiempos en qué inicié el trabajo de investigacion anterior! estaba
preocupada por intentar reflejar basicamente dos hechos. El primero de ellos,
cuestionar como las teorias de la psicologia del desarrollo plantean la
existencia de un desarrollo Unico y universal, creando conocimientos
unitarios y globales, que producen verdades normativas, juicios
normalizadores que configuran a los sujetos y sus relaciones. Pero, es mas,
estan teorias se han forjado a partir de un determinado tipo de sujetos:
individuo blanco, sano y de clase media. Estas teorias son las que plantean
gue la adolescencia es un fenOmeno universal, argumento que puse en
cuestion al mostrar la no existencia de la adolescencia, al menos en los
términos en que ésta es definida por las teorias, en el contexto cultural
gitano.

1 Proyecto de investigacion PB94-0704, dirigido por el Dr. Adolfo Perinat



Declaracion de intenciones

El segundo de ellos consistia en poner de manifiesto como la cultura
constituye el desarrollo de sus miembros. Parto de la idea general de Vigotski,
para quien la mente no crece ni naturalmente ni sin ayuda. Por ello, la cultura
no puede ser entendida como una variable mas que afecta, sino como
constitutiva del desarrollo; por tanto, el desarrollo ha de ser entendido como
una construccion cultural. Asi, siguiendo las argumentaciones propuestas
desde posturas diferentes como Bruner, Cole, Greenfield, Rogoff, Schweder,
etc., se nos plantea la necesidad de explicar como la(s) cultura(s) opera(n) en
la definicion del desarrollo. Es decir, como una cultura orienta las actividades
y practicas educativas de una comunidad hacia la construccién de personas
gue puedan actuar como miembros de esa cultura. Y a todo ello dediqué gran
parte del proyecto.

Mi intencidn, y en algunos momentos casi mi obsesion, por resaltar el papel
de la cultura en el desarrollo de sus miembros me llevo, sin pretenderlo, a
insistir en la diferenciacion y oposicidén constante entre la “cultura gitana” y
la “cultura paya”. Creo que este planteamiento respondia a dos tipos de
necesidades diferenciadas. Por un lado, una necesidad metodoldgica que me
permitiera entender el desarrollo de sus miembros. Y, por otro lado, una
necesidad ética-politica que permitiese “dar voz” o hacer “visibles” aquellos
como los gitanos que durante mucho tiempo habian permanecido ajenos a la
co-produccion cientifica. Por ello dediqué uno de los capitulos a explicar
como los gitanos entienden su sistema de organizacion social. En este punto
empezaron a aflorar las diferencias entre los diferentes entrevistados: la
cultura gitana que se presenta como algo homogéneo empezaba a mostrar sus
fisuras, sus divergencias, sus puntos de fuga.

Ademas mi experiencia como observador participante en la comunidad, me
llevaba a cuestionarme el rol de las mujeres. En las muchas conversaciones
con los miembros de la comunidad se insistia en la idea de que la funcién que
han de desempefiar las mujeres es una funcion pasiva, proveedora de
alimentos, afectos,... Pero ello contrastaba con las percepciones que iba
teniendo acerca del rol desempefiado por éstas. Cada vez mas tenia la
sensacion que ellas representaban un rol mas activo del que los hombres les
adjudicaban publicamente. Todo ello quedaba méas patente cada vez que
asistia a algun acto sobre la cultura gitana: de los primeros encuentros de este
tipo que asisti a los ultimos, el papel de las mujeres cada vez cobraba mas
fuerza, cada vez ellas tenian un papel mas protagonista y directivo. Asi que a
partir de estos dos cuestionamientos surgié el tema de esta tesis.

10



Declaracion de intenciones

En estos momentos de dubitacion llego6 la noticia de que una nueva beca de
investigacion le habia sido otorgada al equipo?, lo cual suponia que ya
disponia de una base (aunque escueta como la mayoria de las ayudas) para
proponer esta linea de investigacion. Y asi nos pusimos a trabajar. Lo que se
encontrara en esta tesis es el inicio de la misma. Como todo proceso de
investigacion nunca queda cerrado, ya que las convicciones llevan a
incertidumbres pero éstas ya las explicitaré al final de este escrito.

Por ello, esta tesis se organiza en torno a cuatro partes diferenciadas. La
primera de ellas incluye el primer y segundo capitulos. En el primero
desarrollaré el marco tedrico en el cual se inscribe esta tesis, que no es otro
gue el de la Psicologia Cultural. Podremos ver como se define este marco
tedrico, de donde surge y su pertinencia. En el segundo capitulo explicitaré el
contexto y método de la investigacion. Podremos ver cuél ha sido mi
trayectoria, y la del equipo que forma parte de esta investigacion, en el
trabajo en la comunidad, pudiendo definirse éste como una investigacion-
accion. Y asimismo veremos las dificultades que todo ello conlleva.

La segunda parte de esta tesis estd dedicada a explicitar el contexto cultural
gitano, teniendo presente que toda la argumentacién desplegada ha de
entenderse en los momentos previos al proceso de cambio. Por ello, el tercer
capitulo hace referencia a la comunidad gitana como contexto de desarrollo.
En él analizaré sus principales caracteristicas: la importancia del parentesco y
su adscripcion patrilineal; los dispositivos de autoridad como son las leyes
propias y el rol que desempefian los Tios para su mantenimiento; la lengua
propia; la estratificacion social en funcién de los grupos de edad y los valores
colectivistas que sustentan este grupo cultural. ElI cuarto capitulo esta
dedicado a los procesos de socializacion. Veremos como las caracteristicas
anteriormente mencionadas guian estos procesos. De esta manera el
aprendizaje guiado esta intrinsicamente relacionado con los valores
colectivistas y las metas de dicho aprendizaje. Y por ultimo, veremos como
todo ello se concreta en unos determinados ideales de género femenino.

La tercera parte estd dedicada a los procesos de cambio que se estan
produciendo en las comunidades gitanas. Asi, el quinto capitulo esta
dedicado a las relaciones entre culturas. Si los gitanos durante décadas han
permanecido relativamente impermeables al contacto con otras culturas, ello
cambia radicalmente a partir de que los procesos de asentamiento se
generalizan. Por ello, propongo que toda cultura ha de entenderse a partir de

2 Proyecto de investigacion PB98-0905, dirigido por el Dr. José Luis Lalueza

11



Declaracion de intenciones

la relacion con otras culturas. Pero esta relacion no se da en las mismas
condiciones para todos los grupos, las relaciones de poder forman parte de
esta dinamica. A efectos de este analisis me basaré en la propuesta de Ogbu
sobre las minorias. Podremos constatar también como los procesos de
asimilacion de la sociedad dominante pueden constatarse principalmente en
dos @mbitos: el trabajo y la escuela. En el sexto capitulo, analizaré el impacto
que tiene en la definicién de la identidad gitana estos procesos de relaciéon
con la sociedad dominante. Asi podremos ver como surge la pluralidad de
identidades en las cuales existe un planteamiento diferenciado de las
actitudes hacia la sociedad mayoritaria. Veremos asi cOmo se apuesta por la
deculturacion, la segregacion o las relaciones interculturales. También
podremos ver cdmo todos estos cambios operan en la construccion de la
identidad cultural en los nifios, es decir, la relacion entre los cambios socio-
historicos y los cambios ontogenéticos.

Por ultimo, la cuarta parte esta dedicada a la explicitacion de como todos
estos cambios culturales operan en el rol de las mujeres gitanas. Por ello, en
el séptimo capitulo partiré del analisis de la funcién conservadora que
caracteriza la comunidad de mujeres. Veremos asimismo como los nifios
construyen los ideales de género y como en éstos se producen cambios
substanciales con el modelo tradicional gitano. El matrimonio basado en las
relaciones de companerismo e igualdad es un claro ejemplo de ello. Y todo
ello para subrayar tres elementos basicos. En primer lugar, las dificultades
gue genera cualquier cambio en una estructura social como es la gitana. En
segundo lugar, remarcar una vez mas la coexistencia de diferentes
identidades femeninas gitanas. Y en tercer lugar, la creacion de las que he
denominado identidades hibridas donde coexisten elementos de la estructura
tradicional gitana con elementos propios de la sociedad dominante en la
configuracion de la identidad. Todo ello quedara resumido en el ultimo
capitulo donde se exponen las conclusiones de esta tesis.

12



PRIMERA PARTE

Dime que fue verdad

que hubo un sendero aqui,

gue también yo ando perdido.

Como el torero al que abandona su coraje
busco yo a tientas por burladeros

Si es que existen, he de encontrar
lenguajes de un mundo que esta
dormido entre las hojas de los libros.
Prefiero decir la verdad

si sOlo puedo respirar

junto al arbol de las hojas que rien

13






Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

CAPITULO 1: PSICOLOGIA CULTURAL,
ONTOGENESIS Y CAMBIO SOCIAL

Esta tesis parte de una primera percepcion y de una pregunta. La percepcion
(que creo comun a todos los que conocen de cerca alguna comunidad gitana)
es que la cultura gitana estd en un momento de cambio, de fuerte
transformacion. La pregunta consiste en saber cOmo opera ese cambio
cultural en la mente de los gitanos, como cultura y mente se transforman la
una a la otra.

Hay una segunda percepcidn, quizas mas vaga, quizas menos compartida: las
mujeres gitanas juegan un papel fundamental en la orientacién que pueda
tener ese proceso de transformacion de la cultura gitana. La pregunta
correspondiente seria qué cambios operan en la mente de la mujer gitana y
como éstos contribuyen a la transformacion de su sociedad.

Las percepciones deberian ser confirmadas o refutadas, y las preguntas
respondidas. Pero en tanto que ello no es inmediato, intentaré articular
previamente unas y otras en una serie de hipotesis relacionadas:

1. Existe actualmente un marcado proceso de cambio cultural en las
sociedades gitanas

2. Este proceso de cambio no puede desligarse de su condicién de
minoria cultural

3. Los cambios histérico-culturales suponen cambios en la ontogénesis
de los miembros de esta cultura

4. El cambio cultural supone, entre otras cosas, una nueva organizacion
de los roles de género, y ello se puede rastrear en el desarrollo de nifias
y adolescentes.

5. La nueva orientacion del desarrollo en los sujetos de la cultura gitana
(grupo minoritario) no puede asimilarse a la orientacion del desarrollo
en los sujetos del grupo dominante.

6. Si en un sentido los cambios culturales transforman las estrategias
educativas que a su vez dan lugar a nuevos sujetos, en el otro sentido
éstos contribuyen al cambio cultural

15



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

En todo lo dicho hasta aqui hay algunos implicitos que sélo se justifican
dentro de un campo epistemoldgico determinado. Como la relacién entre
mente y cultura. Entender que una y otra estan relacionadas de manera
directa y que la transformacion de una supone la de la otra, implica que no
hay un tipo de mente universal “en las cabezas de las personas”, en esencia
independiente del contexto social.

O que las culturas no se basan en esencias inmutables sino que su devenir
esta sujeto a relaciones de poder como el que se establece entre mayoria y
minoria.

O entender que el desarrollo no es un recorrido universal, sino que se orienta
o0 canaliza de acuerdo a las metas de la cultura.

O que el género no es tan sélo una determinacion bioldgica, sino que se
articula en roles especificos definidos por los significados de cada cultura.

Estos implicitos de las hipotesis y consideraciones previas hallan su
justificacion en el marco tedrico de la Psicologia Cultural, campo en el que se
adscribe esta tesis.

1.1. ¢;POR QUE UNA PSICOLOGIA CULTURAL?

La “marca” Psicologia Cultural es relativamente reciente, pero recoge una
larga trayectoria desarrollada por autores como Bruner, Cole, Shweder,
Valsiner, Greenfield, Rogoff y otros muchos, que no necesariamente
coinciden en sus definiciones de la disciplina de la que se reclaman. Antes de
aclarar qué entiendo por Psicologia Cultural y como me sirvo de sus
herramientas para intentar desarrollar esta tesis, quiero sefialar algo que
percibo como comdn en la fundamentacion de varios de los autores
seflalados: la insatisfaccién producida por una Psicologia “en crisis”.

Ya Vigotsky, considerado por la mayoria de los psicologos culturales como
precursor y permanente fuente de inspiracion, explicita la “crisis de la
Psicologia “ de su tiempo como punto de arranque en la elaboracion de una
nueva concepcion de la mente. Los intentos de construir un ciencia
explicativa de la conducta humana a partir de la psicofisica o de la
reflexologia no pudieron pasar de la descripcion de algunos fendmenos

16



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

elementales a una comprension de cuestiones como la conciencia, el
pensamiento o el lenguaje.

Su concepcion de la mente como un producto social, en tanto que
conteniendo los signos de la cultura, y formada por ellos, se distanciaba de las
concepciones individualistas que situaban la mente “en el interior” de cada
individuo. El mundo humano no se compone solamente de estimulos de
origen fisico. Ni siquiera éstos son procesados al margen de la sociedad, del
significado que se les atribuye. De esta manera, Vigotsky entiende que el
sujeto se relaciona con su mundo (y consigo mismo) a traves de los signos,
siendo éstos un producto de la historia cultural. Comprender la relacion entre
ésta y el individuo se convierte en la tarea principal de la Psicologia. Pero
conviene subrayar que el mundo social no es mero proveedor de estimulos
gue “activan” una “maquina cognitiva”, sino que constituye la “trama en la
gue el sujeto se haya suspendido” (tal como describira Geertz la cultura).

El “descubrimiento” de Vigotsky en 1962 (afio de publicacién en inglés de
Lenguaje y Pensamiento; Vigotsky, 1934/1977) se dio cuando las
formulaciones de la psicologia cognitiva empezaban a hacerse eco del
descontento producido por el conducismo, pero no tuvo un efecto inmediato
en la Psicologia académica. Su impacto solo fue posible posteriormente, justo
cuando aparecié una nueva “crisis” de confianza, esta vez en algunos modelos
cognitivos. Me referiré a dos de estas crisis en concreto con el fin de articular
esta breve exploracion de la psicologia cultural.

1.2. CRISIS DE LA METAFORA DEL PROCESADOR
CENTRAL. MENTE Y CONTEXTO

Una brillante interpretacion de la primera de las “crisis” esta expuesta por
Bruner en su obra Actos de Significado (1991). La revolucion cognitiva, que
naciera como reaccion a otra crisis (la del conductismo), habria resultado
insatisfactoria en su intento de recuperar el estudio de la mente como objeto
central de la investigacion psicoldgica. El uso de la metafora del ordenador
llevo a los tedricos del Procesamiento de la Informacion y de la Inteligencia
Artificial a prescindir de una explicacion sobre lo que parece una
omnipresente necesidad de las personas: dar “significado humano” a la
experiencia. Para Bruner, la actual psicologia cognitiva ha dejado de hacerse
las preguntas realmente importantes, que son precisamente aquellas que se

17



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

formula la “psicologia popular”, es decir, aquellas que se formula la gente
cuando intenta explicar la conducta de los demas o la suya propia. A la misma
conclusion llega otro de los referentes de la psicologia cultural, Shweder
(1986), cuando se pregunta:

El nifio piagetiano es una péalida réplica del ideal abstracto del l6gico y del
cientifico empirico. Su conocimiento estructural profundo es independiente
del contenido real. No pertenece a ninguna cultura concreta. No habla un
lenguaje concreto. No posee identidad personal distintiva. No le preocupan las
cuestiones existenciales de la vida, aquellas para las que solamente existen
respuestas arbitrarias y por tanto variables: coédigos de vestir, tabus
alimenticios, sexualidad, formas de dirigirse a los otros, estilos de peinado,
clasificaciones sociales, privacidad y personalidad. La mente de este nifio esta
vacia de cosas como temperamento, tradiciones, costumbres o convenciones.
Invertir la pasion de Piaget por la racionalidad desencarnada y convertirla en
un objetivo del interés romantico en lo a-racional es plantear la cuestion
siguiente, plena de contenido: ";Qué es lo que hace que un nifio americano,
sea tan americano y cdmo es que llegue a ser americano tan deprisa?".
(Shweder 1986, de la traduccion de A. Perinat)

Shweder (1990) se opone a la formulacion clésica de la psicologia cognitiva
gue presenta la mente mediante la metafora de un “procesador central”, con
propiedades y funciones establecidas de manera independiente a las
caracteristicas del contexto. En algunos casos, como Newell y Simon, se
llevaba la metéafora al extremo de asimilar los procesos de la mente con los
del ordenador. En otros, como el de Piaget, no establecen ese paralelismo,
pero si postulan una mente organizada “centralmente”, para la que las
acciones concretas y los componentes del contexto, son asimilados a
esquemas o estructuras abstractas de conocimiento.

Dos son los problemas de estas concepciones. Primero, la pretension de que
toda experiencia puede reducirse a informacién (cognitivistas americanos) o
a estructuras logicas subyacentes (Piaget). Segundo, que toda la experiencia
sea tratada de la misma manera, independientemente de su contenido y de su
contexto humano (procesamiento central)3

3 Newll y Simon, asi como otros cognitivistas, hablan de contexto, pero indudablemente no se
trata de lo que se entiende por “contexto humano”, es decir, con el sentido que los seres
humanos otorgan a los acontecimientos de su mundo.

18



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

1.2.1 ESPECIFIDAD DE CONTEXTO EN EL CONOCIMIENTO
HUMANO

La critica del modelo de “procesador central” ya habia surgido de alguna
manera en el mismo seno de la psicologia cognitiva (Gardner, 1988). La idea
de que todo imput se convierte en informacién pura que es tratada
independientemente del contexto que la genera, viene a ser desmentida por la
propia cibernética, que muestra la mayor eficacia de los “sistemas expertos”,
es decir, en el tratamiento de la informacién de manera diferenciada segin
los contenidos y caracteristicas de ésta. Esto supone una mayor atencion al
papel que juega el contexto en detrimento de la “estructura profunda”
supuestamente comun a varios problemas, pero la postura epistemologica de
los tedricos de la inteligencia artificial y otras familias cognitivistas, les llevé a
reducir la especifidad de contexto a cuestiones de arquitectura cerebral. La
mente como un asunto “interno” del individuo es la obsesion de autores tan
enfrentados como Fodor y su rabioso innatismo, y los tedricos del PDP vy las
redes neuronales.

Hay, sin embargo, algunas formulaciones herederas de los sistemas expertos
gue han sido recogidos desde la psicologia cultural (ver Bruner, 1997; COle
1999). Es el caso de las teorias sobre esquemas y guiones, que pretenden
explicar como la experiencia humana esta mediada por esquemas cognitivos
gue canalizan el pensamiento individual estructurando la seleccion, retencion
y el uso de la informacion. Por esquemas se entienden las estructuras de
conocimiento en las que las partes se relacionan entre si y con el todo de una
manera ordenada (Mandler, 1985; Rumelhart y Norman, 1980). Estos
esquemas, que representan nuestro conocimiento de los objetos, de las
situaciones, los acontecimientos, y las acciones, no estan preestablecidos en
la mente, ni son fruto de un proceso l6gico que obedezca a cuestiones de
necesidad. Por el contrario, se constituyen a partir de la experiencia
cotidiana, y de la repeticion de esta experiencia.

Cole (1999) rescata algunas ideas clave sobre los esquemas que pueden ser
atiles desde una perspectiva cultural. Cita a Rumelhart, para quien los
esquemas desempefan un papel central en el pensamiento adulto: “la mayor
parte de nuestro razonamiento aparentemente no implica la aplicacién de
destrezas de razonamiento generales. Mas bien, parece que la mayor parte de
nuestra capacidad a este respecto esta vinculada a esquemas particulares
relacionados con cuerpos particulares de conocimiento”. Y a Mandler, que
comento que la conducta diferiria en las situaciones a las que la persona esta

19



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

0 no habituada porqgue “las situaciones familiares son aquellas para las que ya
se han formado esquemas y en las que los procesos de arriba abajo
desempefian un mayor papel”. Sin duda, éstas nociones son precursoras de la
que D’Andrade (1990) acuii6 con el nombre de esquemas culturales,
entendiendo por éstos patrones de esquemas elementales que componen el
sistema de significado caracteristico de cualquier grupo cultural.

El tipo de esquemas mas interesantes para la psicologia cultural son los
guiones (Schank y Abelson, 1988). Un gui6on es un esquema de
acontecimientos que especifica las personas que considera apropiadas para
participar en una situacion, los roles sociales que desempefian, los objetos
gue utilizan y la secuencia de acciones y relaciones causales que se aplica.
Pero tales guiones no serian estructuras privadas, contenidas en la mente
individual. Por el contrario, los guiones son estructuras sociales que
organizan y hacen previsible la actividad humana precisamente porque son
compartidos. “Sin guiones compartidos, todo acto social tendria que ser
negociado de nuevo” (Nelson, 1986).

Desde los afios setenta, Bruner (1975, 1988, 1991, 1997) ha estudiado los
procesos por los que se construyen socialmente guiones que estructuran la
realidad del sujeto desde sus mas tempranas edades. La obra de Vigotsky
sirvié a Bruner de apoyo para formular la nocién de mente humana como
producto de la cultura, cuyo funcionamiento reside en la utilizacion de los
instrumentos provistos por ésta. La primera entrada en los significados de la
cultura, un vez establecida la referencia, se realizaria a través de los formatos
de accidén conjunta, formas de interaccion ritualizadas que se establecen
entre el adulto y el nifio antes incluso de que sea capaz de hablar. En ellos, se
establece una secuencia predecible que permite que el nifio se vaya haciendo
cargo progresivamente. A través de estos formatos el nifio entra en los
significados de su cultura. Por tanto, el acceso al significado pasa por la
incorporacion de guiones culturales. De este modo, y siguiendo a Vigotsky
(1979), las funciones intramentales son producto de la accién intermental.
Los guiones de la cultura son apropiados por el sujeto, de modo que la mente
de éste se configura de acuerdo a los significados de aquélla.

Si los formatos son la puerta de entrada, hay otras formas de estructurar la
accion intermentalmente. Bruner sefiala como formas especialmente
importantes, presentes en todas las culturas, las narraciones. Estas conectan
acciones en el tiempo, y son fuente de justificacion y explicacién de los
acontecimientos. La representacion de la experiencia en narraciones

20



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

proporciona una estructura (una “psicologia popular”) que permite a los seres
humanos interpretar sus experiencias y comprenderse mutuamente los unos
a los otros.

1.3. CRISIS DE LAS CONCEPCIONES NORMATIVAS DEL
DESARROLLO. DESARROLLO Y CONTEXTO

La segunda crisis destacable (muy relacionada con la anterior) es la que
sufrio la teoria de Piaget. Me extenderé un poco mas en ella porque la
reflexion al respecto ha constituido una pieza fundamental en mi
“socializacién” como investigadora, debido a que el equipo al que pertenezco
ha centrado su interés en dar una explicacion del desarrollo alternativa a la
piagetiana (Lalueza y Perinat, 1994; Perinat 1998, Sadurni y Perinat, 1994).
El modelo piagetiano tuvo una gran aceptacion, especialmente en la Europa
continental, hasta finales de los setenta. Pero durante esta década surgieron
tres grandes lineas de investigacion que vinieron a cuestionar el hasta
entonces percibido como sélido edificio tedrico: a) la critica a la nocién de
egocentrismo infantil, b) el descubrimiento de nuevas capacidades en los
bebeés, y ¢) los avances en el estudio de la comunicacion preverbal.

Todas ellas llaman la atencion sobre la insostenibilidad de la concepcion de
Piaget acerca de la trayectoria de la ontogenia: desde un individuo
desconectado socialmente, en cuya obtencion de conocimiento no parecen
operar los demas seres humanos, hacia un sujeto finalmente socializado, pero
gracias principalmente a procesos radicados en la esfera de la accién
individual. Piaget (1946) parecia compartir la nocion freudiana de “autismo
primario” para referirse al bebé. Este naceria en un mundo cadtico en el que
exterocepciones e interocepciones se confunden al no existir conciencia de la
separacion entre yo y no-yo, ni de la diferencia entre la propia accion y otros
agentes causales, ni entre mundo subjetivo y mundo objetivo. Todo ello es
desmentido por las dos ultimas lineas de investigacion sefaladas. Los bebés
vienen al mundo con mas “equipamiento” del que suponia Piaget. Sus
capacidades les permiten una mayor diferenciacion y, sobre todo, les orientan
a la interaccion social. La filogenia ha dotado a los seres humanos de
mecanismos innatos que evitan que cada individuo tenga que redescubrirlo
absolutamente todo por si mismo. Igualmente, la especie humana basa sus
mecanismos de adaptacion en una temprana interaccion con los congéneres
que estén al cuidado del cachorro de homo sapiens.

21



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

Por otro lado, la suposicion de un egocentrismo infantil resultaba una pieza
fundamental en el edificio piagetiano. Una vez constituido un mundo fisico
objetivo, en el que el propio cuerpo seria un objeto mas, todavia quedaria por
descubrir que la propia subjetividad es una mas entre las posibles. Se trataria
de descubrir (o de construir el conocimiento acerca de) que los demas poseen
una mente similar a la propia, pero diferente, con otro punto de vista, otro
conocimiento, otros intereses e intenciones. Nuevamente, Piaget proponia al
nifo una ingente tarea: descubrir a los demas a partir del desarrollo de un
mundo simbdlico creado por él mismo en solitario.

Pero las investigaciones sobre cognicién social mostraron la precocidad de tal
conocimiento, mucho antes del final del estadio preoperacional, al tiempo
gue investigaciones como las presentadas por Margaret Donaldson (1979)
pusieron en tela de juicio que las limitaciones de los nifios de la etapa
preescolar se debieran en exclusiva a un supuesto egocentrismo. ElI mismo
Vigotsky (1934/1977) ya habia criticado la atribucion del “lenguaje
egocéntrico” a semejante limitacion cognitiva y social. Por el contrario,
trazaba una linea de desarrollo radicalmente opuesta a la planteada por
Piaget. El origen del desarrollo de las funciones psicologicas superiores se
hallaria precisamente en la interaccion social, que es la que proveeria los
significados culturales que conformarian el mundo simbdlico del nifio (y no
su accion individual). El individuo es social de entrada (y, como he sefialado,
las investigaciones mas recientes sobre bebés situarian esa “entrada” antes
incluso de lo que lo habria hecho Vigotsky). El lenguaje egocéntrico seria un
“sintoma” de un proceso inverso al piagetiano: la interiorizacion de los
significados culturales mediante la progresiva transformacion del lenguaje en
pensamiento. El individuo estaria al final de un proceso que comienza por la
socializacion, y no al revés.

Creo que la Psicologia Cultural aparece en gran medida como resultado de
éstas y otras “crisis”. En definitiva, surge de la insatisfaccion que en algunos
autores provocaba la definicién del sujeto al margen de las interacciones
humanas y del contexto social en el que se desarrolla. Por el contrario, el
sujeto concebido por este enfoque esta dotado de una mente que es social en
su origen, que esta constituida por los significados culturales y se conforma a
traves de la interaccion social.

22



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

1.3.1 DESARROLLO HUMANO Y CULTURA

Es aqui donde puedo ya exponer por que este enfoque es pertinente para mis
propositos en esta tesis. Las aproximaciones transculturales desde otros
enfoques de la Psicologia tan s6lo me habrian permitido enumerar las
diferencias entre los gitanos y el modelo desarrollado en la investigacion a
partir de un conjunto de sujetos basicamente extraidos de las clases medias
urbanas occidentales. Desde ese prisma, por ejemplo, la mujer gitana podria
entenderse como primitiva, hiperemotiva, dependiente y con escasos
recursos educativos, e incluso se podrian definir sus practicas de crianza de
los hijos como inadecuadas. Y es que en las definiciones de sujeto que
pretenden estar libres de influencia cultural, ésta opera siempre de la misma
manera: definiendo como normal el sujeto habitual en el grupo dominante y
como carenciales o patologicos el resto.

A este respecto, vuelve a resultar pertinente citar aqui la critica de Shweder
(1986, 1990) a la psicologia centrada en la busqueda de universales, y en la
existencia de un modelo implicito que reside siempre en el tipo de sujeto que
se ha estudiado en occidente. ¢ Hasta qué punto la psicologia evolutiva forjada
en Europa y Norteamérica refleja con fidelidad el desarrollo de un nifio
centroafricano, arabe, indio, chino o gitano? Si las pautas de conducta y las
creencias varian entre los pueblos, ¢(podemos hablar de formas distintas de
relacion con el mundo?, ¢de formas distintas de comprender o interpretar el
mundo? Y si ello es asi, ¢podemos suponer estructuras cognitivas, afectivas y
sociales diferentes para individuos de culturas diferentes? Y, sobretodo, ¢son
distintas las maneras en que los individuos se desarrollan segun la cultura en
la que estén creciendo?

Estos han sido temas de debate en antropologia desde el siglo pasado.
Universalistas, evolucionistas y relativistas han dado tres interpretaciones
muy distintas de la diversidad cultural. Para los primeros, las diferencias
entre unas culturas y otras son superficiales, pues todas ellas comparten las
mismas categorias 0 supuestos basicos. El lenguaje como sistema comun de
sefalizacion o las uniones matrimoniales serian los universales compartidos
por todas las culturas, siendo las diferencias entre idiomas o las distintas
formas de union familiar (monogamia/poligamia, exogamia/endogamia...)
meros detalles de forma. Los universalistas, en suma, niegan que exista una
diversidad real, minimizando las diferencias y maximizando las similitudes
entre las culturas humanas.

23



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

Por el contrario, los evolucionistas consideran que si existen diferencias
profundas entre las culturas. Estas se explican como momentos o estadios
diferentes en la evolucién desde unas formas primitivas de concebir el
mundo, a un estadio en el que se da un méaximo de progreso. Progreso que
iria del pensamiento magico y el predominio de lo subjetivo, al pensamiento
I6gico y el predominio de la razon. Es decir, dado un punto final de la
evoluciéon del pensamiento (que "evidentemente" siempre coincide con el
pensamiento europeo-norteamericano), las diferencias entre el pensamiento
expresado en las diversas sociedades, se explicarian como escalones de la
evolucion cultural. Desde esta perspectiva seria posible, pues, establecer una
jerarquia de estadios en el desarrollo social, de forma que un sistema cultural
podria ser colocado en un determinado grado de desarrollo (de mas primitivo
a mas moderno) a partir de la evaluacion de su sistema de creencias, de su
actividad econdmica y su organizacion social.

A pesar de que la contraposicion entre universalismo y evolucionismo en
antropologia es clara, en psicologia evolutiva ambos se han confundido en
una unica postura Asi, toda diferencia entre individuos se ha interpretado
como su pertenencia a estadios del desarrollo diferentes (evolucionismo), y
toda conducta se ha situado en una misma trayectoria de desarrollo, valida
para los sujetos de todas las culturas (universalismo). Un claro ejemplo de
ello es la teoria del desarrollo cognitivo de Piaget (op. cit.) o la teoria de la
identidad de Erikson (1968) (esto esta desarrollado en Lalueza y Crespo,
1996).

La posicion relativista, diferenciada tanto del universalismo como del
evolucionismo, se esfuerza en criticar a éste como etnocéntrico, ya que evalta
los rasgos de las diversas culturas a partir del prisma de la Unica cultura que
ha creado antropdlogos: la que predomina en Europa y Norteamérica. Y
desde el prisma de cualquier cultura, las demas se ven como barbaras. Los
relativistas sostienen que so6lo atendiendo a todos los detalles del contexto de
una cultura puede entenderse el significado de las conductas de sus
miembros. Es decir, atendiendo a los objetivos de las personas, sus premisas,
presupuestos, criterios morales, conocimientos, significados, etc. Las ideas y
los actos de las personas cobran sentido dentro de un contexto dado, y sélo
en él (Schweder y Bourne, 1991).

La concepcion relativista de las diferencias culturales resalta el caracter
arbitrario de una gran parte de las conductas, ya que éstas (tanto las que
emite un "primitivo" como las que ejerce un "moderno™) no se asientan en
principios de necesidad légica o natural, sino en “presuposiciones

24



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

constitutivas” (Shweder, 1986), es decir en juicios de valor y tradiciones.
Igualmente, las diferencias entre culturas estarian mas relacionadas con
cuestiones arbitrarias que con cuestiones dirimibles en funcion de su ldgica.
Estd claro que ello imposibilita establecer una escala evolutiva para las
culturas o postular un desarrollo histérico-cultural universal.

En un trabajo posterior, Shweder (1990) nos ofrece una definicion de la
Psicologia cultural:

Psicologia Cultural es el estudio de la manera en que tradiciones culturales y
practicas sociales regulan, expresan, transforman y permutan la mente
humana, interesandose menos por la unidad psiquica de la humanidad que en
las divergencias en mente, identidad y emocién

Esto nos lleva a la forma en que deberiamos entender el papel de la cultura en
el desarrollo. De esta manera, la cultura no sélo es potenciadora o limitadora
del desarrollo, sino que tiene un papel dirigente en su formacién. Tal y como
argumenta Geertz (1996):

"La cultura no es mas que la trama de significaciones en la que el hombre
conforma y desarrolla su conducta. En cuanto al hombre, no es mas que un
animal inserto en esas tramas de significacién que él mismo ha construido.
Asi, la cultura se comprende mejor no como complejos de esquemas o pautas
de conducta (costumbres, habitos, tradiciones...) sino como una serie de
mecanismos de control (planes, recetas, reglas, instrucciones, programas) que
gobiernan, modelan y dirigen la conducta; mientras que el hombre se piensa
como el animal que mas depende de los mecanismos de control no-innatos
(extragenéticos), es decir de esos programas culturales, para ordenar su
conducta." (pag. 20)

Por ello, la cultura no debe ser tratada como simple fuente de variacién, sino
como una dimensidn necesaria y determinante en la explicacion del
desarrollo. Tal como defiende Gauvain (1995), la cultura no puede
acomodarse a una metodologia que divide la realidad en variables
dependientes e independientes. Esta claro que no es una variable
dependiente (no puede ser el resultado de una manipulacion), pero tampoco
una variable independiente, entre otras cosas porque no puede ser
distribuida al azar y porque su incidencia en el desarrollo, la cognicion o la
conducta no es la de un simple estimulo, sino la de una "red"” compuesta por
creencias, préacticas, habilidades, formas de interaccion, etc., que actian entre
si de forma compleja. Asi, debemos entender la cultura no como una variable
mas, sino como el marco en el que el desarrollo cobra sentido.

25



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

1.3.2 HACIA UNA ORIENTACION EVOLUTIVA DE LA
PSICOLOGIA

Parte de lo expresado en la seccion anterior podria ser utilizado como critica
a la psicologia evolutiva (Burman, 1994). Por el contrario, la mayoria de los
psicologos culturales sostienen la critica a una psicologia evolutiva (la que
estd centrada en la busqueda de universales y desprecia el contexto cultural)
desde la necesidad de adoptar un enfoque genético en la investigacion
psicoldgica.

Pero, ¢es posible elaborar una teoria sobre el desarrollo sin necesidad de
recurrir como elemento central* a un modelo universal?, ;es posible
conceptualizar de alguna manera el desarrollo si no lo hacemos a partir de
una linea predefinida de lo que es desarrollarse?

Podemos entender que el desarrollo es un proceso que se da necesariamente
en los sistemas abiertos que mantienen una identidad, como un fenémeno de
aumento de la complejidad al tiempo que se mantiene su organizacion
(Perinat, 1998; Varela y Maturana, 1983). Asi, el desarrollo puede ser
entendido como la relacion entre el estado actual del sistema y sus
potenciales estados futuros, de modo que el interés de una psicologia
evolutiva se centra en la emergencia de la novedad (Valsiner, 1997). El
desarrollo es, pues, algo inherente a los seres humanos en tanto que son
sistemas abiertos, pero ello no lleva a postular necesariamente unos
universales, como no sean cuestiones generales como que lo sistemas tienden
a reestablecer su equilibrio tras una perturbacion.

Pero el desarrollo no es sencillamente una sucesion de cambios. Que hayan
transformaciones no es suficiente para que haya desarrollo. Este tiene que
tomar una direcciéon, ha de adoptar una meta. Ello nos lleva al concepto de
canalizacion (Valsiner, 1997). Este ultimo autor utiliza la metéfora del
alpinista para explicar como operan las restricciones al desarrollo. No hay
una predeterminacién biologica ni cultural absoluta, ya que el desarrollo no
es un unico camino. Por el contrario, al igual que el alpinista, con las
restricciones que suponen tanto la montafia como su equipo, va tomando

4 Subrayese lo de “elemento central”. No se niega la presencia de universales, Bruner incluso
se ocupa de ellos al hablar de restricciones. Otros autores, como Shweder, sencillamente
consideran que no es lo que realmente interesa. Cole hace depender esos universales, no de
la biologia, sino de la cultura misma, proponiendo que la etapa final de la filogenia ha venido
determinada por la aparicion de la cultura.

26



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

decisiones en cada momento que van determinando la ruta que seguira y las
rutas que ya no podra seguir.

Entendiendo las restricciones tanto como limitaciones y como posibilidades
de desarrollo, y la cultura provee buena parte de ellas. De hecho, cada cultura
tiene una explicacidén (una psicologia popular) sobre cual es la meta deseable
del desarrollo, y sobre cuales han de ser las correctas medidas familiares,
educativas, etc. que se han de tomar para ello.

Asi, el desarrollo de las personas estéa intimamente ligado con los avatares de
las sociedades a que pertenecen. La interrelacion entre las diversas lineas
genéticas fue abordada por Vygotsky (1979) al establecer distintos niveles en
la explicacion de la génesis de la accion humana: filogénesis, estudio de la
historia de la especie y de los virajes decisivos que han conformado el ser
humano; historia cultural®, o estudio de los procesos histéricos que han
generado y transformado las distintas culturas en cuyo seno se dan las
conductas humanas; ontogeénesis, o estudio de los procesos por los que cada
individuo se apropia de los significados y herramientas de su cultura;
microgénesis, o estudio de los procesos puntuales de cambio, de
descubrimiento, de acceso a un significado.

Ahora bien, los procesos ontogenéticos y los historico-culturales estan
profundamente relacionados. La emergencia del nicho cultural en el que se
negocian y se aprenden a negociar los significados es un proceso historico.
Por otro lado, podemos entender las acciones de una persona en su nicho
cultural como la historia cultural personal. Asi, tan importante es la
comprension de los procesos historicos por los que una cultura construye y
mantiene unos significados, como los mecanismos por los que estos
significados son apropiados por los miembros mas jovenes de una sociedad,
contribuyendo asi tanto a su mantenimiento como a su transformacion. Solo
desde una perspectiva evolutiva e histdrica, puede entenderse el surgimiento
de la novedad.

Adoptar una perspectiva evolutiva supone interesarse, como tema
fundamental, por los cambios que operan en el tiempo, en nuestro caso por
las transformaciones tanto de la cultura gitana como de los nifios y de las
nifas que se convierten en hombres y mujeres gitanos. La cultura debe ser

5 No voy a entrar en la discusién de si Vigotsky consideraba esto un nivel de analisis o se
referia con ello al método genético en si. Para los propositos de esta tesis, es iddneo
considerar el nivel socio-histérico como un particular nivel de anélisis.

27



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

entendida no como lo que es, sino como lo que comienza a ser, como aquello
en lo que se esta convirtiendo. Igualmente, podemos estudiar mejor los
sujetos de una cultura a partir del proceso de convertirse en sujetos de esa
cultura. Uno y otro proceso estan intimamente ligados. Las transformaciones
de la cultura (como la introduccién del trabajo asalariado) llevan a cambios
en los roles de género, y los cambios en los procesos de socializacion (como la
introduccion de la escolarizacién) suponen transformaciones a medio plazo
en la cultura. Desde una perspectiva evolutiva y cultural, las relaciones entre
los niveles socio-histérico y ontogenético son fundamentales

Ahora bien, siguiendo a Valsiner, no es cierto que el nivel socio-historico
determine el ontogenético sin mas. Las restricciones culturales al desarrollo
son interiorizadas, pero ello no supone una organizacién idéntica
(conocimientos, deseos, afectos...) entre la mente individual y las
disposiciones del entorno. La canalizacion del desarrollo es pues fruto de la
tensidn dialéctica entre las restricciones comunitarias y las intrapsiquicas.

Dicho de otro modo, la asimetria en el proceso de establecimiento de
restricciones no supone que no exista bidireccionalidad, y que el miembro
con menos poder pueda contribuir a establecer restricciones en la actividad
en que participan miembros con mas poder. El desarrollo es un evento co-
constructivo, y su dependencia del contexto cultural es equivalente a su
incidencia en el mismo proceso historico de la comunidad. Ello posibilita la
innovacién cultural, la influencia de los sujetos en desarrollo en su propio
contexto de desarrollo.

1.4. PERSPECTIVA ONTOGENETICA: LA MUJER GITANA
COMO PROYECTO EVOLUTIVO CULTURAL

Para Shweder (1990) la Psicologia Cultural se basa en dos premisas: La
incertidumbre existencial (el ser humano se ve abocado a la constante
busqueda del significado), y la concepcidén intencional de los mundos
constituidos:

Un entorno sociocultural es un mundo intencional. Es un mundo intencional
porque su existencia es real, factual y forzosa, pero s6lo en tanto que existe
una comunidad de personas cuyas creencias, deseos, emociones, propdsitos y
otras representaciones mentales se dirigen a él, y entonces son influidos por él.

28



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

De esta manera, la psicologia cultural seria el estudio de estos mundos
intencionales, tanto del funcionamiento personal en tales mundos
intencionales, como del mantenimiento interpersonal de los mismos.

Me interesa para esta tesis el estudio de los mundos intencionales que
constituyen la realidad en la que viven las mujeres gitanas, de como tal
realidad orienta sus conductas, sus valores y sus representaciones. Como han
canalizado su desarrollo y como les orientan en las tareas de crianza de sus
hijos.

Y me interesa también investigar cdmo estos mundos intencionales se estan
transformando por la ruptura del consenso que los constituye, por el
surgimiento de nuevas creencias, deseos, emociones y propositos. Y no creo
gue ello pueda explicarse sencillamente por los procesos de aculturacion.
Pienso que mas bien se trata de que viejas certezas dan paso a nuevas dudas,
y en ello su identidad de mujeres exige una nueva definicién como gitanas.

¢Como investigar los mundos intencionales? Una primera via consistiria en
estudiar el proceso evolutivo por el que, mediante la crianza, una nifa gitana
se va introduciendo en el mundo intencional de su madre y de la comunidad
a la que pertenece. Para ello puede ser util la formulacién de la nocién de
nicho evolutivo de Super y Harkness (1986). Para estos autores, las practicas
de crianza deben estudiarse en relacion a las etnoteorias sobre el desarrollo y
la educacion que tienen los padres, y al contexto ecoldgico y social en que se
ubican. Gauvain (1995) intenta operacionalizar este concepto delimitando
tres "subsistemas cognitivos™” o "formas en que la cultura penetra la actividad
cognitiva y el desarrollo a través de varios niveles de experiencia y
funcionamiento psicologico”. Estos subsistemas serian: a) Metas de la
actividad y valores de una cultura y sus miembros; b) medios histéricos
provistos por la cultura, tales como herramientas materiales y simbdlicas,
para satisfacer tales metas y valores; y c) superestructuras, tales como
rutinas, guiones y rituales que actualizan las metas y valores en actividades
cotidianas. En otras palabras, las actividades que llevan a cabo los sujetos
vienen definidas por el uso de los instrumentos propios de la cultura a que
pertenecen, cuyo disefio, a su vez, se corresponde con las metas consideradas
desde esa cultura (y viceversa, porque la determinacion se da en todas
direcciones). El desarrollo no seria una funcion individual, sino el fruto y el
prerrequisito a la vez de la realizacién de tales actividades.

Los mundos intencionales no son intemporales, tienen un desarrollo
histérico. Por otro lado, cada mujer tiene su propia historia, su propia

29



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

trayectoria en el proceso de apropiaciéon de los significados de estos mundos
compartidos. Su realidad actual se asienta sobre un proceso socializador que
comenzo con la primera crianza. Sin embargo, en tanto que este trabajo no se
orienta a una descripcion del desarrollo infantil, me centraré en uno de los
niveles del nicho evolutivo: las representaciones sobre una de las metas
culturales: la mujer adulta como culminacion del desarrollo. Para ello
deberé atender al nivel del discurso, a la construccion simbolica de la
realidad compartida por la comunidad de hablantes sean éstos adultos o no.
El discurso incluye presupuestos, definiciones de lo candnico, justificaciones,
valoraciones y modelos ideales mas o menos implicitos de hombre y mujer,
gue constituyen las metas del desarrollo.

1.5. PERSPECTIVA HISTORICO-CULTURAL: RELACIONES
DE PODER Y CAMBIO CULTURAL EN LA SOCIEDAD
GITANA

Ahora bien, las metas de la cultura gitana estan en estrecha relacion con las
relaciones de poder que se establecen con las instituciones del grupo
dominante. Su supervivencia como grupo en espacios dominados por los
miembros de culturas ajenas se ha constituido a lo largo de los siglos en meta
fundamental de las comunidades gitanas. Y los cambios en las estrategias
dominantes (asimilacion, exclusion, persecucion o integracion) suponen un
profundo impacto en las propias estrategias de adaptacion.

Otro tanto ocurre en la esfera de las herramientas y en la de las préacticas. La
adquisicion de nuevas habilidades y el acceso a nuevos recursos puede
suponer no sélo la mejora (o deterioro) en la consecucion de las metas, sino
la propia transformacién de éstas. Ejemplo de ello son tanto los efectos del
comercio de drogas en los ochenta, como la escolarizacion en los noventa. Y si
el fin del nomadismo supuso una transformacion fundamental en los gitanos
esparfioles, no lo esta siendo menos el acceso a nuevas formas de trabajo, o las
relaciones que se generan en torno a actividades fuera de la comunidad.

Por lo tanto, el nicho evolutivo gitano no es un espacio cerrado, inmutable, ni
absolutamente coherente. Esta sujeto a las transacciones que se realizan
cotidianamente con las instituciones dominantes. Mas aun, deseo insistir en
que el discurso que se produce sobre los gitanos desde estas instituciones, y
gue enfrenta a los gitanos a un patron de normalidad, genera efectos
trascendentales. El juego de las relaciones de poder desempefia un papel

30



Psicologia cultural, ontogénesis y cambio social

central tanto a la hora de moldear las actividades que ocurren dentro de cada
grupo como en la determinacién del caracter de la relacion que esta
surgiendo entre esos grupos. El poder también se expresa de una forma mas
especifica: asigna un espacio vital delimitado a cada grupo en el campo social
definiendo una jerarquia relativa para ellos y situandoles en ella. Ni el poder
ni ninguno de los dos grupos puede existir independientemente, al margen de
la relacién que los vincula a ambos (Apfelbaum, 1989).

El grupo dominante crea, en primer lugar, un estandar mitico y la impresién
de que hay un cuerpo social homogéneo que satisface ese estandar.
Fomentando la creencia de que todos pueden y deberian esforzarse por
ajustarse a ese estandar, independientemente de que sean del grupo
dominante o del dominado. Asi pues, tenemos una "regla universal”, que
aparentemente se aplica por igual a ambos grupos de la relacion, mientras
qgue, de hecho, la idea de una "Unica ley para todos" esta apoyada por una
serie de mecanismos y de instituciones sociales que estan a disposicion solo
del grupo dominante.

La nocién de desarrollo, especialmente si considera un desarrollo universal,
es decir unas expectativas similares para todos los individuos, es un claro
ejemplo de ese tipo de estandar. Tal y como sefialaban autores como Foucault
(1969, 1978) y Ibafez (1982, 1990), la ciencia produce verdades normativas,
juicios normalizadores que configuran a los sujetos y sus relaciones.
Verdades fundamentadas en el desarrollo de discursos de la "realidad
objetiva”, de conocimientos unitarios y globales que sustentan las relaciones
de poder.

Pretendo subrayar con todo esto que el estudio de los mundos imaginarios
compartidos por las mujeres gitanas debe asumir que éstos no son ajenos a
los cambios en las relaciones de sus comunidades con las administraciones y
con las otras comunidades. Un andlisis que atribuya todas las diferencias a la
tradicion descuidaria estas importantisimas cuestiones. Para ello me serviré
de la conceptualizacion de Ogbu (1990, 1994) que, si bien estd muy enraizada
en el analisis de la sociedad estadounidense, puede ofrecer interesantes
herramientas de analisis.

31






Contexto y método de la investigacion

CAPITULO 2: CONTEXTO Y METODO DE
LA INVESTIGACION

Pareceria razonable que la eleccion del método de estudio fuese fruto de un
cuidadoso escrutinio, una vez se ha escogido el tema de investigacién y se ha
situado en un marco teorico. Sin embargo, en esta tesis ha ocurrido casi al
revés. Diriase que el método de estudio ha canalizado la definicion del tema
(ha restringido, en el sentido amplio del término, sus posibilidades), y lo ha
fijado a un marco teorico.

La razon de que asi sea, esta en que este trabajo se ha ido construyendo en el
marco de lo que podriamos definir como un proyecto de investigacidon-accion.
El proyecto primitivo naci6 como un estudio tedrico sobre las pautas de
crianza, pero la investigacion, asi como sus actores (investigadores de la
universidad y miembros de la comunidad gitana), se transformaron durante
el proceso. Los cambios en la relacion entre ambos grupos, en términos de
conocimiento, confianza y afecto, transformaron la naturaleza del trabajo
emprendido. Lo que empezd como una investigacion sobre la comunidad, se
muto en investigacion con la comunidad.

Es por ello que la definicion del contexto de la investigacion ha de ser previa a
la discusién sobre si el método utilizado consiste en una etnografia, un
andlisis de la actividad, de las practicas o del discurso, o0 en investigacion-
accion participante. Asi, comenzaré por una descripcion del trabajo realizado
de forma narrativa. Ademas de describir el contexto de la investigacion, me
serviré del guidn de esta narracion para explicita y analiza el proceso de
intervencion comunitaria (recientemente avanzado en Crespo, Palli vy
Lalueza, en prensa), al tiempo que justificaré la pertinencia de las
herramientas empleadas.

Para una mejor comprension del proceso de la investigacion, avanzaré los
principales tipos de informacion de que me he servido:
Transcripciones de las conversaciones con tres hombres gitanos
orientadas a la edicion de un libro conjunto sobre cultura gitana.
Diario de campo de las conversaciones informales con mujeres y
chicas, asi como de la observacion de la actividad en una asociacion
gitana.

33



Contexto y método de la investigacion

Entrevistas grupales a nifios y nifias entre 8 y 14 afios.

2.1. LA NEGOCIACION

Esta investigacion parte de un proyecto de equipo® que estaba originalmente
orientado al estudio de las pautas de crianza. Para poder acceder al estudio de
estas précticas, intentamos establecer contacto con varias comunidades
gitanas. Conseguimos llevarlo adelante en dos grupos. El primero de ellos fue
la Asociacion Gitana de Badalona. Esta asociacion representa los intereses de
los gitanos establecidos en Sant Roc, un barrio en el Area Metropolitana de
Barcelona construido a principios de los afios sesenta, con un alto porcentaje
de miembros del grupo étnico gitano, provinentes en su mayoria de barracas
levantadas durante los afios cincuenta. Paralelamente, establecimos contacto
con la Asociacion Gitana de Gracia, un barrio de Barcelona donde los
miembros de esta etnia viven desde hace mas de cien afios, de habla catalana,
y posicion socioecondmica algo mas elevada. Me centraré en el trabajo
desarrollado en la primera de estas comunidades, ya que fue alli donde se
desarrollé la mayor parte de la investigacién (este proceso se analiza con
detalle en Crespo, Palli y Lalueza, en prensa; y se describe de manera mas
literaria en el prélogo de Cereruela, Crespo, Jiménez, Lalueza, Palli y Torres,
2001)

El inicio de nuestra investigacién no consistio sencillamente en la “eleccion
de una muestra”. Desde el primer contacto, aquellos que habian sido
predefinidos como “objeto” de estudio, reclamaron su condicién de sujetos
agentes. Fue necesario llevar a cabo una serie de encuentros en los que habia
gue dejar patente cuéles eran las intenciones y objetivos de cada una de las
partes. Nosotros teniamos unas metas y unas peticiones a realizar, pero ellos
tenian también sus objetivos, por lo que debiamos buscar una entente
reciproca de manera que se compaginasen los intereses de unos y otros y se
alcanzasen los objetivos de cada parte. Todo esto no se llevé a cabo a la
manera de un contrato formal. Por el contrario, nuestras negociaciones se
desarrollaron en sucesivas y pausadas conversaciones en que, a la vez que se
exponia, cada una de las partes intentaba llegar a conocer mas
profundamente a la otra. Esto constituy0 para nosotros un auténtico proceso
de "iniciacion” en la cultura gitana y, en especial, un redescubrimiento del
valor de la palabra’. Las conversaciones, aparentemente un puro intercambio

6 DGICYT PB95-0704, dirigida por el prof. Adolfo Perinat.

7 La palabra, entre los gitanos, es inseparable de la situacién que la genera: el didlogo. Y es
que para ellos solo a través del trato interpersonal se obtiene un conocimiento claro de las
intenciones, actitudes, compromisos que van envueltos en la palabra. "Pongamonos a hablar"

34



Contexto y método de la investigacion

de opiniones que no tenian ningun objetivo claro, se fueron mostrando como
una oportunidad para ambas partes de entender y conocer al otro y sus
intenciones. Nosotros les contamos nuestros objetivos, y ellos nos explicaron
su propio punto de vista acerca de las cuestiones discutidas, evaluando las
consecuencias potencialmente beneficiosas de nuestras propuestas.

Durante estas primeras tomas de contacto, teniamos la sensacion de estar
siendo sometidos a prueba. Efectivamente, fuimos sometidos a un
escrupuloso escrutinio. No so6lo tuvimos que dejar claros nuestros intereses
profesionales sino, y basicamente, cuél era nuestro posicionamiento ético,
nuestro compromiso con su particular situacién en tanto que minoria. En
este punto jugé un papel clave otro de nuestros objetivos: que el
conocimiento resultante de nuestras investigaciones pudiera trascender el
ambito académico para revertir nuevamente en el propio colectivo gitano. Por
nuestra parte, no queriamos que la informacién que ibamos a recoger y
elaborar quedase so6lo dentro del mundo universitario. Por su parte, nuestros
interlocutores de primera hora -el tio Emilio, Raimundo y Ramon- se
oponian a cualquier colaboracion que relegara la comunidad gitana a un
papel pasivo, un mero objeto de estudio en manos de unos supuestos
expertos. Esta coincidencia de enfoques fue la clave de que fuéramos
aceptados y pudiéramos trabajar conjuntamente. Sin este claro compromiso
(a la vez ético, politico, personal y profesional) por nuestra parte, la
investigacion no hubiera visto la luz.

Una vez que las primeras conversaciones llegaron a buen puerto, pasamos a
establecer las modalidades de trabajo conjunto. Habia que lograr los
objetivos comunes surgidos precisamente del proceso de negociacion, de las
conversaciones preliminares en que quedaron planteadas nuestras
coincidencias y discrepancias. Es decir, dejamos de hablar en términos de
nuestros objetivos y sus objetivos para pasar a elaborar los objetivos y
estrategias comunes. Esto fue posible porque, como he insistido, el proceso
de negociacion que nos habia traido hasta aqui era un proceso bidireccional
en el que ambas partes tuvimos que modificar algunas de nuestras
expectativas y pretensiones para adaptarlas a las del otro y trazar un marco
de accion consensuado. En esta experiencia de comunicaciéon e intercambio
cada una de las partes debe estar dispuesta a escuchar a la otra e incluso
dejarse convencer. Es una experiencia transformadora: ninguno de los
interlocutores sale de ella tal como entro.

es una expresion que profieren a menudo y es el preludio de un sutil proceso del que se
destilara la postura de cada uno de los contertulios (Cerreruela et al., 2001)

35



Contexto y método de la investigacion

Como resultado de todo este proceso empezaron a tomar forma algunos
proyectos orientados hacia los objetivos consensuados. EI mas inmediato fue
dar a conocer las costumbres, valores y leyes de los gitanos tal como se viven
en Sant Roc. Nuestros interlocutores eran plenamente conscientes de que a
menudo la discriminacion proviene de la ignorancia y desconocimiento del
otro, que es vivido como una amenaza. Divulgar como unos gitanos perciben
el mundo y qué cdodigos de conducta tienen en vigor podria seguramente
contribuir a una convivencia multicultural por ellos deseada.

2.2. PRIMERA FUENTE DE INFORMACION: LA
ELABORACION DE “HECHOS GITANALES”

Hartos de ser visitados por antropdélogos, sociologos y asistentes sociales, que
después pasaban a convertirse en propietarios unicos del conocimiento que
se habia construido a costa de la comunidad gitana, nuestros interlocutores
aceptaron la propuesta a condicidon de ser coautores del trabajo. Es decir,
primero participarian activamente y controlarian el proceso por el que se
disefaria el producto, y segundo, se habria de reconocer su autoria de
manera explicita.

Una vez fijado el tema, teniamos para desarrollarlo diversas opciones de
método. Podiamos intentar un trabajo de tipo antropoldgico: una descripcién
equilibrada entre lo que uno, como observador participante, constata y lo
gue, como cientifico, elabora desde su disciplina. Hay excelentes trabajos
sobre los gitanos desde este angulo y no se trataba de afiadir otro mas a la
lista. Dimos preferencia a otra via. Propusimos a nuestros interlocutores
hacer publico el discurso que han elaborado sobre ellos mismos con su propio
vocabulario, expresiones, giros, modismos y otras peculiaridades lingiisticas.

Finalmente, se acordo realizar una serie de entrevistas sobre temas que ellos
consideraban centrales en su cultura. En tales entrevistas participarian
algunos miembros de la asociacion gitana, dando su parecer de manera
abierta. Durante algo més de un afio se grabaron 17 entrevistas. En todas
ellas fui yo la entrevistadora8. En todas ellas estuvieron como entrevistados
Raimundo y Ramon (de quienes hablaré méas adelante) y en la mayoria

8 en la mayoria comparti este rol con Cristina Palli

36



Contexto y método de la investigacion

estuvo también Tio Emilio. En unas pocas estuvo un cuarto hombre gitano,
Santiago, y en otra mas una mujer (Yoli)

2.2.1 LOS INTERLOCUTORES Y EL CONTEXTO DE LAS
ENTREVISTAS

Ya he nombrado incidentalmente a nuestros interlocutores en el proceso de
negociacion: Tio Emilio, Raimundo y Ramoén. Voy ahora a presentarlos en
detalle, ya que el conocimiento de su rol en la comunidad ayudara a
interpretar sus palabras, y a garantizar la rigurosidad del analisis. Tio Emilio
es considerado una autoridad en Sant Roc. Es tio por su edad y también por
sus hechos y su categoria humana. Tiene un puesto honorable no solo en el
entorno de Sant Roc sino en la jerarquia social y moral de los gitanos de toda
Catalunya. Es una de esas personas a quien tratarlas de "td" seria
manifiestamente forzado. Aunque Tio Emilio viste habitualmente de forma
sencilla, es un personaje de una gran prestancia. Es un "sefior" con
reminiscencias de épocas pasadas en su porte y su lenguaje. Su oratoria
consiste basicamente en narraciones trabadas con un castellano en ocasiones
mas préximo al utilizado en la literatura del Siglo de Oro que al de la actual
gente corriente. Oyéndole se tiene la sensacion de que representa una época
irremisiblemente perdida. Sin embargo, su discurso es atentamente
escuchado por los mas jovenes de su comunidad. A nadie se le escapa que ese
conjunto de historias que tanto se deleita en contar, en las que los hechos y
motivaciones de los personajes son explicados hasta el minimo detalle,
encierra un saber acumulado que se remonta a un pasado muy lejano. Un
saber que ha sido trasmitido con delicadeza para con los antepasados y que él
ha adquirido en el trato con los suyos. Como veremos mas adelante, él fue
quien nos informo sobre las tradiciones y las leyes. Al escucharle una y otra
vez nos dimos cuenta de coémo el contenido de su discurso no era
independiente de su forma. Su manera de hablar deja traslucir la coherencia
de unas normas antiguas.

Si Tio Emilio es el guardian de la tradiciéon y de la continuidad, Raimundo,
casi treinta aflos mas joven, es el exponente de la voluntad de cambio, de la
"modernizacién” a que se enfrenta el pueblo gitano. Autodidacta (apenas
asistio a la escuela) ha logrado penetrar y comprender las motivaciones que
rigen la actividad del mundo payo. A través del trato con personas e
instituciones, a través de una serie de lecturas que él mismo ha ido
seleccionando, ha adquirido la habilidad de "traducir" lo gitano a los payos y

37



Contexto y método de la investigacion

lo payo a los gitanos. Durante las entrevistas reelaboraba nuestras preguntas
tanto para que fueran comprendidas por Tio Emilio como porque fueran
coherentes desde la perspectiva cultural de un gitano. Raimundo percibia con
rapidez cuando algun aspecto del discurso del Tio Emilio necesitaba ser
contextualizado para nosotros, oyentes payos. Pero, ademas, Raimundo es un
politico. Si Tio Emilio habla de los gitanos como de una gran familia,
Raimundo se refiere a ellos como una nacion. Y es un activista. Asi, si el
mediador reconocido en los problemas entre gitanos es Tio Emilio, él delega
en Raimundo todo lo referente a las relaciones (cada vez més obligadas y
frecuentes) con la administracion publica. Los gitanos de Sant Roc saben que
si tienen que solucionar temas de "papeles” (Ayuntamiento, Generalitat,
juzgados, etc.) han de acudir a Raimundo. EI mismo se define como un
"mediador"” y asume con gusto ese papel.

Ramadn, nuestro tercer interlocutor, tiene una edad intermedia entre Tio
Emilio y Raimundo. Su interés en la cultura gitana (el kald, la musica, la
historia de las comunidades...) lo convierten en una buena fuente de
informacién. Ramén es una persona de extrema delgadez y baja estatura lo
cual le hace, a primera vista, pasar desapercibido. En consonancia con ello, su
papel en las primeras entrevistas fue mas bien discreto. Sin embargo, a
medida que frecuentamos el trato la figura de Ramoén fue creciendo a nuestro
0jos. Y es que Ramodn necesita, mas que nada, un interlocutor que le escuche.
Cuando lo encuentra, es como si todas las experiencias de su vida, las
historias de su pueblo, cobraran nueva vida pugnando por salir a la luz. Una
muestra de ello es su autobiografia, que él mismo nos dio por escrito y que
constituye el primer capitulo del libro que publicamos conjuntamente.

Nuestros encuentros se celebraron habitualmente en los locales de la
Asociacion Gitana. Los temas abordados son los que ellos consideraron ser
los pilares de su modo de vida y su concepcion del mundo La conversacion
comenzaba tan pronto como yo era invitada a tomar asiento. Tio Emilio,
sentado en el lugar preferente, destacado, empezaba preguntando cual era el
tema que ibamos a tratar. Con alguna frecuencia, Raimundo, sentado a su
lado, asumia su papel de "mediador" y precisaba el tema reinterpretando
nuestras cuestiones o0 proposiciones. Lo hacia recurriendo con toda
naturalidad a los ejemplos o comparaciones (en que los gitanos son
consumados maestros) lo cual arrancaba de Tio Emilio expresiones como:
"iAh, bueno, era eso!"... Raimundo captaba la intencion que guiaba nuestras
preguntas y hacia los retoques y puntualizaciones necesarias al discurso del
Tio Emilio para que nos fuera asequible. En momentos determinados,
intervenia Ramon afadiendo detalles que los otros interlocutores habian

38



Contexto y método de la investigacion

omitido y lo hacia evocando algin hecho conocido por los miembros de la
comunidad.

2.2.2 EL METODO DE TRABAJO Y SUS LIMITACIONES.

Todas estas grabaciones fueron transcritas al detalle y las transcripciones
comentadas con Raimundo y algunas con Tio Emilio. Finalmente, varios
componentes del equipo preparamos el libro, que fue en todo momento, en
un continuo ir y venir, consultado con los miembros de la asociacion gitana.
Para la edicién del libro se seleccionaron parte de los textos asi producidos,
sobre los que se hicieron los retoques formales que precisa toda traslacion de
un registro oral a otro escrito. El contenido no fue alterado y el titulo fue
consensuado: Hechos Gitanales.

El contenido final del libro es una serie de narraciones sobre la familia, la ley
y la vida cotidiana de los gitanos, sobre sus valores y las sanciones
correspondientes, sobre sus ideales de hombre y mujer, sobre sus
concepciones sobre las distintas edades. En suma, la pista que necesitabamos
para intentar comprender su particular dinamica de desarrollo humano y la
base sobre la que se desarrolla esta tesis, para la que me he servido de la
totalidad de las transcripciones.

El contenido de las largas conversaciones mantenidas con nuestros
interlocutores gitanos es una presentacion en forma narrativa de su mundo
cultural a unos extrafios. A través de la conversacién (no sélo de sus
contenidos, sino de la actividad de conversar como un todo) se nos propuso
acceder a su universo simbolico con las correspondientes “notas a pie de
pagina” para que los extrafios lo entendieran. Sus contenidos informan de las
metas de la comunidad, de las herramientas utilizadas y de las précticas
cotidianas, es decir, los elementos que me permitirian estudiar el nicho
cultural gitano.

Es necesario advertir que ésta no es en si una informacién directa. No surge
de la observacion de las practicas, sino del discurso en torno a ellas por parte
de sus protagonistas. No es una etnografia, sino psicologia popular (folk
psychology) en el sentido que le da Bruner (1991): el esfuerzo consciente por
parte de miembros de una cultura para dar sentido a las conductas de la
gente. Nuestros interlocutores parecian entender mente y cultura como
aspectos de una misma dimension. Intenciones, pasiones, deseos, afectos...

39



Contexto y método de la investigacion

aparecian constantemente entrelazados con leyes, costumbres, tradiciones,
“hechos gitanales”. Lo candnico y lo no canoénico eran claramente
diferenciados, y esto ultimo necesitaba un esfuerzo de explicacion.

Por otro lado, se daba algo ya estudiado en un contexto muy diferente
(Centroamérica) por Diaz (1996):

“Estas entrevistas se pueden entender como actividades colectivas en las que
diversas personas ofrecen diversas versiones de aspectos concretos de una
realidad que les concierne como participantes. (Una) lectura
etnometodoldgica a transcripciones de esas entrevistas (permite) mostrar
como se construyen tanto las personas que hablan como el objeto de que
hablan, en el proceso de formulacién de versiones” (p. 151)

Efectivamente, nuestros interlocutores no se limitaban a ofrecernos una
exposicion oral, sino que entraban en un juego de acuerdos y matizados
desacuerdos, a través del que se buscaba un consenso sobre como ofrecer a
las entrevistadoras un discurso comun sobre su propia cultura. Pero en ese
esfuerzo, se da una auténtica “construccién” de la cultura como objeto de
discurso, mostrando no sélo consensos sino también divergencias y puntos
de ruptura, brechas por las que se podian rastrear los fenbmenos de cambio
cultural.

Al mismo tiempo, también se “construian” los narradores. Me refiero al
proceso por el que, en una conversacion en la que es explicito el intercambio
entre interlocutores de dos culturas diferentes, cada uno de ellos se define
como perteneciente a una de estas culturas. La conciencia de esa adscripcion
es producto de ese mismo discurso, y revela un particular momento historico
en el desarrollo de las comunidades gitanas, al que me referiré méas adelante.

Una posible objecion a la validez de este material consistiria en sefialar que lo
gue se nos explica no es necesariamente lo que ocurre en realidad, sino lo que
ellos dicen acerca de ella. Si esta objecion se entiende como que hay una
realidad previa e independiente del discurso, no puedo estar de acuerdo, ya
gue la realidad es una construccién cultural. Otra cosa es que se sefialen las
contradicciones entre las préacticas que puede describir un observador
externo y el contenido del discurso de los que las llevan cabo. Evidentemente,
la suya es una presentacion edulcorada, sesgada por la percepcién que ellos
tienen de qué podria ser entendido por nosotras como correcto o como
condenable. Pero, ¢acaso hay una descripcion “verdadera” de su cultura?
Narrando lo familiar a los extrafios se explicita lo que se cree que es diferente,

40



Contexto y método de la investigacion

“lo que nos diferencia”, lo que es casi decir “nuestra identidad”, y de rechazo,
“nuestra imagen de vosotros”. Y, abundando en la recursividad, cuando
nuestros interlocutores se esfuerzan por explicitar, matizar o negar “la
imagen que vosotros tenéis de nosotros”, estan ofreciéndonos un aspecto
esencial de su identidad, la que se forma en el espejo del grupo dominante:
“Aunque lo rechace como injusto o erroneo, lo que yo pienso que tu piensas
de mi forma parte de mi identidad”. Por ultimo, al establecer un juego en el
que se exageran las diferencias, se atribuye (aunque sea injusta o
exageradamente) a los otros precisamente aquello que “queremos negar de
nosotros mismos”, y se niegan del otro aquellas cosas que se pretende
reclamar como propias. Se muestra, desnuda, la imagen ideal del si mismo.

Y sin embargo, aunque parezca paradojico, la presentacion que nos hicieron
de ellos mismos tiene el valor de la busqueda de un consenso, de mostrar los
aspectos que pueden ser compartidos desde las dos culturas, ya que nos
muestra hasta qué punto los miembros de ese grupo cultural (0 mas
concretamente, algunos miembros masculinos adultos de esa comunidad)
estan dispuestos a compartir interpretaciones de la realidad con el grupo
dominante (representado tanto por nosotras como por los lectores del libro
gue se estaba preparando)

En suma, en el proceso de preparar el libro, se nos proporcioné acceso a un
tipo de psicologia popular que podriamos llamar la psicologia gitana, es decir,
a la explicacion que los gitanos dan de su propia mente, en relacion a sus
metas, herramientas y practicas cotidianas. Evidentemente, se trata de la
mente que interesa a la psicologia cultural, la mente de sujetos en actividad
en un contexto sociohistérico determinado.

2.3. SEGUNDA FUENTE DE INFORMACION: LAS
CONVERSACIONES CON MUJERES DE SANT ROC

En las negociaciones antes descritas, llegamos a fijar tres objetivos
compartidos. El primero era el libro, de cuyo proceso de creacion he extraido,
como cabo de comentar, una parte importante de la informacién que
manejaré en mi andlisis. El segundo objetivo también ha generado una serie
de encuentros e intercambios que, a la postre, me han resultado Gtiles para
este trabajo. Se trataba de una propuesta realmente interesante en tanto que

41



Contexto y método de la investigacion

cuestionaba la orientacion individualizadora de los servicios publicos
dirigidos a la poblacion.

Las administraciones y los servicios publicos establecen un relacion
individualizada con los gitanos, entendidos estos como usuarios. A lo sumo,
se trata con familias. Pero rara vez se establece una relacion oficial con “la
comunidad”. No voy a entrar aqui en analizar las diferencias entre la accion
de los servicios sociales y las distintas modalidades de intervencién
comunitaria (véase Montenegro, 2001). Tan sélo quiero sefialar que esto era
percibido por los miembros de la asociacion gitana como una trampa por la
que ellos caian en una situacién en la que tenian muy escaso poder en su
relacion con las instituciones del Estado.

La propuesta conjunta consistio en la presentacion de diversos proyectos de
accion a las diferentes administraciones (local, autondémica, estatal). Lo
diferencial con los proyectos anteriores consistia en que éstos eran pensados,
disefados y, en los que conseguimos llevar a cabo, ejecutados conjuntamente
entre miembros de la asociacién gitana y de la universidad. Todo ello produjo
un efecto interesante en la propia asociacion: paso de ser un lugar donde la
gente venia a exponer sus quejas y a pedir ayuda a ser un lugar que la gente
considerada como propio, ya que alli se realizaban actividades surgidas de los
propios intereses, en sentido amplio, de la comunidad. De oficina de tramites
se fue transitando hacia comunidad de aprendizaje.

En todo este tipo de actividades, el rol que desempefié era doble: por un lado,
acompanante, “asesora”, en las relaciones con las diferentes administraciones
y entidades®. Y, por otro lado, como co-participe en la direccion de dichas
actividades. Algunas de ellas siguen en funcionamiento en la actualidad y
otras desaparecieron por falta del soporte econémico necesario. Por lo tanto,
mi posicion no es la de una observadora pretendidamente neutra. Por el
contrario, hube de combinar la accién con los elementos de investigacion
propios de la observacion participante (ver Montero, 1994)

A lo largo de este proceso mantuve una relacién continuada con un grupo de
mujeres y un grupo de chicas. De estos encuentros fui elaborando un diario
de campo en el que predominan las anotaciones acerca de sus
representaciones sobre lo que es ser gitana. Parte de este conocimiento esté
volcado en esta tesis como una serie de elementos etnograficos que

42



Contexto y método de la investigacion

complementan el resto de fuentes de informacién, en la misma linea de la
argumentada por Martinez y Vazquez (1995):

“uno de los aportes fundamentales de la etnografia, es la toma de conciencia
explicita y activa del lugar que ocupa el investigador en su propia
investigacién, concibiendo al investigador como un actor social dentro de
situaciones que observa. Se asume entonces, que en tanto investigador, este
actor social estd filtrando a través de su subjetividad la informacién que
proviene de su trabajo de campo. En esta perspectiva, por lo tanto, la
trayectoria personal-cientifica del investigador adquiere una nueva
importancia ya que contribuye a explicar sus elecciones e interpretaciones”
(pégs. 11-12)

El conocimiento, al menos por lo que respecta a materias sociales, no es
neutro, y conviene explicitar desde qué perspectiva se elabora. La seleccion
de los hechos y comentarios considerados relevantes esta filtrada por la
posicion del observador. En mi caso, como observadora participante
implicada en el desarrollo de la comunidad, mi atencidn se ha dirigido tanto a
aquellos aspectos que consideraba relevantes para nuestro conocimiento,
como aquellos que resultaban significativos para la accion. Por ello es ficticio
separar nitidamente el rol de investigadora del asumido por alguien que ha
adoptado un compromiso a través de la accion.

Pero, es mas, tal y como argumenta Haraway (1991), la traduccion es siempre
interpretativa, critica y parcial. “La Unica manera de encontrar una vision
méas amplia es estar en algun lugar en particular” (pag. 339). Lo que nos lleva
a la creacion de conocimientos situados.

Debo afiadir que hay otros relatos etnograficos, aunque de menor
envergadura, que estan extraidos a partir del contacto con personas,
basicamente mujeres y chicas, de otra comunidad gitana como es la del barrio
de Gracia en Barcelona. Han sido recogidos de manera informal, poco
sistemdtica, ya que aqui no habia un proyecto de investigacién accion,
aunque si una serie de contactos continuados a los largo de cinco afios. Sin
embargo han resultado un interesante contraste que me ha permitido calibrar
las posibles generalizaciones desde lo que ocurre en una comunidad a lo que
representa la cultura gitana.

9 Lo que me proporciond un amplio conocimiento sobre los servicios y entidades que
operaban en el barrio, sus proyectos de intervenciéon en la comunidad gitana y sus
planteamientos acerca de la diversidad cultural.

43



Contexto y método de la investigacion

2.4. TERCERA FUENTE DE INFORMACION: LAS
ENTREVISTAS CON NINOS DE LA CASA DE SHERE ROM

La tercera meta compartida, fruto del proceso de negociacion, ha
proporcionado también la tercera fuente de informacion de esta tesis. Uno de
los elementos que motivaron el primitivo proyecto de investigacion fue la
percepcion de que la escolarizacion de los nifios gitanos, aun avanzando
cuantitativamente, se enfrentaba a importantes problemas. También los
gitanos de la asociacion de Badalona percibian que sus nifios fracasaban
estrepitosamente en la escuela. Convencidos de la necesidad de adquirir las
herramientas culturales de la mayoria dominante, consideraban esto como
un importante handicap para el desarrollo de su comunidad.

Por ello acordamos el desarrollo de una actividad que favoreciera la
adquisicion de las herramientas escolares y la integracion de los nifios
gitanos en esa institucion, pero a través de la participacion directa de la
comunidad. EI modelo Fifth Dimension desarrollado por el Laboratory of
Compared Human Cognition (Cole, 1999), que pude conocer de cerca en una
estancia en la Universidad de California San Diego en 1997, sirvié como guia
para el disefio de esa actividad en la asociacion gitana, que llamamos La Casa
de Shere Rom. No voy a describirlo aqui (ver Lalueza, Crespo, Palli y Luque,
1999), ya que la actividad en si no interesa a los propdésitos de este texto. Sin
embargo, el contexto de actividad asi generado propicié el contacto
continuado con un importante nimero de nifios gitanos y la realizacion de
una serie de entrevistas grupales que han constituido la tercera fuente de
informacion para esta tesis.10

La Casa de Shere Rom funciona durante cuatro dias a la semana, propiciando
el contacto continuado entre un grupo de mas de 50 nifios y varios
estudiantes de la licenciatura de Psicologia de la UAB, en torno a actividades
con ordenadores. Eso ha permitido que los menores consideren el local de la
asociacion como su propia casa, y el contacto en su seno con jovenes payos
como algo cotidiano. No fue dificil, pues, hacerles participar en varias
entrevistas grupales, que vivian como parte de la actividad global. Ademas,
ser grabados en video era mas un motivo que una dificultad.

Las entrevistas realizadas giraban en torno a dos ejes tematicos: la escuela y
las diferencias culturales. Elegimos estos dos temas porque considerabamos

10 En el marco de una nueva investigacion: DGES PB98-0905, dirigida por José Luis Lalueza

44



Contexto y método de la investigacion

gue cada uno de ellos habia ido surgiendo espontdneamente en el desarrollo
de las diferentes actividades y en ellos se vislumbraban las diferentes
concepciones acerca de la cultura y las relaciones de estas concepciones con
el cambio cultural.

Ademas, para poder desarrollar cada entrevista decidimos realizar grupos
separados en funcion del género. Nuestra experiencia anterior nos mostraba
gue era muy dificil mantener largamente la atencién cuando nifios y nifias
coexistian en el mismo espacio y tiempo. Rapidamente se constituian de
manera informal dos bandos: los nifios por un lado y las nifias por otro. Con
lo que el desarrollo de cualquier conversacion facilmente se convertia en “a
ver quién conseguia provocar mas al otro grupo”. Asi que decidimos
realizarlas por separado.

Asimismo organizamos diferentes grupos de edad, ya que ello facilitaba el
desarrollo de las entrevistas, al tiempo que nos permitiria discernir qué
elementos de sus discursos se correspondian con su proceso ontogeneético.
Pero como ya comentaré en el andlisis de las entrevistas, para nuestra
sorpresa las diferentes respuestas dadas por nifios y nifias no diferian
notablemente en funcién de la edad. Una posible explicacién de todo ello es el
hecho de que los niflos desde muy pequefios estdn inmersos en el mundo
adulto, la separaciéon entre infantes y adultos no es caracteristica del grupo
cultural gitano. Y ello constituia asimismo un elemento que otorgaba mayor
“validez” a las respuestas de los nifios, en tanto que se mostraban como una
via para acceder al mundo de los adultos.

Como resultado de todo este proceso podriamos resumir las entrevistas que
realizamos en el siguiente cuadro:

Nifos/ Diferencias Escuela
Nifas culturales

8-10 Nifos DC OS 8-10 E OS 8-10
8-10 Nifas DC AS 8-10 E AS 8-10
10-12 Nifios DC0S10-12 |E0OS10-12
10-12 Nifas DC AS10-12 |EAS10-12
12-14 Nifios DCOS12-14 |EO0OS12-14
12- 14 Nifias |DCAS12-14 |EAS12-14

Ademés de estas entrevistas se realizaron otras acerca de la familia, pero la
poca informacion atil aportada por las mismas (probablemente motivado por

45



Contexto y método de la investigacion

un erréneo planteamiento de las preguntas) me ha llevado a descartar su
contenido para el analisis.

2.5. A VUELTAS CON EL CONTEXTO DE LA
INVESTIGACION: INTERVENCION COMUNITARIA Y
PROCESO DE CAMBIO MUTUO

El desarrollo de una intervencion social ha sido entendido a menudo como la
mera aplicacion de conocimientos, técnicas y métodos obtenidos mediante la
investigacion basica. Esta concepciéon no sélo reproduce la clasica brecha
entre teoria y practica, sino también entre profesionales y legos, siendo los
primeros los Unicos que poseen un conocimiento que les legitima para la
intervencion. Igual ocurre con la mayoria de las investigaciones que tienen un
grupo cultural como objeto: de un lado tenemos los investigadores,
entendidos como los Unicos agentes de la investigacion, y de otro aquellos
gue son objeto de la investigacion, sujetos pasivos.

Estos presupuestos han sido desafiados desde diferentes posiciones!!, las
cuales, a pesar de sus diferencias, tienen en comun una posicion ética que
orienta sus puntos de vista y sus practicas. Todas ellas denuncian cémo,
desde esta perspectiva, la intervencion excluye de la produccion de
conocimiento a los denominados sujetos, construidos como pasivos, lo que
resulta en un ejercicio de poder. El potencial “td” con el que los profesionales
podrian entrar en conversacion (Shotter, 1989) es asi silenciado. Algunos
autores (Montero, 1994, Sampson, 1993) han propuesto la puesta en escena
de situaciones mas dialdgicas, a traves de las cuales se distribuya el poder de
una manera menos asimétrica. Esta ha sido la orientacion que ha guiado la
accion de nuestro equipo de investigacion.

Lo que me interesa a efectos de justificacion del método empleado en esta
investigacion, es la necesidad ética de definir explicitamente el lugar que
ocupa el investigador. Creo que esta explicitacion se ha hecho en parte al
detallar el proceso negociador. Sin embargo, la diseccidén (necesaria a efectos
expositivos y como justificacion académica) de las tres fuentes de
informacién mencionadas, puede llevar a la conclusién de que, nuevamente,

1 Burman et al, 1996; Fine, 1994; Ifiiguez & Ibafiez, 1997; Montero, 1994; Parker & Shotter,
1990; Stainton-Rogers et al, 1995; Wilkinson & Kitzinger, 1986; Serrano-Garcia 1989

46



Contexto y método de la investigacion

Nnos encontramos con unos sujetos de cuyo estudio se obtienen una
informacion, y unos agentes (el equipo de investigacion) que se hacen
propietarios del conocimiento, en tanto que tienen el monopolio del
tratamiento de esa informacién. Y en parte ello es asi (soy yo la que presenta
este trabajo aspirando a que se considere mi tesis doctoral). Pero sélo en
parte, ya que la investigacion ha supuesto transformaciones en todos los
actores que en ella han participado. Ya que el resto de los capitulos van a
orientarse a las transformaciones de la cultura gitana (conocimiento que se
ha obtenido en esta investigacion), voy a dedicar al menos unas lineas a los
cambios que la investigacion ha provocado en nosotros?!2

Tanto el proceso de negociacion como el posterior desarrollo de las
actividades conjuntas fueron una oportunidad para el mutuo aprendizaje y
transformacion. Uno de esos cambios fue el descubrimiento de la inutilidad
de ciertas categorizaciones. Por ejemplo, cuando decidimos contactar con los
lideres de una asociacion gitana, pensamos en ellos como portavoces; es
decir, a nuestros ojos, ellos estaban hablando en nombre de la comunidad
entera. Los concebiamos como mediadores entre la comunidad gitana y
nosotros. Del mismo modo, ellos nos consideraron como los portavoces de
todos que no eran gitanos, es decir, del mundo payo. En otras palabras, todos
nosotros estdbamos definiendo la situaciéon en categorias excluyentes y
totalizadoras, “nosotros” y “ellos™.

Esta situacion se hizo incbmoda para nosotros desde el momento en que
percibimos que ellos no sélo estaban concibiéndonos como miembros del
grupo cultural mayoritario en nuestra sociedad, sino como mediadores entre
ellos y las instituciones de esa mayoria, como la Universidad, las escuelas, los
servicios sociales... como si todas esas instituciones fueran uno y la misma
cosa. Ellos parecian pensar algo asi como ‘ellos vienen del mundo payo y
poseen sus recursos'. De modo que fue importante clarificar nuestras
posiciones, roles y posibilidades de manera explicita, de modo que los
miembros de la comunidad ajustaran sus expectativas a la realidad.

Pues bien, esta experiencia no fue muy diferente “desde el otro lado”. En
primer lugar, ellos consideraron necesario explicitar que no hablaban en
nombre de todos los gitanos, ya que cada comunidad gitana tenia sus
diferencias con el resto, por lo que sélo podian hablar acerca de los suyos.
Mas aun, debieron esforzarse en hacernos comprender que su propia
comunidad, lejos de ser un todo unificado y homogéneo, estaba formada por

12 Soy consciente de la ambigledad de este “nosotros”.

47



Contexto y método de la investigacion

diferentes grupos con su propia visién de lo que es la vida gitana, con
distintas percepciones y formas de interpretar la realidad, incluyendo la
creencia en la pertinencia o no de establecer formas de cooperacion con el
mundo payo. Ellos, como nosotros, debieron mantener equilibrios y jugar
desde diferentes representaciones de rol.

Asi, en el juego de ida y vuelta de las mutuas representaciones, de las
pertenencias y representatividades, fuimos descubriendo unos y otros lo
inadecuado de las categorizaciones de que nos servimos a priori, transitando
hacia una comprension del otro en términos mucho mas relacionales (por
oposicion a esenciales). En la medida que se fue incrementando la
informacion acerca de las practicas y perspectivas del otro grupo, se operaron
cambios en las relaciones.

Ahora bien, llegados a este punto, las relaciones no pueden ser entendidas
como meros encuentros cognitivos de intercambio de informacion. Tanto la
continuidad de la relacion como el conocimiento por ella generado dependian
estrechamente del tono afectivo. En primer lugar, la continuidad a largo
plazo, la sostenibilidad del proyecto, especialmente cuando los resultados no
eran aun tangibles, dependia de que los encuentros fueran en cierto modo
placenteros, de que hubiera una buena sintonia, una cierta informalidad
asumida voluntariamente. Por otro lado, la calidad de la informacién
proporcionada, dependia a partir de cierto punto de la confianza establecida,
incluso de la simpatia profesada.

Esta implicacion personal estaba directamente relacionada con un proceso de
transformacion individual: conocer sus perspectivas acerca de la vida,
suponia una interrogacion sobre las nuestras. Asi, no solo cambié nuestra
forma de concebir al otro, sino también la manera de concebirnos a nosotros
mismos!3. Asi, por ejemplo, el conocimiento de muchos aspectos de la vida
familiar de los gitanos se tornaba un desafio a nuestro modelo occidental. Y
ello, no como una reflexion abstracta: nosotros podiamos experimentar tales
contradicciones al llegar a casa después de pasar la tarde en una de esas
entrevistas. Nuestras convicciones acerca de nuestra independencia personal
y nuestra estima profesional fueron, de alguna manera, interrogadas. No se
trata en absoluto de que adoptaramos sus convicciones, Sin0 que varios
aspectos de nuestras vidas, que formaban parte del universo de lo obvio,
fueron interrogados; de que varias de nuestras certezas fueron explicitamente

13 Esta idea ha sido desarrollada brillantemente por mi compafiera de entrevistas (Palli,
2000)

48



Contexto y método de la investigacion

subjetivadas. En varios momentos de nuestras vidas privadas, nos
sorprendiamos preguntdndonos qué pensarian ellos de nuestra conducta, o
sopesando lo adecuado de alguna de sus recomendaciones antes de actuar.
Igualmente en el otro sentido, podiamos detectar que algunas de nuestras
posiciones ante los temas tratados pasaban a formar parte del conjunto de
alternativas consideradas por nuestros interlocutores.

Pero lo dicho hasta aqui no deberia llevar a engafios. Se mantuvieron (y se
mantienen) brechas y resistencias desde ambos lados. El conflicto y el
desacuerdo estd presente en todas las relaciones humanas, y ello es mas
evidente cuando se habla desde distintos universos culturales. Estoy segura
de que en mi analisis subyacen malentendidos de los que ni siquiera he
llegado a ser consciente. Todo intento de comprension del otro se hace desde
la perspectiva diferenciadora del yo, por lo que se establecen comparaciones
con el propio modelo. La transformacion personal de la que he hablado aqui
es una vertiente de este proceso, la otra consiste en la “asimilacion
deformante” de todo lo ajeno para que resulte comprensible desde los
propios esquemas.

Asi pues, transformaciones y resistencias personales forman parte del analisis
gue pretendo sostener en las siguientes paginas. Pero si desde una
perspectiva positivista ello seria considerado como ruido, como molesta
variable interviniente, desde la perspectiva epistemoldgica que aqui defiendo
constituyen el fundamento del conocimiento. Explicitar el lugar del
investigador, no s6lo como perteneciente a una cultura, sino como sujeto que
entra en relacion con los otros, y que se transforma en ella, es, més que una
precaucién sobre la validez, una premisa para investigar desde una
perspectiva que sitda la cultura como organizadora y significadora de la
conducta humana.

49






SEGUNDA PARTE

Ponle nombre al sentimiento
cuando sientas algo extrano
ponle nombre a tus pesares

los terminaras amando
ponle nombre a mis heridas
pa que se vayan curando
ponle nombre a tus mentiras
me terminards amando

51






La comunidad gitana como contexto de desarrollo

CAPITULO 3: LA COMUNIDAD GITANA
COMO CONTEXTO DE DESARROLLO

Los sujetos de una colectividad no son un producto atemporal, sino que se
constituyen en un proceso genético —desarrollo- que viene guiado por
practicas socializadoras o educativas. Estas son idiosincrasicas para cada
cultura. Como ya he sefialado en el capitulo anterior, el desarrollo de los seres
humanos no puede desligarse de su contexto cultural, ya que es una funcién
de él. Nos desarrollamos en una direccion, hacia unas metas que vienen
marcadas por nuestra cultura.

Para poder llegar a explicar lo que me propongo como objetivo de esta tesis,
es decir, analizar los cambios que se estan produciendo en el rol de la mujer y
en su propia definicibn como sujeto dentro de las comunidades de cultura
gitana, debo explicar el contexto que esta construyendo el concepto y rol de
mujer de una manera gque se supone coherente en el mantenimiento de su
estructura. Por ello resulta fundamental conocer primero cual es su
estructura social tradicional. Atenderé a los principales factores que los
definen como tal para poder asi entender como los diferentes roles poseen
una coherencia interna con todo el sistema cultural. No pretendo en ningun
momento realizar un desarrollo exhaustivo de cada elemento que configura
su organizacion social, tarea ya desarrollada por varios antropélogos (San
Romaén, 1976, 1986, 1994; Ardevol, 1986; Torres 1991; Botey 1970, etc.) y
analizada en un trabajo anterior (para mayor detalle, véase Crespo, 1998),
sino solo apuntar aquellas que nos ayuden a dilucidar el contexto gitano del
desarrollo

El problema es que, al pretender estudiar precisamente los cambios
historicos que se dan en ese contexto, la materia de estudio se vuelve voluble,
imprecisa. Creo que mas que una dificultad, este detalle es una “vacuna” que
me ha evitado abordar la cultura como algo estatico, como una esencia
inalterable. Y ello me obliga a situarme en un enfoque tedrico genético. Y ello
en un doble sentido. Un enfoque centrado en los procesos sociohistéricos, y
un enfoque que se articule en torno al desarrollo ontogenético en la
explicacion de los sujetos historicos.

53



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Es por ello que me apoyaré especialmente en la propuesta teorica
desarrollada por Engestrom (1993) y Cole (1988, 1999), a partir de la Teoria
de la Actividad de Leontiev. El contexto, entendido no sélo como aquello que
rodea a los sujetos, sino como un entrelazado de flujos que constituyen las
actividades humanas. La propuesta de estos autores consiste en identificar y
articular el sujeto de la actividad, sus objetivos, los medios de que dispone, la
comunidad a la que pertenece y donde toma cuerpo la actividad, las normas
gue la regulan y la division del trabajo que organiza a la comunidad en el
decurso de la actividad.

Voy a centrarme en este capitulo en la descripcion de algunos de estos
elementos, concretamente, de los que dan cuenta de la vida social tradicional
de la comunidad (su estructura de relaciones, sus normas y sus formas de
division del trabajo). Pero, de momento, me basaré en una “foto fija”, la que
corresponde a la tradicion gitana, dejando para mas adelante el andlisis de los
cambios mas recientes

Veremos que la comunidad, organizada en relaciéon al parentesco, no sélo
define las relaciones entre sus miembros sino -lo que mas nos interesa para el
andlisis de esta tesis- que crea expectativas sobre como éstos han de
comportarse correctamente, cdmo han de ser. Dicho de otro modo, si
tenemos un nifio o una nifia gitanos, estos viviran y seran educados para vivir
en una comunidad en la que seran considerados, antes que nada, miembros
de un grupo familiar.

Veremos también cémo, en coherencia con la estructura de la comunidad,
existe una ley propia, en ocasiones implicita y en ocasiones muy explicita, que
funciona como salvaguarda del cumplimiento de los roles que cada uno tiene
asignado y que opera en la conduccion de los conflictos.

Y finalmente veremos cOmo existe una division de las tareas y los roles en
funcion del género y de la edad. Variables matizadas por los méritos
adquiridos ante la comunidad.

La argumentaciéon que desarrollaré en este capitulo y en proximo viene
apoyada en las entrevistas realizadas con tres miembros de la comunidad
gitana de Sant Roc (Badalona, Barcelona): Tio Emilio (TE), Raimundo (Rai),
Ramon (Rm), a los que se unio en algunas de ellas Yoly (M). También
utilizaré varios relatos etnogréficos. La codificacion, entre paréntesis, de cada
una de ellas posee una letra y unos numeros. La letra hace referencia a la
presencia (T) o a la ausencia (R) de Tio Emilio. Y los nameros hacen

54



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

referencia a la fecha en la que fueron registradas dia, mes y el Gltimo digito
del afio correspondiente.

3.1. EL GRUPO CULTURAL COMO ORGANIZACION
SOCIO-POLITICA

La organizacion de todo grupo cultural posee una configuracién politica que
permite, y a la vez delimita, la conservacion o establecimiento del orden
social en el interior de un marco territorial determinado.

La clasica obra de los antropo6logos Radcliffe-Brown y Forde (1982) definen
dos tipos de sistemas politicos: el de las sociedades “simples”, en las que la
estratificacion social se hace segun la edad y el sexo, y el de las sociedades
“complejas”, en las que los poderes estan institucionalizados y donde la
supremacia religiosa y politica pertenece a una sola persona, que detenta a
menudo el poder econdmico. En el caso que nos ocupa, el de los gitanos,
veremos cdmo su organizacion social corresponde a la de las llamadas
“sociedades simples”.

En esta misma obra, otros antropologos como Fortes (1982) y Evans-
Pritchard (1982) definen dos categorias de organizacion politica en Africa: el
grupo A y el grupo B. El grupo A comprende las sociedades “que poseen
autoridad centralizada, un aparato administrativo e instituciones judiciales y
en las cuales la division de las riquezas, privilegio y estatus corresponde a la
distribucion del poder y de la autoridad”. ElI grupo B comprende las
sociedades que “carecen” de autoridad centralizada, aparato administrativo e
instituciones judiciales constituidas. Las dos categorias son denominadas
respectivamente sociedades “estatales” y sociedades “sin estado”. Consideran
que el papel del sistema de linaje crea la diferencia esencial entre los dos
sistemas politicos. Aungue el parentesco juega un papel notable en los dos
tipos de sociedad, unicamente en las sociedades del grupo B el linaje actua
como unidad legalmente constituida que ejerce funciones politicas.

Lo que me interesa de estas lineas, no es ni asimilar el concepto de la politica
exclusivamente al concepto de la ley, ni pensar en la organizacion politica
como un subsistema cerrado de organizacion social. Creo que es importante
remarcar que los grupos culturales pueden definirse como un conjunto
estructural, sociopolitico, cuyo significado so6lo puede comprenderse
relaciondndolo asimismo con la organizacion econémica de la sociedad. No se

55



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

trata de realizar una correspondencia punto por punto entre los mecanismos
de organizacion sociopolitica y los fendmenos econoémicos, ni que sea
necesario definir los miembros de una sociedad, en tanto que agentes
politicos, simplemente por el lugar que ocupan en la produccion. Pero si creo
gue los elementos econdmicos configuran la organizacion sociopolitica de un
grupo cultural. Y de hecho, como veremos en los proximos capitulos, los
cambios en la produccion econdémica se relacionan con cambios
sociopoliticos. Evidentemente, el cambio social es un proceso que se extiende
a lo largo de muchos afios y en esta tesis o que pretendo es mostrar la
emergencia de este fendmeno, ya que para poder analizar sus ultimas
consecuencias nos queda todavia mucho camino por recorrer. Veamos con
mas detalle como se configura la organizacion sociopolitica en el grupo
cultural gitano.

3.2. LOS GITANOS COMO GRUPO SOCIAL

Los gitanos se perciben y, a la vez, son percibidos como un grupo social. Tal y
como argumentaban Tajfel y Turner (1979) desde la psicologia social que
podriamos denominar clasica, se considera que un grupo social comprende
"una coleccion de individuos que se perciben a si mismos como miembros de
la misma categoria social”. En esta percepcion como grupo existen dos
procesos intimamente relacionados: el proceso de categorizacion y el proceso
de comparacion social.

La categorizaciéon es un proceso cognitivo fundamental que permite al
individuo ordenar, regular y hacer predecible el mundo en el que vive (Doise,
1978). Ademas, este proceso de categorizacion se ha demostrado que genera
una percepcion estereotipica de los otros (Tajfel, 1984; Taylor, Fiske, Etcoff y
Ruderman, 1978) y también de uno mismo (Hogg, 1985) en términos de la
etiqueta categorial que se emplea.

Como observaremos en las paginas siguientes, esta concepcién de los gitanos
como grupo social esta sustentada en base a estos procesos de categorizacion
y comparacién social, que les permiten definirse a si mismos como diferentes,
con caracteristicas propias, a la vez que atribuyen al grupo mayoritario (los
payos) caracteristicas diferentes de si mismos.

De hecho, en mis primeros contactos con estas comunidades una de las cosas
gue mas me sorprendid fue las categorizaciones tan radicalmente opuestas

56



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

gue hacian sobre nosotros, la comunidad paya. Contrastaba la definicién que
hacian sobre si mismos como un todo cohesionado con connotaciones
socialmente positivas frente a la definicion de la comunidad paya, vista
también como un todo pero con connotaciones negativas. La diferenciacion
entre ellos y nosotros corresponde a los procesos de categorizacion y
comparacion social, como podremos ver en sus propios discursos. Es mas,
incluso en las entrevistas realizados con nifios y nifias, estos Mismos procesos
estan presentes.

En este sentido, los gitanos, como grupo étnico (Ramirez-Heredia, 1972;
Calvo, 1980, 1990) se distinguen por todos aquellos rasgos culturales que
ellos se atribuyen como comunes y que, para ellos, les hacen diferentes
haciéndolos diferentes del resto de grupos con los que entra en contacto. Las
grandes variaciones entre grupos, areas geograficas y desniveles de estatus no
impiden que los gitanos espafioles tengan un consenso basico sobre estos
rasgos sin los cuales ni su forma de articulacion del parentesco, ni sus
agrupaciones y relaciones, ni su territorializacion serian comprensibles. Es
importante resaltar que aunque el observador constate grandes diferencias, la
categorizacion que hacen de si mismos como grupo es la misma,
presentandose ante los "otros" como una unidad. Como veremos en préximos
capitulos la imagen de homogeneidad que dan de si mismos los grupos
culturales constituye una de sus caracteristicas fundamentales (Todorov,
1988). Y, es mas, uno de los principales elementos de esta tesis sera mostrar
como esta imagen de homogeneidad que durante largos periodos de tiempo
se ha mantenido invariable, en la actualidad se esta fragmentando.

En este capitulo y en el siguiente, me dedicaré a explicar los elementos que
configuran esta imagen homogénea. Por ello, veamos ahora cuéles son estas
caracteristicas culturales y como éstas han sido descritas. Torres (1991), un
sociologo gitano, argumenta que estas caracteristicas que se encuentran en el

pueblo gitano y que configuran dicho contenido étnico son:
1. “Lacreenciaen un origen comun
2. Un tradicional estado social de nomadismo
3. Dictamen legislativo endégeno
4. Lalengua como medio de comunicacion entre los miembros del grupo étnico
5. Laexistenciay su valoracion de los grupos de sexo y de edad
6. Laexperiencia como factor que produce poder y mejora el estatus
7. Laorganizacion familiar en clanes y linajes
8. Las relaciones laborales que pueden implicar a la parentela
9. El gran respeto a los difuntos y la idea de una posible intervencion de cualquiera
de ellos en la vida del clan, linaje o nucleo familiar al que pertenecio
10. La cohesién endogena
11. Ladiferenciacion exégena" (pag. 15)

57



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Y San Roman (1994) argumenta ademas que, en términos globales, los
gitanos mantienen una prioridad en sus relaciones de parentesco
caracterizadas por seis elementos fundamentales:

1. “Fuerte tendencia al patrilocalismo: la convivencia de parientes en una area
préxima

2. Fuerte ideologia de propiedad de los hombres sobre las mujeres y los hijos

3. Androcracia consistente

4. Primacia de las relaciones entre hombres en la construccién de la vida social y
politica

5. Autoridad paterna

6. ldeologia machista" (pag. 48)

Como hemos podido observar en estas dos caracterizaciones anteriores, el
sistema de parentesco es uno de los elementos fundamentales que los
definen. Veamos como se desarrolla.

3.3. EL PARENTESCO Y SU ORGANIZACION

El sistema de parentesco que otorga personalidad social a los miembros del
grupo gitano. Para ser miembro de pleno derecho en el grupo, hay que
pertenecer a uno de los grupos parentales, y son éstos los que fundamentan el
reconocimiento de cada una de las personas que les pertenecen ante la
totalidad del grupo. Por tanto, el grupo parental al que se pertenezca es la
base de la existencia misma de los gitanos (Torres, op. cit).

Con este sistema de parentesco patrilineal estdn de acuerdo practicamente
todos los estudiosos del tema (San Roman, op. cit; Ramirez-Heredia, 1972,
1985; Botey 1970,). Coinciden en que el nucleo familiar es lo mas importante
de la vida gitana, alrededor del cual giran todos los actos que los gitanos
realizan.

En nuestra experiencia de intervencion en la comunidad gitana de Sant Roc,
la importancia del parentesco se ve reflejada en practicamente todos los actos
y préacticas cotidianas. Por ejemplo, se puede constatar la dificultad que
tienen en asistir a una actividad cuando ocurre cualquier evento familiar,
desde los mas prestigiosos como puede ser un “pedimiento” o una boda hasta
los més “anecddticos” como puede ser el acompafiar a un familiar al médico

58



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

(para ir a buscar una simple receta pueden acompafarles cinco o seis
personas).

Normalmente utilizan el término familia o cuando se refieren a sus
antepasados hablan de linaje. Mis interlocutores, al igual que Torres (op. cit.)
solo utilizan el término raza cuando se refieren a la totalidad del pueblo
gitano y asi nos hablan de nuestra raza o la raza gitana:

“Rai: Tienes que tener en cuenta que somos una gran mayoria dentro de las
minorias pero una minoria dentro de la gran mayoria. Entonces tenemos que
hacer como un telén de acero alrededor nuestro para salvaguardar todo lo
nuestro, como raza, y como, como personas.” (13036)”

3.3.1 COMPADRAZGO

Entre los gitanos ademas del sistema patrilineal de parentesco existe otra
forma diferente, que no hace referencia a la ascendencia, sino que se origina
por el hecho del apadrinamiento en la ceremonia del bautizo y de la boda. Y
gue tienen practicamente las mismas repercusiones sociales que el
parentesco “sanguineo”.

En el caso de la boda, son los padres de los novios quienes buscan los
compadres, procurando que éstos les puedan ser utiles en el futuro. Si los
padres de los novios tienen dinero buscaran padrinos de prestigio y si no lo
tienen buscaran entre aquellos que lo tengan. Lo que esta claro es que hay
gue elegir, salvo alguna causa excepcional, entre los miembros del clan los
mas competentes en cada caso. Otra vez mas, el compadrazgo se convierte en
una cuestion de prestigio social.

En el caso de los padrinos de bautismo, es el futuro padre quién busca
compadre con la ayuda de su familia. En este caso el compadrazgo adquiere
mucha mas fuerza porque, por lo general, unos y otros pertenecen al mismo
grupo de edad, lo que significa que existirAn muchos méas encuentros sociales
y vivencias comunes. Mientras que en el caso de los padrinos de boda (que
normalmente son por lo menos de un grupo de edad superior) y los
contrayentes, la diferencia de grupo de edad distancia algunas vivencias y por
lo tanto un mejor desarrollo del compadrazgo.

59



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

El compadrazgo conlleva la obligatoriedad de la ayuda entre los individuos
gue ostenten tal vinculo, hasta el punto que unos y otros tienen que dar
preferencia en la colaboracion a cualquier otra persona, excluyendo a
aquellas que pertenezcan a un grupo de edad mas alto y que sean de
prestigio.

A los efectos de esta tesis, deseo llamar la atencion sobre dos aspectos acerca
de la importancia del parentesco. Por un lado, a los nifios y las nifias se les
educa en estos valores. Y por otro lado, como veremos con mas detalle en el
proximo capitulo, es la familia extensa la que decide sobre el devenir de sus
miembros.

3.4. GOBIERNO Y PODER

Otra de las caracteristicas culturales que definen al contexto gitano es su
sistema de gobierno y poder. Dentro del sistema de parentesco del grupo
gitano, existe un “bragerd” (que significa jefe en kald), quien ejerce el
gobierno en su grupo. En el caso concreto de una familia extensa el “jefe” sera
aquel que ya lo es de su unidad familiar, pero tiene mayor juicio y prestigio
gue el resto de los “jefes” que existen en las unidades familiares que
componen la familia extensa. Con referencia al linaje, el “jefe” sera el familiar
vivo mas cercano al antepasado comun del grupo, siempre que no haya otro
en parecida situacion y con un prestigio mucho mayor. Y por altimo, en el
clan, el “jefe” seré el Tio que ocupa dicha jefatura en el linaje mas poderoso
de los que componen el clan.

Cada “jefe” en su ambito de accién tiene la obligacion de dirigir, juzgar y
proporcionar los recursos necesarios a su comunidad, y no puede evadirse de
cualquier problema que surja en el grupo (Ledn-Ignacio, 1971). Pero puede
ocurrir que, por circunstancias animicas o de convivencia, un “jefe” pierda su
protagonismo, aunque en muchos casos se le mantiene aparentemente
aunqgue retirdndole toda autoridad, siendo sustituido realmente por otro
miembro de la comunidad.

El poder se mide en los diferentes segmentos por la cantidad de miembros
varones que lo componen: cuanto mayor sea el numero de dichos miembros,
mayor sera la fuerza del segmento al que pertenecen (San Roman, op. cit.).
Pero respetando siempre la ley porgue de lo contrario se caeria en un abuso
de la fuerza del poder:

60



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

“TE: Nosotros los primeros, porque si pongamos, sale un hecho y vamos a arreglar
los ancianos, y no entran por razones, ya los tomamos por salvajes, sea de una forma
o otra, supongamos, si ellos porque tienen la fuerza y aquellas personas son infelices,
son cuatro, pongamos cuatro y ellos son veinte y quieren abusar de aquellos
cuatro...para eso estan los hombres ancianos estan las cosas para decir sefiores esto
es un abuso y como es un abuso no lo vamos a permitir. Esto se arregla de esta
maneray se tiene que arreglar porque los abusos en el pueblo gitano no esta bien, no
esta bien mirao.

Rm: Seria una catastrofe." (T11066)

Cuando este hecho se produce, el segmento que ha abusado sobre otro, en
tanto en cuanto se pueda, se le excluira del poder de dicision. Este podria ser
el caso de “los caciques”: aquellos “jefes” con gran influencia sociopolitica en
su grupo pero que desdefia parte de las normas legales que constituyen la ley
gitana.:

"TE: Amparamos, amparamos a toda aquella persona que se vea necesitada (...)
porque vea que son dos personas y alli son diez y quieren hacer, quieren hacer
abusos de aquellas dos personas. Si hay gitanos en el medio y hay personas que con
desconocimiento y gitanos por malez no lo permitimos, (...) porque si son personas
gue son salvajes pues que vayan al monte. No lo permitimos se buscan las leyes, se
buscan las razones y decir sefiores, esto es asi y por aqui tiene que ir, quiera este o no
quiera ese.

Rai: Incluso si esta familia después de que ya han intervenido los gitanos viejos no
entran por razones, el pueblo se une y son capaces de tirarle.

TE: Si no ceden...entonces la mayoria de gitanos se les echan encima y entonces si
antes no entraba por razones pues ahora te vamos a... echar y se marchan

Rai: ahora los salvajes somos nosotros (...) Y el que va a ser mayoria Somos nosotros
porque queremos nosotros” (T11066)

Por ello, Torres (op. cit.) afirma que el poder salvaguarda la autoridad, pero
ésta no se adquiere sélo por tener poder. Asi pues, la autoridad de un “jefe” o
Tio esta respaldada por el poder de su segmento pero, aunque ésta tenga
muchos miembros varones, él no tendra autoridad fuera de su ambito de
poder si no tiene el prestigio adquirido por el respeto a la ley.

61



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

34.1. LALEY

La cultura gitana tiene una serie de disposiciones estructurales para resolver
los conflictos de interés de un modo ordenado impidiendo asi que éstos
desemboquen en confrontaciones perturbadoras. La ley gitana se convierte
asi en una costumbre 0 norma propia que ordena los mas minimos actos de la
vida practica. Esta es la manera de defender la integridad de su patrimonio
cultural, expresada por Ferrer-Benimeli (1965) como:

“Fidelidad a la raza (no te separes nunca del gitano). Fidelidad al varon
(permanece siempre fiel al gitano). Fidelidad a la palabra (paga religiosamente
las deudas del gitano)” . (pag. 39)

De esta manera podemos situar el cédigo de la ley gitana en el ambito de las
relaciones entre los propios gitanos. Asi pues, puede haber actos punibles,
gue lo seran si han sido realizados por gitanos y dirigidos contra miembros de
la misma etnia; mientras que si estos mismos actos se realizan contra
individuos externos a ella, es mas discutible tal punibilidad. Por ejemplo, la
venta de drogas a la comunidad no gitana no es un acto punible, se convierte
en una forma mas de comercio, mientras que cuando ésta se destina a la
propia comunidad constituye uno de los actos més punibles:

“Rm: es que la ley del gitano es la nuestra propia de nuestros actos sobre
nosotros....

TE: Nosotros llevamos 600 afios en Espafia... Y aparte, de lo que viene de
atras, camino de 600 afios y nunca hemos cambiao la ley y el gobierno cambia
la ley cada 5 o cada 4 afios, que nosotros no cambiamos la ley.” (T27017)

Por lo general, la ley gitana tiene su base en la idea de culpabilidad objetiva
convirtiéndose la intencionalidad del agente activo en un hecho de menor
trascendencia. Por tanto, lo que importa a la hora de juzgar un acto es el mal
causado, no teniéndose en cuenta la intencién de realizar o no tal acto (a
diferencia con nuestro sistema penal que utiliza ambos conceptos: accién e
intencion). Esto es valido, sobre todo, para las ofensas de menor importancia
mientras que para aquellas que son mas importantes se consideran, a manera
de descargo, las circunstancias habidas, la reiteracién de las mismas y, sobre
todo, el prestigio del sujeto agente:

“TE: ganando es perder, ganando la guerra, es perder. Qué pasa: desarmadas
todas las casas, unos para aqui, unos para alla, otros en la céarcel, (...)
Entonces, lo que hay que evitar es el compromiso y decir: tenga razén o no

62



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

tenga razon, lo que hay que evitar es esto. jeh! y que tienes hijos, tienes
hermanos, y toda la familia. ; Qué quieres, enfrentarte y que tengas una ruina?
(...) aunque ganes, vas a perder (en tono de consejo) porque va a ser una
desgracia, un desastre. Entonces qué pasa [que] la persona que entra por el
tubo. Porque, amigo mio, aunque yo tenga la razén, tengo que agachar la
cabeza; qué quieres que me busquen la ruina a mis hijos y me busquen a la
familia y todo esto; pues tengo que ceder a lo que arreglen los hombres. Que lo
vea bien venido y que se haga justicia. (...) Ahora, lo que nunca puedo darle la
razon yo a este hombre y decirle: tienes toda la razén del mundo" (T11066)

Los "jefes" o Tios son los encargados de hacer prevalecer la ley. La autoridad
en el caso de los gitanos es interna, comunitaria, ya que se desprende de sus
propios miembros:

"Rm: Y con la razén no se va a ningun sitio. O dicho de otra forma un poco
entendida: que no sirve tampoco lo que diga él ni yo, sino lo que le diga de formal, el
tio Emilio. Porque en este caso €l dice: a callar y lo que yo te diga.

TE: entonces, alli interviene, los buenos hechos y poner para que no llegue a nada. Es
gue si vamos a intervenir y no hay respeto, entonces lo primero que dirian: no... pues
coger el camino y marcharos, me apartaria del medio, no lo entiendes. (...) yo lo que
digo: gitanalmente, yo trato de evitar el compromiso. Ahora, si no hacen caso, digo:
pues ahi estd y arreglaros como podais, me aparto a un lao, ;ho me entiendes?”
(T27017)

Las leyes tienen un efecto sancionador de los actos considerados antisociales
de una manera que podriamos denominar “distributiva”, es decir, no importa
quién de los miembros enfrentados tenga mayor culpa, sino que se intenta en
la medida de lo posible que ambos "bandos" se puedan ver beneficiados: uno
no carga la culpa y otro queda exento. Lo importante cuando se imparte
justicia entre los gitanos es evitar el conflicto, es un ejemplo claro de
mediacion (tema candente el de la resolucion de conflictos):

“TE: Es a base de palabras y a base de hechos, buscando los puntos, lo que son las
razones porque los que van a arreglar el tema, no buscan razones porque si buscan la
razon, si te tengo que dar la razén a ti...

Rai: estamos perdidos

TE: ...0 si se la tengo que dar a él, lo que no hay que buscar son razones lo que hay
gue buscar son hechos paralelos, que estan ahi y evitar el compromiso, para que no
haya una ruina, eso es, porque aqui la razén, no se pueden buscar. Aunque tengas
toda la razén del mundo yo no te la puedo dar a ti, ni a él ni a ti, sino buscar un
arreglo para que no pase." (T11066)

63



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Tal y como comentdbamos al principio del capitulo la definicién de grupo
esta relacionada con los procesos de categorizacion y comparacion social. El
caso de la ley gitana es un claro ejemplo de ello. Constantemente se realiza
este proceso comparativo que curiosamente, en la actualidad, esté teniendo
eco en el sistema de justicia no gitano. La proliferacion de medidas
alternativas que impliquen la resolucién de conflictos, la mediacion entre
partes, es la definicién propia del sistema de justicia gitano.

En estos procesos mediadores, se sigue una gradacion hacia situaciones de
mayor gravedad, éstas ultimas llevan consigo las préacticas del destierro que
pueden tener un caracter temporal o permanente. Las que adquieren un
caracter temporal, algunos meses, han sido producidas por reyertas sin
sangre.

Cuando las situaciones alcanzan mayor grado de gravedad, el caso de los
delitos de sangre, y no es suficiente la intervencion de los propios Tios, se
buscan otros de gran prestigio y que no pertenezcan a los grupos de
parentesco en litigio. Estos actian con el reconocimiento de las partes en
disputa, y si el Tio en cuestion pertenece a un clan con gran poder, su
sentencia se dictara rapidamente y dificilmente dejard de cumplirse. Puede
ocurrir que los problemas sean de maxima gravedad entonces dificilmente
pueden arreglarlo los Tios, es la fuerza del propio grupo de parentesco quien
tiene que castigar al grupo de parentesco de donde haya salido la ofensa,
dandole el castigo correspondiente a la ofensa realizada. Es después de esta
resolucion por la fuerza, cuando se provoca la participacion de todos los Tios
disponibles para evitar que siga la contienda.

Por ello, cuando hay delitos con sangre, cuando hay muertos no se puede
arreglar la situacion. Se impone el destierro de por vida e implica a toda la
familia, son los llamados "contrarios":

"TE: Toda la familia, allegada y sin allegar, los que sean primos hermanos de esos
desaparecen de la provincia, se tienen que desterrar y los que han hecho las muertes,
pagan la muerte. Han pagao la muerte, la justicia los han cogido, pagan la muerte,
pero luego hay un arreglo entre el pueblo gitano, entre los hombres. (...) Luego lo
demés hay que compartirlo, para que nunca, nunca, se llegue a proceder para que
nunca haiga un afrentamiento. Porque luego hay una cosa fuerte, porque luego esto
viene de padres a hijos y de hijos a nietos y siempre lo tienen en la mente, se pasan
cien afios y esa contrariedad la tienen siempre, la tienen siempre en la memoria.
Hay crios, mejor dicho, hay personas que no han visto, ni han llegao a ver eso y han
nacido, han venido al mundo y son contrarios, puede ser un nieto o un sobrino carnal
pero esa persona aunque no haya conocido del vientre de su madre y haiga venido al
mundo para cuando sea mayor sea un contrario. Quiero significarte que esto, para no

64



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

proceder ni llegar a nada se tiene que partir todas las capitales de Espafia, para que
nunca lleguen estas familias a llegar a afrentarse unos a otros y eso es respetable, asi
nunca se llegara cuando es partido no se puede entrar jamas en la vida porque si
entra ahi entonces los problemas serian fuertes y se respetarian. Primero porque los
hombres ancianos lo tienen arreglao, y si esas personas saltan la ley entonces los
ancianos tienen que proceder ellos por su cuenta porque ellos son lo responsables,
entiendes. Este es el procedimiento del consejo, mejor dicho de los ancianos gitanos
gue son respetados, que son formales y que saben evitar un compromiso por su
palabray sus condicionesyy...

Rai: (interrumpe) jy aplicar las leyes! Tiene que ser imparcial!”

“TE: (...) cuando hay muertes ya no puede entrar nadie, nadie, porque yo soy el
primero que a los heridos, a los muertos no voy a decir que voy a arreglar esto porque
lo primero que dirian: Tio Emilio, y porque me han matao a mi hijo Ud. viene a
arreglarme esto.

Rm: No hay perdoén, no.” (T27017)

Lo que esta claro es que la ley gitana es, en cada momento, determinante y
rigurosa. La ley expresa la cohesién de la cultura gitana. Existe la concepcion
de que la sociedad gitana existe y persevera porque hay una profunda
comprension de que el bien del pueblo gitano se halla en la realizacién de esta
ley, que expresa el imperativo de la comunién gitana (Botey, 1970).
Raimundo nos comenta:

“Rai: Los gitanos siempre buscamos que la cosa no trascienda a mas, el
bienestar de toda la comunidad e incluso del que comete el dafio. Siempre
vamos buscando la mejor solucion para toda la familia y la mejor convivencia
entre todos. Porque esta es la base fundamental del pueblo gitano porque si no
tenemos convivencia entre nosotros mismos entonces desaparecemos. (...
Entonces lo que trata siempre la comunidad gitana es la buena convivencia
entre nosotros y bueno y que si hay cualquier laberinto porque esto no
trascienda a mas, a nada mas. “ (T27017)

La ley gitana, como cualquier otro aspecto fundamental de su devenir, se
transmite oralmente, se convierte asi en una herramienta cultural. Como
comentaba en el primer capitulo, a diferencia del contexto cultural payo, en el
contexto cultural gitano los medios legitimados son lo que provienen de la
transmision oral del conocimiento. Ello implica que sélo algunos de los
miembros de este grupo son los que ostentan la sabiduria y, en consecuencia,
el poder. Si el individuo gitano es concebido como un sujeto en continuo
aprendizaje, aprendizaje derivado de estar con y entre los suyos, no tendrian
sentido unas leyes que fueran escritas y que cualquier miembro pudiera
ponerlas en ejecucion.

65



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

En este sentido, en las actuales situaciones de sedentarismo se esta
intentando promover un equilibrio entre la enculturacién y la aculturacion.
Ello queda reflejado a partir del planteamiento que la Union Romani (la
Asociacion de las diferentes asociaciones gitanas de Espafa) realiza en 1986
cuando sus asociaciones federadas aprueban el siguiente articulo [numero
35] citado por Torres (op. cit.):

“El Consejo Gitano es el 6rgano de autoridad que vela porque la Unién
Romani ajuste en cada momento su actuacién a lo que tradicionalmente ha
sido la Ley Gitana y aconseje en su caso las adaptaciones que los tiempos
modernos deban imponer a la tradicional norma de la conducta del Pueblo
Gitano”. (pag. 43)

3.5. LA LENGUA

Otro aspecto importante del grupo cultural gitano es la existencia de una
lengua propia: el romané (o también romanés, ambas derivadas del rom, que
significa hombre). Diversos estudios (Harris, 1981; Richardson (1806-1851);
(Mardsen (1754-1836); Ludolf; Rudolf von Sova) y véase Etudes Tsiganes,
abril 1955). Por su parte, Ramirez-Heredia (1972) nos dice:

“Nuestra lengua gitana, manifestacion maxima de la cultura del pueblo, es una
de las lenguas mas antiguas del mundo, de raices purisimas sanscritas,
hablada actualmente en el mundo por casi diez millones de personas”. (pag.
96)

De todas maneras, desde la salida de los gitanos de la India hasta nuestros
dias gran parte de grupos pertenecientes a dicha etnia han deambulado por
todo el mundo y ello ha ocasionado que la lengua gitana haya sufrido
modificaciones propias de aculturacion. Asi, no es extrafio observar tanto la
presencia de palabras persas, armenias, eslavas, valacas, castellanas o
francesas, en el vocabulario gitano como la presencia de vocabulario gitano
en estos mismos idiomas. Un ejemplo de todo ello es la presencia del
vocabulario gitano en nuestro lenguaje carcelario: chorrar (robar), jambo
(policia), garito (casa), najelar (escapar) y un largo etcétera. Posiblemente
cumplan la misma funcién: un lenguaje que sirve a la ocultacion.

Este proceso de aculturacion ha llevado a tal diferenciacion linguistica que,
en algunos casos, los grupos gitanos no se entienden de forma agil. La

66



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

enculturacion de los nébmadas ha mantenido mas pura la lengua, a diferencia
de los grupos sedentarios cuya utilizacion es menor. La pérdida de la lengua,
del uso social de ésta se acrecienta cuanto mas tiempo el grupo gitano se haya
establecido como sedentario. Asi por ejemplo los gitanos espafioles no hablan
romano sino el Kald, un panlecto romané-castellano (como el spanglish lo es
del inglés y el espafiol). La reciente toma de conciencia de su pérdida (a mi
entender, indesligable de la construccién de la nocién de pueblo gitano, como
veremos ma&s adelante) ha llevado recientemente a un proceso de
recuperacion que se puede apreciar en los diferentes intentos realizados
desde las instituciones gitanas por la insistente recuperacion del Romand con
programas formativos dirigidos especialmente a los nifios.

Por ultimo, es necesario recordar las diferentes pragmaticas dictadas en
Espafia (desde la Reconquista hasta la dictadura franquista) contra la
utilizacion de la lengua Kal6. Creo que en la conjuncion de las sucesivas
prohibiciones y en el proceso de aculturacion esta la base del desuso de esta
lengua.

3.6. LOS GRUPOS DE EDAD

Otro de los pilares basicos del sistema de organizacion social gitana son los
grupos de edad. La pertenencia a un grupo de edad define la posicion social
de un individuo dentro de su clan y fuera de él. La edad en si misma carece de
importancia, es el grupo al que se pertenece el marcador social de las
relaciones entre los miembros de la cultura gitana que determinaran el tipo
de relaciones que se ejercen con respecto a los diferentes grupos sean éstos de
mayor, igual o menor edad. Es decir, el hecho de que un hombre o una mujer
tenga 20, 30 o 50 afios no marca el tipo de relaciones y de normas en las que
se ven involucrados sino el grupo de edad al que pertenecen. Por ejemplo, un
hombre de 20 afos puede pertenecer al grupo de edad de Rome o Tchave,
con o sin descendencia respectivamente, o el caso de un tio que sea mas joven
gue su sobrino; en ambos casos lo importante sera el grupo de edad al que
pertenezcan que les otorgard unos derechos y obligaciones totalmente
diferentes, asi como el poder de los primeros sobre los segundos.

A cada uno de estos grupos le corresponde unos derechos y obligaciones
diferentes. Pese a ello, si un gitano tiene una edad en la que habitualmente se
disfruta de unas determinadas prerrogativas, pero su conducta es juzgada
como inadecuada, pierde tales derechos de edad. Por ejemplo: un gitano

67



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

puede tener treinta afios 0 mas, pero en el caso de no haberse casado, seguira
siendo un tchavo ante el resto del pueblo gitano; aun teniendo edad para
poder estar en un grupo de edad superior, no se le permite porque no ha
realizado la obligacién correspondiente; y en el mismo caso se encontraria un
gitano casado pero sin descendencia. Asi pues, lo importante es poder estar
dentro del grupo de edad al que se pertenece, para poder participar asi de las
obligaciones y de los derechos propios del grupo.

Todo grupo de edad es visto por los miembros de los demés grupos como un
todo, aunque posee una division interna que disminuye a medida que el
grupo va haciéndose mas viejo y va adquiriendo una nueva posicion en
relacion con los demas grupos que le siguen. Es decir, y cOmo iremos
observando en la descripcién posterior, cada grupo de edad superior se va
homogeneizando siendo menor las diferencias dentro del grupo, existen
menos segmentaciones.

Existen ciertas normas de obligatoria observancia que afectan,
principalmente, a los miembros del mismo grupo de edad (respecto a las
fuentes de ingresos, a la competencia comercial leal, etc.), pero también entre
unos grupos y otros (respecto a los grupos superiores en sus decisiones,
frenar el empuje de los grupos inferiores que puedan causar deterioro a las
normas o costumbres gitanas). Asi, los miembros de un mismo grupo de edad
estdn en un plano de igualdad, lo que se traduce en que no se guardan la
distancia, se hacen bromas y actiian con naturalidad, se asocian en el trabajo,
en actividades recreativas, etc. Veamos cada uno de estos grupos con mas
detalle.

3.6.1. TCHAVORRE

Es el primer grupo de edad, corresponde desde el nacimiento hasta la entrada
en la pubertad. Posiblemente este grupo sea el més diferenciado de todos,
pues por él pasan diferentes momentos de aprendizaje y desarrollo del
individuo que ocasionan espectaculares cambios, entre ellos el mas
importante es el rito de bautismo, que marca su ingreso en la comunidad. A
diferencia de lo que ocurre en el resto de los grupos de edad, los nifios y las
nifnas estan juntos.

Los gitanos se refieren muy a menudo a este grupo de edad como el més

preciado, el mas querido, y de hecho sus pautas serian consideradas por los
“expertos en educacion” payos como de extremada sobreproteccion (Crespo,

68



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Lalueza, Herndndez, y Perinat, 1995). Dentro de las familias gitanas he
observado cémo, por ejemplo, los nifios y las nifias de corta edad no asisten a
clase porque aquella mafiana estaban cansados o tenian suefio. Es prioritario
culturalmente el hecho de que los nifios se encuentren bien, se sientan bien:

“Los padres gitanos profesan un amor tan profundo por sus hijos que les
impiden, la mayor parte de las veces, aceptar con una visién clara y légica el
hecho de que para cursar estudios o bien especializarse en una profesion
determinada tengan que salir de su propia casa o de su propia ciudad”.
(Jiménez, 1968, pag. 270)

3.6.2. TCHAVE

El grupo de edad que corresponderia a nuestra adolescencia seria el
denominado Tchave. Pero antes de continuar es necesario realizar una
matizacion al respecto. No existe un grupo de edad definido exclusivamente
como correspondiente a la adolescencia. ElI grupo de edad Tchave es mas
amplio que aquélla, ya que incluye desde la pubertad hasta la consecucion de
descendencia.

Por ello, sobre la adolescencia no existe literatura al respecto ni un rito de
paso claramente definido. A este grupo de edad se entra a través de la
pubertad, de la maduracion bioldgica, por lo que no existe una edad definida
ni para la entrada a este grupo ni para el paso al grupo siguiente, que se dara
cuando se hayan casado y tenido el primer hijo. A pesar de considerarles
adultos se representa a los miembros de este grupo con una cierta inmadurez
social que desaparecera por completo con la entrada en el grupo de edad
siguiente. Por ello se les considera “a medio hacer”.

En el caso de las chicas la entrada a este grupo de edad es mas visible, ya que
se inicia con la maduracion bioldgica, y mas concretamente con la aparicion
de la menarquia en las chicas. Supone dejar de ser nifia y se esta a la espera
de casarse, de convertirse en mujer:

“Bueno, sobre el desarrollo no hay ninguna regla. En principio cualquier nifia
se hace mujer, no sé, a los 10, 11 0 12 afos... depende cuando se es mujer. Se
consideran mas bien, ya, nifias casaderas, a nuestras nifas, que tienen 14 o 15
anos, las vemos desarrolladas, como una mujer, no las vemos como nifias.(...)
Sino que estan bien desarrolladas y dicen: "es una mujercica". Ese es el
sentido, es decir mujer.” (R12066)

69



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Esta concepcion de maduracién va intrinsecamente unida a la capacidad
reproductora. En el momento a partir del cual las chicas pueden ser capaces
de ser madres, ya son consideradas personas adultas. Segun Raimundo:
“Porque hay la idea que no poder engendrar un crio no es una mujer”. En los
chicos, cuya maduracion biolégica normalmente no es tan perceptible, se
espera que estén mas o menos desarrollados biolégicamente, “con lo que ya
pueden casarse y hacer vida, esta es la diferencia con el payo”, nos comenta
Ramon.

3.6.3. ROME

Llegar a la madurez entre los gitanos significa tener descendencia. Asi,
mientras que los grupos de edad anteriores estdn marcados por los afios
vividos, para pertenecer a este grupo, independientemente de la edad, es
necesario haber conseguido dicha madurez. Segun Ramirez-Heredia (op.
cit.), “la plenitud de su esencia femenina la encontrara cuando tenga su
primer hijo”.

Por ello, los hijos son muy valorados aunque en mayor medida antafio ya que
contribuian més al sustento familiar (recordemos que sus principales
dedicaciones econdémicas son la venta ambulante y la recogida de chatarra).
Un clan obtenia prestigio por sus conductas respetables y, a su vez, era mas
respetado si era numMeroso.

Se considera a este grupo de edad, casados y con descendencia, los Romé,
como el defensor de la familia y el responsable de la unidad econémica. Las
segmentaciones en este grupo de edad no son muy numerosas, se fijan dos
importantes relacionadas con el prestigio adquirido: Los que cumplen el rol
correspondiente de forma socialmente aceptada; y los que, por cualquier
causa personal, no lo cumplen debidamente. Los primeros son los que
podran acceder al siguiente grupo de edad, mientras que los segundos
dificilmente lo conseguiran, salvo dentro de la unidad local cuando se lleva a
cabo un abuso de fuerza (utilizacion ilegitima de la fuerza de muchos
miembros varones en sus familias) por el hecho de ser mayoria en ella, pero,
no obstante, la etnia no les reconocera el pase al siguiente grupo de edad, e
incluso ellos mismos no se atreveran a presentarse ante los componentes del
siguiente grupo de edad del resto de las unidades locales, porque saben que
no estan respetando la ley.

70



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Los Romé son los responsables del mantenimiento de la cultura gitana en el
ambito familiar asi como del buen funcionamiento de las unidades
econdémicas. Y al mismo tiempo, este grupo ha de ser el ejecutor de las
decisiones del grupo de edad superior que van dirigidos a los grupos de
menor edad. Es decir, cuando se trata de litigios entre miembros de
diferentes linajes, principalmente entre “Tchave”, los “tios” disponen la
solucion que los “rome” han de poner en marcha en cada parentela y dentro
de cada unidad local que ocupen.

Asi pues, del buen hacer de los romé dependera el reconocimiento de la etnia
para su elevacion al grupo superior de edad, con lo que llegard a ser una
autoridad a través del liderazgo politico conseguido tanto por el grupo
parental como por el extraparental.

3.6.4. TIOS

Este grupo goza del maximo estatus entre los grupos de edad. A diferencia de
otras sociedades jerarquizadas, como el sistema de castas de la India, donde
soOlo se puede acceder al grupo de mayor prestigio si se pertenece a un linaje
determinado, en el contexto cultural gitano este grupo de edad esta
compuesto por poseedores de la maxima autoridad de la etnia y por lideres
naturales, con una edad de méas de cuarenta o cuarenta y cinco afios, que
velan por sus disposiciones estructurales (la liri Kali: la ley gitana), actuando
bien como politicos enculturadores, bien como jueces de dichas
disposiciones.

"El tio es un gitano de respeto y de reconocida rectitud, a quiénes todos los miembros
profesan admiracion ya sea por sus virtudes humanas, por su energia en hacer
cumplir la ley, o por la sabiduria de sus consejos y orientaciones” (Ramirez-Heredia,
1982, pag. 36).

Normalmente, en este grupo de edad se dan tres segmentaciones que
corresponden a los subgrupos de edad congregados por afios: de los cuarenta
a cincuenta, de éstos a los sesenta y mayores. Ademas, existen dos grupos
destacados por el prestigio adquirido: Por una parte, esta el grupo de
prestigio normal, cuyos componentes no han destacado en su rol de tios, y
gue esta formado principalmente por el subgrupo de edad inferior, gran parte
del subgrupo medio y algunos del subgrupo superior. A éstos sélo se les llama
tio cuando se les trata directamente pero que en su ausencia se les denomina
por su nombre o apodo, lo que se considera como un tratamiento inferior:

71



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

“Ent: ¢Cudl es la diferencia entre un Hombre de respeto y un Tio? ;Todo
Hombre de respeto es un Tio?

Rm: no (...) porque la comunidad no le respeta como tal. O los demas gitanos
no lo respetan como tienen que respetarlo para que este hombre, como
anciano, o en el Consejo de Ancianos, intervenga en los asuntos de la
comunidad gitana

Ent: pero, en teoria, cualquier persona, por el hecho de llegar a ser mayor, ya
es Tio

Rm: Entre nosotros en cuanto uno ya es algo mayor. Por ejemplo, yo tengo...
ya cuarenta afios. Un chico de quince o dieciséis, a mi me dice ya Tio. Eso es
respetabilidad hacia los mayores. Pero para llegar a ser un Tio del Consejo de
Ancianos, tienes que tener una formacion, una formalidad, como se suele decir
los gitanos. Tienes que tener una formalidad de muy pequefito. Y unos hechos
muy gitanales. Y que ese respeto, y ese ego que hay entre los gitanos que es el
orgullo de decir: es muy formal... (...) es muy formal, es muy atento, es muy
servicial, atiende a todos los gitanicos, que tienen problemas siempre lo han
llamado a este hombre porque tiene conocimiento de causa, de las razones
gitanales... Ahi es donde se esta formando y luego donde ese anciano se gana el
titulo que tiene.” (R30106)

Por otra parte, esta el grupo de mayor prestigio, cuyos componentes son
siempre respetados por la totalidad de la etnia, la mayoria de las veces
obedecidos, y con frecuencia temidos por los grupos de parentesco que
reiteradamente no acatan la ley gitana; esta formada por los miembros del
subgrupo superior y una pequefa parte del subgrupo medio. A los miembros
de este grupo de mayor prestigio se les llama tio, tanto en su presencia como
en su ausencia.

No existe un ritual para marcar el paso de romé a tios, sino mas bien una
evolucion propia del rom hacia un estatus meritorio después de haber
cumplido con el rol propio (defensor de la familia y responsable de la unidad
econdémica) y entrando en uno nuevo (el liderazgo en la vida politica del
grupo de parentesco y su posibilidad a niveles extraparentales). No se puede
acceder a este estatus o puede perderse por las siguientes razones:

“Un anciano puede perder el tio, es decir, hacerse indigno del tratamiento y de
lo que éste implica. Las razones para ello son varias, tales como el alcoholismo,
ser adicto a las drogas, manipulacion de otros gitanos para obtener un
beneficio econdmico para uno mismo, abandono de los hijos menores,
provocacion y locura, y en una mujer haber tenido demasiados maridos,
ademas de todo lo anterior”. (San Roman, 1976, pag. 214)

72



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

En estos casos se produce un doble desprestigio, por una parte el que se le
hace al gitano que no merece el estatus, y por otra el que recae sobre su
familia de linea paterna, lo que es debido a la filiacion patrilineal.

Los Tios se convierten asi en el ideal ejemplar para el resto de los
componentes de la etnia gitana. Concediéndoles una autoridad moral para la
gue, ademas, es necesario un nivel de prestigio que viene dado por el apego a
las normas gitanas que, ejercida en el marco de un estilo peculiar de poder
van configurando determinadas estructuras de discusion y participacion a
nivel interno. De esta manera, aquellos individuos que mayor experiencia han
adquirido en el contacto con el medio y que mas oportunidades han tenido de
aprender y desarrollar estos habitos culturales, generalmente los mas
ancianos, son configurados por el colectivo como “marcos de referencia
claves para la comunidad”. Asi, el rol de este grupo de edad es el ejercicio de
la actividad politica y representativa (Montoya, 1987). Dentro de éste, el
Consejo de Ancianos (Kris Romani) es quién ostenta la autoridad politica y
representatividad dentro del grupo:

“Rm: Cuando se habla de hombres formales en estos casos no se descarta la
familia dafia ni la que ha dafiao, esos formales también entran. Se cuenta a los
formales de ellos, que son los otros los que tienen que darle la explicacién y de
preguntarles.

Rai: Son varios los interlocutores: de la familia vienen los ancianos de cada
familia, son los que estarian delante. Por ejemplo, de un barrio y de otro, no
se enfrentarian los dos bandos en el mismo momento sino que irian los
ancianos a hablar con un bando y luego con la otra parte para que no estaran
juntos porque yo escucho tu version y escucho la de la otra, si entonces
podemos opinar y aplicar la ley porque si estan todos juntos como ha dicho
muy bien el Tio Emilio, hay muchos que hablan por aca y por acay por el otro
lao, entonces una persona sola o dos no lo capta todo. Entonces por esto se
pide, se solicita mas hombres del consejo de ancianos que pueden interferir.
Entonces, si por ejemplo el tio Emilio conversa con dos pues los otros hombres
pueden conversar con uno o dos y para que mantuvieran vivas las
conversaciones y no se pierda el hilo de lo que se estd hablando y no
interfieran los demas. Porque si interfieren cuando estan arreglando, estan
comentando, estdn hablando, entonces siempre estan igual todos, porque se
ha llegao a proceder en un caso de estos ha estado hasta 20 dias, yo he estao,
mi abuelo que en paz descanse con dos familias estuvo 20 dias.

TE: Yo me he tirao para un tema gitanal dos meses (sefiala con los dedos),
quiere decirse que trabajaré para poder evitar este compromiso. Yo me he
tirao dos meses no digamos todos los dias pero a lo mejor a la semana iba dos
veces.” (T27017)

73



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Este nivel de autoridad y respeto ya no recae solamente sobre la naturaleza
del vinculo genealdgico, sino ademas sobre aquellas otras condiciones de
prestigio, honor y palabra, capaces de extender su influencia incluso fuera del
ambito del parentesco, porque, de ser asi, seran convocados para que actuen
como mediadores por parte de los ancianos de otros linajes distintos al suyo.

La autoridad del Tio mas anciano de un linaje o de un sector es la autoridad
de un “primus inter pares” Torres (op. cit.). Este hecho aparece con claridad
cuando algun asunto implica a todo el linaje, la resolucion de una disputa
termina cuando los tios de ambas partes dan su palabra de aceptar la
resoluciéon tomada. No es el mas viejo quien la da, a no ser que sea en
representacion de los otros, sino todos los viejos implicados que estan
presentes. Lo que suele ocurrir es que al mas viejo se le reconoce mucha mas
experiencia, y de aqui una gran influencia sobre los otros; solamente su
situacion es realmente autoritaria cuando no se ha llegado a un acuerdo entre
los demas.

3.7. UNA SOCIEDAD HOLISTA

En las paginas anteriores he analizado las caracteristicas de las comunidades
gitanas, sus leyes y su distribucién interna de roles y divisién del trabajo. Ello
con el objetivo de conocer algo sobre el "nicho evolutivo™ en el que se da el
desarrollo de los gitanos. Podemos ahora entender algo acerca de los
objetivos de su cultura, de sus valores, de sus formas de relacidon, que
explican para qué tipo de actividad son educados los sujetos de este colectivo.
Nos queda conocer cual es el sujeto de las comunidades gitanas, como se
definen sus objetivos y qué herramientas desarrolla y aprende a utilizar para
conseguirlos.

Por otro lado, estas caracteristicas culturales podrian entenderse, en primera
instancia, como diferencias culturales que surgen cuando los miembros de
dos poblaciones (gitanos y payos) tienen sus propias formas de comportarse,
pensar y sentir independientemente del contacto establecido entre ellas. Sin
embargo, propondré que sélo analizando tales diferencias culturales como
fruto de las relaciones de dominacion a las que los gitanos han estado
sometidos podemos entender su dindmica histérica y sus transformaciones;
pero eso lo veremos con mas detalle en proximos capitulos.

Una de las principales caracteristicas culturales primarias del contexto
cultural gitano, al igual que muchas de las sociedades definidas como

74



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

tradicionales (en oposicién a modernas) radica en la concepcién holista de la
sociedad. El holismo implica una visidén socio-céntrica donde el individuo
como tal no existe, y el valor de una persona viene dado en tanto que "pieza"
de la estructura social. Ya comentaba en paginas anteriores como la familia, y
por extension la comunidad, constituye el sujeto (en términos de
Ensgrenston) en el entramado de relaciones del contexto cultural gitano. En
tanto que sistema cultural holista la sociedad se concibe como un organismo,
COmMO un cuerpo, cuyas partes por separado no tienen ningun sentido
(Shweder y Bourne, 1986). Cada individuo tiene un valor en funcion de su
papel en la sociedad. Es por ello que no se pueden emitir, desde esta
perspectiva, juicios generales respecto a las personas, sino juicios particulares
respecto a cada persona en su contexto. La persona no es concebida como un
ser autbnomo, con derechos individuales por el hecho de ser persona.

El holismo supone la asuncién de valores colectivistas en las relaciones
sociales, por lo que la autonomia, la iniciativa personal o el tener criterios
propios no son valores deseables. Por el contrario, la fidelidad, el acatamiento
a la tradicién y el respeto de las personas en funcién de su edad o estatus son
conductas especialmente deseables. Todo lo vinculado con los intereses
personales se subordina a las preocupaciones familiares; el destino de la
comunidad tiene mas importancia que la trayectoria del individuo.

Para los gitanos, a diferencia de los esencialistas romanticos y modernistas,
los individuos por si mismos no pueden “significar” nada: sus actos carecen
de sentido hasta que se coordinan con los otros. Asi, el lenguaje de la vida
mental cobra significado a partir de su uso social, "la mente emerge en el
transcurso de la interaccién social" (G. Mead, citado por Ibafiez, 1990). Asi,
las palabras de una persona no constituyen una comunicacion hasta que los
otros las consideren inteligibles: “Comunicamos, luego existo”, ya que sin
actos de comunicacion coordinados no hay ningln “yo” que pueda expresarse
(Gergen, 1992). O como decia Bakhtin (1929): “El ser mismo del hombre
(tanto interno como externo) es una comunicacion profunda”. “Ser” significa
“comunicarse”. Ello no significa, en absoluto, que en las demés sociedades
no se produzcan este fendmeno, ya que la existencia del sujeto esta siempre
definida en sus relaciones sociales. La diferencia fundamental radica en el
nivel fenomenoladgico, en la explicacion de la realidad donde lo social lo es
todo.

Ahora bien, la concepcion holista se da en colectivos donde la gama de
relaciones esta restringida normalmente a la comunidad donde se habita. A

diferencia de ésta, los origenes nédmadas de la cultura gitana, ese ir y venir de

75



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

una poblacién a otra, determinaba toda una gama de relaciones, que para
muchos individuos y colectivos sedentarios es impensable, multiplicandose
asi la pluralidad de relaciones con los “otros”. Relaciones que respondian a
dos tipos de practicas diferenciadas. Por un lado, las practicas comerciales
como la venta o la trata de animales que servian para el sustento familiar y
gue ejercian en exclusividad los hombres. Y por otro lado, las practicas
relacionadas, basicamente, con el matrimonio privilegiando las relaciones
dentro del clan. Dada la estructuracidon jerarquica de los géneros, esta
multiplicidad de relaciones no era valida para las mujeres que tenian pocas
posibilidades de relacionarse con miembros de otras culturas. Ellas quedaban
circunscritas a las relaciones privadas, a las relaciones familiares.

En cambio, con la situacidon actual de sedentarismo, para la mayoria de
gitanos estas relaciones se han vuelto mas “previsibles”, y asi lo mas probable
es que las relaciones de un individuo se circunscriban a la comunidad donde
habitan semejandose a las relaciones caracteristicas de las denominadas
culturas tradicionales. De esta estabilidad en el circulo de relaciones se
derivan dos aspectos importantes. El primero de ellos lo constituye la
proximidad de los modelos de referencia. Un ejemplo de ello, es la respuesta
gue dan unos nifios y nifias ante la pregunta: ;y de mayor a quién te gustaria
parecerte? haciendo referencia siempre a alguien de la familia. O como
argumenta Doumanis (1988) en este tipo de contextos sociales, los individuos
"disfrutan de un conjunto de valores claros e indiscutibles, de modelos de
conducta especificos para la mayor parte de las situaciones vitales" (pag. 37)

La proximidad de los modelos de referencia y la inexistencia de modelos
alternativos facilitan el proceso de enculturacién. En estos actos
comunicativos se exploran estrategias a seguir ante un determinado
problema, se convierte en la manera de aprender comportamientos, normas,
valores,... De esta manera, las tradiciones establecidas modelan el
comportamiento basico que se espera de los individuos y estos modelos
ayudan a controlar sus actos especificos.

A su vez, esta proximidad de los modelos de referencia y la inexistencia de
otros modelos facilita la creacion de una identidad colectiva donde la
diversidad de personas comparten un todo significativo comdn. Es un
discurso colectivo en la mayoria de los casos, tal y como comenta Diaz (1996):
“Al dirigirse unos a otros, y al hablar conjuntamente desde una voz colectiva,
los hablantes también se constituyen a si mismos como personas individuales
o colectivas. La forma en que decimos las cosas nos construye tanto a
nosotros como a las cosas que decimos” (pag. 166).

76



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

El segundo aspecto derivado de la estabilidad en las relaciones lo constituye
el alto grado de vigilancia informal. Cuando el mundo social permanece
estable y la informacion nueva es escasa, los minimos detalles de la propia
vida pasan a ser temas de conversacién general (Gergen, op. cit. ). El
chismorreo o “la criticacion” y la rigidez de las normas en este tipo de
comunidad van juntos. Es el denominado control social: las estrategias que
utiliza la comunidad para saber, dirigir y sancionar las conductas de los
individuos:

“TE: (Eso es) La formalidad de nuestra etnia... Por que una mujer, en nuestra
época, cuando se marchaba una mujer, se iba al mundo, lo primero que el
padre ya, de por si, ya no la admitia en la casa porque era una vergienza
grande para ella. Para esa familia, porque eso seria como una bomba. Jamas
en la vida seria recibida en la casa de esa familia porque seria criticado y
ademas las personas ancianas, nosotros primero, le diriamos: "TU, desaparece
de aqui con tu hija y aqui no estés". Porque es una verglienza. Eso ante
nosotros.” (T11116)

Ello desplaza muchas veces el locus de control hacia el exterior del individuo,
es decir, es la comunidad o la familia la entidad encargada de velar por el
cumplimiento de las leyes gitanas. El espacio, la imputabilidad del individuo
es minima (recordemos el apartado sobre la ley gitana):

“Rai: jTienen arreglo! Si el ha hecho mal a un crio, porque un crio cometa una
chiquillada, ¢ta crees que es correcto que venga la guardia urbana y lo
encierren o lo meten en cualquier centro?, pues ¢no es mas sencillo que entre
las personas se arregle y se comente y se arregle la cosa, la situacion? Mi hijo
ha cometido una injusticia con Ud., ;/Qué le ha hecho? Ha hecho esto, ha roto
la moto, se le ha llevao una moto, se le ha llevao una bici, qué ha sido esto,
pues tenga Ud. el dinero y ya est4, ahi los tiene, y no sucede nada. (TE asiente)

Ent: Entonces, es la familia, los allegados del que ha hecho algo, los que van al
otro a disculparse.

Rai: Si, pero no los jévenes, los mayores, siempre los mayores, siempre los
mayores. Yo creo que esto es mas sencillo y més simple y mas facil e incluso
mejor para los crios (...) No se mete preso, entonces el padre ya se encargara
de ese nifio para que no vuelva a cometer ese delito.

TE: (asintiendo) Ni con payos ni con gitanos.

Rai: jClaro! Una vez podemos tolerar una cosa asi a un hijo, pero dos no,
porgque mas de aqui, mas de aqui (apoya el brazo en la mesa) ya le toleramos
que sea ladron, entiendes.

Rm (interrumpe): Ya quedaria mas ligada a la familia.” (T27017)

77



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Pero ello no es valido de la misma manera para todos los individuos, ya que
dependera del espacio social que ocupen: no es lo mismo el Tio que un nifio o
gue un drogadicto. El control social ejercido dependera, por tanto, de la
posicion jerarquica que ocupa la familiay el individuo dentro de ella:

“Rm: Si porque es que a veces, por ejemplo, el infractor es uno de los que hay
tantos “pinchotas”. Porque hay personas que sin hacer dafio a nadie de los
gitanos ya queremos echarlos de aqui. Y(...) la familia dice también: “;qué
queréis que su haga?. (...) Si una persona es infractora, es (...) distinta a una
persona que sea trabajadora y cumplidora(...) Pero si es una persona ya es
mala (la propia familia) ellos mismos lo echan. Y lo hacen desaparecer pa que
se quede to perdio.

Rai: Es cuando solemos decir: “bueno, si es un drogadicto, es un sinvergiienza,
es un borracho. Que le quiten la vida. Si fueras una persona honesta y buena,
bueno pues aqui estamos (la familia), ¢;no?.

Rm: Si. Que es eso. Tenemos la ley esa pero claro tenemos la infraccion. Hay
que saber mirar digamos las personas por lo que son.

Rai: Se han de valorar las cosas.” (R04126)

La concepcion holista de las relaciones individuo-comunidad es indesligable
de los valores colectivistas. Tanto, que es imposible explicar lo uno
independientemente de lo otro. A continuacibn me centraré méas en lo
relativo a los valores.

3.8. UNA SOCIEDAD COLECTIVISTA

El colectivismo como valor enfatiza la interdependencia tanto como la
preservacion y la permanencia de las relaciones prescritas que estan
jerarquicamente estructuradas alrededor de los roles familiares y de las
generaciones (Bourne, 1986). Subrayando la necesidad de armonia entre los
individuos de la colectividad, el desarrollo del rol asignado y el respeto a la
autoridad. Lo que haga o sea un hombre o una mujer no sélo le representa e
identifica a él sino a toda su familia, por ello es tan importante ganarse el
respeto de los demés. Ello permite que los miembros de la comunidad
sientan que estan respaldados, que pueden contar con los demas. Para
cualquier situacion, favorable o desfavorable, se recurre a la comunidad. De
ahi la importancia del clan y de las uniones familiares:

78



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

“Ent: (Entonces) ser gitano es una manera de ser.
Rai: porque lo tiene muy dentro de si (sefiala el corazon).

Rm: gitano es aquel que no tiene personas extrafias. Cuando mas familia se
junta, mas gitano “ (R24046)

El gitano, aunque como persona sea un desconocido, nunca es tratado como
un extrafo sino como un hermano. En este sentido, es importante remarcar
como los propios términos utilizados definen un tipo de relacién, ya que los
gitanos se llaman entre si hermano o primo, aunque no sean parientes. La
significacion del individuo le es dada a partir de su pertenencia a la “raza”
gitana. De ahi se deriva la importancia de la hospitalidad:

“Rai: no pero esto que te digo de servicial te puedo explicar el caso de mi
padre. Yo era un crio y vinieron unos gitanos de Valencia aqui que no tenian
nada de nada. Mi padre los cogié y los metié en mi casa. Yo me acuerdo que
habia una litera y yo me tuve que acostar en el suelo y ellos estaban en la litera,
y los trat6 como si fuéramos hermanos, y no nos conociamos de nada.”
(R13036)

“TE: que yo vea a un gitano ahora mismo que yo no lo conozco y que venga
ante (mi) y me diga: ¢usted es el tio Emilio?, o ;justed es gitano? pues para
servirle, hijo, yo soy gitano. Pues mire usted, tengo a mi hija en el hospital y
vengo apurao: no tengo dinero, no tengo a mi familia ahi, no tengo para los
viajes ni para nada. Este gitano, que soy yo, yo tengo que ayudarle porque es
asi, hay que ser asi. Si no lo tengo, lo pido....si hay cuatro hombres ahi al lao
mio, lo primero que si yo no tengo, digo: sefiores, para ayudar a esta familia, y
guien mal tenga que no ponga y hay que ajuntar dieciocho o vientemil pesetas
o treinta para los viajes, y si no lo tiene también lo pedira. (Cuantos somos,
seis? a mil duros, a cinco mil pesetas; le damos para el viaje. Esto es una,
segundo: si tengo que meterlos en mi casa para un par de dias o tres o cuatro,
los meto en mi casa, y si tengo que darles de comer, les daré de comer;
ayudarlos, ...hasta que ellos hagan lo suyo, sus cosas, para que ellos puedan
salir del paso. Y una vez que hayan estado ahi y se quieran marchar, yo por las
mismas les tengo que ayudar en ese sentido. (...)

Rai: eso es ser gitano y tener condiciones y echarle una mano dentro de mis
posibilidades” (R24046)

El sentido colectivista facilita, a su vez, la caracterizacion cultural de los
gitanos como una extensa red social, tanto real como percibida. Ello es
facilmente observable en sus comunidades donde podemos ver
constantemente la gente en la calle, en plazas donde se reunen. Para ello
disponen de una delimitacién fisica del espacio a través de una serie de

79



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

indices que definen un territorio como propio, como seguro porgue el control
es posible, y fuera del cual se establecen toda una serie de limitaciones y de
precauciones. Donde no hay control directo de la comunidad (control que se
ejerce a través todos y cada uno de sus miembros) se extiende la
desconfianza. No es de extrafiar, por ejemplo, que rara vez se permita que los
ninos asistan a las colonias que organiza la escuela e incluso a cortas
excursiones de un dia. Como tampoco es de extrafiar que, cComo veremos mas
adelante, para las chicas sea una excitante aventura atravesar una calle que
marca los limites del area de influencia de la comunidad.

Pero, a su vez, la red social es indisociable del control social. En la medida
gue el sujeto es la familia, ésta ha de vigilar que todos sus miembros se
adecuen a las normas y valores de su contexto cultural. Infringir las normas
socialmente aceptadas no solo repercute en el individuo en particular, sino
basicamente en el prestigio de la familia. Por ello, la lealtad a la familia, a las
normas, se mantiene con formas de conducta que recompensan
generosamente a quienes se adhieren a ellas y castigan severamente a
quienes las desobedecen.

Una de las recompensas posibles es el soporte emocional que proporciona
esta red social. Para los gitanos es una necesidad esencial contar con el apoyo
de los demas, apoyo que de antemano ya viene dado. Las personas se sienten
mas seguras, saben que en los momentos de dificultad seran protegidas, y en
los momentos de gloria seran elogiadas. Es decir, no pasaran desapercibidas
ante los demas. Todo ello esta en estrecha relacion con su “teoria” acerca de
los sentimientos. Estos no se pueden ocultar, incluso “es malo para la salud”
si se hiciese, lo que segun nuestra terminologia les convierte en individuos
emocionales. El hecho de poder expresar los sentimientos con facilidad
permite a los individuos la oportunidad de analizar esos sentimientos sin que
necesariamente deban ignorarlos, negarlos o asociarlos con culpabilidad
(Doumanis, op. cit.). Cuando esta expresion de los sentimientos forma parte
del contexto cultural donde el sujeto esta inmerso dificulta la sensacion de
intranquilidad o disgusto, ya que lo que el sujeto siente y expresa, lo ha visto
en otros sujetos de su entorno.

Esta expresividad de los gitanos se da en todas sus relaciones y, como
desarrollaré més adelante a propésito de la enculturacion, es un valor
deseado y “educado”. Las relaciones entre las personas no constituyen un fin
en si mismo sino que estan subordinadas al ecosistema familiar y forman
parte integral de él (Doumanis, op. cit.)). La familia satisface todas las

80



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

necesidades del individuo. Por ello, el refugio siempre es la familia, la cual
aleja el sentimiento de soledad, de pérdida del “rumbo moral”.

“M: (Y) No, no hay vergienza. (Mira) Yo he tenido un problemita asi de
pequefio (muestra con los dedos) y yo he ido donde mi familia y a mi la familia
me ha dicho: “si necesitas algo aqui estoy yo”. Y de eso lo escuchas de todos.
Porque sin darte cuenta... dices bueno, a mi me lo ha dicho mi padre, me lo ha
dicho mi tio, me lo ha dicho todo el mundo; y no te sientes solo. Te sientes solo
si no los tienes cerca, como yo. Yo ahora, no tengo a nadie aqui cercay yo a
veces me encuentro un poco sola. (...) Con mi familia misma se me puede
curar. Yo voy donde mi familia, y le explico mi problemayy...

Rm: Pues se resuelve.

M: ...La comprensién y el carifio yo creo que lo puede todo." (R04126)

En este sentido, la diferenciacion que construyen entre “ellos”, los gitanos, y
los "otros", los payos, se refrenda en esta concepcion de la familia y de los
valores colectivistas asociados. Dado que para ellos la familia, como hemos
podido observar, es el centro y satisface todas las necesidades, categorizan a
los otros, los payos, como pertenecientes a familias donde no se cumplen
todas estas funciones. Por ello, en la medida que la familia paya no satisfaria
las necesidades emocionales resultaria necesario que los individuos
recurrieran a profesionales, como los psiquiatras, cuando tuvieran problemas
de esta indole:

"Rai: (...) Entre los gitanos cuando hay alguien depresivo, ante todo una mujer
0 un hombre, toda la familia los cuida, estd pendiente de ellos, vamos a sacarle
(...) Vamos a llevarle arriba y abajo. Vamos a comprarle esto, vamos a
comprarle de comer, vamos a irnos alla, vamos a comer alla; y la depresién se
va aqui.

M: Y ese mal que td tienes sin darte cuenta, pero sin darte cuenta eh

Rai: ¢Entiendes?, se va aqui, la depresidn se va. Y no vamos al psiquiatra, el
psiquiatra somos nosotros, el loquero ése somos nosotros.

M: Porque de qué necesitas tu de ir al psiquiatra si te estds abotifarrando de
pastillas y estas diciendo el problema lo tengo, el problema lo tengo y contimas
pastillas més te recuerdas. Sin embargo, la familia con carifio te hace que se te
vaya el problema sin darte ni cuenta.

Rm: Es que por parte, por parte los psiquiatras pueden atender a la persona
pero aquella persona que no tiene conciencia digamos, a ese si le puedes dar la
pastillay calmarla esto y lo otro. Pero la conciencia de la persona que es lo que
quiere expresar no se la suelta al médico, ni yo. A la familia si que se la soltaré
toa. Pero al médico: “me pasa esto y lo otro” pero tampoco le hablo con esa
confianza.” (R04126)

81



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Siguiendo los comentarios anteriores no es de extrafiar que en este contexto
cultural gran parte del vocabulario sobre la persona podria ser definido como
romantico. La expresividad, la pasion, la profundidad, la importancia de
sentirse bien, se convierten en ejes fundamentales de las relaciones. Uno de
los aspectos que mas me ha sorprendido, y en muchos momentos gratificado,
de mi trabajo en la comunidad es el hecho de la preocupacién que se tiene
sobre las personas. Si un dia ven que tienes una expresion, una manera, 0
gue te mueves diferente enseguida te preguntan, tienen detalles contigo. La
verdad es que no dispongo ni de expresion ni de vocabulario para explicarlo
mejor, pero constantemente tengo la sensacion de que trabajar alli me sienta
bien emocionalmente, vuelvo a casa con mejores &nimos.

En este vivir en comunidad la privacidad no constituye un objetivo deseable.
En la medida que la identidad es colectiva, la privacidad de las relaciones
pierde su sentido, ya que ésta promueve una necesidad de autonomia
afirmando “lo sagrado del yo” (Bourne, op. cit.). Vinculados los individuos en
un sistema interdependiente no se sienten “invadidos” ni “invasores” cuando
son regulados o regulan la vida de los demas. Ello se observa en situaciones
gue desde nuestra perspectiva cultural forman parte de nuestra privacidad,
como por ejemplo mantener la puerta del dormitorio de matrimonio cerrada.
Aqui viene a cuento una vivencia personal: Un fin de semana estabamos en
una casa en el campo con un matrimonio gitano. Llegd la hora de irnos a
dormir y mi parejay yo cerramos la puerta de nuestra habitacién. Al segundo
oimos: “¢Pero es que cerrais la puerta?”. Ellos estaban asombrados por
nuestra accion y nosotros por su pregunta. La intimidad matrimonial no
parece ser algo indiscutiblemente deseable en el universo cultural gitano.

Otra de las situaciones donde la consideracién acerca de la privacidad
cambia, es en la interaccion que se establece entre la madre y sus hijos.
Recordemos la importancia que en la literatura psicoldgica se le otorga a las
“relaciones privilegiadas” entre la madre y su descendencia. En el contexto
cultural gitano, sin embargo, las madres tienen estrecha relacion con sus
hijos pero ni mucho menos la exclusividad. Las madres estan rodeadas de
otras mujeres de otros grupos de edad: sus madres, abuelas, tias, cufiadas,
hijas mayores... que suponen un sostén importante para la crianza de los
hijos. La fuerza de la red comunitaria hace que, aun teniendo las madres un
privilegio respecto a sus hijos, éstos pueden ser guiados y tutelados por las
personas "de respeto” dentro de la comunidad. Las madres comentan que
nadie les ha hablado expresamente acerca de la maternidad sino que ya desde
pequefias se han visto implicadas en ese rol; como comentabamos en el
capitulo anterior. Los hijos desde muy pequefios quedan incluidos en la

82



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

trama de relaciones sociales, acomparfian a sus madres constantemente, y las
hijas cuando van siendo mayores se ocupan, a su vez, de sus hermanos
pequefios. En esta “ausencia de privacidad” es facil observar como una gitana
le dice a otra qué ha de hacer, o cdmo sin mediar palabra una gitana se hace
cargo de otros nifios, 0 como en un momento dado alguien entra en una casa
para ver qué pasa (cosa que a nuestros ojos es facilmente interpretable como
una intromision indeseada).

Esta ausencia de privacidad y el hecho, que comentabamos en paginas
anteriores, de la proximidad de los modelos de referencia facilita la creacion
de una responsabilidad compartida. Es decir, el comportamiento adecuado es
accesible de manera constante: las abuelas, las tias, otras mujeres de su grupo
de edad, ofrecen estrategias para la crianza de los hijos o para cualquier
aspecto de la vida. Recordemos también, la importancia de los saberes
acumulados, la experiencia constituye un valor deseable y compartiendo
estas experiencias los sujetos devienen, cada vez mas, miembros competentes
de su contexto cultural.

En la medida que estos valores son propios de su contexto cultural, estas
caracteristicas culturales primarias, como el colectivismo, con el fuerte control
social y la falta de privacidad que llevan parejos, se convierten facilmente en
una dificultad en la relacién con el grupo mayoritario. En el siguiente ejemplo
vermos coémo lo explica una mujer gitana casada con un hombre no gitano:

“M: Los gitanos somos siempre uno. Seamos desconocidos, conocidos,
siempre somos uno. Entonces, yo por ejemplo, tengo una amiga mia que tiene
un problemay yo siempre voy a estar ahi porque es mi amiga, porque lo tengo
dentro; y sin embargo para él pues diria vale que le eches una mano pero
siempre y cuando mas por mi. Y yo no, yo no soy asi. (...) Cuando coges una
amistad con una persona la coges como si fuese ya de amiga como si fuese tu
hermano, alguien de tu familia. Sin embargo, un payo no. Tienes una amistad,
si es muy querido pero tu en tu lao y yo en el mio. (Raimundo asiente) (...)
Mira, mi marido tiene un amigo que es muy intimo amigo suyo que han hecho,
bueno, las mil y una. Sin embargo, su mujer hace poco ha tenido un nene y
¢qué hemos ido a verle?, un dia y fuera. Yo, sin embargo, no, yo tengo una
amiga y tiene un nifio y yo estoy todos los dias alli con ella 'y no sé, y tomamos
café, nos llamamos més a menudo.(...) Me quiere igual que yo pero lo Unico
gue no lo demuestra tanto como lo puedes demostrar td.” (R04126)

En estas ultimas lineas hemos podido empezar a observar algo importante: En
tanto que los valores culturales tradicionales son utilizados en un discurso
acerca de la diferencia entre culturas, colectivismo e individualismo no son
sencillamente dos caminos diferentes, dos concepciones distintas, sino que se

83



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

utilizan como categorizacion de un grupo frente al otro. En la medida que esta
diferencia se recrea, la oposicion de valores se acrecienta, marcando cada vez
mas la diferencia entre "ellos" y "nosotros".

3.9. LA CULTURA GITANA COMO EL CONTEXTO DE
ACTIVIDAD

Creo que la descripcion realizada en las paginas anteriores me permite, sin
que necesite entrar en el analisis de préacticas educativas concretas, exponer
lo que podriamos denominar Actividad Socializadora (o actividad educativa)
en el marco de la cultura gitana.

Para ello me serd atil (a sabiendas de que es una herramienta peligrosa
porque tiende a la simplificacién) el esquema trazado por Engestrom (1993).
Este autor desarrolla la Teoria de la Actividad de Leontiev. Para este ultimo,
la relacion establecida entre un sujeto y los objetivos de su accién, a través de
la medicacion de herramientas, constituye la unidad de analisis de la
Psicologia histérico-cultural. La actividad (y no la palabra, como parece
derivarse de los escritos de Vigotsky, 1934, 1979) es el material indivisible que
debemos utilizar en el estudio de la conciencia o del desarrollo humano.

Medios

Sujeto Sbjeto

Engestrom introduce en este esquema el contexto social, definido por las
relaciones entre cada uno de los vértices del primer triangulo con la
comunidad en que se organiza la actividad, las leyes que la regulan y la
division del trabajo que se establece.

84



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

Medios

Sujeto Objeto

Normas Comunidad Div. trabajo

La actividad que estoy intentando analizar es en la practica educativa,
socializadora, o sea, la actividad llevada a cabo en el seno de la cultura gitana,
por medio de la cual los sujetos mas jovenes se convierten en miembros
competentes de la comunidad. Aunque no he entrado todavia en las préacticas
socializadoras en si mismas (objeto del préximo capitulo), puedo avanzar ya
las caracteristicas de los elementos que constituirian cualquier actividad en el
contexto cultural gitano.

En primer lugar, como ya se ha dicho el sujeto del contexto cultural gitano es
la familia. Como sociedad holista, con los valores colectivistas que le son
inherentes, todo lo vinculado con los intereses personales se subordina a las
preocupaciones familiares; el destino de la familia tiene més importancia que
la trayectoria del individuo. La familia es la que otorga la identidad, el estatus
social que poseen los sujetos. Por ello, no existe un proyecto individual de
desarrollo, sino que éste deviene un proyecto colectivo de desarrollo familiar,
ya que el objetivo de las tareas de desarrollo en el contexto cultural gitano es
mantener la supervivenciay el prestigio familiar.

Objetivo cultural que se articula mediante mecanismos de control social y de
mantenimiento de una ley propia. En la medida que el sujeto es la familia,
ésta ha de vigilar para que todos sus miembros se adecuen a las normas y a
los valores de su contexto cultural. Recordemos que infringir las normas
socialmente aceptadas no sélo repercute en el individuo en particular, sino
basicamente en el prestigio de la familia. Por ello, la lealtad a la familia, a las
normas, se mantiene con formas de conducta que recompensan
generosamente a quienes se adhieren a ellas (los mecanismos de apoyo
social) y castigan severamente a quienes las desobedecen. La familia ha de

85



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

velar para que sus miembros respeten las tradiciones que quedan reflejadas
en la propia ley gitana.

La Ley, administrada por los miembros mas competentes de la comunidad,
los Tios, se encarga de regular los actos de la vida de los gitanos. Centrada,
por un lado, en torno al reconocimiento de que las relaciones sociales son
necesariamente conflictivas y, por otro, a la importancia de la mediacién
Como un mecanismo que evita situaciones de enfrentamiento sin limites que
llevarian a la destruccion. De esta manera, los tios no sélo son "jueces" sino
son, mucho antes, consejeros; representan la sabiduriay la virtud. Los "tios"
son los personajes sobre los que se articula la red social; su existencia
garantiza la cohesiéon del grupo; su actuacion puntual permite el flujo sin
sobresaltos de la vida en relacion. Su autoridad, y el poder que ésta lleva
aparejado, son fruto de un consenso social pero es una investidura que se les
otorga también por sus cualidades personales que encarnan el "tipo ideal" de
gitano (Cerreruela, op. cit.).

En este sentido, si los medios culturales para convertirse en un miembro
competente de la sociedad son la adquisicion de los conocimientos
tradicionales, éstos sblo pueden adquirirse con los afios vividos y con la
proximidad de los modelos de referencia. Por ello, en el proceso de
enculturacion se remarcan los valores colectivistas. Valores que encajan con
la idea de que los saberes se aprenden de las generaciones anteriores, asi la
fidelidad, el acatamiento a la tradicion y el respeto de las personas en funcién
de su edad o estatus conforman conductas especialmente deseables, lo que
contribuye a preservar la jerarquia de edad. De ahi, la importancia que cobra
la relacion que tienen los individuos con los diferentes grupos de edad. La
division del trabajo en funcion de los grupos de edad y de género reafirma el
proceso.

La division del trabajo en funcién del género queda patente en los roles de
hombre y de mujer, totalmente diferentes pero complementarios. La
responsabilidad de la mujer reside en ocuparse de las necesidades fisicas y
emocionales de la familia, manteniéndose servicial, solicita y expresiva en sus
afectos. Mientras que la responsabilidad del hombre reside en mantener y
preservar el honor familiar, defendiendo a la familia ante cualquier agresion
y ejerciendo su representacion publica.

Y, en ultima instancia, la comunidad definida como red de familias se

establece como eje de toda actividad en la cultura gitana. Vinculados en un
sistema interdependiente, no tan sélo la familia, sino toda la comunidad

86



La comunidad gitana como contexto de desarrollo

actia como referente y como salvaguarda. En este vivir en comunidad la
privacidad no constituye un objetivo deseable. Esta ausencia de privacidad y
el hecho de la proximidad de los modelos de referencia facilita la creacion de
una responsabilidad compartida. Es decir, el comportamiento adecuado es
accesible de manera constante, los deméas miembros de la comunidad ofrecen
estrategias para cualquier aspecto de la vida. Recordemos también, la
importancia de los saberes acumulados, la experiencia constituye un valor
deseable y compartiendo estas experiencias los sujetos devienen, cada vez
mas, miembros competentes de su contexto cultural.

87






Los procesos de socializacion

CAPITULO 4: LOS PROCESOS DE
SOCIALIZACION

En el capitulo anterior hemos podido ver como se definen las caracteristicas
culturales primarias del grupo cultural gitano. Hemos visto, por tanto, c6mo
opera la adscripcion patrilineal y la subsiguiente importancia que se otorga
al parentesco, la organizacion social diferenciada por grupos de edad y
género, la importancia de las leyes y el papel que juegan los Tios en su
desempefio. Asimismo hemos podido corroborar cémo los valores
colectivistas sustentan el quehacer del grupo cultural gitano.

En este capitulo me dedicaré a explicitar como todas estas caracteristicas
toman forma en los procesos de socializacion. Como comentaba en el primer
capitulo, me interesa analizar cuales son las etnoteorias del desarrollo, en
términos de Greenfield, o la psicologia popular, en términos de Bruner que
operan en los procesos de enculturacion. Asimismo, como sefialaba en el
capitulo anterior, el desarrollo de las siguientes paginas esta basado en la
imagen de homogeneidad que mis interlocutores me han brindado. Los
elementos de cambio seran el objeto de analisis del siguiente capitulo.

4.1. LOS MARCOS INTERPRETATIVOS DE LAS
FAMILIAS

Desde la perspectiva sociologica, Durkheim fue el primero en llamar la
atencion sobre el hecho de que las representaciones colectivas engloban los
modos con que un grupo se piensa en relacién con los objetos que le afectan.
Las representaciones colectivas son generadas socialmente; expresan
problemas sociales; mantienen una correspondencia estructural con la
organizaciéon social y su expresion deviene relativamente auténoma
combinandose y transformandose segun sus propias leyes. Para él, la
observacién conduce al analisis, y toda accién supone la puesta en marcha de
una teoria, incluso implicita, de la familia. Y esta teoria conlleva una
ideologia que desemboca algunas veces en una accion social y/o politica.

89



Los procesos de socializacion

Para comprender la estructura familiar, Durkheim recomienda apoyarse en el
estudio de los habitos, en el derecho y en las costumbres. El interés que
podemos atribuir a una costumbre es su “virtud imperativa”, su fuerza
coercitiva que la eleva al rango de regla, y cuyo no cumplimiento es
merecedor de sanciones.

En un sentido similar Bruner (op. cit.) afirma que “la psicologia cultural ... se
preocupa de la accién situada (situada en un escenario cultural y en los
estados intencionales mutuamente interactuantes de los participantes)” (pag.
34). Por ello, afirma que la cultura y el desarrollo infantil estan
inextricablemente entrelazados. Greenfield (1994) argumenta que desde la
perspectiva del nifio/a, un aspecto importante del desarrollo es la adquisicion
del conocimiento cultural. Desde la perspectiva de la sociedad, los nifios/as
desde el nacimiento estan expuestos a la cultura que los rodea. Este entorno
cultural abarca todo, desde las formas de dormir y las préacticas alimenticias
hasta el eventual sistema de valores del nifio, sus experiencias escolares y sus
interacciones interpersonales. La adquisicidn activa por parte del nifio/a del
conocimiento cultural, a partir del entorno cultural, constituye la relacién
entre cultura y desarrollo infantil.

Y la familia, enmarcada en un contexto cultural determinado como es el
gitano en nuestro caso, constituye un elemento esencial en los procesos de
socializacion. “Quien sale entonces al encuentro del nifio/nifia no es el
mundo en abstracto sino seres de carne y hueso que van a dedicar sus
energias a que se desarrolle psicolégicamente, es decir, se abra al
conocimiento de lo que le rodea y al trato social con las personas” (Perinat,
1998). Y lo que orienta la actividad globalizadora de la familia son las
creencias, valores y metas que imperan en su comunidad cultural. En
términos de Bronfenbrenner (1979) microsistema y macrosistema se
determinan mutuamente.

En este sentido, son particularmente destacables dos marcos de referencia
culturales alternativos, cada uno de ellos con su propio conjunto de
beneficios y costos (LeVine et al., 1994). En el primer marco, la meta
preferida del desarrollo es la independencia (Greenfield, 1994, Markus &
Kitayama, 1991). En él, la meta primaria de socializacion en este modelo es
un individuo autbnomo, auto-realizado, que se introduce a la relacion y a las
responsabilidades sociales por eleccion personal (Miller, 1994; Miller, Bersoff
& Hardwood, 1990). En el otro modelo, la meta preferida del desarrollo es la
interdependencia (Greenfield, 1994; Markus & Kitayama, op. cit.). Su meta
primaria de socializacion es la inclusion de la persona madura en una red de

90



Los procesos de socializacion

relaciones y responsabilidades hacia los demas; idealmente, los logros
personales estan al servicio de una colectividad, principalmente la familia.

Estos modelos no solamente generan preferencias en los fines del desarrollo
y en las metas de socializacion, sino que también funcionan como marcos
interpretativos, que generan evaluaciones de los pensamientos, sentimientos
y actuaciones de los demas. En cuanto marcos interpretativos, los modelos
permiten ver las razones de las diferencias culturales, los valores subyacentes
a la variabilidad transcultural en comportamientos, sentimientos vy
pensamientos (Greenfield, 1998). Resumiendo, podriamos decir que el marco
de independencia es parte de un modelo filosofico y social llamado
individualismo mientras que el marco de interdependencia es parte de un
modelo filoséfico y social llamado colectivismo.

Una vez hemos definido la preminencia de los valores colectivistas en la
cultura gitana (en el capitulo anterior), veamos cOmo éstos operan en la
definiciobn de las practicas socializadoras y como “apuntan” hacia un
determinado tipo de adulto.

4.2. APRENDIZAJE GUIADO Y VALORES
COLECTIVISTAS EN LA SOCIALIZACION

Greenfield (1998) argumenta que los modelos culturales basados en la
interdependencia poseen las siguientes orientaciones para el desarrollo de
sus miembros: valoracién de la inteligencia social; los nifios estan rodeados
de adultos; los objetos son utilizados como mediadores en las relaciones
sociales; se otorga una mayor importancia al respeto y a su cuidado; y
presentan apego mas resistente.

Por ello, los valores colectivistas se manifiestan en la crianza temprana en
forma de predominio de las relaciones entre personas, tanto en el contacto
corporal como en el lenguaje (ver ejemplos de ello para otros grupos
culturales e Rabain-Jamin, 1994 y 1994). En el proceso de aprendizaje, el
colectivismo encaja con la idea de que los saberes se aprenden de las
generaciones anteriores, lo que contribuye a preservar la jerarquia de edad.
De esta manera, los valores, las practicas, las habilidades necesarias para su
desarrollo son aprendidas y ensefiadas en la familia. El colectivismo se
manifiesta en que el punto de referencia educativo lo constituye la familia y
en ultima instancia la comunidad, que funciona como una gran familia:

91



Los procesos de socializacion

“TE: (...) de la educacion de los hijos, tanto del abuelo como del padre. Claro,
porque esto lo traen ya, ya lo traen todo esto. Porque lo han escuchao sobre
ellos y a ellos les dan consejos y ya van encaminaos... y de alli viene la
formacion, y entonces, a través de alli, se va cogiendo la formalidad, ahi viene
el respeto: jel respeto! (porque) el mundo es un pafiuelo y nos necesitamos
unos a otro. Y es que esto son cosas propias nuestras, que ya viene ya de raices.

Rai: Es igual que, por ejemplo, que por hache o por be desaparece la madre o
el padre o el matrimonio, desaparecen, los nifios se quedan abandonados v,
para ir a vivir a una casa de destas de asilo, oye, pues se los queda la familia.
Es que es una cosa muy buena. O un anciano, que se queda solo, pues
répidamente la familia lo acogemos, no importa cual se lo queda. Y si se tiene
que ir uno directamente a su casa, se va, se lo lleva a su casa, hay muchas cosas
buenas. Y por ejemplo, en la casa nos enteramos que alguien en la familia no
va bien por las circunstancias que sean, nos afectamos de este su problema ¢y
decir qué? y ;coOmo estamos?, pues mira aqui, que se ha juntao toda la familia
entonces cogemos el dinero y le rogamos toma échatelo y empléate, jhala y
buscate la vida!, son cosas muy ricas, que a lo mejor, no sé otras etnias no lo
hacen, ¢sabes? si el problema es tuyo solucionatelo, pero, esto no lo toleramos
los gitanos, ante todo nosotros no toleramos que uno de la casa pase
necesidades, ¢que todos tenemos necesidades? por supuesto, pero, dentro de
las necesidades unos tienen mas y otros menos.” (TO5066)

La familia, y por extension la comunidad, adquieren su sentido como punto
de referencia educativo en la medida en que los medios de subsistencia
tradicionales, como la venta ambulante o la recogida de chatarra, el
“aprendizaje (informal) ecolégicamente valido” se adquiria a través de la
observacion participante (concepto de Rogoff, 1993, referido a la progresiva
implicacién de los aprendices en la tarea de los expertos). En estos métodos
“tradicionales” de aprendizaje, los nifios observan cotidianamente la
actividad de los adultos y toman parte en ella a la medida de sus habilidades.
Ello es posible porque en este contexto cultural el mundo de los nifios y el de
los adultos no esta segregado. En el grupo cultural dominante de nuestra
sociedad, los @mbitos en que se desenvuelve el trabajo adulto estan vetados a
los nifos, por lo que el aprendizaje no formal se limita a aquellas actividades
adultas en las que los nifos pueden estar presentes (las relaciones con
parientes y vecinos, actividades ludicas como ir de excursion, a un
restaurante o a un parque de atracciones, eventualmente la compra, etc.). En
la sociedad gitana, en cambio, la actividad adulta es accesible a la observacion
infantil, y ese es el mecanismo fundamental de socializacion:

“Rai: Son mas abiertos. ;Sabes lo que pasa?. Los nifios ya empiezan a estar
con la gente, ven en los mayores, en nuestra raza, las cosas, el sistema de vida,
las penas y las necesidades que pasan en las casas, como nos tratan a sus

92



Los procesos de socializacion

padres cuando quieren salir adelante porque llegan a casa y lo explican.
Entonces, parecen madurar esto y tienen una chispa distinta los gitanos. Y
luego las relaciones (...) Entonces esto es cultura nuestra propia que quiere
decir que desde muy chicos, desde muy pequefiitos ya tienen las raices lo que
pasa es que estas raices si siguen manteniéndose son nuestras lo que pasa es
gue la entidad del pueblo no va a perderse.

Ent: Entonces, es como si, dentro de la cultura gitana, o sea los nifios desde
gue nacen, estan siempre alrededor del adulto; estan siempre en todas partes.”
(R10046)

La existencia de la red social de apoyo, la expresividad de las emociones y el
hecho de que los nifios gitanos estén siempre rodeados de adultos
corresponde al estereotipo que desde nuestra perspectiva cultural se tiene de
estos nifos: la habilidad social que utilizan, cuando es necesario, para
"engatusar” o "manejar" con especial habilidad a otras personas adultas. De
hecho, el privilegiado acceso que tienen al mundo de los adultos favorece tal
habilidad. Los nifios gitanos, desde que son bebés, aun estando cuidados por
sus madres estdn en constante relacion con el resto de la comunidad. Es
habitual verlos entre los adultos, con otros nifios mayores o iguales que ellos.
Tradicionalmente, sus juegos, ya que practicamente no utilizan juguetes,
siempre implican su relacion con otros. Esta rica vida social tiene
continuidad en la integracion de los nifios en las actividades adultas como la
venta ambulante.

Por ello en la educacion “informal” se realiza una orientacion socioemocional
(en oposicion a una orientacién mas tecnoldgica), en la que el conocimiento
del mundo social predomina sobre otro tipo de saberes. En la actividad
conjunta, se sefiala qué es relevante, qué es importante, qué es pertinente y
gué es adecuado. En otras palabras, en la actividad conjunta se construye lo
que es la realidad:

“M: Que te arrancas tu todo lo que tu tienes dentro (se lleva la mano al pecho).
(...) El sentimiento, si. Es mas importante el hablar que decirle “mira esto me
los ha dao tal persona y porque nos quiere” que no decir tengo esta botella. Es
mas importante, si. (...) Yo creo que si. Yo por lo menos si lo hago. Si su tia le
regala algo yo intentaré cuando sea mayor,... Decir esto te lo ha dao tu tiay te
lo ha dao porque te aprecia. Y no si... cualquier persona. Y es que es todo. No
es dejarle de no darle importancia a las cosas. Siempre hay un porqué ¢no? de
todo.

Ent: Y ese porqué se le intenta explicar también. De alguna forma seria tratar a
los nifilos como adultos. En la manera de hablar al menos, ;no?.

M: Si, si. Claro. Yo por lo menos tengo ese pensar” (R04126)

93



Los procesos de socializacion

Diferentes formas de relacion con la realidad suponen practicas diferentes, de
lo que se pueden derivar grandes diferencias en la adquisicion de habilidades,
0 lo que es lo mismo, la preeminencia en la adquisicion de determinadas
habilidades en detrimento de otras (Lalueza y Crespo, 1996; Lalueza, Crespo,
Palli y Luque, 2001). El conocimiento de los estados mentales ajenos, el
acceso a las emociones de los demas, asi como el conocimiento de las propias,
parece jugar un papel relevante (Ensamenang y Lamb, 1993; Blake, 1993).
Por ello, el trato social es la principal "herramienta" del gitano bien
socializado, y le sera atil tanto en el trato con los suyos, como en la relacion
con los miembros del grupo cultural mayoritario. Tanto sean éstos
potenciales clientes o potenciales amenazas, el dominio en la interpretacion
de los indices acerca de sus intenciones y el conocimiento de cdmo manejar
sus motivaciones es vital en el sentido literal de la palabra.

“Rai: (...) eso va con nosotros desde que somos muy nifios, porque lo vemos de
la familia, porque todo el amor que recibimos no solamente de nuestros
padres, lo recibimos también de nuestros sobrinos, tios, primos, todo lo que es
la familia,... lo recibimos de todas partes, ese amor, ese carifio, que llega uno:
jay, que bonito!; le echa abrazos, llega otra nifia y le echa la mano al nifio,
empiezan a jugar y la lleva a comprarle cualquier cosa, uno le trae cualquier
cosita, y cuando van a los mercados y ven una cosa simpatica, que le hace
gracia a la mujeres o a los hombres, "esto lo compro pa la nifia y tal, o lo
compro pa el nifio tal, y ella le dice: toma ten". Es que viene ya desde muy
chiquititos, viene esos sentimientos, entonces al paso del tiempo, aunque tu no
quieras, pues esos sentimientos te llegan a ti y tu los compartes con los demas,
con tu familia, con tus hermanos, hermanas, primos, tios, con todos los
compartes estos sentimientos...” (R10046)

“M: Entonces, claro, yo la nifia me ve reir, me ve llorar, todo. Entonces... por
ese sentimiento mas asi de los gitanos son mucho mas expresivos y mas
picaros también por eso.

Ent: Por eso. Y también porque los padres y los adultos tampoco ocultan sus
sentimientos. Eso que tu has dicho te ven reir, te ven llorar, te ven hacer de
todo.

Rai: Que comparten todo.

M: La nifia esta en la habitacion y tu estas llorando en el sillén. Y no te sirve de
nada, bueno, porque el nifio no te ve a ti, no sabe como eres tu
verdaderamente” (R04126)

A diferencia del contexto escolar, los aprendizajes se dan directamente en los
contextos productivos, alli donde se hacen las cosas y no en contextos
didéacticos en los que no se hacen cosas sino que exclusivamente se ensefian.
De este modo, el rol del ensefiante es mucho mas personal, importa su

94



Los procesos de socializacion

experiencia en la actividad, no su experiencia docente. No se aprenden cosas
abstractas y descontextualizadas, sino que se aprende a hacer cosas concretas
gue cobran sentido estricto en el contexto en que se aprenden. El
conocimiento no es en principio proposicional, sino préxico y no importa su
correccion formal, sino su adecuacion inmediata; el objetivo es la accidén a
realizar. En este contexto cultural, los individuos y sus experiencias
personales, es decir, su manera de hacer las cosas, sus esfuerzos, sus erroresy
logros, constituyen la fuente de aprendizaje mas valiosa (ver Doumanis, op.
cit.). La importancia del proceso y de las personas constituyen uno de los
valores fundamentales.

Todo ello les lleva a definirse a si mismos como personas practicas, guiadas
por la accion inmediata. Uno no puede permitirse el lujo de pararse a pensar
gué se ha de hacer, porque de la rapidez y de la astucia con que se realice
dependerdn muchos de los resultados tanto en las relaciones profesionales
como familiares. De todas maneras, esta diferenciacion entre accion y
pensamiento es una de las definiciones realizadas como oposicion al grupo
mayoritario a partir de su categorizacion de las diferencias entre los dos
grupos.

“Rai: (Nosotros cuando tenemos un problema vamos) A resolverlo.
Rm: Somos mas realistas, somos mas realistas.

Rai: Afrontamos las cosas de inmediato, de inmediato

Rm: Tomamos decisiones sobre la marcha, rapidos.

Rai: Vds. analizdis mucho mas las cosas, como se suele decir, en tipo asi
cientifico. Analizamos. Pero los gitanos, no: resolvemos y actuamos. (Mira
fijamente a la entrev.) Surge un problema. jVamos a resolverlo! jDe
inmediato!

Rm: Si, volvemos a las mismas, digamos, pero es inmediato, hay que pensar en
todos (Hace girar su dedo indice en circulo). No personalmente. Hay que
pensar en todos" (R18116)

Nuevamente nos encontramos con el discurso sobre la diferencia. La
enculturacion que privilegia el conocimiento de las personas y la importancia
del propio proceso de aprendizaje deviene, a su vez, en otra diferencia cultural.
Una vez mas la diferencia entre "ellos" y "nosotros". En los capitulos siguientes
veremos como esta diferencia se acentla cuando la relacion con el grupo
mayoritario se extiende a la escolarizacion.

95



Los procesos de socializacion

4.3. LAS METAS DE LA ACTIVIDAD ENCULTURADORA

Esta orientacion que destaca lo interpersonal como principal objeto de
conocimiento que debe ser transmitido en las practicas enculturadoras,
puede tener una explicacion a la luz de lo que ya sabemos. Mientras que las
culturas dominantes en occidente se sustentan en el dominio de la
naturaleza, en su transformacion, las colectividades gitanas han debido
orientar sus esfuerzos en adaptarse a sociedades regidas por unas normas
que les son extrafas, y en las que el poder est4d en manos ajenas. Ademas, su
practica econdmica se ha fundamentado en el intercambio comercial. Asi
pues, adaptacion a otras sociedades y trato comercial son las metas de las que
se desprende qué habilidades son mas necesarias: las que se refieren al trato
interpersonal. De un hijo no se desean especiales aptitudes para el
razonamiento abstracto o para la manualidad; se espera que sea lo
suficientemente espabilado (habil socialmente) para poder manejarse en un
mundo lleno de retos sociales.

Pero, como ya he mencionado, no se trata de formar individuos que sean
capaces de enfrentarse ellos solos al mundo, sino de educar sujetos que sean
leales al grupo, que sean, antes que individuos, miembros de un colectivo. No
hay, por tanto, una actividad individualizadora como se da en la escuela. Las
practicas de aprendizaje guiado se dan en el seno del grupo, y aquellos que
estan en proceso de formacion (los menores) comparten con el grupo sus
objetivos. Cuando un nifio participa en las actividades comerciales de su
familia como aprendiz o ayudante, la actividad no se orienta al aprendizaje
individual (como en la escuela), sino a la participacion (a la ayuda) al grupo.

Las précticas de aprendizaje guiado se organizan de acuerdo a la estructura
de la actividad prototipica de la cultura gitana (que detallé al final del
capitulo anterior), y se diferencian profundamente de otras actividades
educativas como la escolar (que desarrollaré en el capitulo siguiente).

El sujeto de la actividad es un sujeto colectivo (el grupo familiar) y los
objetivos de aprendizaje se funden con los objetivos de la actividad cotidiana
en el mismo grupo familiar. La comunidad regula a través de normas y de
formas de relacion y control, la buena orientacion de este aprendizaje,
ensalzando y censurando y, sobre todo, fijando la responsabilidad como algo
colectivo (no personal), como algo compartido por el grupo. Como toda
sociedad tradicional, el conocimiento se deposita en aquellos que tienen

96



Los procesos de socializacion

experiencia y que han sido reconocidos como ejemplo y autoridad. De modo
gue uno de los principales ejes se division el trabajo es la edad.

Las practicas de aprendizaje en la cultura gitana, descritas como una
actividad:

Relaciones (Habilidades
Interpersonales)

Grupo upervivenciay
Familiar Prestigio Grupo Familiar

Ley Gitana Comunidades gitanas Edad
(responsabilidad colectiva) (apoyo y control social)
Género

En primer lugar, el sujeto del contexto cultural gitano es la familia. Como
sociedad holista, con los valores colectivistas inherentes, todo lo vinculado
con los intereses personales se subordina a las preocupaciones familiares; el
destino de la familia tiene mas importancia que la trayectoria del individuo.
La familia es la que otorga la identidad, el estatus social que poseen los
sujetos. Por ello, no existe un proyecto individual de desarrollo, sino que éste
deviene un proyecto colectivo de desarrollo familiar, ya que el objetivo de las
tareas de desarrollo en el contexto cultural gitano es mantener la
supervivenciay el prestigio familiar.

Objetivo cultural que se articula mediante mecanismos de control social y de
mantenimiento de una ley propia. En la medida que el sujeto es la familia,
ésta ha de vigilar para que todos sus miembros se adecuen a las normas y a
los valores de su contexto cultural. Recordemos que infringir las normas
socialmente aceptadas no solo repercute en el individuo en particular, sino
basicamente en el prestigio de la familia. Por ello, la lealtad a la familia, a las
normas, se mantiene con formas de conducta que recompensan
generosamente a quienes se adhieren a ellas (los mecanismos de apoyo
social) y castigan severamente a quienes las desobedecen. La familia ha de
velar para que sus miembros respeten las tradiciones que quedan reflejadas
en la propia ley gitana.

97



Los procesos de socializacion

La Ley, impartida por los miembros mas competentes de la comunidad, los
Tios, se encarga de regular los actos de la vida de los gitanos. Centrada, por
un lado, en torno al reconocimiento de que las relaciones sociales son
necesariamente conflictivas y, por otro, a la importancia de la mediacion
COmMO un mecanismo que evita situaciones de enfrentamiento sin limites. De
esta manera, los tios no sélo son "jueces" sino son, mucho antes, consejeros;
representan la sabiduria y la virtud. Los "tios" son los personajes sobre los
gue se articula la red social; su existencia garantiza la cohesion del grupo; su
actuacion puntual permite el flujo sin sobresaltos de la vida en relacion. Su
autoridad, y el poder que ésta lleva aparejado, son fruto de un consenso social
pero es una investidura que se les otorga también por sus cualidades
personales que encarnan el "tipo ideal" de gitano (Hechos Gitanales, en
preparacion).

En este sentido, si los medios culturales para convertirse en un miembro
competente de la sociedad son la adquisicion de los conocimientos
tradicionales, éstos sblo pueden adquirirse con los afos vividos y con la
proximidad de los modelos de referencia. Por ello, en el proceso de
enculturacion se remarcan los valores colectivistas. Valores que encajan con
la idea de que los saberes se aprenden de las generaciones anteriores, asi la
fidelidad, el acatamiento a la tradicion y el respeto de las personas en funcién
de su edad o estatus conforman conductas especialmente deseables, lo que
contribuye a preservar la jerarquia de edad. De ahi, la importancia que cobra
la relacion que tienen los individuos con los diferentes grupos de edad. La
division del trabajo en funcion de los grupos de edad y de género reafirma el
proceso.

La division del trabajo en funcién del género queda patente en los roles de
hombre y de mujer, totalmente diferentes pero complementarios. La
responsabilidad de la mujer reside en ocuparse de las necesidades fisicas y
emocionales de la familia, manteniéndose servicial, solicita y expresiva en sus
afectos. Mientras que la responsabilidad del hombre reside en mantener y
preservar el honor familiar, defendiendo a la familia ante cualquier agresion
y ejerciendo su representacion publica.

Y, en Jultima instancia, la comunidad. Vinculados en un sistema
interdependiente, no tan solo la familia, sino toda la comunidad actia como
referente y como salvaguarda. En este vivir en comunidad la privacidad no
constituye un objetivo deseable. Esta ausencia de privacidad y el hecho de la
proximidad de los modelos de referencia facilita la creacion de una
responsabilidad compartida. Es decir, el comportamiento adecuado es

98



Los procesos de socializacion

accesible de manera constante, los deméas miembros de la comunidad ofrecen
estrategias para cualquier aspecto de la vida. Recordemos también, la
importancia de los saberes acumulados, la experiencia constituye un valor
deseable y compartiendo estas experiencias los sujetos devienen, cada vez
mas, miembros competentes de su contexto cultural.

4.4. LOS IDEALES DE GENERO

Como cualquier grupo cultural, los gitanos construyen una cosmovision del
mundo que incluye los ideales de hombre y mujer. Sefialaba en capitulos
anteriores que los gitanos son un grupo de parentesco donde sus miembros
trazan su vinculacion genealdgica por medio de conexiones masculinas. Por
tanto el grupo femenino posee una condicion de dependiente porque no es
vinculante. Los grupos de genero y edad establecen una distribucion de
derechos y obligaciones, la atribucién de los diferentes roles y los valores
morales asociados.

En las relaciones con la familia extensa y con los parientes proximos, el grupo
de edad es el que determina el tipo de relaciones a establecer. Fuera de estos
ambitos entra en juego la frontera del género, por lo que hombres y mujeres
(chicos y chicas) forman grupos de actividad separados.

En el sistema cultural gitano es muy clara la linea divisoria entre el mundo de
los hombres y el de las mujeres, ejercen roles diferentes pero
complementarios. Asi, los hombres son las figuras publicas, y sobre todo, los
encargados de velar por el honor de su mujer e hijos y, por extension, de su
familia. Por el contrario, se espera que las mujeres se relacionen
exclusivamente con los hombres que pertenecen a su familia y a su
comunidad, mientras que no existen limitaciones en la relacion con otras
mujeres, sean 0 no de la comunidad. Por ejemplo, un hombre extrafio no
puede dirigirse a una mujer gitana pero si puede hacerlo una mujer extrafia a
un hombre gitano.

Al hombre no se le pide que trabaje mucho sino que gane el maximo para
poder mantener a su mujer y a sus hijos con el minimo esfuerzo y que sea
capaz de defender a los suyos ante un ataque. Ser hombre, para los gitanos,
viene definido de la siguiente manera:

99



Los procesos de socializacion

“TE: bueno, lo primero que tiene que tener un hombre para ser formal,
primero: no ser putero (...) Segundo, que no sea borracho, que no sea bebedor.
Tercero: saber hablar y saber estar con los hombres y con las personas y tener
un respeto como se debe de mirarle. Cuarto: que sea, saber ser gitano.

Rai: si, porque todos somos gitanos de nacimiento pero... ser gitano es muy
distinto

TE: es muy dificil, porque yo te voy a decir una cosa... porque yo puedo venir
de un padre y una madre y ser gitano puro, pero si yo no tengo iciones...

Rai: condiciones, condiciones... gitanas
TE: condiciones... y, a parte de condiciones, iciones también
Rai: acciones

TE: acciones... ya no soy gitano. Para ser, saber ser gitano tiene que tener
todas las bases gitanales: primero, tener condiciones, segundo: tener
icciones... 0 acciones...” (TO5066)

La diferenciacion entre el mundo publico de los hombres y el mundo privado
de las mujeres se trasluce también en el tipo de reconocimiento otorgado a
ambos géneros: para el hombre el reconocimiento es publico, como
comentaba en la seccion sobre los grupos de edad al hacer referencia a los
Tios, mientras que el reconocimiento para la mujer es privado, ya que se
circunscribe al &mbito familiar:

“Rai: pero vamos a ver, hay mujeres, como tu muy bien has dicho: ¢ por qué las
mujeres no tienen voz?, si tienen voz las mujeres, algunas mujeres han tenido
voz, pero no dentro de un coro gitano, la han tenido dentro de su familia.

Rm: con su marido, sus padres, sus hermanos

Rai: Han reconocido a esa mujer, pero no dentro de los gitanos. Incluso dentro
de la comunidad gitana han conocido a esa mujer y le han dado esa
respetabilidad a esa mujer, porque es una mujer honesta y buena...y se ha
manifestao que es una mujer bien; claro que se le da su voz” (T27017)

En las péaginas siguientes intentaré explicar cdmo operan los ideales
femeninos en la cultura gitana.

4.4.1. LA MUJER CASTA

Uno de los principales valores en los que se socializa a los nifios gitanos desde
el nacimiento es el de la importancia de la castidad. A cualquier nifio y nifia

100



Los procesos de socializacion

gue preguntemos nos dird que para ser una gitana se ha de llegar virgen al
matrimonio.

Como comentaba en el capitulo anterior, a partir del momento en que las
jovenes dejan de ser nifias (cuando poseen capacidad reproductora) entran
en un nuevo grupo de edad: Tchave. A partir de este momento se producen
una serie de restricciones cuyo objetivo final es la conservacion de la
virginidad. Como cualquier otra faceta de la vida de los gitanos, esta
capacidad esta custodiada por la familia. Por ello, la conducta sexual
adolescente estd sancionada. El rol femenino que lleva aparejado las
expectativas de una mujer casta, servicial a su marido, no contaminada,
recatada en la esfera publica... no permite estas conductas. En el caso de que
los rituales de pedimiento y de boda no pueden realizarse porque esta norma
moral no se ha cumplido, la pérdida de estatus de ambos sujetos y de sus
respectivas familias es notable. Sin embargo, a los adolescentes masculinos se
les permiten, o0 mejor no se les prohiben, aventuras de tipo sexual. Eso si, con
chicas no gitanas.

Por ello, al llegar a este nuevo grupo de edad, se produce una profunda
diferenciacion de roles en funcién del género y la restriccion de las relaciones
se hace patente en las practicas cotidianas. El proceso de enculturacion no
tiene las mismas connotaciones para los chicos que para las chicas:

.. el varén se relaciona con su grupo de edad y sexo, (...) a pesar de sus
contactos, principalmente en lo laboral con grupos de edad superiores y
mismo sexo, su relacion mas coman es con lo del mismo sexo y edad. Mientras
que en el caso de la mujer (...) esta relacionada con su mismo sexo pero con
los diferentes grupos de edad, pues cada uno de ellos le proporciona la
posibilidad del aprendizaje de un rol diferente, sabiendo que todos ellos le son
necesarios para su vida futura: En relacion con el grupo de edad inferior
aprende cémo tiene que cuidar a los hijos; en la convivencia con el mismo
grupo de edad confronta la ensefianza proveniente de los diferentes circuitos
parentales, meditando de forma conjunta las posibilidades y necesidades del
proximo estatus a conseguir; y en cuanto a su relacion con grupos superiores,
su actitud es de sometimiento, obediencia y apertura total." (Torres, 1991, 89-
90)

Los valores colectivistas, unidos a la proximidad de los modelos de referencia
intracomunitarios, generan la expectativa de que las chicas en su relacion con
el grupo de edad superior mantengan una actitud de sometimiento,
obediencia y apertura total. Sometimiento en tanto que ven la necesidad de
seqguir el ejemplo de sus mayores a través de la practica de su propia cultura;
siendo la virginidad, el matrimonio y perpetuar la "raza" gitana los hitos

101



Los procesos de socializacion

béasicos de su desarrollo. Obediencia, en tanto que respeto hacia los mayores,
admitiendo que lo que hacen éstos es necesariamente lo mejor para el grupo.
Y apertura total, en el sentido de una actitud de permanente escucha a las
mujeres mayores que constituyen los agentes mas creibles por su experiencia.

La regulacion de las relaciones posibles no sélo se da en referencia a los otros
grupos de edad, sino también dentro del mismo grupo. De esta manera, y
partir de este momento, el mundo de relaciones de los hombres y de las
mujeres se mantiene por separado. Por ejemplo, no es normal e incluso
resulta socialmente criticado, la existencia de un grupo de jovenes donde
haya tanto hombres como mujeres. S6lo puede darse, y no siempre, dentro de
la unidad familiar y de la familia extensa, principalmente la que se encuentra
en la misma unidad local.

En este grupo de edad se ejerce un control social mas férreo que en cualquier
otro momento sobre sus relaciones y sus practicas cotidianas. Partiendo de la
premisa de que el matrimonio gitano es para toda la vida y de la importancia
que tiene la creacién de estas nuevas relaciones familiares, no resulta extrafo
este control si se quieren preservar estas practicas y los valores asociados a
ellas como la virginidad. La familia, como en cualquier otro momento vital de
los individuos, ha de “controlar” a sus miembros. El miedo a esta pérdida esta
muy relacionado con el contacto con la sociedad mayoritaria que tienen estos
chicos y chicas por medio de la escolarizacién y a través, del consiguiente
contacto, con individuos no gitanos.

Todo ello se explicita en la boda con el rito del pafiuelo, pero se inicia ya a
partir del pedimiento donde el aislamiento de la novia es muy severo, al
margen de las visitas y el contacto con las familias, con el fin de preservar la
virginidad. El momento culminante del ritual de la boda lo constituye la
prueba del pafiuelo, la prueba de la virginidad, que es realizada a la novia por
una “ajuntadora” (profesibn que pasa generacion tras generacion) en
presencia de mujeres de ambas familias y forasteras, todas ellas de probada
reputacion:

“TE: Entonces, en el momento de hacer la boda, hablan con una gitana que es
médica, digamos, que es una doctora. Esto ya viene de herencia de siglos, de
afnos. (...) Entonces, (Leve pausa) El pafiuelo, digamos, es un pafiuelo un poco
mas especial que estos pafiuelos corrientes. Entonces... Cuando ya se prepara
el salén, la comida, se prepara todo... Hay bodas, seglin qué puntos en Espafia,
unos le sacan el pafiuelo por la mafiana, otros le sacan el pafiuelo por la noche,
otros le sacan por la tarde. En mi tierra lo sacan por la tarde. Después de
comer que es cuando viene la boda. Hay unos ancianos que, cuando entra la

102



Los procesos de socializacion

mujer, la chica, van a mirarla, llaman luego a unas mujeres que son
acreditadas, mujeres respetables, mujeres honradas. Entran para confirmar lo
gue dicen. Para confirmar lo que ven y lo que dice esta mujer que es gitana,
gue es una doctora." (TO5066)

Los Tios, como valedores de la autoridad, son los encargados de velar que las
mujeres que presencien el rito del pafiuelo sean de probada reputacion. El
reconocimiento social que implica el acatamiento a las normas y valores
propios queda claramente reflejado en este momento. La exclusién de las
mujeres consideradas de falta es, por un lado, un claro marcador de exclusién
social y, por otro, un claro marcador de prestigio familiar:

"TE: Entonces, unos hombres, supongamos, estan en la puerta para no dejar
pasar a nadie que (hace el signo de "primero™ con el dedo pulgar) mujeres de
falta, que sean de falta. No las dejan pasar. Una mujer de falta es, digamos...
Que sea la mujer de un macarrén. O bien que tiene dos maridos, a ver si me
entiendes. Que ha tenido mas de un hombre, es lo que viene a significar."
(TO5066)

"TE: La mujer, estd para sacar el pafiuelo. Sacan el pafiuelo y alli no entra
nadie. Nadie, no siendo la mujer que se lo merezca. Mujeres ancianas, incluso
no de la familia. Aquellas mujeres que sean mujeres ancianas y que sean de
orden, que sean con mucho respeto, para poder entrar. Y los ancianos en la
puerta alli, jesperando que salga esa persona! El pafiuelo lo tienen que ensefiar
a los ancianos.

Rai: Y luego la gente que dejan que entre donde esta la novia y la que no dejan.

Rm: Eso son cosas de mujeres.” (T10046)

Los actos realizados por la ajuntadora vienen a remarcar, una vez mas, el
caracter publico de la constatacion de la virginidad. Lo que contrasta con el
caracter intimo, privado, que para los no gitanos tiene este hecho. La
ausencia de privacidad y el férreo control social que se ejerce habilita a todos
los miembros de la comunidad para cerciorarse de que la joven es virgen. Las
palabras que pronuncia la ajuntadora constituyen un ritual practicamente
idéntico al ejercido por los curas en un matrimonio catolico:

"TE: (Entonces) esa sefiora que es gitana empieza a decir y hablar: "El que
tenga que decir algo ahora, que lo diga. El que sepa algo de esta nifia que lo
diga ahora. Porque esta nifia es pura”. Entonces, sacan el pafiuelo y lo ven todo
el mundo (Gesto ostentatorio). Al publico. Que lo vean." (TO5066)

103



Los procesos de socializacion

Por ello, la novia casada virgen constituye un honor para toda la familia. El
prestigio y la autoridad de la familia se incrementan, pueden presentarse ante
los deméas como sujetos merecedores del respeto de la comunidad:

"TE: Hombre, jpor favor! (dando por supuesto). Tu sabes, jque te coronen una
hermana!, una hermana que te coronen, que ha salido virtuosa, y que te la
levanten en el aire; pues te llega al amor propio. Ese amor propio te llega
al...imi hermanal... Pues igual que una hija, a ver si me... Tienes que llorarla,
iyo he llorao!, alli con mi hija que se ha casao y yo he llorao, porque es asi,
porque te llega

Rai: es un orgullo” (TO5066)

Una vez que publicamente se ha comprobado y demostrado la virginidad de
la novia, empieza la fiesta. El control que se ejerce respecto al cumplimiento
de las reglas se muestra también en el ritual de la boda. Las mujeres
consideradas de falta no tan s6lo no pueden entrar en el rito del pafiuelo,
como comentaba antes, sino que no se las sacara a bailar en la celebracién de
la boda, ya que constituiria una deshonra. Como se desprende del comentario
de Raimundo, el control social reafirma la estructura de la jerarquia social:

“Rai: ...Y yo le hice una corona especial porque antiguamente se utilizaban
unas coronas de florecitas que hacian las mismas gitanas. Entonces, yo le dije
a mi mujer: "Yo quiero una corona de estas para que cuando salgan las sefioras
a bailar, que sean honradas, ponérsela”. Porque antiguamente se utilizaba
ponerle la corona a la mujer que salia a bailar en el centro. Y que era honrada.
Porque yo cuando entré en la boda, me puse en el centro, a cantar y a bailar
con el grupo que estaba tocando la guitarra. Cuando yo sacaba una sefiora a
bailar o salia a bailar una sefiora que era honrada, yo le ponia la corona a esa
mujer y bailaba con ella. Porque sabia que era honrada. A una mujer que no
era honrada yo no la saqué a bailar para nada. Porque seria una vergiienza
para mi. Yo no me atrevo. Es que no me atrevo a sacar a una mujer que no sea
una mujer bien vista por la comunidad. Entonces, a una mujer que es bien
vista por la comunidad gitana, le ponemos la corona. Y esa tradicion, al cabo
de 60 o 70 afios, la he recuperado yo personalmente. Entonces, incluso hubo
mujeres que me maldicieron -en broma- "Me cago en tu padre, ¢{por que ho me
sacas, no me has puesto la corona y hasta se la has puesto a todas las
mujeres?". Porque esa mujer no era de buenas condiciones para usarla.
Porque la conocia, porque tengo confianza con ella. Pero no la saqué porque
no se lo merecia." (R12066)

104



Los procesos de socializacion

4.4.2. EL PODER DE LA SUEGRA

A partir del rito del pedimiento, y dada la afiliacion patrilineal, quien se
encargara de "educar"” a la novia sera su suegra. Ella le inculcaréa los valores
de la familia y la acompafiara en su proceso de maduracion. Paralelamente, la
familia de la novia va perdiendo parte de su autoridad produciéndose una
transicion hacia su nuevo estatus cuando se convierta en una mujer casada y
guede inscrita en la familia del marido. Como argumenta Nicolini (citada por
Torres, op. cit.), “las gitanas desposadas que entran en casa de su suegro
hacen una vida préacticamente al servicio de su suegra; guisan en el mismo
fuego que ella. Mas al nacimiento del primer hijo desaparece esta situacion”.
Asi, la autoridad sera ejercida por su nueva familia manteniendo sélo una
situacién de relaciones personales, ya que a una hija "la acabaras dando". Por
ello, la joven a través de su suegra y de las visitas al grupo de mujeres de
mayor edad, se inicia un aprendizaje sobre la vida sexual y domeéstica.

El poder de la suegra sobre la novia es determinante hasta tal punto que sera
ella quien precise cuantas "rosas" (manchas de sangre) le sacara la
ajuntadora, teniendo en cuenta que cuantas mas le sague, mas sera el
prestigio de la prueba del pafiuelo:

"TE: Entonces esta mujer saca el pafiuelo. Lo mismo le saca las rosas que
quiera. Si la suegra quiere, por la parte del novio, sacarle tres rosas por no
perjudicar a la chiquilla, y si quiere cuatro, pues cuatro y si quiere cinco... Lo
gue dé de si la chiquilla. Por que hay jovenes que pueden sacar de su cuerpo
tres rosas, que es lo minimo, o cuatro o cinco rosas... Cuantas mas rosas tenga,
el pafiuelo es més bonito y tiene més fama." (TO5066)

4.4.3. EL PODER DE LOS HOMBRES

La subordinacion de las mujeres hacia los hombres queda reflejada en
practicas como los “matrimonios arreglados”: donde el padre decide con
quién se casard su hija. El noviazgo constituye el primer eslabon de la
constitucion del matrimonio gitano, que no provoca ninguna ruptura entre el
individuo y su grupo de procedencia sino que, por el contrario, es el vehiculo
de relaciones en el que prevalece la adscripcion de los varones a través de las
diferentes generaciones. Por ello, la importancia dada a las relaciones
familiares lleva aparejadas una serie de practicas cotidianas que se daban

105



Los procesos de socializacion

antafo, como los “matrimonios arreglados” o acordados. Evidentemente, esta
unién se daba entre familias que pudieran, por razones econdmicas o de
prestigio social, interesar a los padres respectivos. Pero la excepcionalidad,
como en cualquier otro momento, también esté prescrita, la Unica posibilidad
de contestacién es la "fuga":

“TE: Yo tengo casadas tres hijas arreglo de familia sin llegar ellas a quererse
(...)... Pues hombre para coger a una persona desconocida y estas cosas, si ya la
conocemos y es una buena persona es mejor. Pero de todas maneras hija, eso
va en ti, esto es mi consejo ahora piénsalo bien, piénsatelo bien, yo te he dao la
realidad para que te lo pienses, para dar el si 0 el no a esa persona”. Pues mi
hija a los dos o tres dias vino y me dijo: “Mira padre haz lo que quieras, por no
quitarte tu gusto haz lo que te dé la gana, ¢te parece bien que me pida por ese
hombre?” Digo “hombre, oye no quiero que me des tabarra, bueno pos vale
pos si, ahora mismo esta aqui”. Otra de Valencia que tengo que son primos
hermanos vino a mi. También los padres, sin quererse, eran primos hermanos,
no se conocian. (...) Pues vino a mi casa y por arreglos de la familia pos
llegaron y se casaron, eso son cosas familiares. Cosas, como te diria yo, por
nuestro convenio, yo lo veo bien, veo que tienen una casita, son pobres, son
humildes son buenos, son personas buenas, y antes que veamos por ahi que a
lo mejor el dia de mafiana se vuelva a casar con otro o se enamore de otro que
a lo mejor sea no sé, sea una mala persona, pos antes que llegue eso (golpea la
mesa) se llega el noviaje. Porque con el tiempo, ya me entiendes, se toma un
roce y luego cuando se casan se toman el carifio. Miralos ahi, viven en la gloria
y yo no he visto nunca mejores matrimonios 0 que se quieran mas unos mas
gue otros. Esto por mis hijas, en mi casa ha pasao.” (T11116)

Hemos de entender que el concepto de familia se aplica, mayoritariamente, a la
unidad familiar extensa. Lo importante para los "matrimonios arreglados” es
gue no exista relacion personal previa entre estos individuos:

“TE: Pero también influye mucho que un primo hermano y una prima
hermana rozados son como hermanos, no se casan, no lo permitimos, ellos no
se juntan, ellos mismos no lo...(...) Ahora, cuando son primos hermanos y son
desconocidos puede que si. No se conocen, pues claro que si. Eso es asi, pero
conviviendo juntos en el mismo barrio y cridndose dentro de la casa saliendo y
entrando, es una hermana, es muy dificil.” (T11116)

“Rai: Entonces, claro no me he casado con ninguna de la familia por esta
razon, porque no las consideraba como mujeres no las veia como mujeres, las
consideraba hermanas porque incluso hemos dormido todos juntos, y ya no
las consideraba como mujeres...” (T11116)

La estrategia matrimonial aparece como uno de los tipos de la més general
“estrategia de reproduccion bioldgica, cultural, social que todo el grupo pone

106



Los procesos de socializacion

en acciébn para transmitir a la generacion siguiente, mantenidos o
aumentados, los poderes y los privilegios que él mismo ha heredado”
(Bordieu, 1972). El capital de prestigio de la familia, su antigiedad, su
reputacién, cuenta tanto y quizas todavia mas en una sociedad pobre. En un
sistema econdémico en el que el enriquecimiento no es posible, el
mantenimiento del rango puede representar el objetivo ultimo de las
estrategias matrimoniales familiares.

El poder de los hombres no se restringe sélo a los arreglos matrimoniales
sino que queda explicito en las diferentes situaciones cotidianas. En este
sentido, la mujer esta subordinada socialmente al marido. Estd muy mal visto
gue le conteste publicamente, le increpe o decida antes que él; le ha de
guardar respeto. Si ello no se diese, la responsabilidad es del marido “por no
saber dominar a su mujer”:

"Rai: Hay veces que el hombre no para o no sabe parar en su momento a la
mujer. (Y es) culpable el hombre, ante todo culpable. Pero claro, hay a veces
que la mujer, le puede al hombre también, entonces la mujer es la culpable de
todo.

TE: La mujer, en el pueblo gitano, lo que tiene que hacer, es de evitar
Rai: y nada mas. No poner; quitar.

TE: quitarle las malas intenciones a su marido, ponerse a las buenas. Esto,
tiene que ser en el pueblo gitano: la mujer tiene que evitar. Darle buenos
consejos al marido: "mira, qué vas a hacer td, hombre, que nos vamos a buscar
la ruina, hombre, que patatin, que patatan”. (...) Y la mujer que no haga eso
(indica que “no” con el indice de su mano levantado), ya no es buena"
(T27017)

Otro de los momentos donde puede observarse la subordinacién social de la
mujer hacia el hombre es aquél en el que se convierten en Tias. Recordemos
gue pertenecer a este grupo de edad supone alcanzar el mayor prestigio
social, se convierten asi en el ideal ejemplar para el resto de los componentes
de la etnia, concediéndoles una autoridad moral.

En el caso de las mujeres, el liderazgo que pueden ejercer queda
condicionado por la necesidad que se tenga de ellas en el grupo familiar. El
"privilegio” del mundo privado se mantiene en todo momento, las
responsabilidades de soporte fisico y emocional hacia la familia siempre son
prioritarias. Por ello, las mujeres de este grupo de edad, al igual que los
hombres, pero ellas en mayor grado, son las que han de cuidar de que se
ejerza la enculturacion en su grupo de parentesco. Esto no quiere decir que el
resto de los componentes de la comunidad no participe en este proceso, sino

107



Los procesos de socializacion

gue aqguéllas lo hacen en mayor medida, porque es parte de su rol al haber
alcanzado el estatus de Tias.

Ademas, las Tias ejercen una actuacién continua para mejorar la imagen del
grupo de género masculino, que es una competencia que dura toda la vida. La
mujer gitana, como ya hemos dicho, siempre depende del varon (padre, tio,
hermano, primo colateral o primo hermano, padrino, hijo, etc.), y por deber a
su rol de mujer ha de cuidarlo al maximo de sus posibilidades (en el vestir, en
el comer, etc.). Asi pues, las gitanas con estatus de Tias, no s6lo han de lograr
el bienestar doméstico, sino también ayudar a los Tios para que consigan el
bien comun de la etnia, a través de sus actividades politicas:

“Rai: Las mujeres que tienen esa respetabilidad estan muy reconocidas porque
se lo han ganado porque tienen... un vocabulario. Es una mujer que nunca...
ha puesto ni ha quitado para que, por ejemplo, su familia no tenga un
altercado con la otra. Si ha visto alguien peleandose si ha podido ha
intervenido. Si han venido las mujeres, en este caso de otra familia, ha puesto
su entendimiento para que no llegara a nada, para que se quedara aqui. Y si ha
merecido de darle un guantazo a un nifio se lo da al otro para no tener
problemas, todo ese respeto se le da. Que es muy buena mujer, es de muy
buena familia, que tiene mucha educacion, que es esto que es lo otro. Todo
sale a relucir.” (R27036)

Una de las situaciones més reconocidas de esta actividad es la que ejerce la
gitana al aconsejar a su marido en la intimidad de la alcoba, o en su caso, al
pariente en cuestion que necesite de ella; por esta razén es tan frecuente que
en dicho grupo de edad los componentes de ambos géneros se relinan tan
asiduamente. Como nos comenta Torres (op. cit.):

“Por lo general, los gitanos varones y casados, no reconocen que muchas de las
soluciones dadas a situaciones de dificil desenlace han sido propuestas por sus
mujeres, 0 bien encauzadas por ellas cuando han dialogado en la intimidad;
por ello no se divulga esa colaboracién entre los gitanos”. (pag. 137)

4.4.4. EL MATRIMONIO COMO UNION ENTRE FAMILIAS

Dada la importancia que adquiere el matrimonio en la relacion entre las
familias, cobra especial relevancia quién puede ser el futuro marido o mujer,
pero, sobre todo, a qué familia pertenece. Como sociedad estratificada
jerarquicamente, el estatus social que posee una familia ha de conservarse o
incrementarse en la medida que se pueda (el compadrazgo es un claro

108



Los procesos de socializacion

ejemplo de ello). Por eso es muy importante indagar sobre el futuro
miembro:

"TE: Porque al chiquillo [al novio] ya se le conoce porque es del barrio. A ver si
me entiendes, porque, cuando no es del barrio, una persona desconocida al
gue se conoce la familia pero no sabemos los procederes del chiquillo,
entonces, primero, antes de darla, indagan a ver qué tal persona es, si es una
persona que convive bien, que no, que... Supongamos que es un golfo, que es
una persona de mal vivir o bien que anda en la droga o cualquier cosa. Antes
de darla, se enteran. Pero, si es conocido, ya la tiene, se la dan." (TO5066)

Una vez comprobada la respetabilidad del futuro conyuge y de su familia, se
apalabra la celebracion del compromiso, es el llamado pedimiento. Este ritual
no es exclusivo de las familias gitanas, ya se producia en las familias
burguesas del siglo pasado y actualmente en las familias denominadas de la
alta sociedad. Lo fundamental es que este ritual del pedimiento cumple una
clara funcion social: exponer ante toda la comunidad el compromiso entre
familias. Recordemos la importancia del control social ejercido, la
"criticacion” o el chismorreo quedan diluidos a partir de ese momento. La
idea de que ningun acto en la vida del gitano puede pasar sin la aprobacién de
la familia queda reafirmada a partir en esta celebracién, la familia ha dado su
consentimiento:

"TE: Entonces, con las mismas, queda apalabrado. Apalabrado quiere decir
gue ya se han donado al chico. Entonces le dice. ";Pues cuando hacemos el
pidimiento?". Pidimiento es celebrarlo. Celebrarlo pongamos a los dos o tres
dias, o al dia siguiente... Para que se entere todo el personal, todo el publico,
toda la gente del pueblo gitano, que esa nifia ya esta pedida, que ya tiene
novio. Ya lo sabe todo el mundo. Entonces, se celebra una juerga, una fiesta.
Pues eso queda ahi como que son novios declarados.”" (TO5066)

Ahora bien, si no se obrara de esta manera, acarrearia consecuencias
importantes para el estatus social de las familias, dado el control social férreo
en este grupo de edad. Se les consideraria "personas de falta” con todas las
implicaciones que ello conlleva:

"Rai: (Al TE) Digale el por qué. Porque esta mal visto que estén por la calle
rodando y que lo tengan en boca.

TE: (Asiente algo impaciente) Porque cuando este nifio y esta nifia se ven por
la calle, entonces la gente -estamos en un pueblo- la gente lo ven y entonces
estd la criticacion de una boca a otra y todo se sabe." (TO5066)

109



Los procesos de socializacion

De esta manera, los “significados negociados” a través de las actividades que
los sujetos desarrollan en el marco de una cultura, son posibles gracias al
aparato narrativo de que disponen para hacer frente simultdneamente a la
canonicidad y a la excepcionalidad (Bruner, 1991). Asi, la cultura gitana
contiene un conjunto de procedimientos de interpretacién que permiten que
las desviaciones de estas normas cobren significado en funcion de patrones
de creencias establecidos. Por ello, las conductas “desviadas” en las que no se
“respeta” la decisién de los padres son justificadas en base a la creencia en la
idea “romantica” del amor, definido como una pasién irrefrenable:

“TE: Porque cuando una nifia quiere a un nifio y un nifio quiere a una nifia no
hay manera para ellos. Ya puedes poner una montafia en el medio que dice la
chica que se marcha. Y que se va con su novio y que lo quiere y que lo quiere. A
ver quien pone esa... ;La puedo poner yo?... O de lo contrario, cogerme a mi
hija, dejar la vivienda, dejar todo y desaparecer del mapa. Y no vayas a
Andalucia porque va a Andalucia por ella... En cuanto se entera va por ella. O
ella se viene para acd. O se escapa. (Pausa) Cuando una mujer quiere a un
hombre, no hay solucion: es una enfermedad. (Enfatico) Un querer, un
querer... es una enfermedad” (TO6116)

“TE: Escucha un momento. Y depende qué familia. Y si una familia que es
mala, que no le pertenece a esa nifia, esa familia, por lo que sea. (No me
entiendes? Destiérrate porque si no la nifia se marchard. Como siga viviendo
en el mismo sector, te se marchara. Y si no coge y destiérrate a la fin del
mundo.

Rai: Es que ten en cuenta que cuando se enamoran, una persona se enamora.
Y punto.” (TO5066)

Su sistema de organizacion social, como hemos visto altamente jerarquizado,
es coherente y previsible. Esta cosmovision del mundo se parece a los
sistemas cerrados, entendidos como conjuntos de proposiciones dotadas de
coherencia interna pero que rechazan cualquier otra explicacion de la
realidad. Y como admiten solo un vocabulario especial para la comprension
de la persona, establecen limites importantes a su accion (Gergen, op. cit.).
Estos limites estan regulados en torno a su universo moral que regula las
practicas cotidianas imponiendo el sentido candnico a los hechos: lo que esta
bien y lo que no lo esta, que en los casos de menor importancia se consideran
faltas. Recordemos que uno de los objetivos basicos de la ley gitana es evitar
el conflicto. Ello queda patente cuando, por ejemplo, la joven ha tenido novio
antes:

“TE: Que esta comprometida con aquella persona y ahora pues, a lo mejor eso,
se despiden. Se despiden quiere decir que dejan de ser noviajes. Entonces, esa

110



Los procesos de socializacion

mocita, sigue moza... pero ya tiene su faltita, (remarca). Para el gitano, es una
falta; ya ha estao, ya ha tenido novio. Para el gitano es una cosa muy
importante.(...) ..y ahora ya... estd pidida con fulano, pongamos. Pero,
sabemos ya que ha tenido novio con otro y eso se tiene que hablarlo
(enfatizando con gesto y semblante), se tiene que declarar, mejor dicho, se lo
tiene que explicar. Porque ahora voy yo y ha estao pidida, y a mi me gusta esa
mujer, o mejor dicho, a mi hijo le gusta y lo primero que me dicen mi familia
“es que esta nifia ha estao pidida, ha tenido su novio”, entonces ya puedo yo
reaccionar, “hijo (frunciendo el cefio) hijo, si ha estao pidida ya con otro
hombre... no me gusta, hijo”, “Pero yo la quiero”. Sea por mi hijo, yo voy a
pedir esa muchacha, a ver si me entiendes, y voy a donde el padre y le pido la
mano de ella. Entonces, qué pasa. EI mismo padre me lo tiene que declarar,
me tiene que decir “aqui hay un punto que se lo tengo que hablar, mi hija ha
estao pidida con otro hombre, ha tenido su novio en tal tiempo, estuvo tres
meses o cuatro de noviajes...” A ver si me entiendes, se lo tienen que declarar
todo, para que no quede, que el dia de mafiana... porque si eso no se declara,
entonces tiene derecho el dia de mafiana de dejar a esa mujer; jfijate!, tiene el
derecho de dejarla, (pausadamente) por eso se tiene que poner todas las cosas
entre menores y hablarlo claro.” (TO5066)

Cuando no es posible cumplir con este orden moral, con este “codigo de
honor”, establecido existen una serie de practicas que permiten a los
individuos, en este caso a los jévenes, recursos alternativos lo menos dafiinos
posibles para las unidades familiares respectivas. Seria un mecanismo social
gue favorece la "resiliencia™: los factores que capacitan a los individuos a
resistir y a sobreponerse a situaciones sociales y vitales que le son adversas
para su proceso de desarrollo y socializacién, sin dejar secuelas negativas o
perturbadoras a largo plazo (Rutter, 1990).

De esta manera, si una joven no respeta su virginidad tendra su sancion
social al no poderse casar por el rito gitano (méaxima aspiracion de cada
familia) pero podréa “fugarse”, con lo que a su vuelta seran considerados por
la comunidad como matrimonio:

“Rai: Pero yo donde he querido llegar Tio Emilio, es que todas las muy nifas,
cuando no son virgenes, que duermen con los novios, tienen relaciones
sexuales con los novios, ya no se ponen a que las miren... Comentan con el
novio si él realmente las quiere 0 no, comentan con el novio “vamos a
fugarnos, porque... jDios mio!, yo no me puedo poner delante de toda la
familia, y delante de todo el mundo a que me miren si yo no me puedo sacar el
pafiuelo, si no soy virgen. Entonces... jvamos a escaparnos!” (...) Porque si no
esta virgen le dira la mujer, “oye, vamonos” (TE asiente) y él también le dira,
“oye, pues vamonos antes de que pase algo... porque puede haber un
enfrentamiento entre las familias”. Entonces esta chica ya tiene en la mente
gue no puede ponerse alla...

11



Los procesos de socializacion

TE: ...porgue una mujer gque es joven... ya no se puede poner delante, ya no se
puede poner, entonces habria mucho jaleo. Entonces, antes de que llegue, es lo
gue dice este, se cogen, se marchan, se casan. La mujer es muy disputd, es muy
disputd, la mujer...” (TO5066)

4.4.5. LA MATERNIDAD

Llegar a la madurez social entre los gitanos significa tener descendencia. El
término “rom” y su femenino “romi”, ademas de su traduccion literal por
hombre y mujer, también se utiliza, en la mayoria de los paises europeos,
como saludo entre los gitanos, cuando se ven por primera vez, por ello se
identifican (Torres, op. cit.). Pero este término tiene en el pueblo gitano un
significado més étnico: “rom quiere decir padre de familia” (Ramirez-
Heredia, op. cit.); “el que tiene la plena dignidad de hombre” (Ferrer
Benimeli, 1965). Esta consideracion también se le da a “romi”, ya que “si una
mujer no consigue tener hijos, el gitano considera que pesa sobre ella un
maleficio” (Jiménez y Royo, 1967).

Esto es especialmente valido para las nifias ya que los gitanos consideran que
la Unica meta de la mujer es el matrimonio y tener muchos hijos a los cuales
transmitiran sus principales costumbres y tradiciones. Por ello no es
necesario proporcionales ninguna clase de formacion académica que les
permitiria el acceso a toda clase de actividades, puesto que ya saben cual es
su rol. Ponen tal empefio en que sus hijas conserven su virginidad, como base
fundamental para realizar un matrimonio valido segun el rito gitano, que
temen que todo contacto con el exterior, es decir todo lo que sea relacionado
con sus costumbres, o bien salir de su circulo, puede perjudicarles en este
sentido. Virginidad, matrimonio y perpetuar la raza, llegan a constituir para
ellas el mayor aliciente con que la vida puede obsequiarlas (Ramirez-Heredia,
op. cit.). Considerando que el objetivo basico de la comunidad es la
supervivencia del grupo familiar, el rol de las mujeres esta intimamente
relacionado con su capacidad procreadora. En la medida que llega virgen al
matrimonio y posteriormente tiene descendencia, contribuye a perpetuar la
organizacion social.

De esta manera, se considera que la descendencia es la confirmacién social
del matrimonio. Por ello, la capacidad reproductora de las mujeres es un bien
altamente valorado. De tal manera que en tiempos pasados algunos grupos
concretos, especialmente ndmadas, devolvian a las mujeres estériles a sus

112



Los procesos de socializacion

padres, y éstos se veian obligados a aceptarlas por no cumplir su rol
especifico. Actualmente, no se conocen situaciones tales, pero si que se sabe
gue si una gitana es estéril desprestigia a su parentela, o si se conocen varios
casos de esterilidad en una misma familia, se rehuye el emparentarse con
ella. Lo méas impactante para el observador, sobre todo si se es mujer, lo
constituye el hecho de que no se plantee que la esterilidad puede ser también
de causa masculina; sobre la mujer recae todo el peso de la concepcion.

Segun Ramirez-Heredia (op. cit.), una mujer encontrara la plenitud de su
esencia femenina cuando tenga su primer hijo. El embarazo, en si mismo, no
comporta ningun tipo de privilegio. Eso si, comienza un trabajo de proteccion
del embarazo ante cualquier eventualidad que le pueda sobrevenir sin, por
ello, escatimar esfuerzos propios y sin dejar de depender de la suegra. Asi
segun sefialan:

“La gitana casada después de la primera maternidad enseguida es elevada en
la estimacion publica y en el aprecio de la tribu, porque es madre”. (Ferrer
Benimeli, 1965, pag. 42)

“Al nacer su primogénito gozara de toda la estima, admiracién e igualdad de
derechos que las mujeres gitanas. Y més adelante; a partir de ese momento la
gitana entra en la plenitud de su vida. Ahora ya es madre y goza de todos los
respetos del resto de las mujeres del clan. Su opinién ya es escuchada pues
hasta ahora no poseia el mas honroso de los titulos que puede adornar a una
kali [gitana]: ser madre de familia” (Ramirez-Heredia, 1972, pag. 44)

“Rm: Afos atrads no habian guarderias, y, claro, al no haber guarderias antes
las gitanas pues estaban més obligadas a la casa y a los hijos. Hoy si por ahi
tienen mas libertad que antes en el sentido porque les quitan el problema,
digamos [al] llevarlos a la guarderia, lo veo bien porque el crio esta mas cuidao
y mas atendido. Pero afios atras no existia eso. La gitana era mas... queda mal
decirlo pero era mas madre.“ (R04126)

La descendencia es la meta de los miembros del pueblo gitano, sino no tiene
sentido la vida, es como un pasar desapercibido por la existencia terrenal. En
el caso de que ese primer hijo sea varén aun aumenta la mujer mas en
prestigio, ya que engrandecera el linaje:

“Cuando da a luz su primer hijo varén, su influencia y prestigio aumenta de
nuevo, no s6lo dentro del linaje de su marido, sino en el suyo propio. Este
prestigio e influencia es esencialmente proporcional al nimero de hijos que
tengay a su propia edad” . (San Roman, 1976, pag. 164)

113



Los procesos de socializacion

Por ello, los hijos son muy valorados aunque antafio en mayor medida ya que
contribuian méas al sustento familiar. Un clan obtenia prestigio por sus
conductas respetables y, a su vez, era mas respetado si era numeroso.

Los Romé son los responsables del mantenimiento de la cultura gitana en el
ambito familiar asi como del buen funcionamiento de las unidades
econoémicas.

4.4.6. LAS RESPONSABILIDADES

Como comentaba en lineas anteriores se espera que la mujer sea ante todo
casta, limpia, pero también, y no menos importante, ha de "saber ganarse el
pan" para asi poder “subir” a sus hijos ella sola:

“TE: Porgue una madre es como una gallina, mira, como una gallina tiene sus
polluelos...Una gallina (los) cria, los mete, a sus polluelos debajo de sus alas. Y
una mujer cuida a sus hijos como nadie, no es el hombre, el hombre es de la
calle y la mujer de la casa y cria a sus hijos como sea, pero esa mujer cria a sus
hijos.

Rai: Los saca adelante.

TE: Un hombre no, un hombre necesita que cuiden a sus hijos, que los laven,
no es una mujer, que cambia mucho. Hay otras leyes.” (TO6116)

Esta diferenciacion entre hombres y mujeres queda clara en las practicas de
subsistencia tradicional como la venta ambulante donde el hombre es el
encargado de realizar los "tratos" y salvaguardar el honor, mientras que la
mujer es quien realiza la actividad de la venta propiamente dicha.

Todo ello queda patente en los propios procesos de socializacion donde se
expresan mas claramente las diferencias de género en lo que se espera de los
ninos y las nifias: Se consideran a éstas como mas espabiladas y mas
responsables que los nifios. Por ello, se valora en las nifias que desde los 4 0 6
afos se interesen por los quehaceres domésticos. Y que a partir de los 10 afios
se responsabilicen, aunque solo sea en parte, de cuidar de la casa y de sus
hermanos pequefios. Estas practicas constituyen para muchas familias el
sustento familiar, ya que mientras que los padres se dedican a la venta
ambulante, alguien se encarga del cuidado doméstico (Fernandez, 1983). Asi
se encuentran en la situacion de colaborar en el mantenimiento de la familia,

114



Los procesos de socializacion

lo que les lleva a lo que podriamos considerar un trabajo precoz. Con la
gjecucion de estas practicas cotidianas las nifias van aprendiendo el
desarrollo de su rol futuro. La division del trabajo en funcion de los grupos
de edad y género se realiza desde el nacimiento:

“Rm: Entonces digamos que cuando ya tienen diez afios ya saben cuidar de una casa.
Y ya se creen responsables de una casa.

Rai: Tienen responsabilidad.
Rm: El nifio quiza no. Los nifios tienen mas suerte.

Rai: Ya tienen que estar... que si lavando platitos, que si fregando, que si cosiendo, ir
a comprar algo, estar pendiente, a lo mejor, de un nifio mas pequefito por si la
madre tiene que hacer algo,...cosas asi. (...) Eso es mas bien por la unidad familiar o
porque, a lo mejor, los mayores tienen que buscarse la vida, o " por hache o por be"
pues los nifios no han podido ir a la guarderia, entonces se quedan en casa y los més
grandecitos pues cuidan a los mas pequefios. Tienen la responsabilidad esa de cuidar
a los mas pequerios.” (R12066)

Aungue los nifios puedan ayudar esporddicamente a sus padres en sus
oficios, el nivel de exigencia suele ser menor. En cambio el nivel de exigencia
para las nifias es mas alto, y a muchas de éstas se las aparta de la escuela
priorizandose asi la familia a la escolarizacién, lo que queda reflejado en la
tasa elevada de absentismo. Existe una mayor valoracién de los aprendizajes
obtenidos en casa que en la escuela. Recordemos que los medios culturales
gitanos se basan en la transmision de los conocimientos tradicionales, por
ello los conocimientos transmitidos desde el mundo escolar carecen de
significado cultural.

Como se hace patente en este caso, la division sexual es esencialmente
cultural: efectuar tal o cual tarea comporta una significacion simbdlica,
algunas estdn mas cargadas de honor que otras y confieren una atribucién de
autoridad. Un factor que estd siempre en todas las sociedades es que sean
cuales sean las tareas que realicen los hombres, éstas son definidas como las
més honorificas. Las tareas de control, de decision, es decir, las actividades
de mas alto nivel que no exigen fuerza fisica alguna, son tareas masculinas. El
rol consiste para un individuo en asumir las conductas concretas esperadas,
aqui, en el seno del matrimonio, y mas generalmente de la sociedad (Goode,

).

115



Los procesos de socializacion

4.4.7. LA GARANTE EMOCIONAL

La mujer es la garante del apoyo emocional de la familia, es quien ha de velar
porque su marido, y posteriormente sus hijos, se encuentren bien, fisica y
emocionalmente. La madre es la primera responsable de los cuidados de sus
hijos, aunque éstos "pertenecen” a la familia de su marido. Las decisiones
importantes las tomara su suegra, por mucho que se espere de ella el cuidado
cotidiano. Para la familia del padre es un orgullo tener muchos hijos y mas si
éstos son varones, ya que otorga un mayor poder a la familia:

“TE: Porqgue yo te voy a decir una cosa, que conozco la vida un poquito, que conozco
las dos vidas, la moderna y la antigua, y yo siempre he estao con mis hijos y con mis
hijas y nunca ha pasao nada. Y todos se han casao virtuosamente, con sus maridos se
quieren mucho y he tratao lo mejor pa ellas. Ahora, me han obedecido, las he
conllevao bien, he tratao de estar con ellas y nunca ha pasao nada. ¢Por qué? porque
ha habido un padre. Lo malo es que se dejen a rienda suelta y... Lo primero que le he
dicho a mi mujer: “joye, fulana! me voy a trabajar, a buscar la vida. jMira bien de tus
hijas!, estate atento de ellas que ya son mayorcitas, mira a ver tu lo que hacen. TG me
lo tienes que decir lo que hacen las nifias o lo que no hacen, mientras yo estoy por ahi
buscando la vida”. Y la madre, si es madre y ve que la hija no va bien, me lo tiene que
advertir porque sino la siego el cuello, me entiendes, me lo tiene que decir a mi.
“Pues tu nifia no va bien, anda mucho para all4, o no la he visto nada malo pero anda
mucho pa arriba y sale mucho y tal”; pa eso estoy yo, para retarla y ponerla en su
sitio. Es asi (porque) a veces pasan cosas por ignorante la criatura, jpor ignorancia!
por no saber nada de los padres, y eso hay que darselo a entender. (...) Les
enseflamos las buenas costumbres, buscamos las buenas costumbres y buscamos los
buenos hechos para ellos, para que no pase nada” (T11116)

Pero la mujer no solo es el garante del apoyo emocional de la familia, sino el
garante del honor familiar.

116

"TE: Escucha lo que te digo ahora: si veo que la madre, que la hija no es estable, que
es una hija de aquellas un poco rebullente, ¢sabes lo que le dice a su marido?: gacho,
tu nifia no es una buena nifa, no es que haiga hecho nada malo ni hace nada malo...
Rm: las compaifiias

TE: pero que la veo muy... jmuy saltarina!

Rai: muy corredora

TE: Entonces, el primer hombre que venga a pedirla a casa y que sea buen hombre,

jahi la tienes!, y se quita el compromiso. ;Sabes por qué?, porque puede venir la
perdicion.” (T27017)



Los procesos de socializacion

Todo esto no quiere decir que las mujeres no decidan nada y que acaten
siempre a su marido, sino que las herramientas culturales utilizadas son
diferentes: normalmente, si la situacién es considerada de importancia, se
utilizan como mediadores a otras personas de respeto para que el marido
cambie de opinidn. Si se trata de asuntos mas domésticos, normalmente la
mujer es quien decide aun consultando a su marido:

"Rai: Las madres también comentan con los hijos, y si puede resolverlo sin que se
entere el marido, a veces, también lo resuelven. Pero claro, si no acatan lo que les
dice la madre, entonces la mujer se lo dice al marido, para que intervenga el marido
entonces. Pero como madre, primero tratara de solucionarlo con sus hijos.

TE: Y tiene que saberlo todo, los padres; el marido, la mujer cuando ve las cosas
tiene que advertirlo, porque si no lo advierte y luego pasa algo, y luego se entera él,
pues luego la castafia va a ser pa ella. Me entiendes, es que es asi.” (T27017)

Por ello, en la ley gitana, como en el sistema de organizacién social, “la
supremacia de los hombres sobre las mujeres” constituye un hecho a resaltar.
De esta manera, se construye la imagen de la mujer:

“Rai: Las mujeres son muy chillonas, y con los gritos...

TE: no pueden. No puede hablar nadie. Y eso es, como te digo yo, como el palacio de
justicia éste. Porque de verdad, ahi las mujeres no interfieren. Porque si las mujeres
hablan; Dios nos libre, ya no se arregla nada. No se arregla nada. Y te voy a decir una
cosa: y en el noventa y nueve por ciento, todas las ruinas vienen por las mujeres
(Raimundo asiente). Te lo digo yo, por las mujeres. Porque las mujeres, porque las
mujeres se pelean, se matan." (T27017)

Como comentaba al inicio de este capitulo he intentado mostrar como las
caracteristicas culturales primarias toman forma respecto a los ideales
femeninos en la cultura gitana. Hemos podido ver coémo el grupo cultural
gitano opera bajo un marco de interdependencia cuyo modelo filoséfico nos
remite a los valores colectivistas. Los cuales operan como guiones de
referencia en los procesos de socializacion. Y, de igual manera que comentaba
al final del capitulo anterior, hemos podido ver como estos valores son
utilizados en un discurso acerca de la diferencia entre culturas, aspecto que
analizaré en profundidad en el proximo capitulo.

117



Los procesos de socializacion

118



TERCERA PARTE

Borra el humo de tu frente
deja que salga lo bonito
ese angel chiquitito

gue te hace diferente

119






Las relaciones entre culturas

CAPITULO 5: LAS RELACIONES ENTRE
CULTURAS

En los dos capitulos anteriores hemos podido ir viendo cémo las
caracteristicas culturales primarias sustentadas en los valores colectivistas
configuran el marco interpretativo de la realidad en la cultura gitana. Hasta
ahora he presentado a ésta de manera que se podria interpretar como un todo
homogéneo y como si se mantuviese aislada del contacto con otros grupos
culturales. Ambos aspectos no son correctos en absoluto, al menos en la
actualidad, principalmente por dos motivos que, aunque los desarrollaré con
mayor profundidad mas adelante, los citaré ahora brevemente. El primero de
ellos consiste en los procesos de asentamiento que han operado en la mayoria
de comunidades gitanas, sobretodo en el area geografica de Catalufa. Y el
segundo de ellos, derivado del anterior, se refiere a las relaciones establecidas
con la sociedad mayoritaria sustentada en un sistema de valores diferente.

5.1. LOS PROCESOS DE ASENTAMIENTO

Los procesos de asentamiento de las comunidades gitanas se han venido
intensificando desde los afios 60. En un reciente estudio acerca de los gitanos
de Barcelona Garriga (2000) sefiala diferentes etapas en la llegada de los
gitanos. Acerca de una de ellas, que denomina Barracépolis (1950-1978)
comenta que “Catalufia acoge, durante los afios 50, una media anual de
inmigrantes de unas 44.000 personas. (...) De 1951 a 1975 se produce en
Cataluia el crecimiento demografico mas importante de su historia y la
inmigracion es el principal factor de este fendmeno” (pag. 77). Apunta
también que paralelamente a la inmigracion crece el barraquismo por toda la
ciudad y alrededores. Evidentemente no toda la poblacion barraquista es
gitana pero si una parte importante. Sirva el siguiente dato a modo de
ejemplo. Garriga cita un trabajo de Masgoret sobre una encuesta realizada en
el afio 1955 en el Somorrostro donde vivian 381 familias, de ellas 121 eran
gitanas “registradas” formalmente y 30 sin registrar, con lo que el niUmero de
familias gitanas representaba aproximadamente un 40% del total.

121



Las relaciones entre culturas

A esta etapa de la explosion del barraquismo le sigue una etapa posterior, que
Garriga situa entre los afios 79 y 90, donde las diferentes administraciones
elaboran una serie de planes para su erradicacion.

Lo que mas me interesa de este proceso, el paso del barraquismo al
sedentarismo, son las consecuencias psicosociales que conlleva. Como
cualquier sistema, un cambio en un elemento —o una perturbacidon- como es
el cambio en las condiciones de vivienda, afecta a todo el sistema. Utilizando
los términos de Bronfenbrenner (1979) se trata de una importante transicion
ecologica que conlleva un cambio en los roles, las actividades y las relaciones
gue se establecen.

En el trabajo de campo realizado, uno de los gitanos que colabord, Ramon,
nos explica con detalle como fue su infancia en el Somorrostro y su
asentamiento posterior en Sant Roc:

“En el Somorrostro los que teniamos cinco o diez afios, por la mafana, si era
verano, por lo normal nos ibamos a la orilla de la mar. Siempre estaba llena de
gente mayor. Unos chapuzando sacando mejillones de bastante profundidad y
cazando anguilas con tenedores; otros buscandose la vida en los turones con la
chatarra y otros muchos materiales y géneros; otros trabajaban y también
otros iban al mercado (Cerreruela et al, 2001, pag. 24)

“En verano nos dedicdbamos mas a la playa. Por lo normal nos ibamos hacia
la Barceloneta, a las piscinas de San Sebastian, porque siempre habia turistas
y siempre les pediamos con estas palabras: "pasa moni, p4 menchi o fai
pesero, moni", y casi siempre daba resultado. Otras veces nos guiabamos por
la radio de los turistas cuando sentiamos musica bonita pues nos poniamos a
bailar y pediamos propina. (op. cit., pag. 27)”

La mayor parte de las veces, los juegos infantiles tenian a su vez un
componente practico de ayuda a la subsistencia familiar. Como comentaba en
el anterior capitulo, los nifios desde pequefios participan de la vida familiar al
completo:

“La auténtica Mar Bella era una playa toda de rocas, que hasta donde llegaba
el agua estaban llenas de mejillones, y de ruinas de casas que el propio mar se
habia comido. Nosotros desde muy corta edad, desde los 8 o 10 afios, ya
capuzabamos respirando a pulmén a méas de seis metros de profundidad y
sacdbamos mejillones. Cuando conseguiamos 8 o 10 Kg empezdbamos a hacer
un fuego de lefia, comiéndonos los mejillones asados hasta hartarnos y, de los
que nos sobraban, los mejores los llevabamos para casa y los demas los
dejabamos para venderlos junto con otros que volviamos a coger.

122



Las relaciones entre culturas

Otras veces, en vez de coger mejillones, capuzabamos y sacabamos hierro,
metales, etc. Porque en todos los turones del mundo que estan construidos
desde fuera de la playa hacia dentro, donde caen tantisimos escombros, a unos
cien metros alrededor del turén se encuentra una mina de géneros de metales
gue son muy dificiles de coger para las personas que no son de esos entornos.
Sin embargo para las personas que nos hemos criado en la playa del
Somorrostro sabemos encontrar esa clase de género. La mejor manera es
pasando la palay el garbillo que es un poco dificil de hacer bien. (...) Mientras
recogia las cosas y llegaba a la traperia me hacia la cuenta de las ganancias de
ese dia. Yo siempre el dinero contaba y contaba y me daba cuenta que sacaba
una buena semanada: muchas veces un poco de mejillones, unos cuantos
cangrejos y un pufiado de lapas. Siempre los llevaba para casa, encendia el
fuego de carbon y en las ascuas se asaban con un poco de sal, unas gotas de
limén y al comerlo disfrutaba algunas veces mas que otras.

(op. cit., pag. 29, 31)”

Como la necesidad economica imponia, la mayoria de los nifios a partir
aproximadamente de los 11 inician un trabajo algunas veces asalariado (casi
siempre en fabricas cercanas) y otras veces de manera mas autonoma:

“En el Somorrostro los crios hasta los once afios ibamos a la Catequesis.
Después, y a pesar que a los curas no les gustaba y hasta iban a buscarnos a
casa, como ya teniamos la edad de aprendices, ya éramos grandes, teniamos
que hacer algo por la vida. Por lo normal nos poniamos a trabajar o nos
dedicabamos a remansar, a la chatarra. Muchos de nosotros fuimos a trabajar
a una fabrica de vidrio que se llamaba PIMARVI. (op. cit., pag. 34)”

En este sentido resulta interesante diferenciar entre trabajo y explotacion
infantil. Al respecto, Oloko (1993) muestra cémo la participacion en la venta
ambulante de los nifios de Nigeria fue, hasta hace poco méas de una década,
un mecanismo de socializacién bien adaptado a las condiciones sociales y
como, en la actualidad, es una forma de explotaciéon disgregadora y
perniciosa para la adaptacion infantil.

Para poder apreciar con mayor exactitud los cambios que se estan
produciendo resulta importante conocer previamente qué tipos de trabajo
desempafiaban, la gran mayoria de los cuales han desaparecido, 0 estan a
punto de hacerlo:

“En aquella época habia muchos gitanos que se dedicaban a buscarse la vida
por Barcelona: en el Puerto, en el Barrio Chino o en la Barceloneta. En el
Puerto se trabajaba en la carga y descarga de los barcos y en un muelle de la
entrada del rompeolas, llamado la Piqueta, que era donde arreglaban los
barcos y los pintaban. Otros se dedicaban al estraperlo de los propios barcos

123



Las relaciones entre culturas

en la compra de tabaco, o0 sea conseguir uno o algunos cartones de tabaco, no
como ahora que son por toneladas. El que conseguia algunos pantalones
auténticos y algun cartén de tabaco se iba por el Barrio Chino que era y es
donde siempre se vende mejor esa clase de trapicheo. La Barceloneta siempre
ha sido mas brava en esas clases de trabajos, estaba habitada por portuarios y
pescaderos, y los que ibamos alli siempre teniamos que tener presente que
podiamos tener problemas con la ley. Era alli donde mejor se hacia el
estraperlo, la venta y compra de cualquier cosa, porque siempre iba mas gente
gue a otros lugares. Sobre todo a las Siete Puertas que estd en un costado de la
Plaza Palacio, donde hay también tiendas y bares.

Como entonces el dinero era escaso cada uno se las buscaba como podia. Unos
cuantos se dedicaban a trabajos manuales de entonces como la fragua. Se iban
a los turones a buscar cubos, barrefios, barriles viejos y como podian se
preparaban un fuego apropiado y un trozo de via de ferrocarril que se usaba
como yunque y martinete. (...) Con eso conseguian el dinero tan necesitado en
las casas, no sin problemas ya que la ley no permitia venderlos. A veces
trabajaban por encargos, clientes que les pedian cantidades muy buenas.

También habia quienes hacian otra clase de trabajos manuales que se les
conoce con el nombre de cacharreros que son aquellos que se dedicaban a
soldar con estafio y remachar. Son trabajos que se hacian para arreglar
sartenes, ollas, cacerolas, etc.,...También habia otros que se dedicaban a los
paraguas. Bien haciéndoles remiendos a los bastones porque se los mandaban
arreglar. Bien porque iban recogiendo todo los paraguas viejos que se
encontraban, desarmaban las varillas y los bastones y con un trozo de tela de
unos con otros sacaban alglin paraguas para vender.” (Cerreruela, op. cit., pag.
35-36)

Hasta unos traxos de la vida en el asentamiento de barracas del Somorrostro.
A continuacién selecciono algunas de los relatos de Ramoén acerca de su
llegada al barrio de Sant Roc:

“Al Somorrostro llegé la noticia, en 1966, de que iban a hacer desaparecer el
barrio y nos darian un piso. Esta noticia llegé el dia 20 de junio y el dia 23
desaparecié del mapa hasta hoy ese barrio de gitanos, el Somorrostro. Y
cuando todos llegamos a San Roque no se pueden ustedes imaginar la alegria
de esa verbena de San Juan. Pasamos, de la noche a la mafana, a tener un piso
donde habia grifos de agua y luz eléctrica. Pero ese mismo dia se empezo a
tener problemas porque muchos gitanos fueron a parar a unos barracones de
madera que si tenian luz pero no agua. Muchos tuvimos suerte y otros
tuvieron menos suerte. Resulté que los pisos no estaban ni la mitad
terminados: a unos les faltaron grifos, estaban sucios con mucho cemento en
el suelo, las paredes sin rellenarlas ni las ventanas en condiciones. Pero a
caballo regalado no le mires los dientes, pues siempre era mucho mejor que en
las condiciones que estabamos viviendo en el Somorrostro. .” (Cerreruela, op.
cit., pag. 41)

124



Las relaciones entre culturas

Ahora bien, esta mejora en las condiciones no se produjo de igual manera
para todas las familias:

“Un tiempo después hubo gente que lo pasé un poco mal porque tiraron los
barracones y solo dejaron unos pocos que quedaron como colegios. No
entiendo porque no nos trataron a todos igual, porque no se nos dio a todos un
piso sino que algunos se los llevaron a vivir al Estadio y a Misiones.”
(Cerreruela, op. cit., pag. 41)

En cambio la percepcion que tienen los nifios y las nifias de diferentes edades
entrevistados remarca esta nocion de mejora en las condiciones de vida:

“Ent: (...) A mi me han dicho, bueno, he oido que los gitanos antes vivian en
carros y que iban de un sitio para otro hace muchos afios muchos afios.

Ry M: jEn barracas!

Ent: Y vivian, no, pero iban en carros que iban de un sitio para otro con
caballos...

Ry M: iSi! jAy, el Samorrostro!

Ent: Vosotras os acordais,...;qué os han contado a vosotras? (...) ¢Pero os han
contao algo en casa de todo eso, de cOmo se vivia antes?

R: Si, si. Con perdén de las palabras, que ahi no habia water y tenian que ir a
cagar al rio.

M: Con el rio bebian agua.
Ent: Entonces ¢qué vivian, mejor o peor?
M: jPeor!

M: Ahora viven mejor, la casa de mi abuela, si ves antes, si tienen una caseta
pa ellos. (Me entiendes? Como una... como te voy a decir yo ahora. Tl vas a la
“Feria de Abril”, como una caseta de esas pero mas chiquitilla.

Ent: Si, y alli vivia.

M: jUna chabola!” (DC AS 11-12)

Un elemento interesante en estas entrevistas resulta el hecho de que los nifios
y las nifias conocen el pasado de sus padres. Los relatos de la vida en el
Somorrostro forman parte de las conversaciones que se mantienen en casa:

“Ent: ... 0s hago una pregunta que yo no sé si lo sabéis, a mi, es que me han

dicho, a ver; es verdad que antes vivian en ...

M: en una barraca

125



Las relaciones entre culturas

Ent: (En una barraca y en un carro y se iban por ahi viajando, y... eso es
verdad?

M: Busca, buscando dinero pa comprarse una casay Vivir...
R: y vivir tranquilos...

M: No como los marranos, que vivian en una barraca que estan llenas de
mierda, con la tierra,...[...]

Ent: ¢pero eso quiere decir que los gitanos hace afios, los gitanos viejos antes
vivian asi? ¢era peor de como viven ahora los gitanos?

R: ahora lo tienen todo, menos alli que vivian en el carro, con el caballo, no se
estaba bien porque nadie le ayudaba, {no?, eso estaba mal porque nadie le
ayudaba. Ahora tienen su cocina, tienen su comida, tienen su dinero... [...]

Ent: pero no vivian todos juntos y se iban todos juntos a un pueblo, todos
juntos ¢no?... (...) Venga, D ¢tu que dices de eso, a ti te han contado en tu casa
tu papa grande o tu mama grande? A ver, ¢, a ti te han explicado algo en tu
casa, de cuando vivian en los carros que por la noche hacian fuego? ¢y qué
dicen que era mejor o que era peor que ahora?

D. que era peor

Ent: ¢por qué?

D: porque estaban pa alla, pa el otro sitio, pa el otro sitio, pa buscar un sitio
gue esté mas...

M: que esté calentito, pa estar todos juntos, llevar una manta...

F: mira, que a mi el otro dia mi maméa me conté que, que, que, yo, como... digo
mama ¢tu comias bien cuando eras pequefa?, y dice no, porque no habia[...]

M: Ya, y Sefio... y si e iban de aqui pa alla, pa aqui, y s6lo llevaban tenian que
encontrar una casa que sea muy grande pa que se metian todos y si no cabian
pues un nifio pequefio se metia en la de su madre, eh... ma, mejor pa ti, y asi
cabian tos. Y también su madre en San Roque, como podian venir si no tenian
dinero...” (DC AS 7-9)

“Ent: y a ver, es verdad que antes, los gitanos vivian en carromatos, y... iban de
un sitio a otro?

C: en el somorrostro
Ent: en el somorrostro, y como vivian alli? [...]

C: estaban todos en un sitio, no se como se llama,... en un sitio, cogian cuatro
palos, y cogian una sabana, se la ponian encima, y se metian alli... como esos
americanos que estan en la calle y piden ayuda...

M: Es verdad, y hacen un corro, hacen una fogata y bailan, y quien viene les
puede dar dinero, y con un sombrero hacen asi, y dicen, “una limosna”...” (DC
0S10)

Esta mejora en las condiciones de vida no excluye que para algunas familias
el cambio en las condiciones de vida supusiese también una pérdida:

126



Las relaciones entre culturas

“Ent: Sabéis que antes los gitanos vivian en carromatos, iban de un lado a
otro...;Pensais que esa vida era mas buena o es mejor como vivis ahora?

V: Antes era mas divertido la verdad, eso es lo que dice mi madre, que mejor
antes que lo de ahora, que es muy aburrido, todo el dia encerrada viendo la
tele.

I: Yo creo que es mejor el otro tiempo.
Ent: ¢ Qué os explican?

I: Pues nada, que iban todos juntos, que se lo pasaban muy bien, que iban a la
vendimia, a eso de la uva... Muy bien alli

V: Se divertian més.” (DC AS +12)

También se percibe una mejora cuando se procede de otros lugares:

“M: mi mama4 antes vivia en Francia...

Ent: ;y cdmo vivian? en una casa normal o en...

M: que no, en una casa hormal no, en el monte...

Ent: en la montafa...

M: en la montafa, y de dia iba, habia de to, uva,...

Ent: Y tenian casa o era como la que decia C, la hacian ellos...

M: La hacian ellos con un pufiao de Madera...

F: Mi abuela también vivia en la montafia y comian uva, se iban a...
M: a buscar lefia

F: y habia uvay de t6, higos y de t6, habia un perro que es vigilante

M: y en vez de comprar las sabanas las cosian... y mi abuelo, que en paz
descanse, también cogia a la noviay si se...

C: Y mi abuelo también estaban en la barraca y la tele la veian en blanco y
negro...” (DC OS 10)

En el relato siguiente se puede apreciar como esta transicion ecoldgica opera
en los cambios producidos en la vida cotidiana. En el Somorrostro el espacio
por el que nifios y adultos discurrian era amplio, lo que permitia muchas y
diversas actividades. Con la llegada a Sant Roc, el espacio del barrio se reduce
de la misma manera que las actividades desarrolladas cambian:

“Al poco tiempo de venir a vivir a San Roque cuando acababamos de trabajar,
por la tarde, casi siempre todos los que teniamos alrededor de 18 o 21 afios nos
reuniamos en la tchajita (plaza) los Andes, donde hablabamos y discutiamos
para jugar a pelota. (...)

127



Las relaciones entre culturas

A lo primero de venir a vivir a San Roque muchos amigos echaban de menos
nuestro barrio. Los dias de fiesta nos reuniamos y nos ibamos a la Barceloneta
0 a Pueblo Nuevo, donde teniamos muchos amigos y amigas que eran con
quien todos saliamos. A veces nos ibamos a los cines de Pueblo Nuevo, otras
veces nos ibamos a los cines de la Barceloneta.

Sin dejar de ir también a los bailes, que en esta época de los afios sesenta
estaba la moda de vestirse y bailar de los Beatless. Muchas veces varios nos
ibamos al barrio de la Salud de Badalona, donde hay una calle en cuesta que
arriba tenia una especie de quiosco donde no iba nadie, y alli nos ibamos a
beber (...) Otras veces nos ibamos a una sala de juegos que tenia billares y nos
jugabamos la convida. También jugdbamos con personas que eran del barrio
porque siempre estaba lleno y nos quedabamos a jugar hasta que cerraba que
eran las diez de la noche.

De una manera u otra, los sabados sobre las diez o las diez y media nos
reuniamos todos, o casi todos, en la Plaza los Andes. Nosotros le pusimos el
nombre de la Fuente del Aguellano porque entonces habia una fuente de
cuatro cafios. Alli siempre nos reuniamos para discutir qué hariamos al dia
siguiente, el domingo, porque por lo normal todos éramos de la banda de
tambores y trompetas y de ahi salié la idea de fundar una nueva banda para el
barrio de San Roque.

Cuando acababamos los sabados por la tarde de trabajar casi siempre era en
ese bar donde nos encontrdbamos y nos poniamos a jugar al domind. Nos
apostabamos lo que tomabamos y cuando llegaba la noche saliamos de ese bar
y nos ibamos a otro que estad mas cerca en la misma calle, le llamaban bar
Elena pero nosotros lo conocemos desde ese entonces con el Bar La Chata. Era
el Unico que tenia la maquina de discos sélo de cante flamenco y como a
nosotros nos gustaba pues lo pasabamos muy bien porque cuando ya teniamos
bebidas unas cuantas cervezas siempre termindbamos cantando y bailando sin
la maquina y de esa manera ahi encontramos muchos amigos. (op. cit., pag.
42-43)”

Ene ste relato se condensan algunas transiciOnes fundamentales. La primera
consiste en que se produce un alejamiento, incluso fisico, en las relaciones
gue se establecian entre las diferentes personas. En el Somorrostro, que
contaba con un espacio mas reducido, las relaciones eran de mayor
proximidad; incluso cuando iban a trabajar solian hacerlo acompafiados,
raramente en solitario.

Una segunda transicibn se da en la apropiacion del espacio: en el
Somorrostro todo el espacio circundante era considerado como propio y era

128



Las relaciones entre culturas

donde se desarrollaban las diferentes actividades, desde el juego hasta el
trabajo; ello implicaba un nimero mas restringido de relaciones posibles.
Con la llegada a Sant Roc se produce otra diferencia fundamental, todos
aquellos que durante afios habian convivido juntos se ven enfrentados ahora
a un nuevo ambito de relaciones. Se encuentran con que, tal y como nos
comenta Garriga (op. cit.) “sus nuevos vecinos les dispensaron una acogida
francamente hostil, mirandoles como advenedizos que usurpaban sus
derechos, ocupando unas viviendas que ellos consideraban como de su
exclusiva. La reaccion fue general. No se les vendia en las tiendas, ni se les
admitia en los espectaculos, etc.; aunque, como es natural, con el tiempo esa
actitud fue cediendo” (pag. 78). Estas actitudes racistas desarrolladas por un
parte de la poblacion de Sant Roc son comunes a muchos de los procesos de
realojamiento. En estos casos podemos hablar de un racismo econdémico,
entre personas pertenecientes a la misma clase social que entran en un
conflicto de competencia.

Creo que el hecho de que los gitanos durante mucho tiempo, y sobre todo en
aquella época, no ostentasen su condicion de ciudadanos espafioles
(elemento que aparecera con posterioridad) les hacia parecer a los ojos de los
“otros no gitanos” como carentes de derechos. Ello venia acompafado
generalmente por dos actitudes diferentes (aunque simultaneas) por parte de
las autoridades: una actitud represiva y una actitud de beneficencia. Actitud
represiva en tanto que, en muchos lugares, en el desalojo de las barracas o
chabolas se justificaba en que eran “delincuentes”: muchos de estos desalojos
ocurrian a primeras horas de la madrugada cuando las personas estaban
durmiendo, se realizaba por la fuerza impidiendo en la mayoria de los casos
que incluso pudiesen sacar sus escasas pertenencias!4. La actitud de
beneficencia, llevada a término por las autoridades y por entidades de
caracter religioso, quedaria reflejada en comentarios del tipo: “Tenéis que
estar agradecidos, no teniais nada y os lo hemos dado todo”. Como
comentadbamos en un anterior escrito (Lalueza, Crespo, Palli y Luque, 1999),
“detras de estas actitudes hay una vision profundamente etnocéntrica y
clasista: “A los gitanos (o a los pobres), que carecen de todo, con un poco que
les des ya salen ganando”. Entiendo que esto es una falacia por dos motivos.

En primer lugar, como ya he argumentado mas arriba, es un error
conceptualizar a los miembros de comunidades excluidas como simplemente
“carentes” de algo (recursos, conocimientos...). Por el contrario, poseen

14 Hechos y actitudes que siguen vigentes aun hoy en dia; por ejemplo, en los desalojos de los
campamentos de gitanos rumanos realizados hace un afio por orden del alcalde de Madrid.

129



Las relaciones entre culturas

mucho: poseen una cultura. En el caso concreto de los gitanos, ésta supone
un conjunto articulado de conocimientos y habilidades que les ha permitido
sobrevivir en un entorno social a menudo hostil. Supone una organizacion
social que funciona tan bien que ha permitido su cohesion como grupo por
mas de 500 afios en tierras gobernadas por extrafios que desconfiaban de
ellos por eso mismo. Supone una identidad grupal tan solida que les ha
permitido mantener su orgullo en condiciones de miseria econémica y
marginacion, evitando caer en la disgregacion.

En segundo lugar, no es cierto que cualquier intervencion sea buena o, en el
peor de los casos, inocua. Por el contrario (ver San Roman, 1994), muchas
intervenciones bienintencionadas tienen funestas consecuencias cuando no
se tiene en cuenta que “ahi habia algo antes de que nosotros llegaramos”. Del
mismo modo que la “evangelizacion” de América supuso en la mayoria de los
casos la destruccion de la estructura social y la miseria de los pueblos
“beneficiados” por aquellos que les iban a “civilizar”, la falta de conocimiento,
autentico respeto y sensibilidad hacia a los grupos sociales sobre los que se
interviene esta en el origen de procesos sociales disgregadores, nefastos para
los que los sufren. Toda intervencion supone una opcion politica, un proyecto
de transformacion social. Tan problematico es que ese proyecto apunte
conscientemente a la exclusion, la asimilacion pura y dura o a la destruccion
de una comunidad, como que no se sea consciente de lo que se esta haciendo.
En este &mbito, la ignorancia y la falta de compromiso son un problema ético
gue acarrea consecuencias.

Ambas actitudes, represiva y de beneficencia, son actitudes racistas ya que
esconden la idea de que existe una superioridad por parte de un grupo
cultural hacia otro; en este caso de los no gitanos hacia los gitanos. Ambas
contribuyen asimismo en la definicion de la identidad gitana, por un lado, en
la reafirmacion de las caracteristicas culturales secundarias (concepto que
explicaré en el proximo apartado) y, por otro lado, en la creencia de que no
poseen derechos, al menos en igualdad de condiciones que los no gitanos.

Llegados aqui podemos preguntarnos, ¢cOmo consiguieron mantenerse como
grupo cultural ante la hostilidad de las instituciones?. La respuesta
evidentemente no es simple y creo que sélo estoy en condiciones de sefalar
parte de la misma. Uno de los factores determinantes del elevado grado de
cohesion social, de mantenimiento de los propios rasgos culturales, se debe a
gue en este proceso de asentamiento las familias permanecieron unidas. Ello
ha posibilitado la creacion del sentido de comunidad y la perpetuacién de los
valores sociales establecidos, a la vez que ha dificultado la permeabilidad de

130



Las relaciones entre culturas

otros valores. Como argumenta Schnapper (1988) acerca de los emigrantes
turcos en Francia, al igual que la familia la comunidad desempefia un papel
conservador.

De igual manera, aunque en sentido distinto, la experiencia en América
Latina de familias emigrantes y desplazadas de las zonas rurales a las
ciudades muestra que cuando el traslado se produce de manera solitaria
(solamente la familia nuclear) la disgregacién de su sistema cultural es
mucho mas profunda que cuando es posible reconstituir la comunidad de
origen en el nuevo destino. He sefalado en capitulos anteriores que los
gitanos son socializados en torno a la concepcién de que la familia, y por
extension la comunidad, es fundamental en el devenir de sus vidas. De ahi
gue ante un proceso de cambio tan importante, el hecho de que estén
acompafnados permite un alto grado de estabilidad. Ahora bien, como
veremos con mas detalle en el proximo apartado, la relacion con otros grupos
culturales esta introduciendo elementos negativos en la definicion de la
propia identidad.

Para poder visualizar mas claramente “quienes son los gitanos de Sant Roc”,
el siguiente cuadro representa la estructurada de edades de la poblacion,
segun el dltimo censo disponible de 1996. En este cuadro se puede observar
la tendencia, comun en todo el pais, de disminucién de la fertilidad. Todo y
eso, la poblacion de Sant Roc dista mucho de estar envejecida, con un “pico”
en torno a los 26-30 afios. No hay datos sobre la procedencia étnica, pero se
calcula que de los 12.000 habitantes, entre un tercio y la mitad son gitanos.

Poblacié de Sant Roc

lab : : =

11a15

21a?25
31a35

41 a45

51a55

61 a 65

71a75

81 a85

>a90 =

0 200 400 600 800 1000 1200 1400

(Lalueza, Barrientos, Crespo y Martinez, 2001)

131



Las relaciones entre culturas

5.2. LAS RELACIONES INTERCULTURALES

Como ya sefalaba al principio, los grupos culturales no se mantienen aislados
unos de otros y la dinamica de la relacion que establecen contribuye a la
propia definicion cultural que realizan de si mismos y de los otros. Al
respecto, Todorov (1988) argumenta que las sociedades humanas, desde que
existen, mantienen entre si relaciones mutuas; por ello no se puede concebir
una cultura sin ninguna relacién con otras culturas. La identidad nace de la
toma de conciencia de la diferencia; ademas, una cultura no evoluciona si no
es a través de los contactos: lo intercultural es constitutivo de lo cultural.

Segun este mismo autor, la imagen de unidad y de homogeneidad que toda
cultura gusta de tener de si misma procede de una “propension del espiritu”,
no de la observaciéon: solo puede ser una decision a priori. Interiormente,
toda cultura se constituye mediante un constante trabajo de “traduccion”; por
una parte, porque sus miembros se distribuyen en subgrupos (de edad, de
Sexo...); y por otra parte, porgue las mismas vias por las que se comunican
es0s subgrupos no son isoformas.

Por ello, para poder entender cabalmente el contexto cultural gitano y sus
formas de interaccion con el grupo cultural dominante es necesario atender a
la nocion de minoria. Lo que me interesa resaltar aqui es el hecho de que la
cultura de un grupo minoritario no puede ser clasificada como tradicional o
moderna simplemente. Ser una minoria contribuye a la definicidon misma de
la cultura gitana, ya que las formas de relacion con la mayoria que detenta el
poder son un elemento esencial de las rutinas y habilidades que son
transmitidas.

En su analisis de las minorias, Ogbu (1993, 1994) distingue entre minorias
voluntarias e involuntarias. Para este autor, las minorias voluntarias son los
grupos que provienen de la inmigracién (tbmese con todas las precauciones
el término "voluntarias"). Estos colectivos (un ejemplo en nuestro entorno
serian los inmigrantes africanos, filipinos, latinoamericanos...) llegan a un
territorio donde, ademas de ser minoritarios, disponen de pocos recursos de
poder, econémicos, etc. A pesar de que generalmente han sido expulsados
por la pobreza, mantienen que su inmigracién es una "opcion" tomada por
ellos. Estan aqui porque, a pesar de todo, alla estaban peor. Ogbu mantiene
que, por lo general, estos colectivos estan abiertos a la enculturaciéon en su
nueva sociedad, en tanto que ésta es percibida como garantia de promocion.
Habitualmente, no perciben estos procesos de enculturacion (como por
ejemplo que sus hijos asistan a la escuela) como directamente opuestos a la

132



Las relaciones entre culturas

conservacion de sus origenes culturales. En tanto que estos grupos poseen
una cultura de origen cuyo desarrollo ha sido independiente del de la cultura
del lugar de acogida, Ogbu habla de diferencias culturales primarias. Los
valores colectivistas de los hindies que han emigrado a EE.UU. son
diferentes, e incluso contradictorios, con los valores individualistas
dominantes. Pero se confia en que la familia y la colectividad mantendra
aquellos valores. Los miembros pertenecientes a la minoria punjabi que viven
en California intentan aprender aspectos de la cultura norteamericana,
incluyendo el idioma inglés, el cual consideran que necesitan para tener
oportunidades de conseguir las metas por las que emigraron a Estados
Unidos. Asi, su propio marco de referencia cultural les permite cruzar las
fronteras culturales y de lenguaje. No interpretan que aprender aspectos de la
cultura mayoritaria sea una amenaza para su propia cultura. De hecho, la
inmensa mayoria de las familias asiaticas en EE.UU. presionan fuertemente a
sus hijos para que obtengan un alto rendimiento en la escuela. Algo parecido
ocurria, segun los informes de los maestros, con las familias pakistanies que
emigraron a Espafia.

Por el contrario, las minorias involuntarias, generalmente fruto de la
conquista o del esclavismo (en EE.UU. la mayoria de los negros, los chicanos,
los indios, los esquimales y los hawaianos), no han tomado (ni siquiera
aparentemente) la opcion de integrarse en una cultura ajena. Es la cultura
ajena la que les ha invadido o exiliado. Y de esa conquista se derivan las
relaciones de poder desventajosas y la asimilacion forzada (linguistica, social,
urbanistica...). La enculturacion ha venido acompafiada de la aculturacion
con respecto a sus origenes. En algunos casos (como el de la minoria
afroamericana) la sustitucion de lengua, religion y formas de vida familiar fue
completa. Asi, el desarrollo de algunos o de la casi totalidad de una cultura
"propia"” se desarrolla en relacién de subordinacion con la mayoritaria y, a
menudo, como oposicion a la mayoritaria. Estas serian unas diferencias
culturales secundarias. Su diferencia de la cultura dominante no es por
haberse desarrollado en el pasado de forma separada, sino precisamente han
surgido del contacto entre el grupo dominante y el dominado. Asi, por
ejemplo, los afroamericanos no tienen un lengua propia diferente del inglés
(diferencia cultural primaria) pero han desarrollado formas de hablar este
idioma (el inglés no estandar) que dificilmente pueden se entendidas por un
blanco que no conviva con ellos.

Las minorias involuntarias remarcan a partir de un momento determinado

ciertos elementos definitorios de su propia identidad como opuestos a los del
grupo dominante. Los pueblos africanos que sufrieron la deportacion vy el

133



Las relaciones entre culturas

esclavismo en EE.UU. fueron desposeidos de su lengua, creencias y
organizacion social. La cultura dominante (el inglés, las normas sociales, etc.)
no son percibidos como un instrumento de promocion, sino como un
elemento méas de dominacién. Su cultura (las formas de habla y de relacion
propias de amplios colectivos negros de Norteameérica) surge en oposicion a
la cultura blanca dominante. En tanto que no es posible la recuperacion de
las formas culturales africanas, su nueva cultura de la resistencia surge como
un negativo de la cultura blanca. Asi, por ejemplo, si un nifio negro de un
ghetto de una ciudad sigue las normas escolares y obtiene buenos resultados,
corre el peligro de ser acusado por sus comparieros de "hacer el blanco".

Los gitanos poseen una cultura propia cuyos origenes se pierden en la noche
de los tiempos. Y que muchos de sus rasgos son comunes por encima de las
fronteras. Incluso en una gran parte de Europa conservan su propio idioma.
Podriamos decir que su llegada nuestro continente se parecia bastante a una
inmigracién. Sin embargo, y a pesar de las profundas diferencias con los
colectivos estudiados por Ogbu, podriamos decir que los gitanos son la
principal minoria étnica involuntaria en nuestro pais, en tanto que su cultura
se ha conformado en relacién a la mayoria dominante, contrarios a su
dominio. El valor otorgado al colectivismo y su importancia en el proceso de
aprendizaje se convierten en elementos de identificacion, la relacion con los
“otros” es descrita en términos de oposicion. Lo que les lleva a la
reconstruccion de su pasado como una amenaza constante de la mayoria a su
integridad e independencia, justificando asi sus actitudes y sus practicas de
salvaguarda:

“Rai: Tienes que tener en cuenta que somos una gran mayoria dentro de las minorias
pero una minoria dentro de la gran mayoria. Entonces tenemos que hacer como un
telon de acero alrededor nuestro para salvaguardar todo lo nuestro, como raza, y
como, como personas. Han pasado mucho miedo nuestros ancianos, porque
imaginate td, uno que esté con su carreta y tenga cuatro o cinco hijos, y estén de
noche, y en invierno.. (...) Que estén alla, que venga un guardia civil y le pegue una
patada 'pataplan’, ja volar! Deja los crios sin cenar. Y ahora qué hacer, ala, a coger el
coche, la carreta y ale, a pirar de aqui. Y encima coger a la mujer y cortarle el pelo, al
hombre pegarle un tijerén asi y asi (hace una forma de cruz en la cabeza) y hacerle
una cosa asi. Pues eso. Me parece que es miedo. Es de logica que te crees como un
escudo para salvaguardarte del miedo, es 16gico.” (R13036)

Las diferencias culturales primarias como los valores colectivistas, la
hospitalidad, el tener en mente siempre a los demas, podemos considerarlas
como caracteristicas propias de las sociedades tradicionales. Serian por tanto
diferencias culturales primarias con respecto a los usos "modernos"” de los
colectivos urbanos de nuestro entorno. Pero ello nos llevaria a interpretar que

134



Las relaciones entre culturas

las diferencias entre los gitanos y la mayoria se han producido en tanto que
ésta ha "evolucionado” hacia la modernidad y aquellos se han "estancado™ en
las formas tradicionales. Por el contrario, los valores colectivistas se
convierten en diferencias culturales secundarias precisamente en tanto que
son esgrimidas y defendidas como forma de defensa y de identidad frente a la
mayoria. Estas diferencias son cualitativas y yacen en la naturaleza de la
relaciéon entre la cultura del grupo dominante y la cultura de las minorias. Las
diferencias culturales surgen como parte de un mecanismo para afrontar los
problemas de su relacion con los miembros del grupo dominante y las
instituciones controladas por éstos.

Debido a que las diferencias culturales secundarias surgen para habilitar a las
minorias en su trato con el grupo dominante, a menudo forman parte de
mecanismos de “mantenimiento de los limites”. Por ello, las minorias
involuntarias no desean, o les resulta imposible, superar las diferencias
culturales porque ello amenazaria su identidad cultural (Apfelbaum, 1989).
Los portadores de diferencias culturales secundarias, como los portadores de
las diferencias culturales primarias, tienen un marco cultural de referencia,
pero el suyo es “oposicional” porgue se ha desarrollado en un contexto de
conflicto y oposicion entre las minorias y el grupo dominante. Los marcos
culturales de referencia oposicionales incluyen mecanismos de defensa de la
identidad colectiva de las minorias y protegen y mantienen su sentido de
autoestima. Uno de los mecanismos de los marcos culturales de referencia
oposicional es la “inversion cultural”. En un sentido amplio, la inversion
cultural se refiere a varias formas en que las minorias expresan su oposicion
al grupo dominante. En sentido estricto, se refiere a formas especificas de
conducta, sucesos especificos, simbolos y significados que las minorias
involuntarias consideran como no apropiados para ellas porque son
caracteristicas de la sociedad mayoritaria; para los gitanos podrian ser el
individualismo y el proceso de escolarizacion. Al mismo tiempo, las minorias
aprueban o enfatizan otras formas de conducta, sucesos, simbolos y
significados, como mas apropiados precisamente porque no forman parte de
la forma de vida de la sociedad mayoritaria; para los gitanos tanto su ley y las
practicas que se derivan de ella como la utilizacion del término gitano
podrian ser ejemplos de dichas conductas.

Estas formas de oposicion se traslucen, como he comentado en més de una
ocasion, en la construccion de la identidad de los “otros” (teoria de la
identidad social) los no gitanos pertenecientes a la cultura mayoritaria, en
base a calificativos como menos “humanos” y mas “legalistas”. Aqui se
seflalan uno de los aspectos respecto a esta conducta de oposicidén: se

135



Las relaciones entre culturas

identifica a la sociedad mayoritaria con los valores, actitudes y practicas que
son desdefiados por ellos; la frontera entre “nosotros” y “ellos” es diafana:

“Rai: Los payos, por ejemplo, cuando tienen un problema, no tienen a nadie y se
encuentran como muy deprimidos, no acuden a la familia. Acuden a un psiquiatra.

M: Si. O si no a beber, 0 a cualquier vicio.

Rai: Y los gitanos cuando tenemos un problema de cualquier indole, sea clase
depresivo o de cualquier otra clase vamos a la familia. Y tenemos el apoyo
incondicional de toda la familia.”

“Rai: Esas son leyes pequefias, por ejemplo los payos cuando un nifio rompe un
cristal de un coche o de algo la mujer lo denuncia y viene la guardia urbana. Pues
entre los gitanos no, entre los gitanos viene la madre de ese crio o el padre, alguien
de la familia y dice: mira que tu nifio ha hecho esto y esto, bueno, pues vamonos a
arreglar el coche, yo te lo pago, la casa, el cristal, lo que sea, yo te lo pago y se acabo,
pero lo arreglamos entre nosotros, hay mucha leyes simples y pequefas dentro de lo
que es la comunidad gitana.

En esta construccién de la identidad se estd produciendo un fenémeno
nuevo: asumen la nocion de minoria. Este concepto no formaba parte de su
vocabulario, y por tanto de la realidad gitana; lo cual no quiere decir que no
se hayan sentido oprimidos y rechazados. En lineas anteriores habia
comentado cOmo narran su pasado como una amenaza constante de la
mayoria a su integridad e independencia, justificando asi sus actitudes y sus
practicas de salvaguarda. Pero s6lo en la medida que las relaciones con la
sociedad mayoritaria se han extendido ha sido posible el surgimiento de este
concepto, en base a la creacién de la identidad diferenciada.

La aplicacion de este nuevo concepto esta llevando a la reconstruccion del
pasado, incorporando elementos reivindicativos propios de una identidad
colectiva que va mas all4 de las relaciones familiares. Segun Bruner (1991) el
acto de recordar cumple una funcidn retdrica en el proceso de reconstruccion
del pasado, es una reconstruccion concebida para justificar. En este caso esta
reconstruccién, con todas sus implicaciones, es la via de entrada hacia la
construcciéon de Pueblo Gitano. Tradicionalmente, la explicacion de la
“realidad” se realizaba a través de relatos transmitidos oralmente. Relatos
ejemplificadores en los que se narraban descripciones de casos, historias y
metéforas. Sus descripciones de la realidad no se basaban en conceptos

136



Las relaciones entre culturas

generales abstractos. Como plantea Bourne (1991) el origen de las diferencias
culturales radica en el tipo de metéaforas utilizadas en los intentos de cada
sociedad para explicar la realidad:

“Rai: ¢Qué se podria hacer? Vamos a ver. Antes que todo, toda la gente que dice
saber sobre la comunidad gitana (...) que se vanagloria, no sé la palabra adecuada, el
ego, se enorgullecen de... de saber del pueblo gitano. Bueno, del pueblo gitano puede
saber asi de pasada. Del pueblo gitano, para saber del pueblo gitano, tiene que
convivir con el pueblo gitano. Porque yo qué puedo saber de ti si yo no convivo
contigo, no me relaciono contigo, no estoy contigo, no te veo todos los dias. Yo no
puedo saber de ti nada. Yo puedo sacar una opinién de ti, personal, personal, dar una
opinion personal hoy, pero no puedo sacar mas de aqui, porque no tengo relaciones
contigo. Entonces, lo que yo digo, para saber del pueblo gitano, es la Unica manera,
tengo que tratarlo, hay que conocerlo. Porque del mundo gitano todo el mundo hace
el mismo comentario. Ladrén, vago y sucio. No sefior, no todo el mundo es vago, ni
todo el mundo es ladrén ni todo el mundo es sucio. Es igual que todas las razas,
(estaria bien) comentar algo més en las en las escuelas, que también en los libros
apareciera la cultura gitana, nuestras leyes, nuestras costumbres, nuestras
tradiciones, para que la comunidad no gitana también supiera y tuviera
conocimiento, y entiendan un poco, saber, que bueno, que si hubieran libros de esta
manera, y se implantaran algunas de estas historias, el pueblo seria mas tolerante al
saber. Porque de oidas, te puedes hacer la opinién como td quieras; pero ya si
conoces algo ya es muy distinto, porque todo lo que se estudia, es porque alguien lo
ha escrito, y saben lo que hay escrito. Pero claro, sobre la comunidad gitana nadie la
ha escrito, nadie sabe nada de la cultura gitana, simplemente saben lo que hay. Hay
que vivir con los gitanos, hay que trabajar con los gitanos. Los técnicos de todos los
tipos, profesores, pedagogos, psicologos... han trabajado con los gitanos. Todos tipos
de técnicos tienen que saber sobre el pueblo gitano. Tienen que dar facilidades como
también a otros pueblos, tienen que dar salida al conocimiento gitano, porque no
simplemente es cerrar, hacer un circulo alrededor de ellos, como se hacia antes. No,
no, hay que dar salida como cualquier otro pueblo. Esta persona puede ser un
profesor, puede ser un médico, un policia... y como cualquier ciudadano puede elegir
su profesién y su trabajo. Ojala Dios quiera. Nos van dejando, pero tan poquito a
poquito, gotita a gotita, nos van dejando introducir en todos los sectores gitanos,
profesores o profesoras, psicologos y gente de ésta, pero en una medida muy
pequefita. Esperemos que el futuro no sea asi, que haya gitanos y de todos los
pueblos que tengan sentimientos de pueblo. Que se enteren de que son personas que
tienen sus ideas, su personalidad, sus raices... Como Catalunya se ha reconocido:
tiene su lengua, sus tradiciones, sus modelos, sus leyes... sus leyes son las que
gobiernan. Pero yo me refiero como si fuera un gitano, porque yo soy un gitano. Pues
eso, que es bueno que se reconozca...que tenemos una entidad como pueblo.”
(R13036)

Como argumenta Bruner (1991) las narraciones tratan (casi desde las
primeras palabras del nifio) del tejido de la accion y la intencionalidad
humanas. Ejercen de mediadores entre el mundo canonico de la cultura y el

137



Las relaciones entre culturas

mundo mas idiosincratico de las creencias, los deseos y las esperanzas,
narran como deberian ser las cosas. Hacen que lo excepcional sea
comprensible y mantienen a raya a lo siniestro, salvo cuando lo siniestro se
necesita como un tropo. De esta manera, las narraciones dependen en gran
medida del poder de los tropos, es decir, de la metafora, la metonimia, la
implicacion y demas figuras. Sin ellos, las narraciones pierden su poder de
ampliar el "horizonte de posibilidades”.

La funcion de las narraciones es encontrar un estado intencional que mitigue
o al menos haga comprensible la desviacion respecto al patrén cultural
candnico. Esta funcién es la que otorga verosimilitud a las narraciones. Por
ello, pueden incluso ensefar, conservar recuerdos o alterar el pasado, en la
medida que significado y sentido son diferentes:

"Como sabemos una palabra cambia de sentido en varios contextos. Contrariamente,
su significado es ese punto fijo, invariable, que se mantiene estable durante todos los
cambios de sentido en varios contextos. (...) La palabra considerada aisladamente y
en el 1éxico tiene Unicamente un significado. Pero ese significado no es mas que un
potencial que se realiza en el habla viva. En ésta, el significado es s6lo una piedra en
el edificio del sentido, nada méas que una potencialidad que encuentra su realizacién
en el lenguaje” (Vygotsky, 1934, pag. 188-189)

En esta misma argumentacion, Edward Bruner (citado por White & Epston,
1990) a proposito de su estudio de los relatos etnograficos de los indigenas
norteamericanos demuestra cémo la interpretacibn de sus actuales
circunstancias vitales cambié radicalmente con la generacién de un nuevo
relato, que propondria una historia y un futuro alternativos. Llega a la
siguiente conclusion:

“En mi opinién empezamos con una narracion que ya contiene un comienzo y un fin,
que enmarcan el presente y nos permiten interpretarlo. No se trata de que tengamos
inicialmente un conjunto de datos, los hechos, y que debamos construir un relato o
una teoria para explicarlos. Por el contrario... las estructuras narrativas que
construimos no son narraciones primarias que establecen lo que habrd que
considerarse como datos. Las nuevas narraciones producen nuevo vocabulario,
nueva sintaxis y nuevo significado en nuestros relatos etnograficos; ellas definen lo
que constituye los datos de estos relatos” (pag. 28)

En este sentido sélo cuando las creencias constitutivas del propio sistema
cultural se violan se construyen nuevas narraciones. Cuando se produce una
desviacion de lo canonico se crean significados adicionales, produciéndose lo
gue Grice (1989) denomina "implicaturas conversacionales"; se desencadena
una busqueda del significado en lo excepcional, significados que radican en la

138



Las relaciones entre culturas

naturaleza de su desviacion respecto al uso corriente. Como he comentado en
lineas anteriores este cambio s6lo ha sido posible a partir de la relacion
establecida con el grupo mayoritario. Las narraciones anteriores que hacian
referencia al pasado como una amenaza constante de la mayoria a su
integridad e independencia, justificaban asi sus actitudes y sus practicas de
salvaguarda. En cambio, estas nuevas narraciones que hacen referencia a la
nocién de Pueblo gitano, a la nocién de progreso llevan aparejadas otras
practicas diferenciadas como el mayor acercamiento a la sociedad
mayoritaria y la asuncion de premisas aperturistas. Este cambio se vive como
necesario para la supervivencia de los gitanos, cambio que si no se realiza
repercutira en situaciones de mayor marginacion:

“Rai: Tu tienes que tener en cuenta que en un futuro no muy lejano, yo creo
personalmente, que si esto ese queda asi estancado, por ejemplo, que a todos los
gitanos no nos va a quedar mas que la mendicidad. Pero es que no hay derecho. Hay
que decirselo, nos estamos distanciando. En vez de unir, nos esta distanciando.
Vamos a trabajar con gitanos y no gitanos para que este espacio no sea tan grande y
sea mas pequefiico. Pienso que tiene que ser asi. Porque si en vez de ser asi de
estrecho, lo hacemos asi, pues cada vez hay mas distancia. (...) Es que es la ley del
mercado, la ley del mercado, la titulacion, el curriculum de cada persona. Es una
carrera por un puesto de trabajo. Y si a esto no se le da salida, bueno, la distancia
cada vez se va a agrandar mas.” (T06116)

Este nuevo relato que incorpora las “historias de gitanos”, aln conservando el
elemento ejemplificador de los relatos orales, plantea un tipo de metéaforas
diferentes: las que hacen referencia a la totalidad, a una nueva forma de
generalizacion. Esta nueva concepcion se sustenta bajo los aspectos
reivindicativos que incluyen la nocién de derecho y el cambio en las
relaciones con la sociedad mayoritaria.

Este nuevo proceso desdefia la subordinacién a la sociedad mayoritaria pero
asimismo asume premisas derivadas de ella, esta nueva respuesta a la nocién
de "pertenencia” supone un deslizamiento desde la tradicional lealtad al clan
hacia la conciencia de formar parte de un "pueblo gitano”. Un pueblo no
puede constituirse a partir de familias sino de individuos. Esta nueva
“individualizacion” esta aun al principio del camino. Esta concepcion se
traduce en la creacion, por ejemplo, de Asociaciones Gitanas, Federaciones e
incluso un partido politico, en definitiva, entidades politicas dedicadas, en
principio, a defender los derechos de los gitanos.

139



Las relaciones entre culturas

5.3. LOS PROCESOS DE ACULTURACION

Bajo el impacto de la civilizacion moderna, determinadas culturas han
desaparecido, otras se han encerrado en si mismas en la medida de sus
posibilidades, otras, la mayor parte sin duda, han entrado en “interaccion”
con la civilizacién dominante, lo que comporta en cada caso un cierto grado
de transformacion. Estas distintas formas se han denominado
“aculturacion”, que podriamos definir como el “proceso de adaptacion
intercultural entre distintos pueblos del que resultan formas nuevas
combinadas; especialmente, modificaciones de una cultura primitiva como
consecuencia del contacto con una sociedad moderna”. Por ello, lo que
intentaré estudiar es cuéles son esos procesos de aculturacion y queé efectos
provocan.

Segun Doumount (1988), el contacto entre dos culturas puede fracasar de dos
maneras distintas: en el caso de la méaxima ignorancia, las dos culturas
permanecen pero sin influencia reciproca; en el de la destruccion total, hay
bastante contacto, pero un contacto que concluye con la desaparicion de una
de las dos culturas. En ausencia de la accién concertada del estado, la
desigualdad es la causa de la influencia; y a su vez esta ligada a las
desigualdades econdmicas, politicas y tecnoldgicas.

El estado actual de las relaciones con la cultura dominante ha provocado que
la vida de los gitanos se esté transformando a gran velocidad. Las actividades
de subsistencia tradicionales, como la venta ambulante o la chatarreria han
entrado en decadencia, bien sea por la competencia con otros colectivos
(payos empobrecidos, inmigrantes extranjeros...), bien porque no satisfacen
las crecientes necesidades de consumo de las familias. En consecuencia, la
incorporacion al mercado “oficial” de trabajo por parte de los gitanos es
creciente.

Los intentos de asimilacion de la sociedad mayoritaria pueden constatarse

principalmente en dos ambitos diferentes, el trabajo y la escolarizacion.
Comentaré cada uno de ellos con mas detalle.

140



Las relaciones entre culturas

5.3.1. EL TRABAJO

Para los gitanos el trabajo no es un valor en si mismo, y no hay una “ética del
trabajo”, en el sentido que se le otorga al trabajo asalariado. Se entiende que
es un medio que facilita la supervivencia de la familia y, por extensién, de la
comunidad. Ademas no se contempla como una herramienta de realizacion,
sino todo lo contrario:

Asi

“Rai: (...) la comunidad gitana, como sabe todo el mundo, somos amantes de
los espacios abiertos... los espacios abiertos y ser errantes, vivir al aire libre, y
no estar sometidos a ninguna ley, a ninguna obligacién. Si no nos queda otra
solucion de estar sometidos a unas reglas, estaremos, pero una gran parte no,
porque hacen su mercado, hacen muchas cosas que el pueblo payo no lo haria
por nada del mundo, y se ganan la vida muy bien, ¢que muchos gitanos no se
saben someterse a estas reglas? por supuesto que si [...] Porque es la Gnica
solucién que tiene el pueblo gitano y ... todas las comunidades, las payas y de
todos los colores, es la Unica solucion, entonces el pueblo gitano yo pienso que
tendra que estar sometido a esta ley, y a estas costumbres, de estar en una
empresa, durante ocho horas, si es partido el horario, me voy a comer, vuelvo
por la tarde, tendran que estar sometidos a ello, a la fuerza I, porque no hay
otro medio de vida.” (R20116)

pues, el trabajo asalariado se entiende como obligacion, como
sometimiento a unas reglas y a unas costumbres que no les son propias.
Fijémonos en la importancia que conceden al control del tiempo, que lo
autorregulaban en los oficios tradicionales mientras que en el trabajo
asalariado este control es externo:

“Ent: Pero de entrada, digamos no es lo que mas gusta, lo que se prefiere.

Rai: bueno pero hombre, tienes que tener en cuenta que no es lo que nos gusta
de entrada, lo que pasa que no tenemos otra solucion, siempre buscaremos
una cosa que creemos que nos va mejor, como por ejemplo, un tipo de horario,
el gitano prefiere hacer la jornada entera, completa, de la mafiana hasta la
hora que le corresponda, que no hacer un turno partido, porque en la mafiana
haces todas las horas, hasta las dos o las tres de la tarde o la hora que sea, ¢eh?
y luego la tarde la tienes libre, necesita tiempo libre.

Ent: ;Para qué lo necesita?

Rai: Lo necesita por para ser persona. Para ser persona, para sentirse que esta
vivo, para sentir que bueno, que aparte de él, hay y de las paredes que le
rodean, hay algo mas.” (R20116)

141



Las relaciones entre culturas

Esta actitud de “ceder” ante el trabajo asalariado se concibe como una
consecuencia de la pérdida de los trabajos tradicionales:

“Rai: (...) Vemos que el mercado de trabajo que tienen los gitanos como es la venta
ambulante, la ganaderia, la mimbre y la alforjeria, la alforja.

Rm: La fragua.

Rai: Esto se esta perdiendo, se esta perdiendo. Pensamos que en un futuro, maximo, de
10 a 20 afios lo que es la venta ambulante va a desaparecer (TE asiente con la cabeza y
mira a la entrevistadora afirmandolo con un guifio) porque las grandes empresas las
aglutinan. Lo van a aglutinar, lo van a absorber, lo que son mercadillos y esto lo van a
absorber, no. Entonces, claro, el gitano... las maximas posibilidades que tiene de sacar
dinero para subsistir es la venta ambulante. Entonces vemos, los més jovenes vemos
que bueno que esto va a desaparecer.” (TO6116)

Cuando la subsistencia de la familia esta asegurada, no esta mal visto dejar de
trabajar, o dedicarse a otras actividades sociales. Lo mismo ocurre cuando
existen obligaciones familiares:

“0: (...) Mira, hace poco operaron a una tia mia y fuimos al hospital todos y era
un médico de pago, eh. Y salta la enfermera y le dice pero por qué venis todos
siempre. Sin embargo, un payo no; un payo, a lo mejor te van a operar y va
contigo, si te acompania, pero te dice media horita porque luego tengo que
volver al trabajo. Y es mas importante el trabajo que la salud de tu propia
familia. Sin embargo, los gitanos no lo vemos asi. Para una cosa mala lo
pasamos todos juntos.” (R04126)

Hay ademas un cierto providencialismo, “despreocupacion”, “confiar en la
suerte”, una cierta idea de que, cuando sea necesario, “ya saldra algo para
tirar adelante”. Las relaciones sociales de la comunidad, e incluso la fiesta,
son mas importantes que el trabajo y éste puede esperar. Lo que no impide
gue en ocasiones se haya de trabajar muy duro, durante largas y agotadoras
jornadas. Pero el trabajo no marca el reloj de la vida; el tiempo es, hasta
cierto punto, autorregulado.

Pero, ademas, las dificultades para la insercion laboral no sélo se centran en
concepciones diferentes acerca del trabajo sino que a efectos préacticos existe
un importante sector de la poblacion de dificil insercidn, ya que, previamente
a una formacion ocupacional e incluso a una motivacion para la ocupacion,
precisa de la adquisicidén de habitos (de trabajo, higiénicos, de relacién fuera
del ndcleo del barrio, etc.) y de herramientas elementales como la
alfabetizacién. En un informe realizado por nuestro equipo acerca de las
necesidades sociales de Sant Roc (Lalueza, Barrientos, Crespo y Martinez,
2001), respecto a la situacion laboral sefialdbamos que una parte importante

142



Las relaciones entre culturas

de la poblacion padece una situacién cronica de precariedad laboral y no
dispone de las habilidades profesionales y la formacion necesarias para
acceder a la mayor parte de las colocaciones del mercado laboral. Esta
situacion también es percibida por los miembros de la comunidad que
apuestan por la necesidad de formacién de los jovenes gitanos:

“Rai: [...] Entonces nuestra responsabilidad cual es: dar informacion, dar
informacion o educar a nuestro hijos que la forma que tenemos de ganarnos la
vida actualmente no la van a poder tener ellos, no la van a poder tener ellos
porque va a desaparecer todo. Entonces, ;qué es lo que les queda a ellos?.
Formarse. Cuanto mas estudios, mas carreras tengan, mas posibilidades
tendran para poder acceder al mundo laboral, mas posibilidades tendran de
ser una persona normalizada como cualquier hombre hijo de vecino. Y pienso
que el futuro es este, no hay otro I. El futuro tiene que ser esto. Porque si nos
guedamos estancados como estamos ahora del futuro del pueblo gitano no va
a quedar nada. Na mas que la mendicidad, pedir. (...) Porque si nos quitan la
venta ambulante y nos quitan todos los medios tradicionales que tiene el
gitano para ganarse la vida no nos queda otro medio. Entonces, ;qué
seremos?. Nada. Nos moriremos de hambre. Tenemos que estar a expensas de
gue nos dé el Estado ... por caridad y esto no queremos el pueblo gitano
porque somos muy orgullos. El pueblo gitano no quiere nada por nada. El
pueblo gitano quiere lo suyo por derecho ganado porque se lo gane él. Porque
se lo merece y lo gana, como cualquier otra persona. Porque para esto somos,
somos personas como cualquier otro. Que afios atras no nos hemos formado
mucho la juventud por falta de medios, hoy los tenemos (TE asiente).”
Entonces cudl es la responsabilidad de los gitanos de mi edad y los que van
para arriba... La responsabilidad nuestra es que nuestros hijos vayan a la
escuela (TE asiente), que vayan al Instituto y que si tienen posibilidad que
vayan a la Universidades que aprendan carreras universitarias para poder
acceder a cualquier puesto de trabajo tanto psicologos, administrativos,
ingenieros y bueno... Como cualquier persona. Ese es el futuro de los gitanos,
bajo mi criterio, eh, bajo mi criterio.” (To0116)

Un analisis de la situacion laboral del barrio de Sant Roc realizada a partir de
las Tablas de Servicios en el aino 1996, muestra la existencia de un elevado
indice de paro, el 31% de la poblacion activa, de la que un 10% se encuentra a
la basqueda del primer trabajo. Este informe también pone de manifiesto que
en el barrio de Sant Roc hay una tasa de ocupacion menor que en el conjunto
de Catalufia, 20,7 puntos en el caso de las mujeres, y de 15,74 puntos en el
caso de los hombres. Como conclusion se enfatiza en la necesidad de
intervenir en dos franjas de edad que enmarcan dos colectivos concretos: mas
grandes de 40 afios y jovenes entre 16 y 20 afios a la busqueda del primer
empelo. En referencia a este ultimo grupo, los profesionales de servicios
sociales mencionan la falta de apoyo familiar, hecho que puede dificultar
todavia mas la integracion social de estos jovenes.

143



100 +
90 -
80+
70
60 -
50 1
40 1
30
20+
101

Las relaciones entre culturas

Los datos anteriores quedan avalados y mas concretados desde el IMPO
(Servicio Municipal de Promocion de la Ocupacion) donde se informa de un
incremento progresivo de los asistentes a cursos relacionados con la RMI
(Renta Minima de Insercién) con un perfil de marginalidad, asi como una
creciente cronificacion en el uso de estos recursos, de manera que se
convierten, cada vez mas, en una prestacién asistencial, educativa y
“terapéutica”, que no estrictamente de formacion y orientacion ocupacional.
El servicio municipal ofrece datos clarificadores de la realidad sociolaboral
del barrio de Sant Roc que no estaban contemplados en las Tablas de
Servicios, como la situacion diferencial de hombres y mujeres respecto al
paro. En las graficas que vienen a continuacion vemos que de las demandas
registradas en la ciudad de Badalona, un 94,8% son parados del barrio de
Sant Roc frente al

73,2% de la media de todos los barrios, de los cuales el 59,8% son hombres y
el 39,2% restantes son mujeres (el 1% no esta registrado). Esta diferencia
entre hombres y mujeres se produce a la inversa que el resto de los barrios de
Badalona, con 36,7% de hombres frente a un 62,5% de mujeres en las
demandas de este servicio.

Estas diferencias también se plasman en la asistencia a cursos de formacién
donde resulta evidente que la motivacion de la mayor parte de las mujeres
gue participan no es laboral. Asisten en tanto que son el acompafiamiento de
ayudas y medidas, y si adquieren una motivacion intrinseca, tiene mas que
ver con la mejora de la autoestima y la abertura de mundos de relacién, que
no con los contenidos explicitos de la formacién.

144

O mujeres
B hombres

Porcentaje de parados en el Porcentaje comparativo de
colectivo de usuarios del IMPO hombres y mujeres usuarios del
IMPO

70+
60+
50+
40+
30+
20+
10-

0,

Sant Roc Todos los
Sant Roc Todos los barrios
barrios




Las relaciones entre culturas

La visién de los servicios sociales y de ocupacion contrasta con la vision que

los gitanos tienen sobre las ayudas como la RMI (antigua PIRMI):

“Ent: Si, si digo porque a veces también se escucha decir por ejemplo, los
gitanos prefieren que les den las ayudas estas del Pirmi o lo que sea (Rai y S
niegan). Yo te digo, es una de las cosas que se dice, hay gitanos que prefieren
tener el pirmi porgue mientras tanto, por ejemplo, pueden ir haciendo la venta
ambulante, antes que hacer cualquier otro tipo trabajo, porque asi les va mejor
y no...tienen porque preocuparse

Rai: ...a ver, te explico, lo del Pirmi, lo del Pirmi, esto...
S: es unaayuda, pongamos

Rai: nada, para mi es una limosna, es sentirse mal, porque ... el Gltimo extremo al
gue llega una familia es solicitar ayuda al Pirmi, porque es una limosna lo que te
dan, es pedir limosna, y una persona lo que quiere es que le den un puesto de
trabajo, como a cualquier otro hijo de vecino ¢eh? Y esto de que solicitan el Pirmi
para que luego vayan a vender a la venta ambulante, es otra mentira, porque ya
las hijas de su mama4, que son todas las asistentes sociales, incluso por esto dicen,
tienen que venir ustedes por las mafianas, a la mujer, y ustedes por la tarde, para
gue no se puedan mover ninguno de los dos, entonces ¢sabes qué pasa?

Rm: que no podemos movernos

Rai: que con la miseria que le dan, con la limosna que le dan, que es una limosna,
gue ya me gustaria ver...alguna gente de esta cuando hablan, ;eh? no les llega
para nada, se mueren de hambre, porque hasta que no llega el mes para cobrar
esa cantidad de dinero, no comen, no beben, no tienen luz ni agua.

Rm: no es suficiente

Rai: no les llega, porque si son un par de familias que tienen cuatro crios, ¢dénde
les llega esa cantidad de cincuenta y ocho mil pesetas? (...) ¢qué le llega? ;para
qué? Entonces seria normal que la mujer o el marido se busque algo mas, ¢es de
I6gico, no?

Rm: que se tienen que apuntar también mas que nada ya casi por...obligacién,
para poder ellos ganarse algo

Rai: ... yo y mi mujer, haciendo una contraprestacién o lo del Pirmi, bueno
porque a mi, por ejemplo yo o mi mujer, uno de los dos esté libre, o por ejemplo,
No sé, una vez mi mujer otra vez yo, un dia ella y otro dia yo, pero no que estemos
sometidos como aquél que dice con el latigo, si no, no hay nada, esto ya lo hacen
con toda la puteria del mundo, con toda la mala leche del mundo entero, para
gue nos veamos mas hundidos a lo que ellos dicen (...) Pues que les den un
puesto de trabajo...” (R20116)

Para los gitanos que hemos entrevistado este tipo de ayudas estan
relacionadas estrechamente con la competencia con otros grupos culturales

en la consecucion de puestos de trabajo:

145



Las relaciones entre culturas

“S: ...¢por qué se lo dan? Porque gente de carrera, que se han quedao todos
parados, estan de jardineros, porque como no hay trabajo, se lo dan a ellos, de
jardinero, estan en la limpieza y etcétera, etcétera, estan con los coches, con
los cochecicos esos que para barrer las calles, son gente de carrera

Rm: y incluso les piden los estudios para eso

S: los poquitos que hay, que son todos pero como son peones, como no les dan
trabajo, y son familia pues le hacen entrar en la Pirmi y con eso lo conforman.

Rai: con una limosna
Rm: Una tapadera, dentro de lo que cabe

Rai: es una forma de acallar a esa familia” (R20116)

No solamente los oficios tradicionales se estan perdiendo sino, ademas,
estan surgiendo diferentes impedimentos para su realizacion:

“S: Claro por hoy, hoy en dia, entre el pueblo gitano... (Rm asiente) ...ya la
mayoria, casi ya el cincuenta por ciento... trabaja, el otro veinticinco por
ciento, yo creo que la mayoria ya esta en los mercados, solamente tienes el
resto que en los mercados hacian las plazas y antes era una defensa pal pueblo,
sin embargo actualmente ahora se meten los comerciantes, los de las tiendas,
hacen los mercados, y sabes lo que hacen, echarle al gitano... hasta incluso a
veces se ponen en huelga para echarle, ;como le van a echar si eso... ha sido
creado por el gitano?

Rai: Si, pero ella se basa, es ellos se basan en que los gitanos, estamos, no
estamos legalizaos, no pagamos un auténomao, y... todo esto, ¢entiendes? que
no pagan, muchos no pagan...

S: si pagan auténomo, es que todos los del mercao pagan

Rai: Vamos a ver, pero la gran mayoria no. Se dedican a la... venta ambulante
no legalizada, entonces claro, los que... (S asiente) tienen su parada y pagan
sus autonomos, y pagan todos sus impuestos, pues se quejan a los municipios
donde se hacen los mercados y ... “ (R20116)

La justificacién sobre las practicas “alegales” de la venta ambulante queda
determinada por el beneficio que aportan a aquéllos que, como ellos, no
disponen de demasiados recursos econémicos:

“S: pero no ellos, son los castellanos que lo hacen, ¢por qué? porque emplean
un género, el mismo género, el castellano lo vende mas caro y el gitano mas
barato, por eso se quejan que no quieren que estén alla

Rai: si es que es normal que nos compren a nosotros, imaginate yo, un suéter,
la chica esta que ha venido esta mafiana, MJ, ha comprado un suéter que le ha
costao cuatro mil y pico de pesetas.

146



Las relaciones entre culturas

S: cuatro mil pesetas, nosotros s6lo pagamos mil quinientas o dos mil pesetas.

Rai: ...Por mil quinientas se fuera se fuese llevado dos y de mejor calidad, ¢Por
qué? Porque estaba en un escaparate, y ha tenido que pagarlo, por el
escaparate, ¢Por qué? Porque le cobran los impuestos, le cobran el iva, le
cobran el no sé qué, el no sé cuantos. Entonces si nosotros vendemos a la clase
obrera, que es la que mas se aprovecha de lo que vendemos, ellos se
aprovechan y nosotros también. Ellos viven porque si se tienen que gastar, no
sé, cuatro o cinco mil pesetas en un suéter, y se gastan mil quinientas, son tres
mil quinientas pelas que se ahorran y nosotros si nos ganamos quinientas
pesetas, pues son quinientas pesetas que tenemos

S: ya tenemos suficiente con quinientas pesetas.
Rai: y luego vendemos otros suéters mas, oye pues si lo juntamos todo...
Rm: se venden mas

Rai: ...seis o siete mil pesetas o ocho, nos beneficiamos y la gente que nos ha
comprado también se beneficia, ¢;no?

S: Y ella en dos suéters se saca la ganancia de siete, ocho mil pesetas (Rai
asiente) Nosotros tenemos que emplear un montén para ganar... siete o ocho
mil pesetas, del mismo género, por eso a veces se quejan los comerciantes

Rai: eso es la ley de la oferta y la demanda y otras cosas més.” (R20116)

El tema de la formacion para el trabajo y el cambio en la ocupacion del
tiempo resurge otra vez:

“Rm: Si, bueno pero referente a lo, sobre el tema de que si no nos gusta
trabajar y todo eso, eso nos puede pasar digamos, de nuestra edad para arriba.
Ahora de nuestra edad para abajo ya no, porque ya estudian

S: Una te dan trabajo, una te dan trabajo

Rm: pero bueno ;me entiendes? quiere que digas lo que es digamos... la
pregunta de porque no trabajamos eso nos pasa, de... nosotros para arriba, de
nosotros pa bajo no ...

Rai: no pasa

Rm: ...vuestros hijos estudian, por ejemplo

S: nuestros hijos estudian lo que sea y quieren trabajar

Rm: nosotros no podiamos estudiar

Rai: Yo no pude estudiar

Rm: Y en vez de eso teniamos que estar dedicados a esa vida
Rai: atrabajar

S: pero mi chaval esta en un trabajo y hace tres horas, por la noche, en el
metro, sabe la de horas muertas que pierde, a lo mejor se va a las diez y viene a
las seis y media de la mafiana, ¢por qué? porque esta limpiando los metros, lo
gue son los vagones, de los punqui estos que pintan, shhh, ellos lo tiene que

147



Las relaciones entre culturas

fregar, enganchan la ruedecillay a las tres lo tiene, estd listo tres horas, pero se
tiene que esperar hasta el metro abra y venir pa casa. Y me viene a las seis y
media de la mafiana, horas muertas... y no se queje, si hay algo que esta
esperando muchas veces lo llaman y hace y viene y se va para hacer horas.

Rai: Entonces esto esta contradiciendo todo lo que dice... (Rm aiente) | de
que el gitano no quiere trabajar.

S: si quieren trabajar, la juventud” (R20116)

Como hemos podido ver en estas uUltimas paginas “los tiempos estan
cambiando” incrementandose de manera importante el trabajo asalariado.
Como podemos constatarlo en las respuestas que nos dan diferentes grupos
de nifas, las primeras de entre 8 y 10 afios y el segundo grupo entre 11y 12

anos:

148

“Ent: ¢En que trabajan vuestras mamas y vuestros papas?
M : Mi, mi papa en una obra

Ent: [...] ¢Y tu papa? (todas se rien por la pregunta)

M: Si es mas viejo

C: Si, esmuy viejo

R : Su hermano, el Antonio si “ (E AS 8-10)

“ Ent: (...). Aver, ien que trabajan vuestros padres? ;En que trabajan?
A : Mi padre trabaja de fundicion, en hacer bronce.

V: Mi padre de artista de dia, hace figuras, cristales.

Ent: ¢Ah? Muy bien, es muy bonito eso (Y el tuyo T?.

T: En hacer casas.” (E AS 11-12)

“Ent. A ver, los gitanos... ;pueden ser policias?
F: Si, si, mi papa es policia

M: es verdad, su papa es policia,

Ent. ¢y qué mas pueden ser?

C: qué pueden ser... paletas, eh...

M: mi papé es barrendero

C: y mi papa también

S: y mi papa es de Pladuo

C: mi papa era antes paleta... de chatarrero... de chatarrero hace vida normal”
(DC 0S 10)



Las relaciones entre culturas

En el momento en que los padres trabajan de manera asalariada el
aprendizaje de los oficios que antes se realizaba de manera informal, por
“observacion participante” deja de existir. Como podemos ver en los
comentarios de las nifias ninguna de ellas ha ido a trabajar con sus padres:

“Ent : Pero por ejemplo, ;nunca habéis ido a trabajar con vuestros papas?
C: No

R : Yo nunca, nunca, nunca en mivida “ (E AS 8-10)

“Ent: Entonces, ¢nunca habéis ido con vuestros padres a trabajar?
Todas : No.

Ent: ¢Nunca os han llevado y habéis visto lo que hacen?.

V: Mi padre quiere que vaya a verle, pero ...

Ent: ¢Ah? Y tu no quieres ir?

V: Si, pero siempre se me olvida. Hace dos o tres afios que me dice “vente a la
fabrica, ya veras que guai”, no se que cuantosy .... ( Ent asiente)

A: Mi papa no quiere que vaya a alli porque todo es lumbre. ( Ent asiente)
V: Alli también el tiene un fogdn asi, porque tengo fotos. ( La ent. asiente)
A: Yo también tengo una foto de él.

V:Y mi padre esta ahi trabajando con los cristales.

Ent : Muy bonito eso.

A: Porque no hay nada abierto; todo cerrao; y hay mucha lumbre ahi.
(interrumpe a Virtudes). Y por eso no quiere que vayamos.

Ent: Claro, porque tiene miedo que os podais quemar o algo.” ( E AS 11-12)

En estas mismas entrevistas preguntdbamos si las madres trabajaban, sus
respuestas nos sorprendieron enormemente:

“Ent: (...) (Y tu mama trabaja?

M : No

Ent: No, ¢y latuya C?

C: ¢Lamia? ¢Esta mal de las piernas y ella trabaja? (con tono irénico)” (E AS 8-
10)

“Ent : (...) ¢ Y vuestras madres trabajan?.
Todas : No.
Ent: ¢Ninguna? ;Estan en casa? ( Las tres se rien)” (E AS 11-12)

149



Las relaciones entre culturas

La experiencia en Sant Roc me llevaba a pensar que las mujeres trabajan, y
mucho, con lo cual estas respuestas anteriores me desconcertaron bastante.
Buscando posibles explicaciones, prestemos atencion a las siguientes
respuestas dadas por los mismos grupos de nifios y nifias:

150

“R: y hay mucha diferencia que los payos trabajen en... y los gitanos (...) y si
los gitanos van a vender y hay algunos payos también, mestizos, y si

Ent: ¢pero salir a vender es trabajar?

M: Salir a vender que es, salir a vender es de gitana, y de paya
Ent2: ;pero eso es trabajo?

R: Si, pa ganar dinero

M: eso, eso es trabajo cuando va al empleo

R: eso no es trabajo M, trabajo es picar las puertas, o ir a a vender pa ganar
dinero, eso es vender.

Ent: ;entonces ir a emplear que es?

M: salir a emplear, salir a comprar pa luego vender y ya esta” (DC AS 7-9)

“Ent: Por ejemplo, ;en qué trabaja tu madre y en qué trabaja tu padre?

L: Mira, escucha. Los gitanos, vamos, hay que no venden ropa y no venden
ajos...pero para los gitanos ya no puede ser...ajos, toman limones...

M: arcachofas...
L: Y hay gitanos jque roban!

Ent: Mira, es igual, lo que quiero decir ;que depende de lo que tu vendes eres
més gitana 0 menos gitana?

R: iClaro!

L: Y los gitanos también venden claveles. Mi padre tiene rosas.

Ent: Y si vende ropa, por ejemplo ¢es menos gitana?

M: iNoooo!

F: Y perfume, champues, calcetines...

L: Mi mama vendia chandals, vendia camisetas muy bonitas...

R: Mi mama vendia camisetas asi, y colonias y calcetines.

M: Mi mama vendia calcetines de deporte, bragas...

L: Pero mi mama también vendia ciclistas, too esto vendia mi mama.

R: Y camisetas de esas de flores... [...]



Las relaciones entre culturas

F: TG a mi papa le puedes poner, tu a mi papa lo puedes poner de lo que tu
quieras, pero no lo pongas en el mercao, porque no vale practica na.” (DC AS
11-12)

Desde mi punto de vista “ir a emplear” no es considerado un trabajo porque
este concepto se asocia al trabajo asalariado caracterizado por unos horarios
determinados. A diferencia de los padres, género masculino, que trabajan
fuera de casa, las madres que van a vender tienen un alto grado de
disponibilidad para sus hijos, hecho que creo que configura la nocion de no
trabajo. De todas maneras es un aspecto interesante a analizar con mayor
profundidad y veremos algunas diferencias en el sexto capitulo.

Como hemos podido ver, muchos son los padres que trabajan de manera
asalariada. Los que no consiguen integrarse en el mercado laboral
“normalizado”, acaban en situaciones de extrema precariedad y de exclusion.
Vivir en precariedad es algo que los gitanos han conseguido sobrellevar con
una dignidad que asombra. Pero la exclusion social deja en la comunidad y en
los individuos una serie de secuelas dificiles de digerir. Intentar evitarla ha
supuesto aceptar algunas renuncias, entre las que destaca la pérdida de poder
para autorregular el tiempo. El trabajador contratado tiene un horario
establecido, horario que no le ha sido consultado y al que tiene que cefiirse
pase lo que pase en su familia. Eso hace tiempo que ha sido integrado en
nuestra cultura, hasta tal punto que forma parte de nosotros, de nuestra
forma de entender la vida, y no nos percatamos de que sencillamente es una
de las formas posibles de entender nuestra relacién con el trabajo. El gitano,
por el contrario, tiene elementos de contraste en su propio mundo, y percibe
esta renuncia al control de su propio tiempo como sometimiento (lo que, al
finy al cabo, es someterse objetivamente).

Por ello, la entrada en la “cultura del trabajo” conlleva una serie de
importantes perturbaciones. Una de ellas es la supeditacion del mundo
comunitario a los ritmos laborales, con lo que los lazos sociales se resienten.
Por otro lado, hasta hace poco familia y trabajo no han sido, por lo general,
dmbitos separados en el universo gitano. Pero en la actualidad se estan
abriendo importantes brechas. En tanto que el mercado de trabajo actual
comporta unas formas de contratacion y relacién laboral que se establecen
exclusivamente con individuos, familia y comunidad son segregados del
mundo del trabajo. Este, ademas, tiene sus propios valores, profundamente
individualistas y a menudo contradictorios con las lealtades colectivas de los
gitanos. Este cambio en el contexto ecologico sociolaboral supone trasladar el
centro del control social desde la comunidad y la familia a la empresa. El

151



Las relaciones entre culturas

impacto que ello pueda tener no sélo en las conductas, sino en la misma
definicion de las identidades es, necesariamente, considerable.

Un altimo y poderoso factor individualizador del trabajo asalariado, como ya
he sefalado, consiste en la creciente importancia de la formacion, entendida
ésta como un bien exclusivo de cada sujeto. Lo que me lleva a tratar la
segunda gran fuente de perturbaciones, que deviene en un importante vector
de aculturacion: la escolarizacion.

5.3.2. LA ESCOLARIZACION DE NINOS Y ADOLESCENTES

Uno de los elementos fundamentales inherente a los procesos de cambio
consiste en el contacto con la sociedad mayoritaria proporcionado por la
escolarizacion obligatoria de todos los nifios y nifias. En el plano
internacional, ya en 1959, las Naciones Unidas ratifican la declaracion de los
Derechos de la Infancia donde uno de los capitulos se refiere al derecho a la
escolarizacion de los nifios y las nifias. En Espaina, el cambio politico que
supuso el sistema democratico impulso este derecho; de hecho al iniciarse la
década de los afios noventa practicamente todos los nifios gitanos estaban
escolarizados en educacién primaria.

Ahora bien, sin desdefiar la importancia que supone el reconocimiento y la
puesta en practica de un derecho como es la escolarizacion, no se debe obviar
gue ésta se sustenta en unos valores y practicas particulares. La escuela es
una forma de transmision de conocimientos especifica de determinadas
sociedades complejas, en las que es necesario volcar enormes cantidades de
informacion. La forma de este proceso de ensefianza no es independiente de
sus contenidos: la escuela tiene sentido en tanto que se han de transmitir
conocimientos desligados de la practica social inmediata. Ello s6lo puede
hacerse a través del uso del lenguaje como principal medio de transmisién de
la informacién, utilizando éste con finalidades analiticas y formales. Y,
concretamente, el lenguaje escrito cumple esta funcion mejor que nada. Los
conocimientos obtenidos de este modo tienen unas caracteristicas especiales.
Tal y como argumenta Bruner (1988), el medio de intercambio en el cual se
lleva a cabo la educacidn, el lenguaje, nunca puede ser neutral, ya que impone
un punto de vista no sélo sobre el mundo al cual se refiere sino hacia el uso
de la mente con respecto a ese mundo. Por ello, el lenguaje de la educacién
transmite un tipo de conocimientos: universalistas, impersonales,
emocionalmente neutros y proposicionales.

152



Las relaciones entre culturas

Este tipo de lenguaje es claramente diferenciado del usado en las
comunidades gitanas. No es ocioso recuperar algunos aspectos de las
investigaciones realizadas por Berstein (1965, 1971). Este autor, preocupado
por el efecto de las diferencias de clase social en el desarrollo, focaliza su
analisis en el modelo linguistico al que se ven sometidos los nifios por sus
familias. Asi, distingue entre codigos de habla universales y restringidos; en
los primeros se expresan directamente los significados relativos a
operaciones, dando lugar a un habla libre del contexto inmediato, que
permite hacer referencia a principios abstractos; en los cédigos restringidos o
personales, el habla es esclava del contexto inmediato. La socializacion de los
nifios se da en uno de estos contextos linguisticos y ello supone unas
diferentes condiciones para su ingreso en la escuela, caracterizada, como
afirma Donaldson (1979), por un lenguaje "desvinculado” del contexto. En
este punto nos encontramos ya ante una primera dificultad: los diferentes
codigos de lenguaje empleados por la escuela y por aquellas familias cuyos
adultos tuvieron una escasa o nula educacion formal. Volveré sobre este
punto al final del capitulo.

En otro orden de cosas, la escuela, auspiciada por las premisas
individualistas, transmite a los nifios el valor del trabajo personal, la
importancia de los propios recursos, la competitividad, la subordinacion de
las relaciones familiares y sociales al éxito personal y la solidaridad como
opcibn, no como norma. Y sus practicas asi lo muestran: examenes
individuales, constante evaluacion personal, competencia con los
compafieros, ausencia de un producto con destino al uso social,
independencia de la dindmica familiar. De esta manera, los valores
colectivistas propios de los gitanos entran en conflicto con la escuela, donde
predomina una concepcion individualista del desarrollo personal. Los nifios
pertenecientes a la minoria gitana que asisten a estas instituciones se
encuentran ante dos universos morales donde la concepcion de la persona es
radicalmente opuesta. Como argumenta Greenfield (1997 a,b,c,d), el conflicto
se da en tanto que la “culturainvisible” de la escuela lleva a la institucién a
devaluar, e incluso a castigar la conducta del nifio basada en los valores de su
padres. La “invisibilidad” hace que tales conflictos no se perciban como
culturales, de manera que maestros que conscientemente trabajan por crear
una sensibilidad intercultural, inadvertidamente castigan las manifestaciones
culturales que son diferentes.

Las diferencias entre las formas de aprendizaje guiado como actividad
tradicional y la actividad escolar, se evidencian comparando el esquema de la

pagina 89 con el siguiente:

153



Las relaciones entre culturas

Y no solo atafie esto a los nifios sino también a su familia, en tanto que
construye un sujeto diferente del de la escuela. Los logros individuales seran
considerados solo si pueden ser interpretados como logros familiares y las
respuestas valoradas seran aquellas que muestren valores colectivistas. A
diferencia de las familias de la cultura dominante donde, por regla general, la
concepcion del sujeto nifio-alumno serd similar a la de la escuela. La
oposicion individualismo/colectivismo por un lado, y la oposicién
tecnoldgica/relacional por otro, se asienta sobre premisas culturales
contrapuestas. Las relaciones en el mesosistema (Bronfenbrenner, op. cit.)
entre familia y escuela, devienen asi facilmente en conflicto:

“Rm: (...) Estamos mejor econdmicamente, Pero lo que es la cultura se retira,
incluso por los crios. Que los crios también los parten, ni los cria el abuelo ni
los cria la abuela. Los cria el colegio y la guarderia, que es muy distinto.”
(R30106)

Solo cuando las formas de vida tradicional se ven desplazadas por actividades
econodmicas propias del capitalismo moderno, el aprendizaje escolar cobra
sentido. Es lo que pasa actualmente, cuando algunas comunidades gitanas
comienzan a adoptar una postura diferente hacia la escolarizacion de sus
hijos, con lo que ambos tipos de aprendizaje coexisten en el mundo gitano.
En este sentido los discursos a los que deben atender los nifios al provenir de
dos sistemas culturales diferenciados, la comunidad gitana y la escuela,
incluyen un doble mensaje que orienta a los nifios una doble meta: por un
lado, a conservar su estilo de vida y, por otro lado, a adaptarse al sistema
escolar. Pero en tanto que asimilan los valores de la escuela, sus familias
perciben en ellos actitudes y opiniones que se enfrentan claramente a los
valores familiares, produciendo conflicto y, en muchos casos, una “disglosia
moral”: no saber a qué valores morales atenerse. Para ello, comentaré el caso
de Carmen, previo a (y a la vez estimulo de) la investigacién en que se basa
esta tesis (para mas detalle, ver Crespo, 1998 y Crespo, Lalueza y Perinat,
1994).

Cuando conoci a Carmen tenia 14 afios y llevaba 5 internada en un centro de
acogida. Es de origen gitano y siempre ha vivido en contacto con su grupo
étnico, ya que, a pesar de estar internada, solia ir los fines de semana y
vacaciones con su familia enclavada en una comunidad gitana. Asistia a una
Escuela Especial, ya que se entendia que su falta de escolarizacion dificultaba
su incorporacion a la escuela normalizada y era ya demasiado mayor para
“hacer algo con ella”. Bajo la premisa de que todo nifio tiene derecho a un

154



Las relaciones entre culturas

futuro, a “hacerse un hueco en la sociedad”, y a una cierta creencia implicita
en el progreso, Carmen se convirtio en un reto profesional para mi. La
propuesta de cambio de escuela resulto dificil de aceptar tanto para la
institucion como para Carmen: ninguna de las dos creia en sus capacidades.
Después de un tiempo, el objetivo se vio cumplido y asistié a una escuela
normalizada en un curso un afo inferior al que le corresponderia por edad.
En la escuela de Carmen sus profesores, y muy especialmente su tutora, la
aceptaron como un reto y con ilusion?s

De esta manera, Carmen estaba de lunes a viernes en la escuela "normal”,
residiendo en un centro con educadores no gitanos, con sus compareros
mayoritariamente no gitanos, con una psicéloga que tampoco lo es. En una
palabra, sus interlocutores entre semana no eran gitanos. Mientras que ella
seguia estando con su familia los fines de semana y las vacaciones. Por tanto,
se encontraba entre dos culturas bastante impermeables la una a la otra.

En un principio, ni tan siquiera me planteé que ello pudiera ser un problema.
Bajo las expectativas de que resultaria dificil que ella regresase
definitivamente con su familia dediqué mis esfuerzos a “crear” una Carmen
independiente, que pudiera manejarse en nuestro sistema cultural. Y asi los
logros se iban incrementando. Carmen no sélo tuvo una buena adaptacion
social, credndose un grupo de amigas, siendo respetada y valorada en la clase;
sino que ademas sus resultados académicos asi lo reflejaron: en el primer
curso de asistencia a esta nueva escuela, realizando 7° EGB, solo suspendi6
tres asignaturas en junio. Era todo un triunfo, del que al menos en parte me
sentia responsable y orgullosa.

Pero este maravilloso triunfo se truncé. La adopcion por parte de Carmen de
valores como la independencia o la autonomia supusieron un importante
problema de adaptacién a su propio grupo étnico. Los conflictos con su
familia se fueron acrecentando. Carmen no respondia a lo que se esperaba de
ella de la misma manera que ella ya no se percibia a si misma como miembro
competente de su familia. Se veia distinta y la veian distinta. Ante los
requerimientos de su madre de responsabilizarse del hermano pequefio, de
las tareas domésticas, etc., ella respondia que las responsabilidades se tenian
gue repartir entre el grupo de hermanos, que son tres mas sin contar el
pequefio de dos afios.

15 Me gustaria realizar un pequefio comentario al respecto: pensemos que para muchas
escuelas resulta muy dificil aceptar a nifios y nifias de edades avanzadas y con un proceso
educativo no normalizado. No resultd facil encontrar estas escuelas.

155



Las relaciones entre culturas

El ideal occidental de la libertad, la independencia, la autonomia, la
responsabilizacion personal, los derechos y las obligaciones, el progreso
tamizado por la entrada en la escolarizacion, etc., contrasta ferozmente con el
ideal gitano basado en la fuerza del grupo, del clan. Podriamos aqui afiadir el
algo sobre el estatus de la adolescencia: en la cultura urbana europea
occidental es aquél periodo de edad en la que las personas ya no son nifios
pero tampoco son adultos. Se preparan para serlo dentro de una sociedad
compleja que ha instaurado una enorme especializacion en saberes y
trabajos, lo cual acarrea una institucionalizacion de aquella preparacion: el
curriculum escolar-acadéemico-profesional.

Carmen ha crecido en un mundo gitano pero empieza a no estar de acuerdo
(lo cual implica situarse fuera del marco cultural gitano) con las normas que
se le imponen. Su caso no es dificil de entender, porque convive con un
mundo que le ofrece una vision alternativa de la realidad, y que le propone
valores contrapuestos. Esto empezd a producir en ella una especie de
"esquizofrenia social™: por un lado, no queria renunciar a su propia culturay,
por otro lado, hay elementos de la otra cultura (profundamente
interiorizados) que le seducian. Esto constituia un problema importante en el
desarrollo de Carmen, en él se decide cual sera el dia de mafiana su grupo de
pertenencia.

En un sentido similar, las investigaciones de Patricia Greenfield (1997) asi lo
muestran: los nifios de la minoria hispana de EE.UU. tienen que dar
respuesta a dos formas de entender las relaciones interpersonales que estan
en conflicto. Igualmente, la escolarizacién de los nifios gitanos puede suponer
un decantamiento hacia las concepciones individualistas propuestas por la
escuela, y ello es percibido como peligro por sus familias.

En definitiva, la escuela supone un proyecto de construccion del sujeto muy
diferente del que esta implicito en las formas tradicionales de relacién y
aprendizaje. La comparacion entre el esquema de la pagina 91 y el que sigue
puede ilustrar acerca de estas diferencias:

156



Las relaciones entre culturas

Actividades formales

Individuo Adquisicion personal
(alumno de conocimientos
reglas escolares Comunidad escolar profesion (maestros, profesores)
(responsabilidad individual) (que comparte valores con familias medias) / parentesco (padres)

En la escuela no solo se aprenden contenidos, en su actividad cotidiana
impregna una serie de valores que no siempre coinciden con los de la
tradicién gitana. Sobretodo, la escuela trata a los alumnos como individuos.
Su actividad tiene por objeto que cada sujeto individual adquiera habilidades
y conocimientos, y el éxito de su tarea se mide en funcion de los resultados
obtenidos por cada sujeto.

Pero lo que hace mas de una década se mostraba claramente como una
oposicidn debido a la resistencia de las familias, hoy esta mas camuflado por
la aceptacién del hecho escolar. Durante los altimos afios se ha venido
incrementando sensiblemente la valoracion que las familias gitanas hacen de
la escolarizacion de sus hijos. Hoy mucho mas que ayer se percibe como una
herramienta necesaria para sobrevivir en el complejo mundo moderno.

5.3.2.1. La representacion por los nifios de la institucion escolar

Montandon (1995) toma la idea propuesta por Chombart de Lauwe de que la
escuela ha de entenderse como un universo de socializacién en el que es
importante atender a la trayectoria de los socializados, sus propias
representaciones y practicas del proceso de socializacion. Propone que “es
importante examinar la l6gica que sostiene el proceso de socializacion de si
mismo y al que podemos aproximarnos a través de tres elementos:

- las representaciones, es decir, la percepcion que tienen los nifios de los
diferentes agentes de su socializacion...

157



Las relaciones entre culturas

Una de las cuestiones claves para evaluar el impacto de la escolarizacién de
ninos y nifas consiste en averiguar hasta qué punto asumen, y con qué
consecuencias, los objetivos de la institucidén escolar. Es decir, qué creen que
se aprende en la escuela y para qué sirve. Una de las caracteristicas culturas
primarias que definiamos anteriormente, el caracter instrumental o practico,

las emociones aferentes a los procesos de socializacion, principalmente
la prevalencia y la configuracion de ciertos estados afectivos, en

particular en la clase y en la familia...

las estrategias que los nifios desarrollan para alcanzar sus propios
objetivos en su socializacion o como reaccién a las intervenciones de

los agentes de socializacion...” (pag. 24 )

se “traslada” al contexto escolar:

En esta entrevista y en la siguiente se puede apreciar que para estos nifios la
utilidad del aprendizaje radicaria en una relacién directa con el trabajo. De
hecho, tradicionalmente ambos conceptos iban unidos, los nifios y las nifias

“Ent: (Y que es lo que se aprende en la escuela? Tu me has dicho que se
aprendian (A R) cosas de la naturaleza, que se aprendia del cuerpo humano,
de los arboles, que se aprenden cosas ;no? (Y eso, para que sirve?

C: Para aprender, para cuando seas grande ya lo sabes.
R: Paratrabajar, para aprender

Ent: Para cuando seas grande ;no? Pero por ejemplo, ahora ya soy grande
¢no?y yo me se los arboles y me se todos los huesos...

R: A lo mejor hay algunas que no y algunas que si, porque no escuchas, desde
pequeia no escuchas.

Ent: Pero si yo me sé eso, por ejemplo, yo ya soy grande y me sé todos los
huesos me sé todos los arboles, me se todas las cosas que he aprendido, ¢para
qué me sirve eso?

C: Para aprender

R: Por si vas a un trabajo, te piden, mejor, te dicen ¢qué es la naturaleza?, pues
tu respondes y ellos te dicen si o0 no”. (E AS 8-10)

aprendian el oficio de su padres a traveés de la observacion participante:

158

“Ent: Y ¢que os parece a vosotras que se aprende en la escuela? (Silencio de
las tres chicas mirandose entre ellas) ¢(Que pensais que se aprende en la
escuela? ¢ pensais que se aprende alguna cosa?



Las relaciones entre culturas

V: Yo si, pues como soy asi, pues a lo mejor me puedo meter en eso de
informatica y todo eso. (Ent. Asiente) O a trabajar en la fabrica o yo que se,
segun el futuro.” (E AS 11-12)

Como comentaba en paginas anteriores, en el proceso de aprendizaje guiado
propio del contexto cultural gitano se privilegia el proceso en si mismo vy el
conocimiento de los otros. En la medida que el contexto escolar se centra en
el resultado obtenido y en la irrelevancia de los estados mentales de los otros,
pierde sentido tanto para los padres como para los nifios gitanos. Lo que lleva
en muchas ocasiones a que, por un lado, para gran parte de la comunidad
gitana la escuela no responde a un proceso de aprendizaje y, por otro lado, a
gue gran parte de los educadores consideren que estos nifios carecen de
educacion y cultura y que, o bien "pierden el tiempo en la calle”, o bien son
explotados por sus propios padres. A todo ello subyace la idea, para muchos
de estos educadores, de que el “mejor lugar para su socializacion” es la
escuela; lo importante es que permanezcan alli, independientemente de que
lo lleguen a aprender. Por ello para muchos de estos nifos, la escuela sirve
“para estar recogidos”.

Una de las cosas que mas han sorprendido en el desarrollo de la actividad que
llevamos a cabo con los nifios, ha sido el bajo nivel que éstos demuestran,
sobre todo en lecto-escritura. Por ejemplo, nos hemos encontrado con nifios
gue cursando quinto de primaria tenian importantes dificultades para leer y
escribir. Y, ain mas, una de las percepciones comunes tanto a los que
trabajamos con ellos como a los alumnos de précticas, es el negativo concepto
de si mismos que tienen las mayoria de estos nifios. Una de sus primeras
respuestas ante el planteamiento de cualquier problema es el tipo: “Yo no sé€”,
“Yo no puedo”. Se podria pensar que es una respuesta de tipo evasivo que les
permite no realizar ningun esfuerzo. De hecho éste es uno de los estereotipos
gue comparten muchos maestros!é, pero lo lamentable es que estos nifios
tienen interiorizada la idea de que su competencia escolar es practicamente
nula.

16 Con todo ello no pretendo afirmar que la escuela y los profesores en su totalidad muestren
siempre este tipo de actitudes. En nuestro trabajo de campo hemos conocido maestros cuyas
ideas y planteamientos educativos difieren mucho de los aqui relatados, ahora bien a mi
entender representan tan solo una minoria. Para estos maestros llevar a cabo unos
planteamientos interculturales de la educacion supone, en la mayoria de los casos, un coste
personal y profesional muy elevado. Este no es el lugar para explayarme en el tema de la
educacion intercultural, que serd objeto de otro estudio ya iniciado por nuestro equipo, no
obstante creo que es importante subrayar la idea de que el universo educativo (legislacion y
autoridades, sistema escolar y profesores), constituyen un elemento diverso donde tienen
cabida diferentes posicionamientos.

159



Las relaciones entre culturas

El microsistema escolar, como cualquier otro microsistema, se caracteriza
por las actividades, relaciones y roles que en él se desempefian. Por ello, uno
de los elementos de analisis consiste en ver qué percepcion tienen los nifos
de los diferentes agentes de su socializacion y las relaciones establecidas con

ellos:

Con sus comparnieros, sobre todo entre las nifas, se prima la relacion social, lo
importante es jugar y poder hablar, explicarse cosas. En cambio se da una

“Ent: Aver, Y con vuestros compafieros qué hacéis en el colegio?

C: Pues jugar con ellos

R: Jugar con ellos o contarnos cosas [...]

Ent: ¢Y que se cuenta? A ver, ;qué cosas se cuentan?

C: Pues muchas cosas (se rie junto a Ent)

Ent: Uy, muchas cosas, no sé, ;son secretos?

CyR: Si

Ent: Vale, ;Y a quien se los contdis, a los compafieros o a las compafieras?

Todas: A las comparieras” (E AS 8-10)

percepcion muy negativa de los profesores:

160

“Ent: ¢Y conlos profesores que hacéis? (M levanta la mano)
M: Yo, yo me peleo

C: Yo también.

Ent: (Y eso? ;Por qué?

R: Porgue es muy pesao, hacemos asi (gira la cabeza para atras), R mirame, le
miro,. Estoy mirando pa bajo, R mirame. Y cuando estamos hablando asi
(gestualiza estar mirando de lado) con una nifia y ella esta escribiendo, no nos
deja, tienes que mirar fijamente a la letra.

Ent: ;Y tu C porque te peleas con la profesora?

C: Porgue es muy mala

Ent: (Y qué hace para decir que es mala? ;qué hace?
R: Po hace cosas que no tiene que hacer.

C: Me castiga

Ent: ¢Y por qué te castiga?

R: Porque tu te portas mal (a C)

C: Porque yo me porto mal



Las relaciones entre culturas

R: Entonces pa que hablas. Hay respuesta pa todo Currillal. (M levanta la
mano)

Ent: Aver M ¢qué quieres decir? [...]

M: Yo me peleo con esa sefio.

Ent: ¢Si? ;Y siempre os pelais? ;no hacéis otras cosas?
M: No, porque mi sefio...

R: Si es buena no me peleo

M: Con mi sefio como no, con que hace tres dias que no esta en mi clase. Est4,
bueno, esté en el comedor. Se llama S, y como es muy mala me ha castigado. Y
el viernes me ha castigado hasta las 4:30 y yo me he escapao.

C: Y ayer todos los nifios hacimos una copia.
Ent ¢Por qué? ;Porque os portasteis mal?

C: Si(...) Y fue por una culpa de un nifo, por toda la clase no. ” (E AS 8-10)

Esta misma opinion la comparten las nifias mayores:

“Ent: Muy bien, ¢y qué hacéis, por ejemplo, en la escuela con los profesores?
V: Les pegamos.

Ent: ¢Les pegais?

V: Y nos metemos con él y too.

Ent: ¢Si? ;Os metéis con los profes?

V: Son guasones los profesores.

A: Esosi.

Ent: ;Si? ; Guasones?

V: Y mas el mio que se pone a hacer...(hace muecas con la cara)” (E AS 11-12)

En las entrevistas anteriores se ha podido percibir como las representaciones
gue tienen acerca de los diferentes agentes socializadores presentes en la
escuela, principalmente sus compafieros y sus profesores, son totalmente
opuestas (lo cual seria bastante similar con la percepcion que pueden tener
los alumnos no gitanos).

Es mas, en el grupo de las nifias méas pequefas queda patente que la relacion
emocional es un elemento fundamental en el aprendizaje. Una de las
caracteristicas culturales primarias que he seflalado mas arriba es el hecho de
gue tienen siempre presente al otro y sus estados emocionales y por ello,
esperan de los demaés esa correspondencia. Todo ello viene corroborado en
las respuestas de las nifias mas grandes:

161



Las relaciones entre culturas

“Ent: (Y eso de estar con alguien mayor que os ayuda y eso, que tal? ;Que 0s
parece?.

V: Bien, son buenas.

Ent: (Si? ;Creéis que esta bien?
V: Son muy carifiosas también.
Ent: ¢;Son carifiosas?

A: Como ta. ( Rien)

Ent: Gracias guapa, tu también. ( Rien). Vale, ¢y prefeririais que en vez, por
ejemplo, de estar con gente asi mas mayor estuvierais solas o estariais con otra
persona? ;Como lo hariais, o os gusta como es asi?

AyT: Si

Ent: ... que tengais alguien que le podais preguntar cuando no sepais algo.
V: Si

A: Asi, con profesora.

Ent: (Os gusta asi? Si ¢seguro? ;Porque? ;Porque, a ver?.

A: Porque nos ayudan, esta bien. [...]

Ent: ;Que dejariais igual? Ya habéis dicho lo que cambiariais, ahora lo que
dejariais igual.

V: Todo
T: Los compafieros, los profesores.

A: Las profesoras. ” (E AS 11-12)

El tercer aspecto sefialado por Montandon hace referencia a las estrategias
gue utilizan los nifos ante los agentes socializadores. Veamos en las
siguientes transcripciones las motivaciones que expresan para asistir a la
escuelay los efectos que causan en ellos las actitudes de sus maestros:

“Ent: ... A ver, una cosa, ¢;al cole, por ejemplo, ahora me estabais diciendo que
a veces no vais al colegio? ¢al cole se tiene que ir siempre o no? ;Se va
siempre?

C: Si

R: Si, pero cuando estas mala tiene que llevar un papel para que la sefio esté
segura si es mentira o verdad, si no traes el papel la sefio, te hacen caso pero
luego te quedas a las 4:30 para hablar con ella, a ver si es mentira o verdad.

(Ent asiente). Si, y te dice la sefio a las 4:30 conmigo. Te dice que le traiga una
papel diciendo que yo estaba mala de algo, por si alin no se lo cree.

Ent: Y por ejemplo aver M ¢qué pasa si no vas al cole?

162



Las relaciones entre culturas

C: Pos te castigan
R: Y te expulsa

M: Te envian a la directora y te dice “;Por qué no has venido? le tienes que
decir a la profesora que te quedas una semanas sin patio”.

:Unasemana o cuatro

: O sinovas al colegio te viene, viene....

C

R

C: la Guardia Urbana a tu casa

R: Si, la Guardia Urbana y te meten en un colegio interno
C

. (asiente) Encima [...]
Ent (Y eso por qué es? ;Por qué pensais que va la Guardia Urbana?
R: Porque avisa la sefioritaa ...
C: Lallaman ...]

M: A lo mejor si no vienes tu ni el lunes, ni el martes, ni el miércoles, ningun
dia de los que hay colegio pues la directora, la directora, la que hace con
nosotras clase, se lo dice y entonces ella, la directora, se lo dice, manda una
cartay se la dan a ellos, y entonces ellos le dice donde vive, en la calle cuala es,
la galeria cual es y el piso cual es, y entonces suben , dicen si no va tu hija mas
nos la llevamos con nosotros.” (E AS 8-10)

5.3.2.2. El curriculo oculto

Hasta aqui he mostrado algunas de las representaciones que los nifios y nifias
gitanos tienen acerca de la institucion escolar. Siendo consciente que éste no
es uno de los ejes prioritarios de esta tesis, conviene tratar brevemente
también la percepcion que los maestros tienen de los alumnos pertenecientes
a minorias culturales. Al respecto, Jordan (1994) hace hincapié en el hecho
de que “lo que mas irrita a los maestros son los aspectos comportamentales y
socioafectivos que contrastan con el “alumno modelo” y que, por tanto, son
problematicos “ (pag. 44). El alumno modelo es aquél que se comporta de
una determinada manera: guarda su turno, no habla mientras se trabaja,
hace los deberes rapido y bien, emplea un tono de deferencia con el maestro,
va bien vestido, limpio, es puntual, asiste regularmente a clase, etc. En
definitiva es el alumno que se ajusta a las expectativas de la institucion
escolar. En este sentido este autor cita algunos resultados de las
investigaciones de Zimmermann que pueden resultar clarificadores al
respecto, especialmente dos cuestiones:

“1. Los profesores son sensibles a los rasgos emocionales, comportamentales...,
de sus alumnos manifestados por éstos en modalidades “no verbales”. En este

163



Las relaciones entre culturas

sentido, aunque los maestros no son generalmente conscientes, prefieren o
rechazan a los nifios segun caracteristicas (...) como: “cuidado personal”,
“urbanidad” “formas de hablar”, etc. (...) Ademas, aunque muchas veces no
manifiesten a sus alumnos verbalmente tales actitudes, éstos si que las
perciben o “sienten” por vias igualmente no verbales.

2. Lo mas importante, quizas, es que a estos nifios diferentes se les sitda en
guetos psicolégicos, “aun antes de que sus resultados escolares puedan ser
registrados. Es preciso, sobre todo, cuestionarse el impacto de esta
marginacion afectiva sobre los aprendizajes escolares posteriores” (pags. 47-
48)

Todo ello me lleva a plantear la importancia de los condicionamientos
economicos, politicos, sociales y culturales del conocimiento educativo y, mas
concretamente, la diferenciacion entre curriculo expreso y curriculo oculto.
Jackson (1968) fue uno de los precursores en utilizar este concepto, afirma
que los habitos de obediencia y docilidad constituyen una preparacién para
facilitar la transicion del aula a la fabrica o a la oficina. Los tres integrantes
del curriculo oculto serian la multitud, el elogio y el poder (Jackson, 1990).
Por otra parte, las relaciones sociales (entre profesores y estudiantes, y entre
los mismos alumnos) en la institucion escolar ademas de la transmision
ideoldgica se traducen en la produccion y/o redefinicion de identidades
colectivas estratificadas (Willis, 1988; Wexler, 1989).

En este punto podemos preguntarnos ¢como pueden aprender los nifios y las
nifas gitanas en la escuela si las relaciones afectivas con sus ensefiantes son
categorizadas negativamente, son “marginados afectivamente” y el curriculo
oculto reifica su propia identidad cultural?. Aqui nos hallamos ante uno de
los temas muy poco abordados en la investigacién educativa, y el segundo
elemento sefialado por Montandon (op. cit.): el papel de las emociones en la
construccion del conocimiento.

En una de las entrevistas realizadas a nuestros nifios se les preguntaba acerca
de las semejanzas y diferencias entre la Casa de Shere Rom vy la escuela, a lo
gue respondieron:

“Ent : por ejemplo, ¢eso de estar con sefios que tal?

M: Con y griega, Yo no sé que se pone con y griega, po pongo la otra y ella me
dice.

Ent: ¢Ah? Ella te dice te has equivocado. Y por ejemplo, ¢;eso de estar con
gente grande que os esta ayudando que tal? ;qué os parece?

C,MyR: Bien

164



Las relaciones entre culturas

M: A mi la otra, la otra que yo siempre iba, me ....

R: AmilaL

Ent: ;TegustalalL?;Te ensefia?

M: A mi también sefio. (Ent asiente)

R: Siempre iba con ella los jueves.

Ent: ¢Si? /Y 0s gusta eso de tener una sefio que os pueda ir ayudando cuando
tenéis dudas y cuando no sabéis hacer una cosa?
RyC: Si[...]

Ent: ¢y en que se diferencian?

R: ... Y porque son distintos los profesores.

Ent: Ah, son distintos los profesores, ¢pensais que si?
RyC: Si

Ent : ¢En que son distintos los profesores? [...]

M: En distinto hablao

M: En distinto hacer el trabajo.” (E AS 7-9)

5.3.2.3. Las relaciones de poder

Si la escuela ademas de “imponer” un modelo de valores contradictorio, las
medidas que toma ante la no asistencia de los nifios a clase son medidas
disciplinarias como los castigos, o represivas como enviar la guardia urbana a
casa, creo que dificilmente se conseguira que los nifios y las nifias gitanos
perciban el contexto escolar como un lugar acogedor. Este es uno de los
elementos diferenciadores con los alumnos no gitanos, produciéndose
ademas un efecto de caracterizacion de “delincuencia”.

En su analisis sobre las relaciones de poder, Foucault (1978) argumenta que
coexisten dos grandes paradigmas: el juridico y el estratégico. Respecto al
primero, Ibafiez (1982) sefiala que el esquema de este tipo de poder es
sencillo: “en cuanto a efectos, lo que busca el poder es producir obediencia,
en cuanto a medios lo que emplea el poder es el dispositivo de la sancion, en
cuanto a sus fundamentos, el poder se agota integralmente en su capacidad
de formular la ley (...). Un poder, ubicado en las alturas y que, descendiendo
hasta nosotros, nos atrapa en sus redes, diciendo no a todo aquello que
amenaza en nosotros con franquear los limites que él ha trazado” (pag. 86).
Respecto al segundo, Ibanez (op. Cit.) sefiala que el poder normalizador o la
disciplina tiene por finalidad “el principio de maximizacién simultanea de la

165



Las relaciones entre culturas

utilidad y de la docilidad” (pag. 105) que se aplican en los diferentes niveles.
Uno de los dispositivos disciplinarios que se aplica en la escuela es el examen,
que es un procedimiento que combina los principios de inspeccion o
vigilancia jerarquica y los principios de sancién normalizadora. Esta ultima
consta, segun Foucault (1978), de cinco operaciones: compara, diferencia,
jerarquiza, homogeneiza y excluye. Bernstein (citado por Samper, 1996) lo
expreso de la siguiente manera:

“Cémo una sociedad selecciona, clasifica y distribuye, transmite y evalla el
conocimiento educativo que considera publico refleja, a la vez, la distribucién
de poder y los principios de control social”

En este sentido, en la escuela coexisten estos dos paradigmas de poder que,
en mi opinion se acentldan ante los alumnos procedentes de minorias étnicas.
Por ello, no han de sorprender los comentarios transcritos en paginas
anteriores acerca de las malas relaciones que tenian con sus profesores y que
evidentemente, se traslada a la percepcion global que tienen sobre la
institucion escolar. Fijémonos de todas maneras en los comentarios
siguientes de las nifias mayores:

“Ent: (...) ¢Vais siempre a la escuela o hay dias que no?
VyA:Yosi
Ent: (O hay dias que no se va a la escuela?.

V: Por las tardes no porque dice que no es obligatorio, pero todas las mafianas
voy.

Ent: Todas las mafianas, pero ¢;por qué queréis ir o por qué os obligan?
V: Porque quiero ir.

A: Yo también.

Ent: ¢(Os gusta?

A: Y si yo no quiero me dice mi madre “;té qué vas a hacer a casa? Pues vete al
colegio”.

V: A mi madre le da igual si voy o no voy, pero bueno, también una vez vale
pero que cada dia que falte me regafa.

A:Y en la casa tampoco mucho, terminas de fregar y al sofa, para estar al sofa
te vas al colegio.
V: por lo menos te distraes.” (E AS 11-12)

La actitud de los padres ante el absentismo:

166



Las relaciones entre culturas

“Ent: Y si por ejemplo no vais a la escuela ¢qué hacen vuestros padres si
vosotras no quereéis ir?

M, Cy R: Pegarnos
Ent: ¢Y eso por qué, a ver?
C: Porgue tenemos que ir al colegio

R: Por no hacer caso, y cuando subas a casa te pega” (E AS 8-10)

“Ent: Vale, a ver, y entonces si no vas a la escuela, eso, va la policia a tu casa 'y
Ilaman, ¢y qué mas pasa, por ejemplo, os regafian vuestros padres?

V: No, tampoco me van a matar.

A: Mi papa, “porque no has ido al colegio, porque he tenido que ir la médico”,
y es mentira pero...

Ent: Ellos quieren que vayais ;no?

A: Si.” (E AS 11-12)

Como se podré observar en la siguiente transcripcibn muy pocos padres han
asistido en su infancia a la escuela, con lo que no existe un modelo de
referencia previo:

“Ent: ... Entonces vuestros padres no han ido a la escuela me habéis dicho
¢no?, ni vuestro padre ni vuestra madre ¢no?

AyV: No

Ent: ¢Y los tuyos T?.

T: No.

V: Mi madre fue, pero naaa, a segundo o tercero ya se quito.

Ent: ;Y qué cosas cuenta, te ha contado alguna cosa de cuando iba?

V: Mi padre si, dice que se cambiaba el bocadillo con sus compafieros. Se
cambiaba de bocadillo.

Ent: ¢Y le gustaba ir 0 no? ;Cuenta que le gustaba?
V: No sé, no me lo hadicho
Ent: No sabes, ¢no te lo ha dicho nunca?

V: Como que nunca ha estado, ha estado pocos dias dice, nada mas, sélo me
acuerdo de eso.

Ent: ¢Y los vuestros? ¢Cuentan algo de cuando fueron si eran pequefios?.
A: No
T: Si

Ent: ;/Que cuentan T?

167



Las relaciones entre culturas

T: Les gustaba. Les gustaba, pero no podian ir.
Ent: ;Por qué?

T: Porque se tenia que quedar con su hermana. ” (E AS 11-12)

Sin modelos de referencia previos y relacionandose solo cuando se dan
problemas no han de extrafiar todos los comentarios anteriores sobre la
percepcion negativa que las nifas tienen sobre la escuela:

“Ent : ¢vuestros papas conocen a los profesores del colegio?
M: No, mi mama si

R: ¢A que profesores, a los nuestros?

Ent: Si

M: Mi mama si, mi papa no

Ent: ¢Y hablan con ellos y eso, no?

R: Nolosé

O: Mi madre sabe quien es mi sefio, pero los demas de la ....eso no” (E AS 8-
10)

“Ent: ¢Y vuestros padres conocen a vuestros profesores?

A: Si (gestualmente) Mis profes a mi papéa no, sélo conocen a mi mama, pero
mi papa a mis profesores tampoco.

Ent: ¢Y por qué solamente a tu mama?

A: Porque cuando no nos portamos siempre llaman a mi mama porque mi
papa no ha podido venir, trabajando y todo y casa, hasta tal hora ven que tu
hija ha hecho esto y las sefios van y mandan una nota a ver a qué hora tengo
gue ir. Solamente conocen a mi mama.

Ent: ¢Y con vosotras igual o0 no?

T: Si” (E AS 11-12)

Por ultimo, creo que se puede percibir que los comentarios hasta aqui
transcritos traslucen un cierto distanciamiento de la escuela, una postura que
lleva implicita cierta negativa al uso del tipo de lenguaje propio de la escuela,
de acercamiento “correcto” al mundo escolar. Expresarse y comportarse
como lo hacen los maestros, o como algunos compafieros payos podria se
visto como inapropiado. El bajo rendimiento escolar de muchos nifios gitanos
tiene que ver con todo ello, con una resistencia a ser “penetrados” por la
escuela, a una estrategia inconsciente que consiste en transitar por esa
institucion sin ser demasiado contaminado. Hay una actitud de “alumno

168



Las relaciones entre culturas

gitano” que puede aparentar ser una caracteristica cultural “primaria” en el
sentido de Ogbu, pero que cumple la funcién de las diferencias secundarias:
la resistencia a traves de la afirmacion de la diferencia.

Concluyendo, se podrian sefialar, a modo de resumen, cuatro elementos de
conflicto importante en el mesosistema que forman la familia gitana y el
contexto escolar:

1. La utilizacion de cédigos de lenguaje diferenciados, en términos de
Bernstein codigos elaborados y codigos restringidos, que implican
diferentes maneras de conceptualizar la realidad

2. La doble oposicién, por un lado, entre valores colectivistas frente a
valores individualistas y, por otro lado, entre una orientacion
tecnoldgica y una orientacién relacional

3. La valoraciéon que realizan los profesores de los alumnos
pertenecientes a minorias culturales que no se ajustan al “alumno
modelo” y la relacién de todo ello con el curriculo oculto

4. El poder en la institucién escolar y los mecanismos disciplinarios
relacionados que favorecen la comparacion, la diferenciacion, la
jerarquizacion, la homogeneizacion y la exclusion.

5. La resistencia o exaltacion de las caracteristicas culturas secundarias
de los alumnos gitanos, que encuentra, si No apoyo, si comprension en
sus familias.

La asistencia a la escuela de un namero creciente de nifios y adolescentes
afectara a la comunidad gitana a medio y largo plazo. Y ello supone, de una
manera mas 0 menos intensa, un proceso de aculturacién evidente. Pero los
conflictos y las resistencias pueden contribuir también a una redefinicion
diferencial de “lo gitano”. Es decir, en las nuevas definiciones de la identidad
gitana, cabria incluir tanto los efectos directos de la escolarizacién, como los
derivados de las formas de resistencia. Los primeros apuntan a una
asimilacion a la cultura dominante, los segundos a una reelaboracion de
diferencias. En cualquier caso, el adulto gitano del siglo XXI incorporaré la
escolarizacién como un elemento fundamental de su proceso ontogenético.
Del mismo modo, la escuela pasa a formar parte del universo historico
cultural gitano, aunque, segun parece, no necesariamente jugando el mismo
rol que para los miembros de la cultura dominante.

169



Las relaciones entre culturas

Ahora bien, las perturbaciones que suponen los cambios en el mundo del
trabajo y la escolarizacion, provocan un caleidoscopio de respuestas, de
nuevas formas de organizacion de los sistemas familiares y comunitarios del
universo cultural gitano. No hay en absoluto, algo que se pueda asimilar a
una “evolucion”, entendida esta como un camino Unico y necesario. Los
cambios culturales apuntan en diversas direcciones. Esto es lo que pretendo
abordar en el siguiente capitulo.

170



Las identidades hibridas

CAPITULO 6: LAS IDENTIDADES
HIBRIDAS

En el tercer capitulo sefialaba que los sujetos de una colectividad no son un
producto atemporal, sino que se constituyen mediante proceso genético —el
desarrollo- que viene guiado por practicas socializadoras o educativas. Estas
son idiosincraticas para cada cultura. Asimismo comentaba que para abordar
la cultura me situaba en un enfoque tedrico evolutivo. Un enfoque centrado
en dos elementos clave, por un lado, en los procesos sociohistoricos, y por
otro lado, articulado en torno al desarrollo ontogenético en la explicacion de
los sujetos histéricos. Por ello en los capitulos 3 y 4 analizaba el contexto de
actividad donde se desarrollan los gitanos. Insistia en el argumento que esta
primera presentacion tenia una imagen de homogeneidad que no era cierta
ya que, tal y como he desarrollado en el capitulo anterior, el grupo cultural
gitano (como cualquier otro) esta en un proceso de cambio. A mi entender
todo proceso de cambio conlleva un cuestionamiento de la propia identidad y
la elaboracion de nuevas identidades.

6.1. LAS NUEVAS IDENTIDADES GITANAS

Si la Identidad'’” no se caracteriza por ser inalterable ni inmutable tampoco
puede concebirse como algo homogéneo para todos los miembros de un
grupo cultural. Ya comentdbamos anteriormente que las presiones
asimilacionistas por parte de la cultura mayoritaria y sus instituciones son
respondidos de maneras diferenciadas por los gitanos. Toda perturbacion
implica una reorganizacion del sistema, y esta reorganizacién puede tener
“caminos” diferenciados.

En el capitulo anterior, planteaba que para entender el contexto cultural
gitano, y por extension la configuracion de su identidad, era necesario
atender a la nocién de minoria. La propuesta teérica en que me basaba era el
analisis realizado por Ogbu (op. cit.) y su doble distincion, por un lado, entre

17 Entiendo la identidad como un proceso global donde identidad individual y social se
funden en una sola, siguiendo las propuestas de Gergen, Ibafez, Shotter,

171



Las identidades hibridas

minorias voluntarias e involuntarias y, por otro lado, entre caracteristicas
culturales primarias y secundarias.

Hasta este momento del desarrollo de la tesis, el analisis realizado por Ogbu
me permitia entender, y con ello hacerme entender, cdmo se configuraba la
identidad gitana. Su diferenciacion entre las caracteristicas culturales
primarias y secundarias me permitia entender como en los gitanos que
conocia se insistia siempre en esa diferenciacion entre “ellos” y “nosotros”.
Después, al pretender analizar las entrevistas que presento en este capitulo,
me encontré con que esta distincibn no me permitia comprender, por
ejemplo, la cantidad de alusiones que los nifios realizaban a la normalidad,
entendida esta como caracteristica de lo no gitano, o la aparicién de
elementos negativos en la definicion de propia identidad cultural. Por ello
busqué nuevas aproximaciones teoricas.

En nuestro epilogo al libro hechos gitanales, ya sefialabamos que por el
momento pueden identificarse tres tipos de respuestas diferentes (en
principio contrapuestas) que suponen un replanteamiento de las formas de
relacion entre mayoria y minoria. La primera de ellas seria la asimilacion a la
sociedad hegemonica, con la desaparicion de hecho de la cultura gitana como
algo diferenciado. La segunda, la segregacion, fruto de la impermeabilizacion
de las barreras entre una y otra sociedad. La tercera, la integracion en una
sociedad intercultural a partir del reconocimiento de la diversidad. Veamos
con algun detalle cada una de ellas.

6.1.1. LA DECULTURACION

Partimos de la premisa que toda sociedad es en si misma pluricultural, es
decir, existen grupos socioculturales que se diferencian por su estatus
econdémico, procedencia, etnia, etc. Existen formas muy diversas de
pluralismo cultural, principalmente dos: las llamadas “minorias nacionales” y
la inmigracion voluntaria de individuos y familias. Cada una de las cuales
plantea sus propios retos que afectan tanto a la naturaleza de los grupos
como al tipo de relaciones que éstos establecen con la sociedad de la que
forman parte (Kymlicka, 1996). La coexistencia de estos diferentes grupos,
como sefialaba en el capitulo anterior, no est4 exenta de conflictos.

Las reacciones de las minorias culturales contra el medio de acogida
asimilacionista pueden ser de diferentes tipos, una de ellas es la

172



Las identidades hibridas

deculturacion. La perspectiva asimilacionista, como sefiala Hannoun (1992),
parte del reconocimiento de las diferencias entre grupos culturales. Situando,
por un lado, la primacia de una cultura sobre las otras y, por otro lado, la
incompatibilidad de las diferencias culturales en nombre de una concepcion
de la diferencia como herméticamente cerrada en si misma, fuera de la
historia, y por razon de una negacion, o como minimo, de la ignorancia de las
complementariedades y de las semejanzas que hay entre estas culturas.
Desde esta perspectiva, las culturas se presentan como poseedoras de
diferente valor, en unas mayor que en otras, y presentan sus valores como
comunes a todas ellas.

La unificacién social que pretende realizar la corriente asimilacionista se basa
en la uniformizacién obtenida por la Unica expresion de una cultura
dominante y, en consecuencia, la extincion gradual de las otras culturas. De
esta manera, el monoculturalismo, en tanto que estructuracion de un grupo
humano en torno de una sola cultura, es la consecuencia inevitable de los
objetivos perseguidos por la actitud asimilacionista. Y ejemplos claros de
mecanismos de asimilacion resultan ser la escuela y los medios de
comunicacion de masas.

Ademas, la actitud asimilacionista implica un comportamiento basado
esencialmente en una relacion de miedo. Se considera al otro, por ejemplo,
como portador de enfermedades, poca higiene, con poca sensibilidad y
violentol!8. Es un rechazo activo que esta construido voluntariamente. A modo
de ejemplo, en una investigacion realizada por Samper (1996) acerca de la
construccién social del otro por los futuros educadores constata que la
imagen de los gitanos se asocia con caracteristicas como sucios, deshonestos
y peligrosos. Detras de esta imagen social del gitano como contaminante,
amenazador y peligroso subyace todo un proceso de estigmatizacion étnica
(Gallini, 1993).

La adaptacion a una cultura diferente de la cultura de origen, solo raramente
es llevada a cabo por los individuos o los grupos sin dificultades ni
reticencias. El repliegue sobre si mismo, como veremos en el siguiente
apartado, es una tentacion. Otros en cambio buscan fundirse en la sociedad
de acogida para jugar a ser invisibles. Esta opcion, segun Hannoun (op. Cit)
supone el funcionamiento de ciertas estructuras de la comunidad minoritaria
que permiten al mismo tiempo una supervivencia de su cultura de origen

173



Las identidades hibridas

asegurando a sus miembros una discrecion que la hace como no reconocible
en la sociedad de acogida. En este sentido se puede citar la comunidad
portuguesa en Francia (Oriol, 1984 ).

La perspectiva asimilacionista, que pone énfasis en las nociones de diferencia
e identidad, comporta una concepcion substancialista del hombre. Impone
una reificacion en las caracteristicas del Otro, dotdndolas de connotaciones
negativas. Lo normal, lo posible, lo deseable, lo constituyen aquellos valores,
normas, actitudes... propugnados por la sociedad dominante. Todo aquello
gue queda “fuera” es considerado inaceptable, deficitario.

Ello es facilmente visible en el sistema escolar: todos aquellos alumnos que
no comparten normas, valores, actitudes... propios de la sociedad dominante
(inmigrantes, minorias, grupos sociales deprimidos...) son considerados
como portadores de déficit (Lalueza & Crespo, 1996). Y a ellos se dedica un
esfuerzo especial: la enseflanza compensatoria, la misma palabra es
suficientemente clarificadora de lo que pretendo decir. Al respecto, Solé
(1996) afirma que la educacion compensatoria postula la deficiencia parcial o
temporal del alumno de escuelas especiales o de centros publicos, al que hay
gue compensar en su formacién a fin de que pueda alcanzar las cotas mas
altas de la educacion de los autoctonos. Implicitamente se postula la
necesidad de asimilacion completa, es decir, de fusién o absorcion, de la
poblacién inmigrante o de los gitanos en la sociedad de acogida a través de un
sistema educativo que garantiza la hegemonia y la uniformidad culturales.
Pero es mas, la escuela como medio relevante de la presion asimilacionista
refuerza esta actitud etnocéntrica mediante los numerosos implicitos que se
realizan en la accion educativa diaria.

En la perspectiva asimilacionista hay una voluntad de predominio que se
argumenta en la afirmacion de la universalidad y la perennidad de los ritos y
los mitos de la cultura dominante. Las consecuencias sociales suponen un
cierre en la propia cultura donde los otros grupos se encontrarian sometidos.
Durkheim (1925) ya argumentaba que “cada vez que dos pueblos, dos grupos
de individuos de culturas desiguales se encuentran en contactos frecuentes se
desarrollan algunos sentimientos que inclinan al grupo mas cultivado o que
se cree mas cultivado, a violentar al otro”. En extremo, la actitud
asimilacionista lleva al etnocidio, a la destruccion de los otros grupos
culturales. Recordemos el exterminio de los judios y gitanos llevado a cabo en

18 Un claro ejemplo de postura asimilacionista basada en “miedos” son las famosas
declaraciones, este mismo afio, de dos politicos nacionalistas catalanes (Heribert Barrera y

174



Las identidades hibridas

la etapa de la Alemania nazi de Hitller o méas recientemente, la guerra de
Bosnia entre serbios, croatas y musulmanes y, sin dejar de lado, los grandes
olvidados como los exterminios de Ruanda entre los tutsis y los hutus. Y,
como no, a pesar de que algunos politicos actuales se nieguen a reconocer su
impacto, no podemos olvidarnos de la dictadura franquista, periodo durante
el cual se disefiaron leyes que perseguian a los gitanos (por ejemplo, la ley de
“vagos y maleantes”).

Pero si la actitud asimilacionista lleva al sometimiento de los grupos
culturales, podemos preguntarnos ¢;cOmMO uNOS sujetos pertenecientes a
grupos minoritarios “adoptan” el sistema de vida impuesto por la sociedad
mayoritaria? Si en el capitulo anterior sefialdbamos que la familia y, por
extension, la comunidad ejerce un papel conservador de los propios rasgos
culturales, ;como es posible este cambio?. Mi contacto con gitanos me lleva a
sefialar que, principalmente, estas situaciones de cambio se producen en dos
tipos de sujetos determinados (entendiendo esta simplificacion a efectos
explicativos).

Uno de ellos, y el que publicamente resulta mas conocido, puede quedar
representado por alguno de los personajes publicos de nuestro entorno, sean
musicos, bailarines,... Algunos de ellos, fascinados por los valores
individualistas “han decidido” asumir las premisas propugnadas por la
sociedad dominante. Para muchos de ellos no resulta una situacion
excesivamente problematica, ya que poseen recursos (econémicos,
formativos,...) que les permiten situarse en un cierto plano de igualdad frente
a los demas. Es més, las relaciones de miedo que se instauran en los procesos
de asimilacién pierden su sentido en estos casos, y por ello dificilmente viven
situaciones de rechazo o racismo; son considerados la excepcion. Si los
gitanos son sucios, ellos no; si los gitanos son pobres, ellos no, y asi un largo
etcétera. Es bien sabido que la xenofobia es altamente selectiva y esta
relacionada con la clase social (Stolke, 1990; Botey, 1994; Contreras, 1994). A
modo de ejemplo, cuando se habla de ellos en los medios de comunicacion de
masas, al contrario que en el resto de los casos, su pertenencia al grupo
gitano se obvia, se invisibiliza. No entraré a discurrir sobre las dificultades o
reticencias que se encuentran en el momento de adoptar este tipo de cambio,
no dispongo de informacion suficiente ni es uno de los objetivos de esta tesis.
Pero si creo que es importante sefialar que para algunos, aquellos que poseen
recursos, el adherirse a los valores y formas de vida de la sociedad dominante

Marta Ferrusola)

175



Las identidades hibridas

resulta un camino relativamente (en comparaciéon con el otro grupo) facil de
recorrer.

En el extremo contrario nos encontramos aquellos sujetos adheridos a los
valores dominantes donde este proceso de cambio no se ha realizado de
manera voluntaria. Es decir, basicamente estoy hablando de sujetos
relacionados con el consumo y trafico de drogas. Los primeros han sido
expulsados, en la mayoria de los casos, de las propias comunidades donde
residian; y los segundos podemos considerar que se han autoexcluido. Me
detendré algo mas en los primeros ya que son los que mi trabajo de campo
me ha permitido conocer y lo haré a través de un caso que creo que
ejemplifica perfectamente este proceso.

En un master sobre la salud mental en el que me propusieron dar una sesion
sobre minorias culturales nos propusimos, conjuntamente con la psiquiatra
gue realizaba la sesién anterior, analizar un caso atendido por ella. El
paciente identificado era un hombre de unos cuarenta afios que padecia
depresiones constantes, hasta tal punto que la ultima de ellas le habia
inhabilitado para ejercer cualquier trabajo. A la psiquiatra este caso le parecia
de una gran gravedad, ya que el sujeto no respondia ni a la medicacion ni a la
terapia. Ella explicaba que el paciente siempre venia acompafiado de su
mujer, la cual siempre permanecia en un segundo plano y respondia
escuetamente a sus preguntas, no sin antes buscar la aprobacion de su
marido.

Analizando la historia familiar nos encontramos que esta familia estaba
compuesta por la madre del paciente (el padre habia muerto unos afios
atras), el paciente, su mujer y sus hijos, y hasta hace un mes, el hermano
menor de éste. Este hermano habia muerto por una sobredosis; a partir de
esta muerte el paciente empeor6 de manera dréstica. El argumentaba que se
sentia culpable del fallecimiento de su hermano, que siempre habia sido un
miembro conflictivo de la familia. Escarbando en la historia familiar,
encontramos que este grupo familiar habia perdido toda relacién con su
familia extensa. Habian sido “expulsados” del blogue de pisos donde vivian e
invitados a marcharse fuera del barrio. La causa de todo ello estaba en las
conductas relacionadas con la drogodependencia de su hermano pequerio.

En la década de los ochenta en el barrio de Sant Roc, al igual que en muchos
otros, existia un problema grave de drogadiccion. Muchos de los que habian
empezado siendo pequefios traficantes (una manera facil de ganar dinero),
pasaron a ser consumidores, sobre todo de heroina. LIegd un momento en el

176



Las identidades hibridas

que los sujetos bajo el efecto de estas substancias no respetaban los dos
pilares basicos del sistema cultural gitano: la familiay la ley. No respetaban a
la familia en el sentido de que no le otorgaban ningun tipo de autoridad, eran
capaces (lo mismo que el resto de heroindbmanos no gitanos) de gritarles,
pegarles, robarles... y las familias se veian incapaces de controlarlos. La
pérdida de respeto también afecto a la ley y sus maximos representantes, los
Tios. Se produjo una crisis importante dentro de estas comunidades gitanas,
hasta que en un momento dado los Tios de las diferentes comunidades
afectadas decidieron proponer un nuevo rumbo a esta situacion para evitar su
destruccion: como primera medida se instauraron las patrullas de barrio
dedicadas al control de la venta y consumo de drogas (para mas informacion
puede consultarse en la hemeroteca, los peridédicos dieron eco a estos
hechos). Como segunda medida importante, decidieron la expulsién fisica del
barrio de aquellos sujetos, incluida su familia mas directa. Era una manera de
delimitar las zonas seguras y no seguras del barrio. Y realmente, por lo que se
puede observar paseando por el barrio, consiguieron sus efectos.

Una de estas familias expulsadas es la de nuestro paciente identificado. Si nos
salimos fuera de los marcos interpretativos de la psiquiatria tradicional y
atendemos a una perspectiva cultural nos encontramos con dos elementos
fundamentales que nos permiten explicar las respuestas de nuestro paciente.
El primero de ellos esta relacionado con el fallecimiento hace algunos afios de
su padre, lo que supone que siendo él el primogénito, tenia la responsabilidad
sobre el resto de los miembros de su familia, de ahi su culpabilidad. Segun la
cosmovision gitana él tendria que haber evitado la situacion conflictiva de su
hermano, hecho que no logré consumar, de ahi su ansiedad. El segundo
elemento esta relacionado con la muerte del hermano, ya que al morir éste el
luto no pudo realizarse como dictan los canones. Al ser considerados una
familia expulsada, proscrita, ningiin miembro de la familia extensa se acerco
a compartir este dolor (y sus rituales) con ellos; y aqui la doble culpabilidad.
Nuestro paciente habia sido socializado para la interdependencia, ¢como
puede alguien socializado bajo unos valores de interdependencia subsistir en
la soledad?.

Con todo ello, lo que pretendo argumentar es que la asimilacion a una
sociedad como la nuestra, marcadamente individualista, es una respuesta
inmediata a las presiones que hemos detallado en el capitulo anterior. Es lo
gue ocurre cuando un gitano orienta su vida de forma individualizada, de
acuerdo a objetivos personales y sin vinculacion con la familia y la
colectividad. Sostengo que ello sélo es una auténtica opcién cuando se
dispone de recursos (formativos, culturales, econémicos...) para transitar de

177



Las identidades hibridas

un sistema cultural a otro sin compafia. Por el contrario, la asimilacion pura
y dura, lejos de favorecer la integracion, lleva a menudo al aislamiento social
y a la pérdida de integridad. La asimilacién, especialmente si se da en
condiciones de pobreza, lleva a perder el contacto con un sistema (la
comunidad) que proporciona ayuda material, apoyo emocional e identidad.
Cuando se ha sido educado para orientar la propia vida principalmente como
miembro de una comunidad, es muy dificil prosperar de acuerdo a las reglas
de la jungla individualista. Y, por ultimo, la "opcion" asimiladora no es
habitualmente el fruto de una decisién personal de un gitano o de una gitana.
Es el resultado de una presion del grupo social hegemonico.

6.1.2. LA SEGREGACION

Otra de las reacciones posibles ante las presiones asimilacionistas por parte
de la sociedad dominante es el cierre de las culturas en si mismas. Es lo que
hemos denominado segregacion, es decir, "los gitanos con los gitanos y los
payos con los payos".

Los autores de tradicion francesa, a diferencia de los anglosajones y
americanos, definen la actitud multiculturalista como la afirmacién que hace
un grupo humano de su cultura como fundamentalmente diferente y
irreductible a las otras culturas. Los limites entre unas culturas y otras
guedan claramente dibujados. Implica asimismo la negacion mas o menos
total de las semejanzas que hay o que puede haber entre ellas. Como
consecuencia de estas actitudes multiculturalistas se produce la segregacion
entre los grupos culturales mayoritario y minoritarios.

Esta actitud multiculturalista debe entenderse también como una
reivindicacién ante la amenaza de la desapariciébn que deja apuntar una
civilizacién en el proceso universalizador. Este objetivo de preservacion de los
particularismos tiene como consecuencia para un grupo minoritario adoptar
una actitud que, siguiendo a Hannoun (op. cit.) llamaremos biculturalismo
divergente. El individuo se encuentra obligado a adoptar, a la vez, algunas
normas de su cultura de origen por razones historicas o ideoldgicas, y algunas
normas de la sociedad de acogida como formas de comunicacién necesarias
en su medio. Las poblaciones minoritarias estan asimilando
simultdneamente su propia cultura y la cultura de acogida. El particularismo
se nutre fortaleciendo aquello que le distingue del otro.

178



Las identidades hibridas

El objetivo de mantener las particularidades culturales de cada grupo no es
mas que un medio que éste utiliza para asegurarse su supervivencia. Se trata
entonces de afirmarse para sobrevivir, para resistir al otro. La hostilidad del
medio de acogida comporta el sentimiento de pertenencia a otros valores, a
otra cultura (Clanet, 1985). Parece ser que este sentimiento de pertenencia
responde a una necesidad de seguridad, de busqueda de proteccion en el
refugio del idéntico. Las causas de esta busqueda son diversas, una de ellas es
el llamado confort de previsibilidad. Vivir en el seno del grupo con el cual se
comparte la cultura, los ritos y los mitos, permite a los sujetos comprender y
prever las reacciones de los otros de la misma manera que sabe que las suyas
seran comprendidas y previstas.

Partidarios de esta actitud segregacionista, centrada en resaltar y situar en
primer plano las diferencias, los podemos encontrar tanto entre algunos
payos como entre algunos gitanos. Tanto unos como otros albergan un
racismo mas o menos explicito. Los primeros porque no aceptan a los que son
diferentes. Los segundos, porque consideran que el mundo de los payos les
contaminard irremisiblemente. Esta opcion lleva rapidamente a una situacion
de aislamiento social y visto en extremo, es la "solucién" de las reservas
indias o del apartheid sudafricano.

Cuando se considera que las diferencias entre unos y otros lo son de
"esencia”, que cualquier cambio entre los gitanos es imposible (como creen
algunos payos) o totalmente indeseable (como consideran algunos gitanos),
cuando se pone el acento en las diferencias en las formas de vida, en las
concepciones religiosas, etc. se estd favoreciendo la segregacion. Si es una
opcion tomada por colectivos gitanos, puede aparentar una apuesta por la
autonomia, por la independencia respecto a los payos. Pero de extenderse,
puede que se convierta al final en una insidiosa dependencia, la de la
identidad secundaria, la de establecer la diferencia como objetivo prioritario,
la de rechazar lo que los otros tienen de interesante porque se quiere estar
seguro de que se tiene la razon. Todo sistema cerrado evoluciona hacia una
entropia de la cual es portador, y deriva entonces en autodestruccién. Por
eso, esta es la opcion de los colectivos que no tienen salida. En ciertos paises,
algunas minorias han optado por este camino porque no se les ha permitido
adoptar otro. Si la unica "oferta” que reciben los gitanos es la de la
asimilacion, no habra de extrafiarnos que surjan entre ellos corrientes que
rechacen todo cambio, toda "modernidad” porque provienen de los Otros. Y
si lo que reciben de los payos es rechazo, se forjara una identidad basada en
la negacion de todo aquello que provenga de los que les desprecian.

179



Las identidades hibridas

Todo ello constituye lo que podriamos denominar el racismo “moderno”, o el
etnicismo  (Skutnaabb-Kangas, 1990, citado por Samper) o el
fundamentalismo cultural (Stolcke, 1995). Las expresiones sustentadas sobre
la supremacia de un grupo cultural sobre otros, que justificaban como he
comentado el exterminio en la Alemania nazi, no poseen una alta valoracion
social para la mayoria de la poblacién sobre todo en nuestro pais. Ahora se
impone el discurso sobre las diferencias culturales, que se extiende a los
grupos minoritarios como los gitanos o a los grupos inmigrantes como los
magrebis. Lo que se ensalza en este tipo de discursos es el hecho de que
somos tan diferentes que es imposible una convivencia pacifica. El
entendimiento es imposible ya que las diferencias que nos separan son
irreconciliables, “son sus costumbres”.

A mi entender la actitud de segregacion esta defendida en el caso de los
gitanos, principalmente, desde la iglesia neopentecostal. La cual promueve
las diferencias y apuesta por una separacion entre el mundo gitano y no
gitano, situando por encima de todo la prevalencia de la diferencia. Como ya
he comentado, esta actitud es reactiva a la presion asimilacionista de la
cultura dominante. Ahora bien, también creo que puede llevar a la
autodestruccion, en la actualidad es impensable partiendo de los bajos
niveles de poder que ostenta la minoria gitana que sean capaces de sobrevivir
en la segregacion. Adicionalmente en mas de un caso se esta produciendo el
fendbmeno de la biculturalidad, que sefialaba Hannoun, en el sentido que
algunas personas pertenecientes a la iglesia neopentecostal utilizan los
medios propios de la sociedad dominante como es la afiliacion politica, la
representatividad en asociaciones o el trabajo en instituciones propias de la
sociedad dominante.

Ademas, desde la perspectiva multicultural teéricamente se puede considerar
gue a cada cultura le corresponde una escuela o, mas generalmente, una
estructura educativa especifica. El multiculturalismo sélo puede invocar una
pedagogia de los contenidos y no una motivacién directa. Las referencias a las
manifestaciones de orden culinario, vestimenta, etc, de una cultura pueden
constituir ciertamente un punto de partida de un descubrimiento mas
profundo de las culturas, pero no pueden quedarse s6lo en ese punto sino que
han de dar un paso mas alla. Esto es lo que ocurre hoy en dia en muchas de
las escuelas de nuestro pais, donde la “aceptacion” de una realidad
pluricultural se traduce en la incorporacion de los elementos flokléricos de
una cultura sin fomentar el conocimiento, la comprension y el respeto hacia
ella.

180



Las identidades hibridas

Por altimo, en la via de la segregacion convergen dos factores importantes
para entender su propia dinamica. EI primero de ellos hace referencia a la
historia, a la re-construccion que enarbolan del pasado. En los discursos que
realizan los miembros de la iglesia neopentecostal se produce un constante
énfasis en el derecho a la “reparacién histérica”. Es decir, se recrea
constantemente las imagenes de atropellos, atrocidades, leyes, conductas
discriminatorias... que desde diversas instituciones o personas les han
infringido a lo largo del tiempo. Ello configura la imagen del Otro como
amenazador y de ahi esta estrategia defensiva. El otro factor hace referencia a
la busqueda de un mayor estatus de poder. La visibilidad que provoca sus
reivindicaciones estd intrinsecamente relacionada con esta busqueda. Un
claro ejemplo de ello es la creacion de un partido gitano que se presento a las
ultimas elecciones generales.

6.1.3. INTERCULTURALIDAD

Finalmente, hay una tercera via que podemos denominar —sin demasiada
conviccion- como via intercultural. Responde a una opcién que s6lo puede
ser adoptada autonomamente por la colectividad gitana, aunque precise la
colaboracién de los payos en dos aspectos: no intentar imponer su forma de
vida (actitud asimilacionista) y no cerrar las puertas a la convivencia (actitud
multiculturalista). Esta es la via que hemos atisbado en el fondo de muchas
de las afirmaciones de Tio Emilio, Ramén y Raimundo. Consistiria en la
reivindicacion firme de la tradicion como base de una concepcion -moderna-
de pueblo gitano. Es la reivindicacion de lo gitano como una sefia de
identidad colectiva que une a hombres y mujeres (y familias, habria que
afadir) por encima de fronteras. Una identidad compatible con la de sentirse
pertenecientes, como ciudadanos, a un pais determinado. Esta especie de
"doble nacionalidad" supone alguna forma de equilibrio entre los valores
tradicionales de ese pueblo gitano y los valores modernos de la ciudadania
europea.

Para poder entender como opera esta forma de equilibrio resulta interesante
conocer previamente cudles son las caracteristicas de estos dos grandes
universos culturales. Al respecto, Dumont (1988) resume las caracteristicas
de la modernidad de la siguiente manera: individualismo, primacia de la
relacion con las cosas, distincién absoluta entre el sujeto y el objeto,
segregacion de los valores con respecto a los hechos y a las ideas, distribucién
del conocimientos en planos (disciplinas) independientes, homdlogas y

181



Las identidades hibridas

homogéneas. En contraposicion, las caracteristicas tradicionales son:
holismo, primacia de la relacién entre hombres, distincion relativa, incluso
fluctuante entre sujeto y objeto y indistincion o estrecha combinacion entre
los hechos y las ideas.

En tanto que ideologias, la individualista y la holista, poseen valores
opuestos. Mientras que el holismo expresa o justifica a la sociedad existente
remitiéndose a los valores, el individualismo plantea sus valores con
independencia de la sociedad tal como la encuentra. Segun Doumont (op.
cit.), la teoria étnica de la nacion ha penetrado en la corriente principal de las
ideas politicas “modernas” en la medida que hace referencia a la comunidad
de cultura, tiene una mayor riqueza desde el punto de vista socioldgico.
Ahora bien, es este origen hibrido de donde deriva su eficacia, pues
Unicamente lo que contiene de percepcion holistica, a despecho de toda
coherencia sistematica - al estar compuesta la nacion de individuos- , le
asegura el asidero en la realidad social. Este tipo de teoria representa
precisamente una adaptacion — en suma, una aplicacién — del individualismo
a las sociedades no individualistas confrontadas por la modernidad.

6.1.4. EL OTRO EN LA DEFINICION DE LA IDENTIDAD

Comentaba al principio de este capitulo que las sociedades actuales son en si
mismas pluriculturales, ya que coexisten en ellas grupos socio-culturales
divergentes. Ahora bien estos diferentes grupos, como ya argumentaba en el
anterior capitulo, no detentan la misma posicion de poder. Sefiala Ibafiez
(1982) que “siempre que se expresen divergencias en torno a la opcién mas
adecuada para el conjunto en su totalidad, surge la tension propia de las
confrontaciones, y se establece un entramado de fuerzas entre las distintas
partes que protagonizan la divergencia” (pag. 129). EI mecanismo que utiliza
la sociedad dominante es el de rechazar estos colectivos minoritarios, sobre
todo si son divergentes, hasta los limites mismos de la sociedad, donde sean
menos visibles. En este sentido, Palli (2000) argumenta que la confrontacién
se enmascara: “se justifica el rechazo en los propios rechazados, en su
naturaleza, de modo que su expulsion sea merecida, para pasar a invisibilizar
el grupo. Es asi justamente como funcionan los mecanismos de poder:
invisibilizando al grupo, despojandolo de toda legitimidad para reclamar su
existencia en sociedad en tanto que grupo. Invisibilidad que, una vez mas, es
una forma de relacién de poder que se ejerce directamente sobre el ser. Y el
orden social queda reforzado”. (pag. 32). En el capitulo anterior ya

182



Las identidades hibridas

explicitaba este aspecto siguiendo la propuesta de Apfelbaum sobre las
relaciones de poder entre la sociedad dominante y los grupos minoritarios.

Relacionado con todo ello, diferentes autores muestran que el Otro es
espontaneamente mal visto por cada uno de nosotros, primero y
principalmente, porque es diferente de nosotros. En cada individuo, y en un
contexto socio-cultural dado, existe una parte de egocentrismo integrado en
un etnocentrismo que le lleva a considerar las propias normas de su grupo
como unico criterio de apreciacion posible de las cosas y de la gente. El
etnocentrismo es, entonces, esta actitud “que se basa sin duda en
fundamentos psicolégicos solidos porque tiende a reaparecer en cada uno de
nosotros cuando somos colocados en una situacion inesperada; consiste en
repudiar puramente y simplemente las formas culturales, morales, religiosas,
sociales, estéticas mas alejadas de aquellas con las que nos identificamos”
(Levi-Strauss, 1969).

Palli (op.cit.) sefiala que “aceptar la l6gica de la comparacion para la
identidad significa aceptar la l6gica de la competicién, como mecanismo que
asegura la distintividad. Y dar por supuesto los mecanismos de exclusion. En
la medida en que la pertenencia pasa por ser igual que los mios y distinto de
los otros, se me hace dificil pensar como es evitable la exclusion (de lo otro
dentro de nuestro territorio)” (pag. 15). Segun esta misma autora, no se
puede obviar cdmo unas identidades consumen las otras. Por ello, propone
gue “las pertenencias deben adaptarse al ritmo de maltiples movilidades (....)
Ahora bien, no es cierto que todos estamos en movimiento de la misma
maneray con los mismos efectos. Dénde, cdmo, para qué, en qué condiciones
y en compafia de quién son temas que no se pueden obviar si queremos
aproximarnos al movimiento con serenidad” (pag. 22). Y ello es lo que he
intentado desarrollar con la presentacion de las nuevas identidades gitanas.

Hemos podido ver como en el grupo cultural gitano las respuestas ofrecidas
como reaccion al etnocentrismo son diversas. He identificado, con todos los
problemas que puede acarrear cualquier clasificacion, tres tipos: la
deculturacion, la segregacion y la interculturalidad. Las dos primeras
podemos considerarlas una clara respuesta a los intentos asimilacionistas
llevados a cabo por parte de la sociedad dominante. Tanto la postura
asimilacionista como la multiculturalista poseen un “peligro” importante
para la convivencia, ya que en las dos se produce una minorizacién, incluso la
negacion, de las semejanzas que existen objetivamente entre las culturas, mas
alla de las diferencias visibles y vividas. Esta minoracion parece suponer que
el otro esta totalmente reducido a una pura alteridad, un todo homogéneo

183



Las identidades hibridas

cada parte del cual s6lo puede ser la negaciéon de si mismo. Bordieu (1982) ya
alertaba sobre las consecuencias que tienen las fronteras impermeables. Y
Hannoun (op. cit.) defiende que el si mismo y el otro coexisten en cada
individuo, en cada grupo y crean a la vez los antagonismos y las
complementariedades que, alternativamente, apareceran segun las
circunstancias. Es esta heterogeneidad lo que el asimilacionismo y el
multiculturalismo obvian. “Por falta de espiritu dialéctico, el culturalismo ha
llegado a privilegiar el espacio intracultural porque no ha podido dar cuenta
de la complejidad del juego de las identidades en el campo de las relaciones
interculturales. Todo pasaba como si los sujetos recibiesen del entorno,
provisto de una significacion univoca, los modelos de conducta y de
representacion, sin estar en condiciones de interpretarlos en funcion de
estrategias de fidelidad o deslealtad, que la multiplicidad de las dependencias
disponibles autoriza asimismo por todos lados hasta un cierto punto “ (Oriol,
op.cit.)

En el plano epistemoldgico ambas perspectivas poseen una insuficiencia en el
analisis de las nociones de base de su argumentacion, ya que fijan los limites
de las propiedades de su objeto en nociones de diferencia y de identidad.
Crean y recrean la imagen del otro como poseedor inmutable de toda una
serie de caracteristicas que se les consideran inherentes. Es la estructura
contradictoria de la realidad que tanto el asimilacionismo como el
multiculturalismo tienen necesidad de negar para fundamentar sus hipotesis.
“Se ve que ya los dos limites de una problematica de la identidad se enuncian
aqui como oscilante entre el polo de una singularidad desconectada y de una
unidad globalizante poco respetuosa con las diferencias” (Benoist, 1983). De
esta manera el problema de la pluriculturalidad no esta resuelto en ninguna
de las dos perspectivas porque esta negado inicialmente.

6.2. LA CONSTRUCCION DE IDENTIDADES HIBRIDAS

Podemos considerar que cualquiera de las tres vias que he ido comentado en
las paginas anteriores configuran diferentes modelos de identidades hibridas.
Todas ellas comparten en su definicion elementos identitarios que provienen
de la Propia cultura y elementos identitarios que provienen de la Otra
cultura. La primera via, la deculturacion, implica la asuncion de elementos
provenientes del grupo cultural mayoritario pero con la dificultad de
“desprenderse” de los elementos de la propia identidad gitana. En la segunda
via, la segregacion, el Otro esta siempre presente configurando el nucleo de

184



Las identidades hibridas

rechazo a los valores que se le presuponen y, es mas, la apuesta que se hace
por resaltar los propios valores culturales constituye en si misma una
identidad hibrida en la medida que supone una reinterpretacion de la propia
tradicion gitana. Creo que éste es un fendmeno que se produce en todos los
intentos de “recuperacion” de una cierta identidad cultural mitica, ya que
supone una reintepretacion de los propios elementos culturales y la creacion
de nuevos elementos a modo de diferencias culturales secundarias.

Lo fundamental de la tercera via, intercultural, es que se produce una
apuesta consciente por la incorporacion de elementos de la cultura
mayoritaria en su propia definicion de identidad. Ya comentaba en el
segundo capitulo cémo la propia investigacion supuso un proceso de
transformacion tanto en los “investigadores” como en los “investigados”.
Proceso que incluia una redefinicion acerca de quiénes somos “nosotros” y
quiénes son “ellos”, incorporando elementos y valoraciones de los elementos
identitarios del Otro. De hecho cada uno de nosotros conformamos diferentes
identidades hibridas que van redefiniéndose constantemente.

Doumount (op. Cit.) sefiala que, cuando bajo el impacto de la civilizacion
moderna una cultura dada se adapta a lo que para ella constituye la
modernidad, construye representaciones que la justifiquen a sus propios 0jos
en comparacion con la cultura dominante. Estas representaciones son una
especie de sintesis, que pueden ser mas o menos radicales, algo asi como una
aleacidon de dos clases de ideas o valores, unos de inspiracion holistica, que
serian autoctonos, y otros tomados de la configuracion individualista
predominante. Estas nuevas representaciones tienen, pues, dos caras, una
gque mira hacia el interior, particularista y autojustificatoria, y otra vuelta
hacia la cultura dominante, universalista. Por ello, en estos procesos se
producen formas hibridas entretejidas, en el plano de los valores, de
individualismo y de holismo.

Schnapper (op.cit.) en su articulo sobre modernidad y aculturaciones a
proposito de los trabajadores emigrantes, resalta el hecho de que la evolucién
de las naciones de independencia reciente ha revelado una gran diversidad en
las formas de crecimiento econdémico (incluidos el no-crecimeinto y el
retroceso) y de las transformaciones sociales, y como las tradiciones
indigenas permanecen o se fortalecen pese a la adopcion de ciertos rasgos
ligados a la modernidad. “Los andlisis mas finos nos hablan, por otro lado, de
gue las relaciones entre tradiciéon y modernidad no se resumen en una simple
oposicién sino que los paises han basado su desarrollo en la reinterpretacion
de las tradiciones premodernas. Lo que es mas, la participacion de las elites

185



Las identidades hibridas

tradicionales, la incorporacién de elementos tradicionales, objetivos o
simbdlicos, no parecian ser tanto el freno a una evolucion irresistible como
una de las condiciones necesarias para el desarrollo y la estabilidad de una
sociedad moderna” (pag. ).

Si se intenta proseguir la reflexion sobre la dialéctica de las formas de
contacto entre modernidad por una parte y las formas culturales, sociales y
politicas tradicionales por otra, no queda mas remedio, segun Schannper
(op.cit.), que partir del hecho de la diversidad de las formas de intercambio y
de imitacion que se establecen entre ciertos modelos de comportamiento,
implicados por las necesidades, explicitas o implicitas, de la modernidad, y
los modelos heredados de las tradiciones particulares. Incluso si, como
constata Eisenstadt (1973), la modernidad constituye un tipo de civilizacion,
cuyas dimensiones economicas, politicas e ideologicas, originadas en Europa
Occidental, se imponen luego en todo el mundo, no por eso es menos cierto
que, lejos de simplemente destruir las culturas tradicionales, son
reintepretadas por las distintas unidades culturales; las formas de esa
reinterpretacién dependen tanto de las caracteristicas de la cultura originaria
como de las condiciones histéricas en que se ha establecido y mantenido el
contacto con Occidente.

Toda cultura, lejos de ser un hecho dado, es el resultado de constantes
negociaciones con el mundo exterior, negociaciones a través de las cuales se
afirma, como horizonte, una identidad que sélo cabe definir como una
creacion continua. Por ello, la cultura no puede concebirse mas que como un
requerimiento y una consecuencia de la actividad social y de las interacciones
con la sociedad global. Ahora bien, en esta construccion dialégica entre los
“valores colectivistas” y los “valores individualistas” ;donde se situa la
creacion de esta nueva identidad hibrida? Y concretamente en el caso de los
gitanos, ¢todos los elementos identitarios son “negociables” o sélo alguno de
ellos?.

Diferentes estudios acerca de la identidad de los emigrantes franceses ponen
de manifiesto que los distintos elementos del sistema cultural no se prestan
por igual a ser negociados en el curso de los procesos de aculturacion a la
sociedad global. Determinados rasgos pueden ser transformados por el
individuo sin afectar a su identidad profunda, pero otros conllevan su
cuestionamiento. Y de hecho son éstos los que analizaremos en profundidad
en el capitulo siguiente.

186



Las identidades hibridas

En este sentido se diferencia entre el nucleo y la periferia del sistema cultural.
No siendo esta diferenciacidon algo estatico, que se produzca de una vez por
todas, sino que depende de las culturas de origen y de las circunstancias
historicas, que impulsan al grupo a tomar conciencia de si mismo y, en
consecuencia, de sus limites.

Segun Scnapper (op. cit.), la distincidn entre la periferia del sistema cultural y
su nucleo duro es lo que explica las dos actitudes que podemos observar
dentro de una generacion de emigrantes. La primera actitud, en apariencia la
mas frecuente entre los emigrantes italianos y turcos, se puede analizar en
términos de una “dicotomia estabilizada”. EI emigrante ha elaborado lo que
podemos llamar una “cultura de emigrante”, es decir, un conjunto coherente
de modelos, de comportamientos y de valores cuya actualizacion es
compatible con los comportamientos profesionales y familiares que exige la
sociedad receptora. La participacion en la actividad econdmica va
acompafada de una vida privada cuyos elementos periféricos conocen una
aculturacion a las normas de la sociedad global, dejando intacto el nucleo
cultural duro.

A menudo se comprueba que el mantenimiento de contactos con la sociedad
de origen y la conservacion de las practicas socioculturales especificas
favorecen la integracion y el éxito en la sociedad receptora. Queda por decir
gue incluso esta actitud conlleva una parte de inestabilidad que corre el
riesgo de ponerse de manifiesto con ocasion de las crisis propias del ciclo
vital, o de una crisis suscitada por una situacion general como el paro. La
socializacion familiar choca con la de la escuela y la del grupo de sus iguales,
sin olvidar la influencia de los medios de comunicacion y el conjunto de
interacciones con la sociedad global.

Mientras que los mas instruidos o los més aptos social e individualmente
para interiorizar una parte de las normas y de los comportamientos que exige
la sociedad moderna al mismo tiempo que conservan la parte mas intima de
su identidad, consiguen, gracias a este bricolaje cultural, establecer una
dicotomia estable al menos durante un tiempo, otros emigrantes, carentes de
tal aptitud, se ven devueltos a un tradicionalismo exacerbado,
descontextualizado, a una especie de bloqueo cultural: una forma de regreso
a si mismos en una situacion vivida como amenazadora para su propia
identidad.

La situacién del emigrante constituye una de las circunstancias donde es
posible transformar la identidad como dato inmediato de la conciencia en

187



Las identidades hibridas

identidad como conciencia reflexiva. La conciencia de la identidad aparece
“cuando aparece la diferencia” (Abou, 1981), cuando el contacto con otra
cultura obliga al individuo a tomar conciencia de lo que es evidente.

La toma de conciencia no entrafla necesariamente, sin embargo, una
reivindicacion de orden politico. En efecto, es importante distinguir entre la
identidad de los objetos propios del analisis socioldgico que constituyen una
afirmacion de la identidad (tal como se pone de manifiesto en el discurso) y la
reivindicacién de la identidad ligada a una forma de accion politica. Para que
no sélo haya conciencia sino afirmacion y reivindicacion de la identidad, es
menester que la conciencia se convierta asimismo en representacion y
voluntad politica.

Sostengo que la(s) identidad(es) de los gitanos no pueden ser entendidas
exclusivamente de acuerdo pardmetros culturales tradicionales. En tanto que
su autodefinicién depende de su relacién y de su diferenciacion respecto a un
Otro que corresponde, en principio, al grupo dominante, su identidad esta
irremediablemente ligada a su relacion con los valores dominantes. Y ello
tanto si caen en la asimilacion (lo que es evidente), como en la ghettizacion
(en tanto que las diferencias culturales secundarias se construyen, mas alla
de la tradicion, en relacion, aunque sea opuesta, al grupo dominante). La
“tercera via” supondria uno de los proyectos de identidad hibrida con ciertas
posibilidades de mantener una identidad cultural al tiempo que se evita la
exclusion. Esta via presenta un marcado caracter politico, en el sentido de
gue se adoptan mecanismos de participacion, convirtiéendose asi en una
forma concreta de reivindicar la identidad. Pero en cualquier caso supone
construir una nueva identidad que asume elementos de la tradicién de
Nosotros y de la modernidad de los Otros en los que al tiempo que se
diferencian, se reconocen.

Por dltimo, antes de finalizar este apartado debo explicitar una ultima
reflexion. La argumentacion que he realizado sobre las identidades hibridas
de los gitanos, planteando que las tres vias son ejemplos de las mismas,
puede llevar a un malentendido. Al hablar de identidades hibridas lo que
estoy planteando es que podemos considerar éstas como identidades
multiples. En la medida que los grupos culturales no permanecen aislados
sino que tienen contactos de diversa indole, las identidades no permanecen
inalterables. Pero es mas, las identidades multiples son sélo definen a los
“otros”, los gitanos, sino que nos definen también a “nosotros”, los no
gitanos. Como argumenta Gergen (op. cit.), “las identidades, estabilizadas,
contribuian a que la sociedad mantuviera una estructura solida y, a su vez,

188



Las identidades hibridas

esta sociedad solidamente estructurada favorecia la identidad estable. Pero a
medida que las ruedas de la saturacion social empezaron a girar a velocidad
acelerada, aquellas pautas fueron cosa de la historia” (pag. 224).

La viabilidad de una sociedad intercultural dependerd de la posicion
adoptada por el grupo dominante, de como Nosotros los “payos” estemos
dispuestos a relacionarnos con los Otros gitanos, y a reconocernos en ellos.
Mas aun sélo con la conciencia del caracter hibrido y mutable de la cultura
dominante, se puede llegar a construir una sociedad intercultural que respete
la diversidad sin crear ghettos. Hay razones para ser escépticos acerca de un
dialogo asi cuando entre ambos grupos existe una abismal diferencia por lo
que se refiere a las relaciones de poder. Por ello, no es casual que la
conciencia de los gitanos como minoria emerja en el momento en que la
presencia de otras minorias cuestiona la aparente homogeneidad de la(s)
identidad(es) de la cultura dominante.

6.3. LAS DIFERENCIAS CULTURALES DESDE LA
PERSPECTIVA DE LOS NINOS

En las péaginas anteriores he analizado en el nivel sociohistorico las
tendencias de cambio cultural. En las siguientes paginas abordaré otro nivel:
el proceso ontogenético, concretamente como el desarrollo incorpora
tempranamente las transformaciones en la identidad gitana. Para este
analisis me basaré en las respuestas que dan los nifios acerca de la percepciéon
gue tienen sobre las diferencias culturales entre gitanos y no gitanos. Como
elemento etnografico de reflexion deseo sefialar que uno de los hechos que
méas nos llamo la atencion a todos los que trabajabamos con la comunidad
gitana, fue las constantes referencias a la pertenencia cultural de todas
aquellas personas que por alli transitaban, lo que decidimos explorar con
mayor profundidad.

A partir de preguntas concretas sobre las diferencias entre gitanos y payos,
obtuvimos de los nifios entrevistados respuestas que podrian agruparse en
torno a tres ejes tematicos que hacen referencia a caracteristicas:

fisicas

de actividades

comportamentales

de relacion

189



Las identidades hibridas

6.3.1. CARACTERISTICAS FISICAS

Del primer eje tematico, las caracteristicas fisicas, nos encontramos
alusiones tan curiosas como por ejemplo al pelo:

“Ent: ¢y en algo més os fijéis? hay alguna cosa que, por ejemplo...

M : en la cara, por el pelo, ...por los ojos

Ent: y eso, a ver por ejemplo, con el pelo?

M: en el pelo que lo lleva,... (se toca el pelo)

R: estropajao (todas se rien) [...]

M: a ver, a lo mejor lo lleva de color negro y si es blanca, pues es paya

Ent: vale, y si es blanca es paya... {no?

R: y si es morena, asi como yo, yo soy gitana,

M: y el pelo asi como estropajao, es gitana

R: y si lleva el pelo estropajao

D: No, Sefio... (se levanta de la silla y se pone en frente de la entrevistadora) y si lleva
el pelo asi como suave, (R le estira el jersey para que se siente en la silla) y rubio,
rubio como de esto y t6... sabemos que es paya. “ (DC AS 8-10)

Como seria de esperar, por estar de acuerdo con la investigacion evolutiva, en
el grupo de las nifias mas pequefias las alusiones a las diferencias fisicas son
notables:

“D: ...el tipo de las payas

M: ...me toca a mi... a ver el tipo de las payas o el tipo de las gitanas, si tu las pones,
tu las pones en una pared a ver el tipo, si uno lo lleva asin muy plano, es que es paya
y siuno lo lleva...

D: no... porque y tQ, y ta lo llevas muy plano y también eres gitana, M. y qué, mira
todas llevan el culo normal. [...]

R: de paya

D: normal [...]

M: y las gitanas llevan , llevan... de to, lleva esto asi

R: esto asi de campana, por eso es gitana y el cuerpo es de gitana...claro, porque se le
ve el tipo” (DC AS 8-10)

Los diferentes grupos de edad hacen referencia a aspectos como la manera de

vestir:

190

“D: No, a ver o0 sea, con un remofio to recogio asi, ...con un remofiete, con una falda
larga, con una raja atras y unas zapatillas, es gitana. [...]

R: avale, vale, porque la ropa, la ropa las gitanas visten con falda, y...pijama

M: faldas negras, blancas,...

R: y las payas van sencillas, unos pantalones tejanos, sus botas, su camisa...” (DC AS
8-10)



Las identidades hibridas

Leyendo este parrafo nos imaginamos la imagen estereotipada de una mujer
gitana. Estereotipo que tiene un reflejo en la imagen que podemos observar
de las mujeres gitanas, pero que choca con lo que observamos en la realidad
de su propio barrio, mucho mas diversa:

“Ent: ¢ pero vosotras que sois payas o gitanas?

Todas: gitanas

Ent: y no vais con falda larga...

M: yo voy con pantalones

R: jal!, pero yo voy con botas de gitana

M: y yo también, y con suéter de gitana.

R: una paya va con tejanos y esas bambas, ara va asi muy pava” (DC AS 8-10)

Estos comentarios sitlan en primer plano las diferencias culturales
secundarias. Por lo que he podido observar, la manera de vestir de las nifas
gitanas en la actualidad no difiere de la de las no gitanas, ahora bien resulta
interesante el hecho de que se enfatiza que las diferentes prendas que usan
llevan el calificativo de gitano. Uno podria argumentar que ello se debe a que
este tipo de ropa se adquiere a personas gitanas que la venden, y en gran
parte, ello es cierto. También podria argumentarse que aun siendo un estilo
muy parecido al de los no gitanos existen diferencias como su mayor colorido,
la mayor presencia de flores, etc y, también en gran parte, ello es cierto. En
este sentido, Todorov (1995) argumentaba que “escojo mi vestimenta en
funcién de los otros, aunque sea tan solo para decirles que me son
indiferentes” (pag. 118). Pero lo que resulta més interesante para los efectos
de esta tesis es el hecho que se enfatizan las diferencias, se construye la
identidad en base a la demarcacion de tales diferencias, un ejemplo mas de la
actitud multiculturalista:

“R: Porque, porque por la mafiana van en pijama.

L: jNo!

F: No, porque hay algunas que no. (Hablan las tres casi a la vez)

M: Pero hay algunas que se ponen el pijamay van con el ravillo

F: A mi no, me levanto por la mafiana me hago el remofiete y me voy a almorzar.

L: Pero las payas no. jComo tu ahora mismo!

F: ¢TU que haces? (a la ent)

Ent: Yo, cuando me levanto por la mafiana...

L: Te vistes...

Ent: Me pongo las gafas porque si no, no veo; me hago un mofio con la pinza, me
pongo la bata porque me da frio en invierno, entones me voy a la cocina, me preparo
una tostada con café con leche y me siento en la mesa para desayunar.

L: jAh! jPos yo no! Mira, nosotras hacemos asi: nos levantamos de la cama y nos
lavamos la cara, nos cogemos asi, nos recogemos el pelo, nos ponemos un pijama, las
zapatillas de estar por casa y nos vamos a almorzar al bar. Almorzamos, subimos a la
casa, fregamos y nos tiramos asi hasta las siete. A las siete, las seis y media, las nifias

191



Las identidades hibridas

empezamos a vestirnos, a las siete las nifias pos cogemos y entonces jpos eso!” (DC
AS 10-12)

La exaltacion de las diferencias corresponde a una posicion multiculturalista
en términos de Hannoun o de las diferencias culturales secundarias en
términos de Ogbu. Esta exaltacion estaria cargada de connotaciones
positivas, es decir, defender lo propio como lo mejor. Ahora bien y, como
veremos en los relatos siguientes, en este caso ello no siempre es asi. Esta
demarcacién de las diferencias en algunos casos tiene connotaciones
negativas para el propio grupo. A mi entender ello estd profundamente
relacionado con las consecuencias de la presion asimilacionista de la sociedad
dominante. Los valores y, en este caso concreto, la estética que promueve la
cultura dominante resulta opuesta a la estética de la cultura gitana. El
siguiente relato es a mi parecer un claro ejemplo de la construccion de las
identidades hibridas, es decir, la incorporacion de elementos de la cultura
dominante (como la menor ostentacion) a la propia:

“Ent: ;/Qué pensais de las chicas que vienen a la actividad, se nota que son payas?

V: Si, en todo. En vestir, en peinar, en actuar, en pintarse...Visten mas sencillas, las
gitanas son mas exageradas.

I: Mas con brillo, gargantilla, lentejuelas... Con muchas joyas en el cuello y en las
manos.

V: Si pudieran se pondrian luces.

Ent: (A vosotras que os gusta?

I: Tanta cosa no. Un anillo, una pulsera (con la cabeza va diciendo que no).

V: (Interrumpe a I) Me gusta ir sencilla, que esté comoda.
I: ...asi si, pero los cinco anillos en los dedos, hasta aqui de pulseras (sefiala el codo), el
cuello lleno de collares, que parecen perros.” (DC AS +12)

Y aqui se puede apreciar como los nifios introducen un nuevo elemento a esta
dimensién negativa:

“Ent. ¢se visten igual un payo y un gitano?

M: no

C: los payos van bien vestidos [...]

Ent: Venga... entonces, estamos diciendo que los payos y los gitanos visten un poco
diferentes, /en qué se nota?

C: porgue los payos van muy elegantes

M: un payo lleva por ejemplo (se levanta de la silla para describir el traje), una
camisetita de pico, con unos tejanitos...” (DC OS 10)

La diferencia gitano / no gitano se representa en este caso concreto en la
dicotomia bien vestido / mal vestido. Como comentaba anteriormente la
estética impuesta por la sociedad dominante configura una imagen

192



Las identidades hibridas

determinada acerca de qué significa eso de ir bien vestido. Lo cual viene
refrendado por el siguiente comentario de las nifas:

“M: hay gitanas que son pijorras y se ponen las faldas por aqui, con los botines por
aqui y un suéter de licra, con su chaqueta
D: pijorras no, porque... si se quieren poner bien, pues se arreglan” (DC AS 8-10)

Respecto al primer grupo de caracteristicas que habia enunciado al principio
de este apartado se ha podido ir viendo como éstas se configuran
constantemente en la oposicion gitano / no gitano. Se podria pensar que
estas diferencias son primarias, en términos de Ogbu, ya que definen
caracteristicas de los gitanos anteriores al contacto con los Otros. Pero creo
gue podemos entenderlas como secundarias en la medida que se esgrimen
como oposicionales al grupo mayoritario, situandose en primer plano.
Ademas, hemos podido ir comprobando como los mecanismos de poder, en
este caso muy sutiles, contribuyen a configurar una imagen negativa de la
cultura gitana. Todo ello, como veremos enseguida, queda refrendado en los
siguientes grupos de caracteristicas.

6.3.2. CARACTERISTICAS DE ACCION

En el segundo grupo de caracteristicas, las de accidn, nos encontramos con
gue los nifios y las nifias argumentan que la forma de hablar constituye una
de las principales diferencias:

“Ent: entonces vamos a ver... imaginaros que vamos por la calle {no?, paseando, y...
vemos unos, unas chicas que van caminando.... (...) ¢le preguntais seguro?

R: yo le digo, yo le digo: ¢eres gitana o eres paya?

Ent: y si la chica no te lo dice, ( TG cémo puedes saberlo, por ejemplo?

M: pues chillandole

D: ...aellay de esto,... y siempre dice la ese y td, ¢?pues entonces sabes que es paya...
Ent: ¢ Sidice la ese?

D: no! A ver, nosotras hablamos asi (gesticula con los brazos), no se que, no se qué,
no se cuanto... ellos no,

Ent: ¢quienes son ellos? ¢ Quienes son nosotros? Cuando dices nosotros quienes son
D: los payos

Ent: ¢ TU que eres paya o gitana?

D: gitana

Ent: ¢y como hablan los gitanos?

D: pues asi con las manos ( sigue gesticulando)” (DC AS 8-10)

Las nifias mayores complementan la definicion de las diferencias
presentando un cuadro mas completo de las mismas:

193



Las identidades hibridas

“I: Por el habla

V: Por el estilo.

Ent: A que te refieres por el estilo.

V: Yo que sé, no sé (con cierta timidez).

I: Por el desto de la piel.

Ent: ¢Por el color?

I: Si.

V: Pues mira, yo soy blanca y no parezco gitana.

I: Pero a ver si me entiendes, hay otras formas de desto, por el habla.
Ent: Y si no los oyes hablar.

I: Pues no lo sé

E: ¢Crees que los distinguirias o no los distinguirias?

I: Si (asiente ademas con la cabeza)

Ent: ¢Entonces por qué los distinguirias?

I: No sé, por la forma de andar.

Ent: ¢Si fuese un grupo de chicas lo distinguiriais por o mismo?

lyV:Si.

V: A las chicas se les nota més.

Ent: ;Por qué?

V: Por la forma de vestirse, de hablar de peinarse, de “todo”.” (DC AS +12)

Las referencias al color de la piel también la argumentan los nifios:

“Ent: ¢sabriais decirme de esa gente que veis a lo lejos, si es paya o es gitana?

F: Si, yo, si porque... es blanca y es paya... y hay una de café con leche, y que hablan
(imita el sonido del lenguaje), y es gitana. [...]

Ent: ¢y si estéis en el colegio, sabéis quién es payo y quién es gitano?

S: no, mira, mira,... hay uno, cuatro 6 cinco que son payos...

Ent: ¢si? ¢y como se nota que son payos?

S: porque tienen la piel blanca

C: la piel blanca

S. hablan payo

M: y algunos hablan asi (gesticula con el cuerpo)” (DC OS 10)

En estas primeras argumentaciones dadas por los nifios podemos pensar que
simplemente se trata de maneras diferentes de hablar, del color de la piel,...
pero en las dos argumentaciones posteriores podemos observar, otra vez,
cémo se introducen elementos negativos:

194

“Ent: A ver, ta, S ;como crees que hablan los gitanos?

S: Mira, los gitanos hablan de una forma: eh! Oye ven aqui!... y los payos, los payos:
por favor ven aqui

Ent: entonces los gitanos... ¢no dicen por favor ni nada de eso?

C: no, eh...” (DC OS 10)

“R: y si tu te pones a hablar con ellas y hace asi con las manos y te contesta mal...
Dy M: es gitana



Las identidades hibridas

Ent: ¢ Te contesta mal?
M: no, te habla rancia” (DC AS 8-10)

6.3.3. CARACTERISTICAS COMPORTAMENTALES

En el tercer tipo de caracteristicas, las que hacen referencia a aspectos
comportamentales, nos encontramos respuestas tan claras y contundentes
como la siguiente:

“V: Que los gitanos son mas lanzados y los payos mas retenidos, mas educados para
hablar y para todo” (DC AS +12)

Otro tipo de respuestas hace referencia, por ejemplo, a aspectos que
podriamos considerar mas anecdoéticos como las maneras de comer pero que
estan intimamente relacionados con las situaciones de convivencia:

“L:Y los gitanos a lo bruto (gesto con la boca)

Ent: jA lo bruto!

R: Y como al sona, “mfff” (al sorberla hace ruido).

F: Hace poco fui a un restaurante y no sé como comer y como partir...(se rie).
Ent: ;| No sabias como partir?

L: Yo con los deos.

R: Sefiu ¢pos yo sabes qué, sefiu?

M: jAh, pos yo con los deos y me lo pongo en la boca.

F: Y luego con las chichas.

M: Cojo un muslo, en el colegio, no sabia como partirlo, cogia el muslo y lo comia con
la boca.” (DC AS 10-12)

Por muy anecdoticos que parezcan estos comentarios el efecto que provocan
es el de la naturalizacion, es decir, los gitanos son asi, no saben ni comer bien.
Evidentemente ello esta relacionado con el contexto historico de desarrollo
de este grupo cultural: sus habitos alimenticios, relacionados con la poca
capacidad econdmica, dificultan el “aprendizaje” de estos habitos que los no
gitanos consideramos basicos para comportarnos en sociedad. Dejando de
lado este aspecto, resultan interesantes las siguientes diferencias sefaladas
por los nifios que hacen referencia a la manera de responder que tienen
gitanos y no gitanos:

“R: si es paya, y tu le pegas y ella no te pega es paya porque lo sé yo (...) Si a una paya
tu le pegas y ella no...., si una gitana le pega a una paya, y la paya no le pega, la gitana
sabe que es paya ...0 sea las payas lloran cuando le pegan pero ellas no te dicen vete a
la mierda o algo

D: te dicen gilipollas... tonta...

195



Las identidades hibridas

R: y desde, de lejos te dicen gilipollas, vete, tonta,... pero de cerca no te lo dicen

Ent: ah!, entonces si yo le pego a una gitana que pasara ;me pegara?

Todas: claro

Ent: ¢seguro?

R: seguro, ara si tu eres lista y las gitanas te pegan, tu también pegas, porque tu eres
lista (ent asiente)

M : ¢lo ha entendio t6? “ (DC AS 8-10)

Este tipo de respuestas nos daria la imagen de que para ser una gitana hay
gue saber defenderse aunque sea utilizando la fuerza fisica. Lo cual en mas de
una ocasion nos lo han relatado miembros de la comunidad. Aqui los chicos
reafirman este mismo hecho respecto a los hombres:

“S: La raza de los payos y de los gitanos no importa, porque igualmente tu hablas,
¢como hablas? Los gitanos como hablan...(F lo imita)

Ent: Y, entonces... pero... ¢ hay diferencias o no?

F: Si, porque mira, los gitanos lo resuelven t6 a pelea

C: muchas, muchas

F: y los payos no, los payos lo resuelven t6 hablando

C: hablando, son

Ent: ¢los payos no se pelean nunca...?

C: no, son muy buenos

S: yo vi una pelea.... Porque los gitanos cuando pasa alguien, hola... no somos asi,
ahora, pasa un payo y por ejemplo alguien le dice: come mierda, gilipollas, a los
gitanos, y dice, paso de él y después le pegan...

C: los gitanos a los payos, si tu vas y le dices come mierda...” (DC OS 10)

Otro de los aspectos donde se produce una diferenciacion importante gira en
torno al luto y al respeto a los muertos. Como describi en el tercer capitulo,
constituyen valores fundamentales de la cultura gitana. Aqui se puede
apreciar cdmo este comportamiento diferente puede acarrear problemas de
convivencia:

196

“F: Y cuando se muere alguien, cuando se muere por ejemplo, a ver, tocaremos
madera, cuado se muere alguien. ;Quién llora mas, quién llora méas? Lloran mas los
gitanos. Los payos lloran tres dias o un dia y ya esta.

R: Pero si cuando se mueren cantan: “jAleluya!”

F: Y encima paran la musica, se viste de negro un dia.

Ent: Y ¢por qué pensais que un payo no...?

F: Si, porque yo he visto una muerte de un gitano y un payo.

L: Mira, se murié un gitano de mi vecina, la G, que en paz descanse, la mama de mi
cufi. (...) Bueno, pos mira, los gitanos, mira, los gitanos fuimos toos, toos en pijama.
Yo fui en pijama, con un mofio y un suéter, como sea, al entierro de la Carmen que en
paz descanse...

F: Y la gente de los payos, que es su mario, y fue con unas gafas...

L: con unas faldas cortas, con las gafas...

F: lacoleta...



Las identidades hibridas

L: Se fueron a la peluqueria.

L: Y estaba llorado tanto su hija, bueno, si se muere tu madre, lloras ¢no? (Ent
asiente)

F: Se puso el luto que se quitaba la fuerza delante de los payos y ¢por qué? Si su
madre se muere yo me pongo el luto.

L: jVaya! Digas lo que digas es tu madre y...

R: Ni que tengas dos mas, es ella 'y sabes que es ella. (...) Pero si eso que dice raza es
de gitano. Pero sefiu, en el colegio, nos juran muertos, ¢pa qué los juran, sefiu,
primero que si lo dice me castigan pero yo le pego.

M: Mira, la Adriana, que era paya, me jur6 los muertos a mi, y ... hasta me echaron
del comedor.” (DC AS 10-12)

En las siguientes preguntas se intentaba explorar la percepcién que tienen los
nifos y las nifias acerca de la confianza/ desconfianza en las relaciones con
los otros:

“Ent: A ver, imaginaos que hay un grupo de nifias o nifios que pasan por aqui, por
Sant Roc, no conocen el barrio, no son de aqui y se pierden. Son un grupo de payos,
¢vale? ¢ A quién preguntaran para averiguar la calle?

M: A un grupo de payos, a un grupo de payos...

L: A nosotras.

R: Al de gitanos, gitanos, gitanos...

Ent: ;Por qué?

L: Porque sabemos més.

R: jah! Pos yo cuando voy a un sitio y no sé donde esté se lo pregunto a los payos.
Ent: ;Por qué?

R: Porque los payos son mas listos (rie). (Las otras rien también).

F: Més inteligentes.

Ent: ¢Si?

R: Bueno, los payos sirven para estudiar pero nosotros no.” (DC AS 10-12)

En esta respuesta se verbaliza una doble oposicion. Por un lado, entre saber e
inteligencia y, por otro lado, entre buenos y malos estudiantes. Se entiende
gue los que saben, ya que conocen mas el barrio son los gitanos; ahora bien
los que realmente son inteligentes son los no gitanos. Creo que éste es un
claro ejemplo de cémo los valores impuestos (en una tendencia
asimilacionista), en este caso concreto a través de la escuela, crean la
definicion de lo que es ser inteligente (dominio tecnoldgico y proposicional),
gque evidentemente en muchos aspectos es contradictoria con la inteligencia
“practica” de los gitanos. Pero ademas la inteligencia esta intimamente ligada
al rendimiento académico: son inteligentes, los otros, los no gitanos, porque
estudian. ¢Cuantas veces no habran escuchado estos nifios una frase del tipo
“si no estudias no seras nada en el vida” o “con vosotros no se puede hacer
nada mas’?. ;Como es posible el éxito académico si los nifios tienen
interiorizado que no “sirven” para estudiar?

197



Las identidades hibridas

Otro de los elementos destacados en las diferencias entre gitanos y no gitanos
es el hecho de compartir el dinero disponible con los demas. Una vez mas nos
encontramos ante una caracteristica propia de los valores que se orientan a la
interdependencia, el sujeto por si mismo no es importante sino que forma
parte de un todo integrado :

“M: Por ejemplo, nosotras vamos a un bar, ;no? Vamos a un bar, y tenemos por
ejemplo dos mil, yo tengo dos mil y le pago a todas mis amigas y si es una paya ella se
lo paga, ¢me entiendes? Se lo paga. Y eso nosotras no.

F: Ella, una gitana nunca le veras una hucha, porque dos semanas la hucha no le
llega rie).

Ent: ¢jah, no!?

F: Un dia, como tenga siete billetes la arranca. jvamos! Las payas llevan la hucha a
un sitio y no la sacan.

Ent: Ya.

R: mira, nos vamos a un bar, nos vamos a un bar, sefiu, nos vamos a un bar, las payas
se van a un bar, hay mudsica y se sientan. Nosotras vamos a un bar de mi calle y na
que ponen musica y ya empezamos a bailar.

F: Eso mismo, y somos mas, mas jaleas.

M: jMés alegres, mas alegres, mas alegres! (DC AS 10-12)

Un aspecto muy relacionado con el anterior consiste en su percepcion acerca
de la capacidad adquisitiva de los gitanos, por ello les preguntamos si creian
gue los gitanos eran ricos o pobres:

198

“R: algunos son ricos y hay algunos que son pobres ¢;sabes por qué? Porque hay una
familia de alli que son (...) Son pobres porque las cufidas de mi tio Antonio, el
hermano de la C son pobres, no tienen dinero, tienen cien duros... pero no tienen
15.000 pts, pero ellos buscan cosas por la basura y lo venden. Eso no esta mal hecho,
porgue ganan dinero. Pero son pobres de muy distinta manera.

Ent: ;tu mama que es rica o pobre?

R: rica y pobre porque hay unas veces que, ahora se esta arreglando su casa y quiere
arreglar los muebles de la cocina y los estd pagando poco a poco... y una paya
30.000 pta, y a las gitanas le tienen que dejar a 19...;porqué? porque no tiene dinero.
Ent: ;y siempre es asi 0 no?

M: algunas veces no porque los gitanos llevan dinero y se lo pagan normal, se lo
pagan al precio, al precio que vale. Vale 2000 pts y tienen 2000 pts, si lo tiene en el
monedero claro que lo paga porque sino estaria pobre.

Ent. Vale, y entonces,...una pregunta a la F ;tu que piensas, que los payos son méas
ricos que los gitanos?

F: eh... lo que dice la Rosa tiene razon, por una parte, por otra no. Eh... por ejemplo,
mira, a ver, mi madre es pobre, por ejemplo, y mi tia es rica, por ejemplo, pos que,
pos mi tia le tiene que dar dinero a mi mama. (R asiente) porque, porque es de su
familia ¢no?



Las identidades hibridas

R: jja!, porque son hermanas, sino, no fueran a hablar. Porque esta mal hecho.,. su
mama tiene 25y ella 18, ;quién es mas grande? Ella (F asiente) ella pues le tenia que
tener un poco de respeto a la méas grande.

Ent: ¢y eso lo hacen los payos o no?

R: los payos algunas veces si, y algunas veces no.

Ent: o sea si una paya...

F: mi mama, mi mama por ejemplo ¢no? Va a pagar los muebles y solo tiene 10.000
pts en el bolsillo, y 10.000 pts en mi casa ¢no?, y ahora iba con su hermano, pues
toma a su hermana, toma el dinero que tengo, y asi se lo puede pagar... y cuando
pueda pues se lo paga a su hermana... el dinero que ha ganao... (Ent asiente) pues
ahora te digo la verdad, mi mama a veces no tiene dinero para comprar y a veces Si...
claro, porgue no gana vendiendo...

M: Sefio, yo ahora... ahora por ejemplo, hay una de esas gitanas que tienen dinero
(...) y se va al mercao, y llega una tia que es paya y su hermano es gitano ;no?, y le
dice la que sa casao con su hermano ¢lleva algo suelto pa darle?, y dira ella “toma,
gue pa eso es mi hermano” y a su mujer también le tiene que dar. ;Qué le falta algo
pa el sofa? Pues lo paga, le faltan 1000 pts pues se lo paga a la paya lo que le debe...
(...) Una paya va a vender ¢{no?, también, pero ropa de esa sencilla de paya, y la
conocen las payas que estan alli y le compra la ropa, y su hermano es payo y se ha
casao con una gitana, y... una paya va a vender ¢no?, y su hermano es payo ;no?, y sa
casao... entonces la paya si no lleva dinero pues no puede darle porque, porque
también puede pedir a su madre, o al padre... (si no a quién le pide?... a nadie.

Ent: ¢y las gitanas?

M: y las gitanas, pues si las gitanas no llevan dinero pues también tiene derecho a
pedir a su tio 0 a su tia

Ent: ¢quien tiene derecho? ¢ las gitanas tienen derecho a pedirle pero la paya no...?
M. La paya también tiene derecho a pedirle, porque llega a su familia y puede pedirle
10.000, 4.000, 7.000, 8.000...

R: Puede pedirle pero a quien tiene que ser. Bueno, porque si yo, si tu eres paya,
¢no?, tu a mi me pides... pos pideme tu a mi y la gitana te dice: no, pues tiene que
dejar, claro, porque tu primero tienes que hablar con ellay si tienes confianza pues te
los da...” (DC AS 8-10)

En las respuestas anteriores dadas por las nifias mas pequefas se pueden
atisbar tres elementos argumentativos interesantes. Primero de ellos, la
percepcion de que los gitanos tienden a ser pobres, 0 a tener menor poder
adquisitivo en comparacion con los no gitanos. Curiosamente cuando hablan
del dinero disponible hablan de las madres y no de los padres. El segundo de
ellos, hace referencia, otra vez, a las obligaciones familiares. Evidentemente si
la economia de la familia extensa esta por encima de la economia de la
familia nuclear, dificilmente los gitanos poseeran grandes fortunas. Y el
tercer argumento hace referencia a las relaciones entre gitanos y payos.
Resulta curioso que cuando se relacionan y existe confianza, se pueden
permitir los préstamos. Este Gltimo elemento es totalmente nuevo en el
funcionamiento cotidiano de los gitanos, ya que normalmente los préstamos
se entienden como obligaciones familiares.

199



Las identidades hibridas

“Ent: A ver ¢los gitanos qué son, ricos o pobres?

M: Ricos. Algunos.

L: ja ver! Mi mama no es rica, mi mama esta bien de dinero, ni le sobra ni tiene
mucho, mucho. Normal y corriente.

M: Mi mama igual, mi mama normal y corriente, pos lo mismo.

Ent: Pero vosotras ¢ qué pensais, que son mas ricos los payos o los gitanos?

My R : Segun.

Ent: ;Pero quién tiene més dinero?

L: jLos payos! Yo creo que los payos.

F: No, pues no, pos a veces no porque...

M: (la interrumpe) jjHay payos pobres, hay payos pobres!! y payos ricos.

F: Pos no, porque la mayoria, la mayoria de los gitanos venden droga, la mayoria de
los gitanos les sobra, en serio que venden droga. Por la parte de mi gente no.

M: jPor la mia tampoco! La de ella tampoco y la de ella tampoco (sefialandoa Ry L)
F: Ara, gente pero gente mala mala, de esa hay...,me entiendes? ” (DC AS 10-12)

En estos comentarios se puede apreciar, otra vez, una de las consecuencias de
la actitud asimilacionista: la minusvaloracion de lo propio. Por un lado, la
alusion gue se realiza a la normalidad, en la cual se sitda el nivel de los no
gitanos. Y, por otro lado, el hecho de que un gitano posea dinero equivale a
una conducta no licita relacionada con el trafico de drogas. Ciertamente hay
gitanos cuyo elevado patrimonio esta intimamente relacionado con las drogas
pero lo mas interesante de este tipo de comentarios lo constituye la
percepcion de que no es posible un elevado patrimonio sino se consigue de
otra manera, o dicho de otra manera, considerar que los gitanos si se
comportan de manera licita a lo Unico que pueden aspirar es a ser “normal y
corriente”.

“Ent: Venga, a ver, estabamos hablando antes de que si los gitanos eran ricos o
pobres...

C: Si, un payo es rico y el gitano pobre, pues qué va a hacer...

F: mangar en el metro

C: Si uno no tiene dinero y al otro le toca la loteria ¢ pues qué?

Es lo mismo, por ejemplo, si yo, si, veo a un hombre, voy a la casa de un payo y le
pido dinero, no me lo da.

Ent: y si fuera gitano, ¢te daria dinero?... espera, por orden...

F: pero si tu eres gitana, y estas pobre, pues tu te vas al metro a mangar...

S: madre mial!!!

Ent: Si a ti te faltara dinero, ¢a quien le irias a pedir?

F: a mi abuela

M: a mi mama

C: lo robas

F: voy al metro a mangar...

M: canto y bailo y me dan dinero... si, algunos lo hacen...

Ent: y... pero... hay gitanos ricos?

200



Las identidades hibridas

M : Si, mi tio es rico

F: mi tio es payo

Ent: o sea, que hay de todo ¢no? (M asiente) y quienes son mas ricos ¢los payos o los
gitanos?

Fy C: los payos

M: los gitanos... los gitanos, porque llevan mucho oro
F: lo roban

Ent: ¢por qué llevan tanto oro los gitanos?

C: porque hay algunos que lo roban

Ent: sy se los ponen?

C: Ja, pues claro

Ent: ¢y hay mucha gente asi que se pone todo el oro?

F: pero hay algunos que lo roban

M: mi tio no lo roba, mi tio lo compra, que no es lo mismo

F: no, lo compra... (riéndose)

M: Si ve una pulserilla que esta ahi hace asi (gesto con la mano) y la roba” (DC OS
10)

Estos dltimos comentarios de los nifios vienen a reafirmar lo dicho
anteriormente, pero quizdas de manera mas descarada. Hay un
reconocimiento explicito de las ganancias ilegales. A la vez que se justifican
cuando las condiciones de la familia, lo exigen por la falta de recursos
econdémicos propios.

6.3.4. CARACTERISTICAS DE RELACION

El objetivo central de este capitulo era explicitar cdmo podemos definir la
identidad gitana en este momento socio-histérico. Para ello he presentado las
nuevas identidades en relacion a la presion asimilacionista la cultura
dominante. Dado que uno de los aspectos principales que defiendo en este
capitulo es el hecho de que la identidad se configura a partir de la relacion
con los otros, he dedicado a ello un apartado especial en las diferentes
entrevistas realizadas. En este sentido, una de las preguntas planteaba la
percepcién que ellos tienen acerca de lo que creen que los otros, los payos,
piensan de los gitanos:

“M: Los payos parezcan que los gitanos son payos y los gitanos parezcan que son
gitanos los otros, es una diferencia,...

Ent: Si, que... a ver, por ejemplo los payos,...

M: Los gitanos piensan que los otros son gitanos y los payos parezcan que los gitanos
son payos...

Ent: Eso es lo que piensan...

201



Las identidades hibridas

M: Eso es lo que piensan los payos...

Ent: mummm, o sea, tu dices que los payos quieren que los gitanos se parezcan, sean
como los payos...

M: Si, y los gitanos parecen que los payos sean gitanos...

R: y si se pelean, que se dicen cosas, cosas malas o palabras malas...

M: asina... cancer, perra, mamona, chupona, hija putay t6 eso

R: bueno y eso, pos los payos tienen odio a los gitanos y los gitanos tienen odio a los
payos... porgue yo una vez a un nene, cuando no estaba mi mama... y coge y yo me
pelee con un payo y nos cogi6 odio el payo a mi y nos empezamos a pelear porque los
gitanos a los payos tenemos odio...

Ent2: pero...;a todos?, ;a la M (ent) también , por ejemplo?

R: a ella no porque la conozco desde siempre

M: desde el afio pasao, de la asociacion...

Ent2: entonces si te conozco ya no...

R: claro....” (DC AS 8-10)

Los comentarios de estas nifias merecen una reflexién. Nos estan diciendo
gue tanto gitanos como payos quieren que los otros sean como ellos Hay
segun ellas un intento claro de anular al otro y de someterlo. Realmente es un
claro ejemplo de como las actitudes asimilacionistas se dan en los “dos
bandos”. Evidentemente las relaciones de poder establecidas no los sitian en
igualdad de condiciones; unos, los no gitanos, parten con ventaja. Pero quizas
lo mas sorprendente y, a la vez, lo mas inquietante, sea el hecho de que
reconocen que existe odio entre los dos grupos culturales. Creo que para
llegar a explicitar el odio, el camino recorrido anteriormente ha sido muy
largo y costoso. Lo que alerta sobre el futuro de la pluriculturalidad y exige
plantear de una vez por todas el abordaje serio y comprometido de las
actitudes racistas, sobre todo en la escuela. ;Como es posible que si estos
nifos estan escolarizados en una escuela no gitana expresen estas actitudes?
Hay algo que no estamos haciendo bien. De todas maneras, las tltimas frases
son las mas esclarecedoras de estas actitudes: cuando se conoce a alguien y
esta relacién se fundamenta en el respeto (que no implica compartir todos los
valores del Otro) el odio desaparece. Y es que un problema consiste en no
conocer al Otro, mas alla de lo puramente floklérico y anecdotico.

“Ent: ¢qué pensais vosotros de lo que es un payo y de lo que es un gitano?

C: pues un payo y un gitano, pues, el payo es mal educao, y los gitanos hay algunos
que tienen muy mala leche...

Ent: ¢y los payos no tienen mala leche?

S: Sefio, espérate, sefio, hay algunos, no te quiero mentir, pero hay algunos que estan
buscando guerra... estan... (se queda pensativo), como se toman drogas, fuman
porrosy hay algunos que estan locos...

C: se hacen con las armas de todo el pais

S: como a ese que estaba en el coche y vino de repente un payo y le peg6

Ent: o sea que ¢a veces también pegan los payos?

202



Las identidades hibridas

S: el payo le peg6, y entonces, que hizo el gitano, no se iba a quedar ahi pa que le
peguen y luego le echaron una denuncia” (DC OS 10)

Tanto en los comentarios anteriores como en los siguientes nos encontramos
con que los niflos han interiorizado la idea de que “los gitanos son malos”. El
discurso social acerca de la maldad de los gitanos, discurso que podemos
observar sobre todo en los medios de comunicaciéon (rara vez aparece una
noticia donde se muestren los elementos positivos de la identidad gitana), se
interioriza y pasa a convertirse en una caracteristica diferencial. Pero tal y
como sefialaba en referencia a las caracteristicas fisicas, “la raza” se convierte
otra vez en un aspecto diferencial:

“L: jQue somos mu malos!

Ent: jj¢Siiii?!

R: Porgue somos mas malos que los gitanos.

L: Algunos jeh!

F: Una paya, cada vez que pasamos se escapa corriendo.

R: Cuando nos vamos a los bomberos, sefiu.

F: jClaro! Cuando nos vamos a los bomberos se escapan corriendo. (...)

Ent: Y porqué pensais que los payos piensan que ...

R: Pos sefiu, los moros son mas malos que los gitanos, porque se van asi (gesto de
autoestop y rie mirando a las otras).

F: ¢ TU que sabes? Mira, hay gente que le dicen merchero, que son payos, son peores
gue los gitanos.

Ent: j¢Ah si?! ;Por qué?

F: Porque es merchero. Mira, merchero es que tu padre sea mestizo y tu madre sea
mestiza, entonces eres merchera. “ (DC AS 10-12)

Cualquier persona con una cierta sensibilidad antirracista podria facilmente
molestarse con estos ultimos comentarios. ;Como es posible que aquellos que
son objeto de menosprecio y aislamiento se comporten de igual manera con
otros? La respuesta puede estar en que cuando uno ocupa un bajo nivel en el
escalafon social espera, desea tal vez, que existan otros por debajo suyo.
Supongo que sentirse el dltimo eslabon del escalafén dificilmente es
admisible.

“Ent: ¢ Qué creéis que piensan los payos de los gitanos?

I: No sé. Hay algunos que dicen jmira estos gitanos! y son muy peleantes, y otros que
no, que hablan con ellos y los tratan muy bien.

Ent: ¢ Pensais que depende de algo que digan una cosa u otra?

1: No.

Ent: Imaginaros que estais aqui en el barrio y un payo se pierde, ¢0s preguntaria a
vosotros o se acercaria a un grupo de payos? Si hubiese un grupo de payos y otro de
gitanos, /a quién irfa a preguntar?

I: A quien encuentra mas cerca.

203



Las identidades hibridas

Ent: Imaginaros que estan los dos grupos igual. (A quién iria a preguntarle dénde
esta la calle?

I: Segun como sea él. Si es racista a los gitanos ira a los payos y si es racista a los
payos ira a los gitanos.

V: O lo mismo a los dos

I: O eso (asintiendo con la cabeza).” (DC AS +12)

Lo novedoso de estos ultimos comentarios, realizados por las nifias mayores,
es que aqui no se explicita la “raza” para estereotipar a los individuos. Se
admite, asi, que dentro de cada grupo cultural, gitanos y payos, existen
personas respetuosas y personas racistas.

Intentando profundizar mas en este aspecto, en las entrevistas incluimos
preguntas sobre las relaciones entre payos y gitanos:

“Ent: Volviendo al tema payos-gitanos, ¢en que les encontrais parecidos?

I: En el habla, en los amigos y todo.

Ent: ¢En el habla se parecen?

V: Si porque ahora un payo se viste igual que un gitano, y tu que sabes si es payo o es
gitano.

I: Y hablan y todo a veces como los gitanos.

Ent: Y, a estos que hablan y se visten igual, ;cémo los diferenciis de los gitanos si
antes habéis dicho que los diferenciabais por la forma de hablar, de vestir...

V: Pues se lo tendria que preguntar (rie), a lo mejor es mestizo. “ (DC AS +12)

Recordando los comentarios anteriores de estas mismas nifas, los parecidos
que ahora encuentran son los mismos que habian sefialado como diferencias
al principio de la entrevista. Lo interesante de todo ello es que sefalan la
mezcla que se estd produciendo en la sociedad. Nuevamente, aqui se habla
del Otro conocido, no un ente simbolico construido de retazos de realidad
para reafirmar la oposicién en la creacion de la propia identidad, sino de
otros concretos, de carne y hueso, que forman parte del universo préximo de
relaciones:

“Ent: ¢Os importa que alguien sea payo o gitano? (I hace un gesto de indiferencia
como queriendo decir que no) ¢ Tenéis lo mismo amigos gitanos que payos?

I-V: (Asienten con la cabeza)

Ent: La gente que conocéis, ¢actlla mas o0 menos como vosotras o intenta hacer
alguna

diferencia?

I-V: (Se miran la una a la otra buscando una respuesta) No.

E: ;Y al revés? ;La gente paya intenta hacer amigos con la gente gitana?

I: Si.

V: Si, si se caen bien y se llevan bien.

Ent: Entonces, ¢la relacion sélo depende se si te llevas bien o mal con la persona?

V: Yo creo que si.

204



Las identidades hibridas

I: Nosotras nos llevamos bien con todos.

Ent: Si tuvierais algun problema, ¢creéis que un payo os prestaria ayuda?

V: (Mueve la cabeza de izquierda a derecha) Pues no lo sé, puede que si 0 puede que
no, segun como sea la persona.

Ent:¢El gitano se lo pensaria?

I: Si tiene que ayudarlo por algo iria. Pero el payo se lo pensaria, porque hay algunos
gue son diferentes de otros.

V: Son mas tacafios, ;sabes? Es la verdad.

Ent: ¢Entre gitanos no hay diferencias en estas cosas?

I: Si, algunos gitanos también son para tirarlos (frunce un poco el cefio y balancea la
cabeza)” (DC AS +12)

En los siguientes comentarios vemos cdmo vuelven a situar por encima de
todo la importancia de las relaciones, mejor dicho, de las buenas relaciones.
Constituyen un ejemplo claro de lo que he denominado interculturalidad:

“Ent: ¢Qué os gusta y qué os desagrada de los payos?

V: Que son mas sencillas, mas..iEs que no lo se! (Mira hacia arriba, abre los brazos
en cruz y empieza a reir).

Ent: Tranquila, no hay nada mal, es tu opinion, lo que tu piensas. ;A ti qué es lo que
mas te gusta?

V: A mi me gusta hacerme amiga de payas, mientras me lleve bien y no sean muy
“jaleantas” que vayan diciendo “Hay no sé qué..” (en plan caricaturesco), que llamen
la atencion. A mi eso no me gusta.

I: A nosotras nos gusta que nos llevemos bien todos, sean payos o gitanos.

Ent:¢ Hacéis fiestas todos juntos?

I: Si, hablamos con todos nuestros amigos, y los que no son amigos, y le decimos: ¢te
quieres apuntar a esta fiesta? Si dice que si pues si.

Ent:¢Los payos harian lo mismo, o lo hacen?

Iy V: Pues no sé-

I: Si se lleva bien con nosotros, digo yo, pues vendria, sino no.

Ent: ;Qué es lo que maés os gusta de ser gitanas?

I: Yo soy paya, bueno mestiza. Mi mama es gitana y mi papa payo, pero mi padre se
ha criado con gitanos y, como aquél que dice, todo el mundo lo considera gitano.
Pero yo soy mas paya que gitana.

Ent: Bien, pues ya que conoces los dos, ¢que tienen de bueno unos y otros?

I: No sé.

V: Ta siempre me has dicho que te gustaban mas los gitanos (dirigiéndose a I).

I: Bueno si, la parte de mi mama porque por la parte de mi papa he tenido roce,
porque he estado con ellos desde que naci, pero no tanto como con los de mi mama
gue me han criado desde pequefa.

Ent: ¢Los de tu mama viven aqui?

I: Si, en el barrio. Los de mi papa viven unos en Montefrio, otros en la montafia...No
tengo tanto roce.” (DC AS +12)

Si he insistido, sobretodo en la Ultimas paginas sobre la importancia de la
relacion con los Otros, el principal lugar donde ello tendria que ocurrir seria
la escuela. Prestemos atencidn a sus comentarios:

205



Las identidades hibridas

“Ent: ¢En el colegio tenéis compafieros payos?
V: Muy pocos.

Ent: ;Creéis que se comportan de una manera diferente, que estudian mas o menos?
V: Si, estudian més

I: Si, nosotras...(le interrumpe V)

V: Nosotros, no (le interrumpe I)

I: ...hacemos una multiplicacién y ya estamos cansados o hablando o metiéndonos
con los profesores. Y los payos no, estan todo el dia trabajando.

Ent: ;Por qué pasa eso?

I: Mas estudiantes son, nosotros (hace un gesto como que pasan)

Ent: ¢ Creéis que se debe a algo esa diferencia?

V: No sé, yo estudio lo que mas puedo, lo que me cabe en la cabeza, lo que me han
ensefiado, pero vaya... Siempre me estoy riendo, de aqui para alla...

Ent: ;Creéis que esto se debe a que o0s cuesta més estudiar, mantener la atencion...o a
que por vuestra manera de ser os gusta ir hablando, comentar las cosas, hacer
broma...?

V: Yo la verdad es que soy una cotorra, a mi me tienen que castigar porque es que...
(Miraa 1) Dile, dile la verdad.

I: A mi me han cambiado de sitio, yo iba al lado de ella y me han cambiado, me han
puesto en la primera fila de la clase.

V: Esté en la otra punta, y adn estando en la otra punta... (mueve la mano como
diciendo “tela marinera™)

I: Nos ponemos a hablar” (DC AS +12)

6.4. NOSOTROS Y LOS OTROS

Cualquier anélisis de las relaciones entre grupos culturales debe atender a las
tensiones que se producen entre Nosotros y los Otros. Ambos extremos
constituyen la dialéctica de la identidad, de la definicion del Yo revestido de
los atributos considerados propios y que permiten la identificacion con el
Nosotros, y del Otro como referente necesario para mi diferenciacion.
Sefialar a un grupo como los Otros facilita, sin duda, concretar ese Otro en
cuya oposicién se dibuja el Yo.

Pero ese Otro, como argumenta Todorov (1995), tiene la necesidad de ser
reconocido. Este autor sefiala que Hegel ya insistia en el hecho de que “el
reclamo de reconocimiento podia acompafiar a la lucha de poder; pero
también puede articularse con relaciones en que la presencia de una jerarquia
permite evitar los conflictos. La superioridad y la inferioridad de aquellos que
participan en una interaccion esta dada de antemano; cada uno de ellos
aspira, de igual manera, a la aprobacion de la mirada del otro” (pag. 119).
Este mismo autor sefala que el reconocimiento consta de dos etapas.”’En

206



Las identidades hibridas

primer lugar, le pedimos al otro reconocer nuestra existencia (es el
reconocimiento en el sentido estricto) y, en segundo lugar, confirmar nuestro
valor (llamemos a esta parte del proceso la confirmacion)” (pag. 123).

La necesidad de reconocimiento resulta fundamental para la configuracion de
la identidad. Es por ello que los gitanos, para serlo, no pueden ser invisibles.
Con sus formas de vestir, de comportarse, de actuar y de relacionarse exigen
gue se les reconozca como tales. Desde el otro lado, el grupo dominante,
desde el momento que reconoce la existencia de los Otros establece una
modalidad de relacion (asimilacionista, multiculturalista...) en la que se
inscriben las relaciones de poder.

Al principio de este capitulo he planteado las distintas formas de relacion
entre las culturas que coexisten en un mismo territorio. La defensa de cada
uno de estos modelos se basa en principios éticos y en concepciones
ideologicas acerca de las relaciones sociales. Los defensores de la
multiculturalidad se basan en una postura ética de defensa de las diferencias
culturales primarias; es decir, cada grupo cultural posee unas caracteristicas
diferenciales propias que deben ser respetadas, evitando la imposicion de
formas de vida mas alla de lo necesario para la coexistencia (lo que se podria
resumir en cumplir las leyes). El surgimiento de barrios enteros en los que
predomina una cultura diferente a la mayoritaria, dentro de los cuales se
mantienen costumbres, lenguas y formas de vida “exéticas” para la mayoria,
no seria mal visto desde esta postura, ya que supone un respeto a la identidad
del grupo minoritario.

El efecto perverso de todo ello consiste en la reificacion de las diferencias, con
la consecuente construccién de barreras psicoldgicas entre comunidades.
Ello, unido a la diferenciacion territorial conduce al ghetto. El
multiculturalismo tiende a provocar la aparicion de diferencias culturales
secundarias, basadas en la diferenciacion respecto al Otro a través de la
oposicion, en la negacion de ese otro como portador de valores y propuestas
potencialmente interesantes para uno mismo. El respeto a la diferencia
conduciria asi a la construccion de nuevas diferencias cuyo fin es
“diferenciarse” y a la negacién de lo comuan con el Otro.

Por otro lado, la postura asimilacionista tiene una base ética “aceptable”
cuando se basa en la aspiracion a la igualdad entre los ciudadanos, a una
convivencia sin barreras. Por eso parte de la negacién, del no reconocimiento
del Otro. Y cuando éste se manifiesta de manera irrefutable, so6lo queda
reconocerlo como una anomalia, como un error en una sociedad que se

207



Las identidades hibridas

pretende unicultural. Este tipo de “reconocimiento” tiene, a mi entender, dos
tipos de efectos en la construccion de la identidad de los grupos culturales
minoritarios. Uno de ellos es la asuncion de la minusvaloracion por parte del
propio grupo minoritario; es decir, la creencia de que mi grupo cultural, al
cual pertenezco y en el que he sido socializado, no merece la confirmacién de
los Otros. El segundo efecto consiste en la resistencia y la afirmacion de las
diferencias culturales como irreconciliables, lo que ademas de la reafirmacion
del grupo lleva, en altimo extremo, al sentimiento de odio hacia el Otro.

En definitiva, uno y otro camino llevan a la definicion del Si mismo como
opuesto al Otro. Al tiempo que éste se niega (aparente paradoja) se incorpora
a la propia identidad. El efecto perverso es que la definicion de la propia
identidad en oposicion al Otro, cuando las relaciones de poder son
claramente desfavorables, lleva a la incorporacion de definiciones negativas
(en ambos sentidos de la palabra) de si mismo, y a la depreciacion del propio
grupo. Las transcripciones que he expuesto en el apartado anterior son una
clara muestra. Los nifios muestran una definicion de si mismos como gitanos
en la que resultan de gran importancia los elementos de diferenciacién con el
estdndar del grupo dominante. Lo preocupante es que tales diferencias
incorporan una valoracion negativa de las caracteristicas del propio grupo, e
incluso la asuncion de una incapacidad “racial” para desempefiar ciertas
tareas necesarias para la integracion social. El fracaso escolar es apenas un
sintoma de un proceso de exclusidn que ya esta inscrito en las identidades de
los nifios.

Nuevamente nos encontramos con la escuela como ambito en el que se
producen interacciones decisivas (Bronfenbrenner, op. cit.) y como elemento
de cambio cultural. Como argumenta Perinat (en prensa), “en las aulas
escolares podemos evidentemente hablar de un contrato de comunicacion: la
interaccion entre profesor y alumno se establece sobre un trasfondo
relacional que suministra pautas de interaccion y las contextualiza dentro
de una situacion institucionalizada” (pag.).

Pero como ya argumentaba en el capitulo anterior, el lenguaje escolar nunca
puede ser neutral, ya que impone un punto de vista no sélo sobre el mundo al
cual se refiere sino hacia el uso de la mente con respecto a ese mundo
(Bruner, op. Cit). A lo largo de este capitulo hemos visto como la posicion
asimilacionista impone un sistema de valores, el propio de la sociedad
dominante, como la norma a seguir. Sistema que anula los valores propios de
otros grupos culturales como es el gitano, con lo cual no nos ha de extrafar
las dificultades escolares que estos nifios presentan. Tanto como

208



Las identidades hibridas

argumentaba Greenfield (op. Cit) porque los nifios han de atender a dos
sistemas culturales diferenciados y contradictorios. O como Fernandez
Enguita (1999) subraya asimismo las dificultades con las que se encuentran
los nifios gitanos en el proceso escolar.

Hannoun (op. Cit), asimismo argumenta que para entender las causas del
fracaso escolar en los alumnos cuya cultura de origen es diferente a la
vehiculada por la escuela, se tiene que atender dos aspectos:

- “(el) hiatus mas o menos importante que se da entre la cultura familiar
de los alumnos de medios socio-econémicos dificiles y/o de medios de
origen extranjero, por un lado, y, por otro, de la cultura escolar

- (la relacion) con la actitud monocultural de la sociedad de acogida.”

(pag. 32)

La actitud monocultural de la institucion escolar queda reflejada en los
implicitos que conlleva “la evaluacion de conocimientos. (...) El primero es
gue el profesor posee su propio texto acerca del tema que sirve de patrén para
valorar el discurso del alumno. (...) [EI] segundo implicito (que no lo es
tanto): toda evaluacion es un acto de poder. Esta habitualmente refrendado
por la autoridad de quien posee el saber. (...) El tercer implicito se deriva del
hecho que la evaluacién es un acto tipicamente burocratico. El sistema
escolar es una instancia altamente burocratica: tratamiento de las personas
en base a igualdad y comparabilidad mediante reglas de organizacién
impersonales y tendentes a ser eficaces en una tarea (la trasmision del
conocimiento)” (Perinat, en prensa, pag. ).

Pero la gran dificultad que se afiade a esta posicion dominante es el hecho de
gue en la mayoria de las escuelas de nuestro pais se estd produciendo un
fendmeno de ghettizacion. Es decir, el fracaso de la asimilacion lleva a la
forma de exclusién y separacion, cada grupo cultural con los suyos: los
“nuestros”, es decir, “los autéctonos” con ellos mismos, y “los otros”, las
minorias culturales, como los gitanos, y los inmigrantes por otro lado (para
més detalle sobre este tema, véase el Informe Anual 2001 sobre el racismo
elaborado por SOS Racismo).

El gran peligro de este fendmeno es que evita las relaciones con los Otros. Si
como argumentaba desde el principio de este capitulo, la identidad es un
proceso de construccidon constante que se configura de forma dialdgica, la no
cohabitacién con los Otros favorece las posturas, por un lado, de reificacion o
naturalizacion de las supuestas caracteristicas culturales (que facilmente

209



Las identidades hibridas

lleva a actitudes de racismo y xenofobia) y, por otro lado, la defensa a
ultranza del propio grupo (otra manera mas de racismo). Con todo ello no
pretendo decir que la simple cohabitacion con los Otros permita a uno
cambiar la propia actitud hacia ellos, seria una ilusa si asi lo creyese, pero si
creo que es el primer paso ineludible para la comprensién y el respeto hacia
los Otros.

Como propone Serres (1983) el concepto de cultura se muestra contradictorio
con el de asilamiento. La funcién principal de la cultura reside, en efecto, en
el hecho que “construye en su historia, y por medio de ella, una interseccion
original entre estas variedades (la de los hechos humanos), un nudo de
conexiones bien preciso y particular... Lo que diferencia las culturas es la
forma del conjunto de los enlaces, su forma, su lugar, y asi mismo, sus
cambios de estado, sus fluctuaciones. Pero lo que tienen en comun y que les
instituye como tales, es la operacion misma de enlazar, de conectar... Trabajo
global de conectar lo desconectado, o0 a la inversa, de abrir los cerrados 0 a la
inversa, de reducir la separacion”.

De esta manera, tal y como argumenta Palli (op. Cit.), “el reto es como
construir una diferencia que permita que los distintos puntos de vista puedan
ser expresados y tenidos en cuenta, - que permita distintas identidades- al
tiempo que se evitan las esencializaciones y que los distintos colectivos
gueden atrapados en ideas de identidad construidas de nuevo desde el grupo
dominante. Para ello, la uUnica solucion es construir identidades desde el
dialogo igualitario. Solo si superamos ciertas situaciones de poder se puede
pensar un verdadero dialogo” (pag. 49).

Ya, para finalizar, a lo largo de este capitulo hemos ido viendo como los
procesos socio-historicos y ontogenéticos configuran la construccion de la
identidad de nuestros nifios y nifias gitanos. En el proximo capitulo veremos
como todo ello se relaciona con el rol cambiante de las mujeres gitanas.

210



CUARTA PARTE

Cuando hay un arco iris

al alcance de tu mano

cuando los suerios se cumplen
y la tristeza se esconde

Cuando basta una mirada
para comprender el alma
es la mano que se encuentra
cuando nada se esperaba

211






Las nuevas identidades de género

CAPITULO 7: LAS NUEVAS
IDENTIDADES DE GENERO

En el cuarto capitulo analicé los procesos socializadores en las comunidades
gitanas y la definicién de los roles de género. Argumenté que cada modelo
cultural, colectivista en el caso de los gitanos, define la manera como son
vistos los nifos, las metas del desarrollo y el comportamiento de los adultos
hacia ellos. Asi, guiados por una orientacion a la interdependencia, se van
construyendo los nifios y las nifas gitanos. En el capitulo cinco he pretendido
mostrar cdmo la orientacién y las practicas de una cultura, asi como la
definicidn de sus sujetos, no puede desvincularse de las relaciones de poder
entre culturas, especialmente cuando estamos tratando de una minoria. En
relacion a ello, en el sexto capitulo he intentado relacionar el desarrollo de la
identidad en la infancia y los procesos de cambio cultural. En este ultimo
capitulo me dedicaré a analizar, a partir de todo lo argumentado
anteriormente, las relaciones entre los procesos de construccion de la
identidad de género y los procesos de cambio cultural de las sociedades
gitanas.

7.1. LA FUNCION CONSERVADORA DE LA COMUNIDAD
DE MUJERES

Si en los capitulos tercero y cuarto presentaba al grupo cultural gitano como
un todo homogéneo y coherente, pero en los capitulos quinto y sexto
presentaba al grupo cultural gitano inmerso en un proceso de cambio, ¢como
pueden coexistir ambas descripciones de un mismo grupo? En parte, como ya
argumentaba en el capitulo anterior, tomando posturas diferenciadas que les
confieren nuevas identidades. Pero, es mas, ¢(como afecta todo ello a las
mujeres? ¢Y por qué a ellas precisamente? Estas son las respuestas que
pretendo dar a lo largo de este capitulo.

La comunidad ejerce normalmente un papel conservador de las pautas
culturales. En el caso de los gitanos, y mas concretamente de las mujeres,
existe lo que podriamos denominar la comunidad de las mujeres donde ello
se visualiza més claramente. Como ocurre en las sociedades tradicionales,

213



Las nuevas identidades de género

donde los roles de género estan claramente diferenciados, una de las
caracteristicas de las relaciones de la pareja es que éstas pueden adolecer, sin
gue se perciba como problematico, de un cierto distanciamiento y falta de
afecto. Por ello, en estas sociedades tradicionales existe, en numerosas
ocasiones, estructuras de relacion diferenciadas que permiten expresar y
vivenciar de manera mas intensa las relaciones afectivas, y que se organizan
en torno a agrupaciones de pares del mismo género. Es el caso de la
comunidad de mujeres.

Doumanis (op. cit.) encuentra esta agrupacion entre las mujeres rurales
griegas y argumenta que éstas hallan en compafia de otras mujeres toda la
intensidad afectiva y la intimidad personal que falta en la relacién con el
marido. La proximidad de los hogares, la homogeneidad de la rutina diaria,
las actividades compartidas y los intereses econdOmicos comunes, son factores
que facilitan el contacto estrecho entre mujeres de todas las edades.

Las mujeres gitanas, a diferencia de las no gitanas “modernas”, no sienten la
necesidad de dar explicaciones cuando van a casa de otras mujeres. El
observador que se pasee por el barrio podra contemplar como las puertas de
los pisos donde viven estan siempre abiertas. Las casas de los demaés
familiares son como para los “modernos” las distintas habitaciones de una
sola casa; el paso de un espacio a otro y la alternancia de actividades sociales
y privadas tiene lugar de un modo casual, breve y constante.

La vida social esta interconectada con el cuidado de la casa, la crianza de los
hijos y el trabajo, y no constituye una actividad independiente para la que se
reserve un tiempo y un lugar especifico. Las visitas solo adquieren un caracter
ceremonioso en las ocasiones importantes, como el compromiso de una
pareja (el pedimiento) o un bautizo; entonces su funciéon es social y no
interpersonal, en el sentido que son ocasiones en que cada familia hace
alarde de la variedad de sus conexiones sociales y de su posicion socio-
econdmica mostrando sus mejores vestidos y joyas.

Dentro de este contexto la colaboracion entre mujeres existe, también, un
espacio para la competitividad controlada, la critica, el cotilleo, la expresion
de gustos y rechazos personales, el apoyo y el enriquecimiento mutuo.
Aungue cada mujer sea responsable de sus actos, su comportamiento esta
directa e indirectamente influido por la opinion de las demas, su posible
criticay su ejemplo.

214



Las nuevas identidades de género

Las reuniones de mujeres funcionan, entre otras cosas, como un grupo de
encuentro donde se exponen los problemas individuales diarios y se tratan en
grupo. A diferencia de los grupos de encuentro artificiales, creados por los
profesionales, que emergen en las ciudades, el encuentro de estas mujeres es
un proceso diario donde no se tratan los problemas oralmente, sino en la
practica. Como argumentan Shweder y Bourne (1986), en las sociedades
sociocéntricas se produce una interdependencia entre los objetos y las
acciones.

El valor que se atribuye al proceso y no al resultado, a las personas y no a la
tarea esté en el origen de muchas diferencias de comportamiento observadas
entre las madres gitanas y no gitanas, y es la causa de muchos conflictos y
problemas que estas madres gitanas tienen con los agentes sociales, como los
maestros o los trabajadores de los servicios sociales.

El funcionamiento del sistema socioecondmico dominante exige que la
orientacion predominante hacia la labor, por lo que la mayoria de las
instituciones sociales estan disefiadas para reforzar implicita o
explicitamente esta orientacién. En el mundo occidental, la educacion formal
instruye sisteméaticamente de este modo (Bruner, 1997). Desde preescolar se
nos orienta para que nos centremos en el resultado de nuestras acciones y
para que ignoremos nuestros estados de animo y los de los demas. Asimismo,
en la mayor parte de las actividades profesionales se espera que nos
comportemos de forma idéntica. Solo en el terreno familiar se espera que las
reglas del juego se inviertan.

En el caso particular de la mujer gitana, la institucion social que propicia el
marco necesario para el desarrollo y perfeccionamiento continuo de técnicas
interpersonales es la comunidad de mujeres emparentadas. Desde el
nacimiento hasta la vejez, la mujer gitana esta estrechamente rodeada de
mujeres de todas las edades, con las que comparte su vida diaria y un
predicamento comun. Este es el marco de sociabilidad y de enculturacion
fundamental para las mujeres gitanas.

Uno de los marcos donde ello puede percibirse claramente es el
correspondiente a la interaccion entre la madre y sus hijos. En la literatura
psicoldgica se otorga gran importancia a las “relaciones privilegiadas” entre la
madre y su descendencia (Kaye, 1986). En cambio, en la sociedad gitana las
madres tienen estrecha relacion con sus hijos pero ni mucho menos la
exclusividad. Las madres estan rodeadas de otras mujeres pertenecientes a
distintos grupos de edad: madres, abuelas, tias, hermanas, primas, cufiadas,

215



Las nuevas identidades de género

hijas menores... que suponen un sostén importante para la crianza de los
hijos. La fuerza de la red comunitaria hace que, ain teniendo las madres un
privilegio respecto a sus hijos, éstos pueden ser guiados y tutelados por las
personas "de respeto” dentro de la comunidad. Nadie les ha hablado
expresamente acerca de la maternidad sino que ya desde pequefias se han
visto implicadas en ese rol. Los hijos desde muy pequefios quedan incluidos
en la trama de relaciones sociales, acompafian a sus madres constantemente,
y las hijas cuando van siendo mayores se ocupan, a su vez, de sus hermanos
pequefios. En esta ausencia de privacidad es facil observar como una gitana
le dice a otra qué ha de hacer, o cdmo sin mediar palabra una gitana se hace
cargo de otros nifios, 0 como en un momento dado alguien entra en una casa
para ver qué pasa (cosa que a nuestros ojos es facilmente interpretable como
una intromision indeseada).

Por ello, en este contexto social, los individuos y sus experiencias personales,
es decir, su manera de hacer las cosas, sus esfuerzos, errores y logros,
constituyen la fuente de aprendizaje mas valiosa. Por tanto, cuanto mas
completo es el cuadro que cada persona presenta de si misma, relacionando
las acciones con los sentimientos, mayor es la informacion que proporciona a
las personas de su entorno. Cuando una mujer acttia en publico, revelando al
mismo tiempo su estado mental y sus sentimientos, permite a otras mujeres
compartir su enfoque y sacar conclusiones. Este panorama es similar al de
muchas sociedades tradicionales

Podemos considerar que la libre expresion de sentimientos entre las mujeres
gitanas es un factor basico que transforma la relacion: pasa de ser una mera
compafia a ser una experiencia creativa que ayuda enormemente a las
mujeres en su papel de criar hijos. De esta manera, las madres tienen la
oportunidad de analizar sus sentimientos sin que necesariamente deban
ignorarlos, negarlos o asociarlos con culpabilidad.

Una mujer que esta irritada o enfadada sabe que no tiene por qué sentirse
intranquila, ya que ha visto al resto de las mujeres a su alrededor sentirse asi
en algin momento. Ademas, observando su comportamiento ha aprendido
gue compartir sentimientos ayuda a sobrellevarlos, y tiene muchas ocasiones
de ponerlo en préactica. Ademas, sabe qué esperar de su hijo en dichas
situaciones y también ha visto que era mejor, tanto para la madre como para
el hijo, que éste busque compariia y estimulo en otras personas de su entorno.

La comunidad de mujeres funciona como una estructura politica que otorga
seguridad. La segregacion que se produce entre el mundo publico de los

216



Las nuevas identidades de género

hombres y en mundo privado de las mujeres, tiene su contrapunto en la
comunidad de mujeres. En ella se produce parte importante de los procesos
de enculturacion propios de las sociedades tradicionales. Las mujeres gitanas
toman, y a su vez, se convierten en modelos de referencia de otras gitanas.
Ademas, estos contactos constantes con otras mujeres otorgan sentimientos
de seguridad psicolégica a todas ellas. Barudy (1998), ejemplifica la
importancia de la comunidad de mujeres a prop6sito de un caso de una joven
de origen turco emigrada a Bélgica cuyo bebé de un mes presenta signos de
negligencia y malos tratos fisicos:

“Casada con un hombre escogido por sus padres, desarraigada de su medio
familiar y enviada a Bélgica pasa el primer afio de casada muy aislada. Su marido
trabaja todo el dia, y después del trabajo se ausentaba de la casa para participar
en las actividades sociales y distracciones con los hombres de su comunidad.
Conforme a la tradicién, su mujer no podia salir de casa salvo con él. En su pueblo
de origen todo hubiese sido diferente; la habrian rodeado las mujeres de toda la
familia y hubiese salido de casa con ellas. (...) Su principal problema era la soledad”

(pag. 64)

A su vez, esta proximidad de los modelos de referencia y la no disponibilidad
de otros modelos, facilitan la creacion de una identidad colectiva donde la
diversidad de personas comparten un todo significativo comdn. Es un
discurso colectivo en la mayoria de los casos, tal y como comenta Diaz (1996):
“Al dirigirse unos a otros, y al hablar conjuntamente desde una voz colectiva,
los hablantes también se constituyen a si mismos como personas individuales
o colectivas. La forma en que decimos las cosas nos construye tanto a
nosotros como a las cosas que decimos” (pag. 166).

Pero también es cierto que la proximidad de los modelos de referencia sirven
como un claro mecanismo de control social por el alto grado de vigilancia
informal que se produce. Cuando el mundo social permanece estable y la
informacidn nueva es escasa, los minimos detalles de la propia vida pasan a
ser temas de conversacion general (Gergen, op.cit.). El chismorreo o la
criticacion® y la rigidez de las normas en este tipo de comunidad van juntos.
Es una importante modalidad de control social, de las estrategias que utiliza
la comunidad para conocer, dirigir y sancionar las conductas de los
individuos.

Pero la mujer nunca esta encerrada en su casa, incluso aunque la casa
constituya su dominio simbdlico. A esta casa femenina corresponde un
exterior masculino. Si la mujer sale es para realizar en comdn con otras

19 Utilizando las palabras de Tio Emilio en Hechos gitanales

217



Las nuevas identidades de género

mujeres, principalmente, tareas domésticas y econémicas. En cada tarea, los
géneros estan organizados de manera complementaria. Segun Rogers (1980),
“el mito de la dominacion masculina” es una ideologia de la comunidad
aldeana. (...) Ella es la que asegura la reputacién de la casa por la imagen que
ella da: administradora, trabajadora y hospitalaria”.

Al igual que describe Doumanis respecto a la mujer tradicional rural griega,
la omnipresencia de la mujer gitana, y en especial la de la anciana abuela (“la
mama vieja”), que domina la escena en la mayoria de los hogares, apenas
puede ser asociada con la imagen de “mujer oprimida”. O como afirma Pala
(1982) al hablar sobre las mujeres africanas de las sociedades precoloniales,
el hecho de que las mujeres tradicionales no tengan una autoridad publica no
significa que no tengan una posicion politica, que tengan “voz” en la
comunidad.

Pero para la mayor parte de estas mujeres gitanas la fuerte carga que supone
la responsabilidad de llevar a su familia hacia adelante hace que los dias
transcurran sin apenas novedad. Son mujeres, que como dicen las “gitanas
modernas” no piensan, no tienen ni ganas ni tiempo de imaginarse un futuro
diferente. Y, sobre todo, no imaginan que ellas puedan hacer algo por
cambiarlo. A esto, normalmente, también se une la idea de que es tan fuerte
la presién social que rechaza los cambios, que resulta mas facil dejarse llevar
por las préacticas y valores tradicionales que se les proponen en toda la
comunidad como modelos. Ellas contintan reconociendo la superioridad del
hombre como siempre lo hicieron, inculcando a sus hijos el culto a la virilidad
y ensefiando a las hijas el deber de la obediencia.

En este sentido, el matrimonio vive, como argumenta Segalen (op. cit), bajo
el ojo de la comunidad y esta intervencion externa tiene una doble cara. Lo
gue nosotros consideramos como perteneciente al dominio privado,
relaciones afectivas y sexuales, es, en alguna medida, de orden publico. La
tensidn entre marido y mujer es reducida porque la vida social se organiza en
grupos. La comunidad local no tolera las desviaciones y controla la imagen
gue da el matrimonio, infringiéndole si es necesario censuras publicas.

Hasta aqui hemos ido viendo como la comunidad y, por extension, la
comunidad de mujeres cumple una triple funcion. La primera, representa
una funcién conservadora de las tradiciones y valores; la segunda una
funcion socializadora y la tercera una funcién politica. Veamos ahora que
imagen estan construyendo los nifios y las nifias acerca de que es eso de ser
gitana.

218



Las nuevas identidades de género

7.2. LAS DIFERENCIAS DE GENERO SEGUN LOS NINOS

Diversos estudios han mostrado “la precocidad en la interiorizacién de los
esquemas sociales relativos a los papeles masculino-femenino, tanto en las
nifas como en los nifios. A los 5 afios, parecen ya tener muy claramente
establecido el papel que les corresponde representar a unos y a otros”
(Moreno, 1983, pag. 297). No entraré en un analisis exhaustivo2© sobre la
construccion evolutiva del género por parte de los nifios, sino que me
centraré en el analisis que éstos realizan. En el capitulo anterior, sefialaba
gue la percepcion que tienen estos nifios de las diferencias culturales se
vertebraba a partir de cuatro tipos de caracteristicas: fisicas, de accion,
comportamentales y de relacién. Veremos en las paginas siguientes como
algunas de estas categorias de caracteristicas se mantienen en el caso de las
diferencias de género.

Una de las caracteristicas fisicas sefialadas en el capitulo anterior hacia
referencia a la vestimenta, ésta también es considerada como diferente entre
hombres y mujeres:

“R: ¢si una gitana se pone tejanos?

M: nada, es una gitana normal y corriente... pero es macho...
R: es verdad, una gitana pero de macho... como un hombre
M: como los nifios, macho” (DC AS 8-10)

“M: los gitanos van con sus botas, zapatos, camiseta blanca... camiseta normal.

R: asi, con unas botas, zapatos (...) Y los gitanos tienen, tienen distintas formas de
vestir que las mujeres

R: ellos se ponen tejanos, ellos se ponen chandal, ellos se ponen bambas y ellas no

D: pos yo si, yo si me pongo chandal y to

R: es que nosotras somos nifias, y es diferente una mujer que una nifa... (...)

Ent: y cuando ya sois un poco mas grandes?

M: pos ya... Ya me pongo falda

M: falda, sueters por aqui...

D. y cuando me pongo mas grande me pongo mandil para ayudar a mi madre.” (DC
AS 8-10)

Otra de las caracteristicas que otorgan al género femenino (curiosamente al
respecto no existe ninguna alusiéon a los hombres) hace referencia a las
caracteristicas comportamentales y, concretamente, es el hecho de considerar
a las gitanas como mentirosas. Realmente este tipo de comentarios resultan

20 Para un mayor conocimiento sobre el tema, véase entre otros, Busquets et al. (1993);
Busquets y Leal (1994); Moreno, 1992; Sastre et al. (1994)

219



Las nuevas identidades de género

sorprendentes. Volvemos otra vez a la incorporacién de elementos negativos
en la construccion de la identidad:

“Ent: ¢pero por qué me va a mentir?

M: porque las gitanas son falsas

R: Mira...anda yo te digo... tu cuantos afios tienes... y yo te preguntara cuantos afios
tienes

M: yo tengo 18, y yo en vez de decir 18 digo 17, es una falsa porque en vez de decir la
verdad dices una mentira

R: las payas dicen la verdad y las gitanas mentiras

Ent: Vale, vale... las gitanas dicen mentiras y las payas verdad

M: las gitanas son falsas

R: pero hay algunas payas que dicen mentiras y algunas payas, hay! Y unas gitanas
que dicen la verdad” (DC AS 8-10)

Otra de las alusiones que realizan los nifios acerca de las diferencias de
género se centra en las diferencias que existen entre los gitanos y los no
gitanos y el rol de control que se espera de los padres. En la sociedad gitana
“tradicional” la familia ejerce un rol controlador sobre los actos de cada uno
de sus miembros, ya que publicamente (y privadamente) es la ultima
responsable ante la comunidad:

“Ent: Y, por ejemplo, ¢hay algun tipo de ropa que compran las nifias gitanas que no
las otras?

R: jClaro! Porque mira, una paya se pone una faldita por aqui, jtia! (sefiala una
medida muy cortita), con los cortes por...

L: Mira las payas, perdéname por lo que te digo, jeh!, se ponen... hay payas que se
ponen la falda por aqui y sus padres no dicen na. “ (DC AS 10-12)

Este comentario no pasaria de ser una simple anécdota si lo analizasemos en
solitario. Ahora bien, fijemonos qué diferencias de comportamiento sefialan
como fundamentales las nifias gitanas (en comparacion con las que no lo

son):

220

“L: Las payas, las payas, su mama a los dieciséis, quince, le dejan tener novio y los
gitanos, los gitanos no hacemos eso.

M: No estamos acostumbrados.

L: Los gitanos, los gitanos, jyo qué sé! Viene a pedirla a lo mejor.

F: Los gitanos vienen a pedirla, se saca el pafiuelo ...

Ent: ;Qué me estais diciendo, que las payas tienen novio y las gitanas no?

Todas: jno, no...!

R: Y las payas la dejan fumar a los quince afios delante de ella y mi madre, nosotras
fumamos delante de mi madre y nos pega una paliza que nos deja...

Ent: Mi madre también, si me hubiera visto fumar a los quince afios, me hubiera
pegado una paliza, jque lo sepais!



Las nuevas identidades de género

F: Pero ahora tu puedes tener un novio y te puedes ir y te puedes ir a ca tu madre y
presentarle, pero nosotras no.

Ent: jaja! A vosotras os tienen que pedir.

Todas: jClaro!” (DC AS 8-10)

En el cuarto capitulo ya sefialaba que el pedimiento es uno de los ritos
fundamentales en el grupo cultural gitano. Pero es més, cumple una
importante norma social: mantener la virginidad, o lo que es lo mismo a
efectos practicos, mantener la honra de la familia:

“R: jay! Escuchame, y si no sacamos el pafiuelo...

M: Un ejemplo: tu llevas una forma distinta y nosotras otra, ... jyo qué sé!

R: Quiere decir, cuando tU te casas, a ti no te echan peladillas, te echan arroz.

L: si, y a nosotros peladillas.

M: Y ati no te sacan el pafiuelo y a nosotros si, ¢entiendes?

R: jOye! (a M), pero si quieres la Mari saca su pafiuelo, si quiere.

M: jPero noooo! Pero ella se casa por la Iglesia.

R: Pero ella si quiere, la vienen a buscar ahora...

F: icY si ella se casa con un gitano?! Ella, ella saca el pafiuelo. Si tu te casas con un
gitano (dirigiéndose a ent) a la fuerza tiene que sacar el pafiuelo, si no ya no te
quiere.

Ent: O sea, si yo me caso con un gitano...

L: iMira! Y las payas, hay alguien, hay algunas payas que son, que tienen quince,
dieciséis afos, ¢vale? Como nosotras decimos, que son mocitas. (ent asiente) Bueno
pues, que su madre a lo mejor se acuesta con los nifios, y las gitanas no podemos
hacer eso porque tenemos que aguardarnos la honra de los gitanos, yo que sé, de
levantar a honra a nuestros padres, ;me entiendes? De sacar la honra a los gitanos. ”
(DC AS 10-12)

Y finalmente estos Gltimos comentarios una vez més refrendan el rol de los
padres como “controladores” de las acciones, y por tanto, del devenir de la
vida de sus hijas:

“L: Mira, los payos, la vienen a pedir, a lo mejor vienen a presentarla y no le cortan el
pelo. A las gitanas nos viene a pedir y segun que padre, segin con qué madre, nos
cortan el pelo.

Ent: /Y eso por qué?

L: Porque...jYo que sé! jUna costumbre de los gitanos!

F: Porque si le cortan el pelo ya no salen a la calle.

Ent: jaaaah!

L: Hay una gitana, la L, tiene el pelo por aqui, como yo de largo, pero rizao...y rubio.
Bueno, pues vinieron a pedirle y no la daron, no la daron. Vinieron otra vez, y no la
daron. Muchas veces no la dan y le cortaron el pelo por aqui, se lo cortaron, se lo
cortaron.

R: Pero escalao, eh sefiu, mu mal. “ (DC AS 11-12)

221



Las nuevas identidades de género

Las transcripciones anteriores muestran de manera esquematica las
diferencias que segun los nifios y las nifias existen entre las gitanas, nifias,
mozas o0 adultas y las no gitanas. Todo lo anteriormente descrito
corresponderia con la imagen tradicional de lo que es ser una mujer gitana: la
mujer casta, el poder de la suegra, el poder de los hombres, el matrimonio
como unién entre familias, la maternidad, las responsabilidades y la garante
emocional (desarrollado en el cuarto capitulo). En el siguiente apartado
analizaré los cambios que estan apareciendo.

7.3. LOS IDEALES DE MATRIMONIO

Hasta ahora he argumentado que el matrimonio, con la division de roles que
conlleva, constituye uno de los pilares béasicos de la sociedad gitana. Por ello
nos dedicamos a preguntar a los nifios:

“Ent: y ahora vosotras a ver, ;qué prefeririais, casaros con un payo 0 casaros con un
gitano?

M: con un gitano

F: con un gitano

R: yo con un payo porque el payo es méas bueno [...] Un payo te saca mas a la calle y
te llevan por ahi, un gitano pues es muy desaborio pues le dices llévame a Mc.
Donald con la nifia, pues no, se queda ahi y él se va a la calle con sus amigos y viene
hasta las tantas de la noche, un payo no. Mi papa dice: me estoy aqui en la porteriay
se va por ahi con el J, con el hermano de la S, y mi tio el A... él se va pero no hace
caso a mi mama. Y un payo... Ahora, un gitano es bueno, y yo le pregunto tu eres
bueno, y se va a tirar toda la tarde, toda la mafiana, hasta la una de la noche
fumando, pues no me da la gana...

Ent: aver...

M: ...con un gitano Yy ... hazme esto, hazme lo otro... y no le hago caso, porque no me
habla bien y ya esta... pa qué, y se esta por la calle y se va por ahi de juerga, a la
discoteca,,, y se va por t0, de qué es? De mangante...

R: No, de mangante no...

M: Se queda ahi, marchandose por la calle... ,Por qué?, porque tiene a otra

Ent: ummm, ¢y la f qué opina?

F: yo me caso con un payo

Ent. Y...;por qué?

F: por lo mismo, porque se van de juerga, vienen a las cuatro de la mafiana...” (DC AS
8-10)

Las respuestas de estas nifias pueden sorprender en principio, ya que
pareceria razonable que el mantenimiento de la propia identidad cultural
dependeria de mantener las relaciones de pareja y familia dentro del mismo
grupo. Pero la posibilidad de comparacién con otros modelos, ya provengan

222



Las nuevas identidades de género

éstos de los medios de comunicacion, de la propia escuela o de los no gitanos
con los que conviven en el barrio, permite la apertura a nuevos horizontes.
Las nifias en todos estos comentarios estan insistiendo en la idea de un
marido respetuoso con ellas. Esto constituye un elemento novedoso
fundamental, del la relaciébn de obediencia se pasa a la relacion de
compafierismo, lo que corresponde a la imagen del matrimonio moderno.

En un primer momento podriamos pensar que estas son ideas s6lo de unas
pocas nifias, pero este tipo de argumentacién se repite en las diferentes
entrevistas:

“Ent: Bueno, a ver ¢con quién preferirias casaros vosotras, con un payo o un gitano?
M: Con un gitano.

Ent: ¢y por qué?

L: Porque si, porque los gitanos no quieren payas.

F: pues yo queria un gitano, pero para mi mejor un payo, porque los gitanos, no sé
“no pongas esto, no pongas lo otro”...y los payos juegas con él...

R: Los payos, échate a dormir, se fregan las cosas y te vas de la casa, te puedes ir tos
los dias a la calle, te puedes ir todos los dias.

M: jEh! jPero segin qué payos, eh!

L: Hay payos que estan rebotaos y le pega a su novia mas fuerte que los gitanos. Mi
papa es gitano y mi papa, en toda su vida, bueno, de joven, ahora no le pega a mi
mama jde verdad, eh! jNunca, nunca, nunca, nunca!

Ent: jmh!

L: Nunca.

R: Mi papa tampoco.” (DC AS 10-12)

En las nifias mayores la “raza”’o la pertenencia étnica dejan de ser
fundamentales. Ahora bien, realizan el mismo tipo de alusiones al trato
esperado por parte del marido:

“Ent: Vuestra opinién, qué prefeririais casaros con un payo o con un gitano

I: A mi me daigual

V: A mi mientras me trate bien y me quiera...

I: Lo mismo me da un payo o un gitano, yo me voy con el que sea. Lo que me importa
€s que me enamore.

Ent:¢Los payos con quién considerais que prefieren casarse?

I: Pues no sé (se encoge de hombros).

V: Hay payos gque se casan con gitanas.

I: Si, una del barrio esta casada con un gitano.

V: Eso da igual, mientras que te lleves bien. * (DC AS +12)

Acabo de argumentar que la posibilidad de comparacion es inherente a todos
estos procesos de cambio. Los siguientes comentarios construyen la
representacion acerca de lo que supone tener un marido payo:

223



Las nuevas identidades de género

“Ent: dejarme que haga una pregunta!, a ver, ¢los payos no hacen eso? ;(No se van y
dejan a sus mujeres...?

R: No, mira, por ejemplo los payos no hacen eso, los payos son distintos a los
gitanos...

Ent: y... (en qué son distintos?
R: porgue los payos son diferentes a los gitanos... Los payos tu les dices: no te vayas

por ahi, y se van a dar una vuelta, pero no se van a dar una vuelta que se vayan por
ahi, ni que se vaya con otra porque no hace bien...

Ent: Espera, hago otra preguntay se la hago a la M... {td que piensas qué piensan los
payos... se casarian con un gitano o con un payo?

M: yo me casaria en verdad con... uno en un pueblo de la Heidi, y si es mejor, que no
hay nadie, mejor para ti... ,por qué?, porque nadie te pica, nadie te molesta, mejor pa
ti...

F: pero que no ... hablas con nadie... pa estarse to el dia y sin ver a nadie... y no
queria” (DC AS 8-10)

“Ent. Todos los gitanos que conocéis hacen eso?

R: bueno, hay algunos que si que, hay algunos que son mestizos o que son ... los
gitanos, gitanos asi como nosotras, a ver, mi papa también es mestizo. Hay un gitano,
gitano, y tiene una mujer que es mi tia, y coge, y coge y se va, y tiene una mujer, que
es mitiay se va por ahi... (por qué? porque a su mujer no le hace caso...

M: porque tiene otra...” (DC AS 8-10)

Otro atisbo de individualidad se produce con la introduccién de elementos
contestatarios y la posible fractura del consenso social. La superioridad del
hombre sobre la mujer solo permitia la separacion en casos de “extrema
gravedad”: situaciones graves de malos tratos, alcoholismo o
drogodependencia del marido o abandono de los hijos. EI matrimonio gitano
es de “por vida” y sirve como nexo de unién entre familias, con lo que
cualquier separacion supone también una ruptura de estos nexos con las
consecuente pérdida de estatus social:

“F: Sefio, no me da la gana, si yo me caso con un gitano, pues yo me separo... ;por
qué? Porque a mi no me da la gana porque viene a las cuatro de la mafiana y estan
con otra mujer y a mi me dejan sola, pues yo no quiero...” (DC AS 8-10)

Una de las caracteristicas que se adjudica al rol de las mujeres es el de la
responsabilidad que tiene sobre el comportamiento de sus hijos. En este
sentido, las nifas entrevistadas adjudican a las madres un papel de
encubridoras de los hechos y actuaciones realizados por éstos:

“M: Si yo les pregunto, a la madre de M, a la madre de su hijo: ¢este nifio fuma o se
va de parranda?, ¢vale?, pero si dice si, le digo vete a la mierda

F: yo tengo una tia que se cas6 con un...(M se acerca para decirle algo) mestizo...(...)
M: Se iba por las noches (interrumpiendo)

224



Las nuevas identidades de género

F. entonces se iba todas las noches pero le dijo, le dijo a su madre desde el principio
con mi tia: no fuma, no bebe ni se va por ahi, y era mentira, era mentiroso todo eso...
se va por ahi...

M: fuma, bebe... “ (DC AS 8-10)

En esta misma linea, a las madres se les otorga un papel importante, decisivo,
en la eleccién de la futura pareja:

“Ent: bueno, a ver, cuando sedis mayores, ¢que preferiréis casaros, con una paya o
con una gitana?

M: yo, con una gitana

F: Yo con unagitana, (...)

S: ami me gustaria mestiza, pero mi mama me dice qué haces ta con una gitana

Ent: o sea, ...tu madre quiere que te cases con una gitana...

S: mi mama... mi mama me dice: No te cases con una gitana que hay muchas peleas...
césate, y vas viviendo con tus hijos y [...]

M: pero hay gitanas...

F: mi madre quiere que me case con, con la que sea, pero que sea buena gente...

M: porque hay gente muy mala... como la de la Mina

S: como la de la Mina

M: y la Mina es muy mala, san tirao mas de 20 veces con pistolas ultravalletas de
verdad... [...]

C: una paya es mejor” (DC OS 10)

Otro elemento de las caracteristicas de los matrimonios y de las relaciones de
pareja lo constituye el hecho de que las mujeres, sean éstas esposas o0 madres,
tienen miedo a los hombres:

“M: Y si quiere 5000 pts, la madre se lo da porque tiene miedo del gitano. Y no
porque tenga miedo, y ella coge miedo porque el gitano piensa, que le va a pegar el
gitano a ella, y se va a emplear una pelea...

Ent: entonces, que crees que una paya...

R: Un gitano que sea bueno, si quiere que fume, pero que no vaya por ahi, que no
beba,... que beba un punto pero no tanto...” (DC AS 8-10)

Parte de este miedo inculcado en los procesos socializadores se subvierte en
estas nifias. Ellas aspiran, una vez mas, a un repartimiento equitativo de los
deberes y obligaciones entre esposos, otro elemento del ideal de la
concepcion del “matrimonio moderno”:

“Ent: Antes habéis dicho que hay gitanos que dicen que trabajen las mujeres,
entonces mi pregunta es si trabajan mas los hombres o las mujeres.

V: Més las mujeres, ¢no? (mirando a l)

I: Si

Ent: ¢En los payos también es asi?

V-1: Los dos.

225



Las nuevas identidades de género

V: Ahora es cuando los gitanos empiezan a trabajar mas.

Ent: ;Por qué crees que ahora se esta igualando?

V: Hombre, yo no voy a estar matandome por él y él viendo la tele. Si no trabajas tu
yo tampoco.

I: Si no trabajaria yo pero no le daria nada, el dinero par mi y los nifios. Si quiere algo
que vaya ca su madre y le pida perras.

V: O que trabaje

I: Eso

Ent: ;Por qué creéis que hay familias en las que sigue trabajando s6lo la mujer? (No
contestan) Si el hombre no trabaja, ;qué hace?

V: Esté por la calle. Aburrirse, la verdad, porque si todo el mundo esté trabajando y
el no... Meterse en el bar. Todo el dia ahi metido.

I: O con el pajaro.

V: Haciendo competiciones.” (DC AS +12)

Todo lo anterior contrasta con los valores tradicionales del matrimonio
gitano. Nos encontramos pues con proyectos de vida, y evidentemente de
matrimonio, diferentes. Por un lado, el “modelo tradicional” que enfatiza la
subordinacion publica de la mujer al marido, basado en una relacién de
obediencia y autoridad. Y, por otro lado, el “modelo moderno” que enfatiza el
respeto, basado en una relacion de compafierismo e igualdad. No se trata s6lo
de una contraposicién de diferentes modelos sino de diferentes marcos
culturales que guian el devenir de sus miembros. Coexisten diferentes
guiones, narraciones, sobre qué es eso de ser una mujer gitana en la
actualidad. Narraciones que suponen unos marcos interpretativos de la
realidad que, a su vez, imponen unas determinadas restricciones (en
términos de Valsiner) que posibilitan, o dificultan en otros casos, los
diferentes “caminos”. Porque ademas, y sobre todo, esta coexistencia de
modelos supone una fractura social en una institucion basica en la cultura
gitana: la familia.

7.4.LAS “MUJERES MODERNAS”

Como cualquier sociedad donde el control social es férreo, mostrar cualquier
signo de discrepancia a las normas y valores sociales implica que a éstas
mujeres y mozas se las “sefiale con el dedo”. El aislamiento al que se ven
sometidas hace tambalear incluso su propia salud mental. Muchas de estas
chicas, lejos de estar satisfechas, se sienten excluidas de una comunidad
agresiva con ellas y se consideran antimodelos para la mayoria de las mujeres
gue, mas que envidiarlas, se compadecen de ellas.

Uno de los primeros indicadores del cambio es la importancia que se le

otorga a un periodo largo de formacién. Pero, a la vez, el hecho de seguir
estudiando, una vez que son mozas, se considera un riesgo para el

226



Las nuevas identidades de género

mantenimiento de los valores sociales. Ese atisbo de individualidad que
supone el deseo de seguir una formacion académica no es bien tolerado. En
cambio, para estas jovenes el proceso la escolarizacion tiene un papel
relevante, deja de percibirse como una amenaza.

Pero esta presion social no la reciben tan solo ellas sino también sus propias
familias. De tal manera que algunos padres que se habian planteado que sus
hijas siguieran estudiando renuncian a ello ante la fuerte presion del resto de
la familia y la comunidad.

En la mayoria de los casos se produce una importante desorientacion, las
mujeres oscilan entre dos universos: uno en el que el individuo es autbnomo
y otro en el que el individuo no sabria vivir fuera de su grupo, entre un
profundo deseo de libertad y la tentacion de volver a los refugios de siempre,
gue son finalmente mas seguros porque conocen las trampas.

Muchas de las madres de éstas mozas a duras penas logran defender,
simultdneamente, los valores o las costumbres sin los cuales ellas no serian
naday el derecho de sus hijas a ser diferentes. Envidian a éstas por poseer un
saber y una libertad de la que ellas se han visto privadas; sin embargo, les
inculcan- a cualquier precio- las competencias y actitudes para hacer de ellas
esposas y madres perfectas. Moldeadas por un tradicionalismo en el cual ven
su Unica tabla de salvacion, también estan atraidas por los espejismos de una
sociedad donde el consumismo es sindénimo de libertad (Bessis, 1992).

Pero el hecho de seguir estudiando las aleja cada vez mas que sus iguales
gitanas, con lo que se refuerza la idea de que son y se sienten diferentes a
ellas. Ademas este alejamiento se ve reforzado porque las nuevas comparieras
de estudio son chicas payas, con maneras diferentes de entender la vida. Para
la mayoria de los gitanos, estas mozas estan “apayadas”.

La escolarizacion deviene asi en un vehiculo que posibilita, contribuyendo a
disminuir las diferencias con la sociedad mayoritaria, la creacién de un futuro
diferente en un mayor plano de "igualdad" respecto a la sociedad dominante.
En un anterior escrito (Crespo, 1998) acerca de la “adolescencia gitana”
sefialé que en la medida que las jovenes participan en el contexto de actividad
escolar que dispone de otros discursos legitimadores diferentes, de otros
modelos de referencia diferentes, de otros universos morales que regulan las
conductas de los sujetos, "orienta” una serie de cambios en las practicas
sociales caracteristicas de los gitanos. Por ello, una de las diferencias

227



Las nuevas identidades de género

fundamentales entre el “pensamiento tradicional” y el “pensamiento
moderno” lo constituye la edad del matrimonio:

“Rai: Si, pero yo difiero de eso, Tio Emilio, porque hoy, en la actualidad, las
nifias ya no se casan tan jovenes. Y eso ;sabe por qué? Por las escuelas. Tienen
otra educacion

TE: Bueno mira, Raimundo, lo voy a poner ahora en ti. ;A ti qué te gustaria,
una mujer de 22 afios o una mujer de 16?

Rai: A mi me es indiferente.

TE: No, igual no es.” (TO5066)

Que la mayor parte de las veces va unido al numero de hijos deseados, lo cual
implica un cierto control de los procesos reproductivos:

Ent: ... los gitanos tenian muchos hijos. (La joven levanta las cejas y sonrie) Y
de alguna forma ahora parece ser que empieza... Que sobre todo las mujeres
mas joévenes empiezan a tener menos hijos. ;TG qué piensas?.

M: Hombre porque la economia tampoco lo permite. Pero a parte, yo creo que
es una locura. Yo por mi me quedaria con mi nifia sola. Pero claro no soy una
pareja yo sola. Entonces claro si a mi marido le apetece tener otro hijo pues...

Ent: Entonces asi, quién toma la decision, tl o tu marido.
M: Los dos. Es que somos dos, no somos uno nada mas.
Ent: Por ejemplo, ¢a ti cuantos hijos te gustaria tener?.

M: ¢Cuantos hijos?. Dos y punto. Porque ¢para qué tantos hijos? Es bonito
una familia grande porque yo tengo... mira, mi madre son 11 hermanos y mi
padre son 9 y se juntan todos y a mi eso me da una ilusion... Y que es bonito.
Pero ahora ¢cémo te apafias td en los tiempos que estamos de tener 11 hijos?.”
(R04126)

Pero en estos cambios la responsabilidad queda delegada en las propias
jovenes. Han de compaginar el mantenimiento de las tradiciones, como la
virginidad, con la relacién con el grupo dominante. Y aqui, otra vez mas, la
autoridad de la comunidad y mas concretamente de los Tios adquiere un
papel relevante. A las jovenes se les pide que conserven las tradiciones y a los
Tios que mantengan su autoridad, que sigan imponiendo la ley:

“Rai: (...) Entonces claro, la mentalidad mas anciana que los jovenes no lo
acaban de aceptar. Supongo que sera eso, pero entre los jovenes, por ejemplo
aqui en Badalona, (...) Entonces pensamos que aqui, bueno, tiene que ser
distinta la vida, porque la vida evoluciona para todo. Ya te he comentado antes
que tenemos que salvaguardar nuestra cultura. Que las chicas se relacionen
con chicos gitanos, no gitanos, que los chicos se relacionen con chicas no

228



Las nuevas identidades de género

gitanas, correcto, hasta cierto punto correcto. Las chicas tienen que, saben
desde muy chicas que tienen que mantener su virginidad. Y si por hache o por
be no la mantienen y se van con un chico no gitano, que bueno, que se haga
cargo ese chico, que sea €l su marido, su hombre, su compafiero y su todo, que
sea para él. Punto. Eso es lo que entendemos, y entendemos que las chicas
tienen que tener conocimiento de ello. Y creo que, bueno, que lo tienen.
Porque una chica que estudie, que tenga en la mente una capacidad grande de
estudio, tiene que entenderlo y saber asimilar esas actitudes del padre y de la
familia gitana.” (R13036)

Estas “mozas modernas” tienen dificultades a la hora de encontrar un futuro
marido. La gran mayoria de sus supuestos candidatos ya estan casados con lo
cual el circulo de futuros pretendientes cada vez se acota mas. En la mayor
parte de los casos se acaban casando con chicos payos, lo que refuerza mas
esa imagen de chicas “apayadas”.

En la medida que el concepto de mujer es indesligable del concepto de familia
y, por lo tanto, de reproduccién, se considera un hecho socialmente
incorrecto que una joven no quiera casarse o que lo haga a una edad
avanzada. La sancion social, como en otros momentos de la vida gitana, se
constata, por un lado, con las criticas de la comunidad, y por otro lado, con la
pérdida de respeto:

“TE: vamos a ver: hay mujeres de veintidos o veintitrés afios que no les va el
casamiento,

Rai: o por la razén que sea los mozos no se le acercan, cuando son jovenes

TE: te voy a decir por qué, hay dos bases: primero, porque a ella no el va el
casamiento, o segundo, porque la familia no es buena, no es buena familia y le
ha llegao pedirle la mano de esa mujer, porque dice: adénde te vas a meter,
hijo, te vas a meter en el infierno, porque son mala gente” (TO5066)

Coémo argumentaba Doumanis (op. cit.), "los argumentos de la gente mayor
aporta en apoyo a sus puntos de vista se basan en hechos que existian en el
tiempo, mientras que las nuevas generaciones los apoyan en la evidencia de su
realidad inmediata" (pag. 85):

“Rai: Ya te digo, es mi vision de ver las cosas. Yo para mi lo veo injusto, pero
tengo de adhererme a lo que son nuestras tradiciones como gitano y ver que es
correcto. Aunque ya te he dicho a mi me hacen una pidida a mi hija con 14 o 15
afos y seguramente que me pondria muy mal con la gente que fuese, incluso
me negaria por supuesto. Pero como comentemos, seguramente que mi
familia, mi padre y esto, seguramente, que me dirian lo contrario y tendria la
obligacion. Casi me veria obligado a decir: "pues tienes razén, padre, vamos a

229



Las nuevas identidades de género

darla”. (Pero) Yo no consiento. Yo no consentiria... que tengo una nifia con 13
afios, mi "vizqueta", por ejemplo, mi Maria... Me tiene 13 6 14 afiicos, es como
una mujer, es tan grandota como yo. Pero es una nifia. Y yo para mi veo que es
una salvajada porque la mentalidad mia ya no es la de atras, Tio Emilio, y no
estaria muy conforme que me la pidieran...

TE: Si, estamos de acuerdo. Pero tu sabes que en el pueblo gitano...

Rai: Si pero, entiéndamelo, que el pueblo gitano va evolucionando... Los
jovenes vamos cambiando...

TE: (Sentencioso) Lo bueno es bueno.

Rai: Pero si yo en eso estoy de acuerdo con Vd. porque Vd. tiene una
mentalidad... Yo estoy diciendo ahora... Yo soy més joven que Vd., Vd. tiene
tres generaciones o cuatro anterior a mi... Escicheme, escicheme. Vamos a
ver... Estoy con Vd. en eso, pero es que ahora el tiempo evoluciona. Las gentes
jovenes, como nosotros, pensamos, una nifia con ahora el tiempo evoluciona.
Las gentes jovenes, como nosotros, pensamos, una nifia con 13 afios,
imaginese, cuando tienen 18, 20 6 22 tienen 2 crios, 3 crios ya la dejan aparte.
Es como si fuera una mujer mayor. (Dirigiéndose a la entrevistadora)
Entonces yo, por ejemplo, me pongo yo por no ponerte otro. Yo para mi veo
que es una salvajada... Con todos los respetos. (TE Protesta) Con todos los
respetos, con todos los respetos hacia mi pueblo... Porque es asi. “ (TO5066)

Pero incluso para aquéllas que acaban casandose con chicos gitanos, todo
cambia después del matrimonio. Nos podemos encontrar con hechos que
pueden parecer “curiosos” bajo la mirada paya como por ejemplo el trabajo.
El futuro marido gitano intentara, en la medida que las condiciones
socioecondmicas se lo permitan, que su futura mujer no trabaje en un
ambiente solo payo. El caso de Dolores es un claro ejemplo de ello: hasta su
matrimonio, ella era uno de los puntales de la asociacion gitana, realiza
gestiones, esta en reuniones con payos,... pero su padre tuvo que hablar con
su futuro yerno para que dejase a Dolores seguir trabajando alli. Para ello
utiliz6 dos argumentos bésicos: uno, econémico, “si Dolores trabaja tendran
mas dinero” y, dos, y a mi entender fundamental, “a las reuniones que
Dolores asista, se entiende que reuniones con payos, siempre ird acompafnada
de hombres gitanos y asi su marido “no tendra que preocuparse de nada”.

Esto me lleva a uno de los puntos fundamentales: la sexualizacion de las
relaciones entre hombre y mujer. Bajo nuestro punto de vista, mujeres
occidentales modernas, ni tenemos que pedirle permiso a nuestro marido
para trabajar ni pensamos, en lineas generales (se entiende que hay
excepciones pero éstas son individuales), en la posibilidad de mantener
relaciones sexuales con aquellos hombres con los que nos relacionamos
laboralmente. Normalmente separamos ambos &ambitos y, es mas,

230



Las nuevas identidades de género

entendemos que la simple relaciéon con alguien del sexo contrario no nos
llevara a mantener relaciones sexuales con él.

Otra de las cosas que cambia a partir del matrimonio en éstas mujeres
modernas es la distribucion de las tareas domeésticas. A los hombres gitanos
gue se casan con estas mujeres les agrada el hecho de que ellas tengan mayor
formacidén, mayores conocimientos que la mayoria de las mujeres gitanas,
pero tienen muy claro que su lugar, su rol en casa no ha de ser cuestionado.
Ellas seguiran siendo, aunque trabajen fuera de casa, las responsables de
mantener el hogar. La esfera doméstica sigue siendo su lugar de referencia.

Comentaba este apartado argumentando la importancia que tiene la
prolongacion de la escolarizacién en la creacion de las nuevas identidades de
mujer gitana. Sefialaba como se relaciona con el retraso en la edad de
matrimonio y en el nudmero de hijos deseados. Pero ademads, esta
escolarizacién prolongada provoca un gran efecto en el tradicional sistema
cultural gitano, ya que también afecta al orden social ligado a la edad. En la
tradicion gitana los conocimientos se aprenden a partir de los mayores; se
presupone que con la edad uno es mas capaz de elaborar, ver y prever los
acontecimientos de la vida; de ahi el gran respeto a las personas ancianas.
Pero la idea de que la acumulacién de conocimientos, y por lo tanto de
sabiduria, corresponde sélo a las personas ancianas, estd comenzando a
ponerse en entredicho. Una parte importante de los adultos gitanos son
analfabetos funcionales, y uno no puede responder de la misma manera, ni
esta en las mismas condiciones para ello, cuando es incapaz de entender que
el papel que le da su hijo le cita para una entrevista con la maestra o para
poder acceder a una ayuda social. Si uno no domina las herramientas del
sistema, éste le domina a él. Y aqui se produce uno de los cambios. Los
gitanos que manejan la lectura y la escritura como herramienta, devienen
sujetos importantes dentro de la comunidad. El saber ya no es sélo exclusivo
de los ancianos, sino que los joévenes poseen otro tipo de saber que resulta
necesario para conseguir esa supervivencia. Aquellos que en otros tiempos
tenian que callarse ante los mayores, ahora no tan s6lo son escuchados sino
gue se les pide abiertamente que participen y que ayuden en la blsqueda de
soluciones.

231



Las nuevas identidades de género

7.5. LA IDENTIDAD HIBRIDA Y LAS MUJERES
GITANAS

En esta dialéctica entre la tradicion y el cambio, seria ingenuo pensar que los
diferentes ideales de mujer que he ido mostrando en esta tesis coexisten sin
confrontacion alguna. Evidentemente son modelos, ideales, guiones, que los
sujetos construyen acerca de como les gustaria que transcurriesen sus vidas.
Lo que no se puede obviar es que la sociedad gitana, vive actualmente un
proceso de cambio cultural. En este sentido podemos preguntarnos, si el
matrimonio es uno de los pilares fundamentales de su estructura social,
¢cOmo operan estos planteamientos de cambio? La respuesta, que no es
simple, apunta hacia la creacion de nuevas identidades y, mas
concretamente, hacia una identidad hibrida donde cohabitan valores
tradicionales y modernos.

El matrimonio, aunque con diferencias substanciales, sigue considerandose
la piedra angular de su sistema cultural. No se entiende que alguien
permanezca soltero. En una de las actividades que realizamos en la
Asociacion Gitana de Badalona un dia surgio el tema de la maternidad (lo
comentaré despueés) y el del matrimonio:

Los comentarios siguientes fueron mas impactantes emocionalmente no ya para mi
sino para Belin. Cuando nos preguntaron si estabamos casadas, Belin comentd que
estaba divorciada. Como anteriormente ya habia dicho su edad, todas se quedaron
extrafadas. EI comentario siguiente fue de Africa: “jtd chica, pues td ya nada de
nadaj ¢y qué vas a hacer sin un hombre? ;Y por qué? Asi te vas a quedar sola”. A ella
le resultaba realmente muy dificil no ya entender que alguien estuviese separado sino
que después no hubiese buscado un hombre para estar con ella: tener mas de 40
afos, vivir sola y no tener ningln hombre en proyecto era, de entrada, algo
demasiado dificil de admitir. Realmente estaba teniendo ante si un modelo
totalmente diferente a lo que ella esta acostumbrada, creo que nunca se habia llegado
a pensar que eso se diera. Después pensando que igual sus comentarios podian herir,
le pregunté a Belin si le habia molestado.

Es mas, otro dia se trabajaba con los nifios en la construccion de unas
marionetas para las que tenian que crear una historia que pudiese mas tarde
ser representada. El siguiente relato es un extracto del diario de campo de
aquel dia:

“Mas tarde, se trabajé de forma separada, es decir un grupo de unas 4 nifias por cada
monitora, siendo 3 grupos (Carmen no coordinaba oficialmente ningin grupo, mas
bien ayudaba a quien se lo reclamaba). Dos de los grupos apostaban por una historia

232



Las nuevas identidades de género

donde las titellas, personajes creados por ellas, seria las protagonistas. En cambio, el
otro grupo no parecia estar motivado en la actividad, en parte porque los intereses de
las nifias eran otros o bien porque no tuve habilidad para motivarlas ( ho estaba
comoda con dos de las nifias). El resultado fue que el grupo se disgregé pasando a
unirse con el grupo de las nifias mas grandes, el cual habia elaborado una historia
interesante para todas: “el acontecimiento de un casamiento” Curiosamente, el
grupo de las pequefias también coincidié con la historia.”

Lo interesante de todo ello es como el tema del matrimonio surge y resurge
constantemente en los juegos y en las conversaciones de los nifos.
Relacionado con todo ello, la importancia de la maternidad sigue presente:

Un dia surgié el tema de la maternidad. Carmen muy enfatica comenté que una
mujer sélo lo es cuando es madre, a lo que las demas asintieron. Empezaron a
preguntarnos a las que alli estdbamos, Belin, Virginia y a mi, si estabamos casadas y
si teniamos hijos. Al contestarles que no teniamos hijos, Carmen dirigiéndose a mi
me comento que tenia que darme prisa porque a partir de los 40 los nifios nacen mal,
con problemas. Entonces les di la sorpresa, les anuncié que ibamos a adoptar a dos
nifios colombianos y les ensefié sus fotos. Carmen coment6 que eso estaba bien
porque asi habria realizado el suefio de toda mujer: ser madre. ElI comentario
siguiente fue una pregunta de Lucia: ¢eres estéril?. Este tipo de preguntas a nuestros
0jos payos resulta sorprendente ya que las interpretamos como una intromisién en la
intimidad que solo se permite a aquellos que estdn muy proximos y en unos
momentos muy determinados; no resulta bien visto realizarla a alguien si la persona
no ha realizado algun tipo de comentario previo. Su pregunta tenia, o eso al menos
creo, una doble intencién: por un lado, interesarse por mi estado de salud y, por otro
lado, entre los gitanos existe la creencia que una mujer estéril lo es porque “esta
pagando algun tipo de culpas” (entiéndase que no es necesario que la culpabilidad
sea individual, sino como todo aquello que define a lo gitano, la culpabilidad es
entendida como algo familiar). Por encima de todo ello esta la idea de que les cuesta
entender que para una mujer casada su primera prioridad no sea tener hijos; el
trabajo o la realizacién personal ligada al trabajo es algo secundario. Para los gitanos
el trabajo sélo es la via que permite sustentar econémicamente a una familia pero no
es entendido como algo vital para la definicion de la identidad como en estos
momentos esta siendo para muchos de los payos, sobre todo para aquellos con un
cierto nivel universitario.

Pero volviendo nuestra conversacién, después de la pregunta insidiosa de Lucia,
Carmen comentd que “claro con tanto trabajo uno no tiene tiempo para tener los
hijos” y que ademas trabajar tanto, como son conscientes que hacemos, da mucho
estrés y eso no es bueno para tener hijos.

El matrimonio y la maternidad siguen formando parte de la identidad
cultural gitana, aunque el futuro marido buscado seria diferente y el niUmero
de hijos menor. Lo que si cambia de manera substancial son las maneras, por
ejemplo, de buscar a la futura pareja. En el apartado anterior sobre la
construccion de género sefialaba que las nifias insistian en el hecho de que,

233



Las nuevas identidades de género

por ejemplo en la vestimenta, los padres payos no ejercian control sobre sus
hijas. Estos comentarios contrastan con lo que he podido observar en la
asociacion gitana:

De todas maneras el tema de la blsqueda de novio y futuro marido también esta
cambiando. Tiempo atras seria impensable ver como las chicas gitanas se visten, se
maquillan, en definitiva, se adornan haciendo ver ante los ojos del otros que son un
buen partido; realmente “se pavonean” delante de ellos. La mayoria de las veces,
ademas, es explicito: las chicas no participan en algunas de las actividades realizadas
en la asociacion porque no estan los chicos y, es mas, en alguna de estas actividades
pensadas exclusivamente para las chicas, los chicos no dudan en querer participar,
de hecho practicamente se les ha de expulsar fisicamente. Este hecho me parece
totalmente novedoso, la facilidad para “buscarse” mutuamente los chicos y las chicas.
Hace tiempo si a alguien se le hubiese ocurrido un hecho como éste, la censura
publica hubiese sido unanime, en cambio ahora se tolera siempre y cuando sea
dentro de unos limites tolerables. Pero lo que resulta méas curioso de todo ello es la
vergiienza que muestran las chicas: quieren que las vean pero que no las miren, y
¢quién no va a mirarlas?

Como comentaba antes, el pavoneo de las chicas se muestra en su forma de vestir
altamente provocativa: pantalones y camisetas ajustadas, transparentes en algunos
casos, faldas por encima de la rodilla.... en chicas con 13, 14 o 15 afios. En el caso de
las faldas me detendré un momento: hace mas o menos un afio recuerdo como
Dolores se habia comprado un traje chaqueta, para una boda en la que asistian toda
la familia, cuya falda iba justo por encima de la rodilla, su padre, que en la mayoria
de los casos ostenta un aire renovador, hizo que cambiara el traje. Ahora, un afio
después su hermana Carmen va a la asociacién con faldas por encima de la rodilla 'y
su padre no hace ningun comentario.

Otro de los elementos de “modernidad” es la relacion mantenida con el
trabajo y la distribucion de roles. Ya vimos que tradicionalmente en la venta
ambulante, el principal de sus oficios, el hombre era el encargado de realizar
los tratos y la mujer la que ejercia la venta propiamente dicha. Las
dificultades para ejercer la venta ambulante y el hecho de que a partir de la
sedenterizacion las mujeres ejerzan los dos roles anteriores, trastoca también
lo que se espera del futuro marido. Si son ellas las que realizan el trabajo y las
que administran el prepuesto, el rol del hombre se tambalea: o busca un
trabajo asalariado o pierde su estatus. Y eso es lo que estd empezando a pasar
en algunas comunidades como Sant Roc.

Todo ello conlleva una busqueda de unas relaciones mas igualitarias, de

compaferismo, en la pareja, que se corresponden una vez mas con los valores
individualistas:

234



Las nuevas identidades de género

Hablamos también si las mujeres pueden salir solas o con amigas. Ellas comentaban
gue normalmente solo se sale para ir a hacer recados, a comprar; y que si tienen
nifios se los han de llevar con ellas. Comentaban que eso no les gustaba porque
creian que las mujeres también podian salir con sus amigas a cenar o a tomar algo,
como hacen los hombres. Les disgustaba también que los maridos se suelen ir los
sdbados con sus amigos y a ellas les dejan solas en casa. Eso les disgustaba
profundamente porque en la actualidad son las mujeres, en la mayoria de los casos,
guienes sustentan econémicamente a la familia. Este es un elemento fundamental de
contraste con muchas sociedades tradicionales donde el hombre es el garante
econdémico familiar, pero coincide con lo que en diversos estudios estan sefialando
sobre la desestructuracion que sufren muchas sociedades tradicionales sobre todo en
América Latina (Raguz,...). En la mayoria de estos paises se esta produciendo un
fendbmeno que implica que los hombres se desentienden de la familia, con lo cual son
las mujeres en solitario quienes la sustentan, ademas normalmente tienen hijos de
diferentes padres. Es la diferencia que sefiala Raguz entre patriarcado y machismo:
en el primero hay una serie de normas y valores claros donde los roles estan
diferenciados y son complementarios; en el segundo se da una no responsabilidad
por parte de los hombres. Creo que en la comunidad de Sant Roc no se esta
produciendo este fendmeno pero si una cierta aproximacién a él. Como sefialaba
Greenfield para que se produzca un replanteamiento en los roles ha de existir unos
cambios previos en la desestructuracion de las relaciones sociales tradicionales y
creo que éste es el factor fundamental. De hecho los propios chicos asi lo afirman: en
un taller sobre informatica planteandoles a los alumnos por qué estaban alli, qué es
lo que querian aprender, un chico respondia que no necesitaba trabajar porque
cuando se casase ya trabajaria su mujer. Lucia y Africa afirmaban esos mismos
planteamientos cuando decian que lo que esta pasando ahora es que los maridos les
piden a sus mujeres cada semana dinero para salir, sin aportar nada. Lucia iba mas
alla, comentaba la comparacion entre dos chicos de la comunidad y decia que
preferia a uno de ellos porque éste trabajaba y el otro s6lo hacia que dar vueltas y
pedirle dinero a su madre. Nos estdn hablando de la responsabilidad que desean
para sus futuros maridos.

Todo ello nos lleva al ultimo elemento importante: el rol que desempefian las
madres. A mi entender es fundamental ya que ellas como principal, que no
anico, agente socializador desarrollan en su hijos su proyecto de vida. Por un
lado, recordemos como las nifias nos hablaban de las madres de los futuros
maridos como encubridoras. Y , por otro lado, son las que apuestan tanto por
los valores mas “tradicionales” como por los valores mas “modernos”.

Por todo ello, esta nueva identidad gitana se caracteriza por una tendencia
hacia la nuclearizacion de la familia, donde la pareja-compafieros cobra
cada vez mayor sentido en detrimento de la familia extensa. También por la
disminucion del nnimero de hijos y la apuesta por la formacién reglada.
Todo ello inevitablemente trastoca los roles de género de la cultura gitana.

A estas alturas podriamos preguntarnos si todo este proceso no es similar a
los cambios acontecidos en Occidente en las Gltimas décadas, si no se trata
nada méas que de una simple “modernizacion” de un grupo cultural, de un
proceso de aculturacion. Creo que no es tan simple por dos motivos

235



Las nuevas identidades de género

fundamentales. EI primero de ellos, porque este grupo cultural, los gitanos,
son y se consideran a si mismos una minoria con unas determinadas
relaciones de poder con el grupo dominante. Y, en segundo lugar, porque
cualquier propuesta de cambio no es bien recibida por una comunidad que en
principio ejerce una funcién conservadora. Salirse de la norma establecida
supone estar dispuesto a convertirse en el centro de las miradas, cualquier
“error” es doblemente sancionado, ya que proviene de aquellos que han
provocado una ruptura en el consenso.

Ademaés, lo fundamental de todo ello es que coexisten en una misma
comunidad diferentes modelos, diferentes marcos de referencia. De la
estabilidad y homogeneidad propia de épocas anteriores se ha pasando a
momentos de indecision y hasta de una cierta fractura social. Y todo ello pasa
por la toma de conciencia de ser y sentirse diferente a los demas grupos
culturales. Una vez mas, solo es posible “tomar las riendas” de la propia vida
cuando uno es consciente de que existe y esa existencia tiene un significado
especial. Como afirma Haraway (1991), la liberacion se basa en la
construccién de la conciencia, de la comprension imaginativa de la opresion
y, también, de lo posible. A partir de ahi los caminos son diversos. Como
argumenta (Baba, op. cit.) existe un espacio liminal, de relacion con los
Otros, donde se construyen las identidades. Esta espacio posee limites,
fronteras, restricciones pero, a la vez, es un lugar de posibilidades. Y asi
configuramos la multiplicidad de identidades.

Por ultimo y como elemento fundamental de cierre de esta tesis, todas estas
posibilidades permiten, entre otras cosas, la creacion de una identidad
hibrida, compuesta por todos los elementos analizados anteriormente
incluyendo la importancia de la virginidad. Es este el rasgo que los destaca y
gue se considera la esencia del grupo cultural. Si hay un elemento que pueda
constituir el nucleo duro de la cultura gitana seria precisamente este: la
importancia de la virginidad.

En las nifias, desde la mas corta edad, surge constantemente el tema de la
importancia de la virginidad. Mas arriba he comentado que en una de las
actividades de creacion de unas marionetas giraba en torno al matrimonio.
Lo curioso es que desde las nifias mas pequefas a las mas grandes, todas ellas
hicieron alusion al ritual del pafiuelo y la comprobacion publica de la
virginidad:

De todas maneras lo més interesante de este dia fue la conversacion en torno a los
maridos. Lucia comentaba el caso de una chica de alli que con 15 afios se habia
casado, tenia un hijo, estaba separada y viviendo en casa de la madre. Los
comentarios de ellas es que eso habia pasado porque la chica estd muy enmadrada, y
claro el marido no aguanta eso. Les preguntamos también si esta chica podria volver
a casarse y ellas contestaron que casarse so6lo se puede casar una vez. “Si encuentra
un chico que la quiere se puede juntar pero casar ya no, porque la suegra no lo va a
querer”. Lucia se estaba refiriendo a que cuando dos gitanos se casan para que la
boda tenga legitimidad social la novia ha de ser virgen y demostrarlo con el
“pafiuelo”.

236



Las nuevas identidades de género

En la propia comunidad he podido apreciar el “vacio social” que impone el
hecho de no mantener la virginidad sobre todo en las que se denominan
“familias modernas” (por oposiciéon a las tradicionales) y el dolor y
sufrimiento que ello conlleva. En el caso de Dolores ello queda fielmente
reflejado. Ella es la hija de uno de los miembros importantes de la asociacion
gitana, y durante mucho tiempo ha venido desempefiando tareas importantes
dentro de la asociacion. Para sus padres Dolores suponia una apuesta de
futuro, un estandarte de lo que hemos llamado el pueblo gitano. Por ello
nunca se opusieron a su formacion sino todo lo contrario, la animaron, a
costa de muchos esfuerzos, para que estudiase una carrera universitaria. Ella
y toda su familia siempre estaban expuestos ante los ojos de los miembros de
la comunidad, muchos no compartian su proyecto familiar pero eran
respetados porque seguian los preceptos de la cultura gitana. Con el devenir
del tiempo, Dolores tuvo cada vez mas dificultades de relacion, para muchos
era demasiado “apayada”. Los temas de interés diferian de los de la mayoria
de las chicas de su edad, con lo que cada vez se iba encontrando mas sola
pero se sentia orgullosa de la decisiéon tomada y creia que ello serviria de
ejemplo a otras familias. Pero no sélo se iba quedando sin amigas sino que los
futuros maridos iban desapareciendo de su vista, se iban casando, en el
imaginario de la comunidad todo el mundo esperaba que se casaria con un
payo. Pero no fue asi, encontré un chico gitano, soltero y trabajador como ella
con quién poder compartir su vida. En aquellos momentos Dolores se
convirtié en un personaje destacable de la comunidad, tenia una formacion
pero como ella decia “soy tan gitana como las demas”. Y es que ser gitana
significa ser virgen. Pero como a veces ocurre, el final no pudo cumplirse y
Dolores no pudo casarse por el rito gitano. Demostré su virginidad hasta el
momento del “desliz’ante sus padres y sus suegros pero ello no fue suficiente
porque no lo pudo hacer ante toda la comunidad. A partir de este momento
todo cambid, familiares que no le hablaron, incluso hoy en dia después de
transcurrir mas de un afio de todos estos hechos aun siguen sin hacerlo. Las
dificultades por las que esta pasando son considerables pero para hacernos
una idea simplemente quedémonos con dos ideas: su familia todavia no ha
ido de visita a su vivienda y tiene que cambiar de acera para no cruzarse con
sus familiares. Realmente en estas condiciones, alguien que ha sido
socializado hacia la interdependencia, la existencia diaria supone una dura
carga. De ahi a la depresion hay una pequefia frontera.

Este caso, el de Dolores, ejemplifica de manera clara como la responsabilidad
no es individual, sino colectiva. Como una “carrera” individual implica a toda
la familia (y es de interés de toda la comunidad), hasta el punto de que la
posicion de poder del resto de los miembros dependa del éxito o fracaso de su
estrategia. Reivindicar aqui la individualidad, el libre albedrio, es ponerse al
margen de la comunidad. Y ello tiene resultados dramaticos cuando se ha
sido socializado para la interdependencia.

Existen otros casos en los que la mujer pudo desarrollar su carrera y cumplir

con los requisitos de la comunidad, aunque para ello debo buscar fuera del
entorno de Sant Roc. Me refiero a mujeres que actualmente participan en

237



Las nuevas identidades de género

foros sobre las posibilidades de la mujer gitana instruida. En todos los casos
hay una linea comun: su carrera no les pertenece, su éxito no es una exclusiva
suya. Una vez superados todos los obstaculos, su desempeio profesional se
vuelca sobre la propia comunidad. No es extrafio que Dolores escogiera
estudiar Trabajo Social. Por un lado es el tipo de profesional payo mas
conocido por la comunidad. Pero, mas importante, es un tipo de profesion
gue tiene marcado un destino claro: aplicar las herramientas asi conseguidas
en provecho de la propia comunidad o, al menos, del propio grupo cultural,
del pueblo gitano. Las gitanas triunfadoras, hayan estudiado derecho,
magisterio o antropologia, organizan su actividad profesional, si no
exclusivamente, si en parte como servicio a su comunidad o a su pueblo. Es
su forma de mantenerse “dentro”, de seguir formando parte del grupo.

Evidentemente, este es el camino de las “pioneras”, esta por ver cual es el
compromiso entre individualidad y pertenencia al grupo que asumen las
futuras generaciones de mujeres gitanas que adquieran niveles superiores de
formacion. La tension entre una sociedad patriarcal por una lado y la presion
asimilacionista e individualizadora por otro crean un campo en el que tanto
pueden surgir formas innovadoras para la cultura gitana como vias hacia su
progresiva desaparicion (lo que personalmente consideraria lamentable). En
cualquier caso nada seguira siendo igual.

238



Conclusiones

CONCLUSIONES

1. Existe actualmente un marcado proceso de cambio cultural en las
sociedades gitanas. Los cambios econdémicos, la escolarizacion y el impacto
de los medios de comunicacién, consolidan el proceso de sedentarizacion
iniciado hace mas tiempo. Estos cambios se manifiestan en las préacticas
cotidianas, en la organizacion familiar, en la vida comunitaria y en la fuerza
de los valores tradicionales.

He identificado tres vectores de cambio:

a) asimilacion a los valores y formas de vida dominantes

b) segregacién y reforzamiento de las diferencias y los limites con el
grupo dominante

c) desarrollo de una nueva identidad cultural diferenciada, incorporando
herramientas y algunos valores del grupo dominante

La primera opcion supone en extremo la deculturacién, la disgregacion v,
muy probablemente, mayor marginacion. La pérdida de identidad cultural va
de la mano con la disolucion de los lazos comunitarios, y la pérdida de
solidaridad y apoyo grupal. Es el resultado de un fuerte presion del grupo
dominante, que presenta sus valores como los unicos aceptables y, en todo
caso, supone mas una opcion individual que colectiva, generalmente con muy
escasa conciencia.

La segunda es también resultado de las relaciones de poder entre mayoria
dominante y minoria. Las politicas y acciones segregadoras de la primera
encuentran como resistencia el desarrollo de identidades de “oposicién”, con
la creacion de diferencias “secundarias”, es decir, de caracteristicas culturales
cuyo principal valor reside en subrayar la distancia con el grupo dominante.

La tercera es a la vez fruto de desplazamientos en la esfera individual y la
colectiva. Son elementos de esta via tanto la aparicion de disidencias
personales en torno a usos tradicionales, como la formulacion politica de un
“pueblo gitano” y el desarrollo de formas asociativas no tradicionales, en
torno a objetivos comunitarios y culturales.

En los tres casos (en los tres) se trata de un proceso de modernizacion, que
supone una revision de los valores tradicionales, bien sea para abandonarlos,

239



Conclusiones

bien para reforzarlos a través de la incorporacion de formas nuevas pero
opuestas al grupo dominante, bien para adaptarlos a una sociedad percibida
como mas abierta a la interculturalidad. En cualquier caso, hoy en dia las
sociedades gitanas no pueden considerarse sin mas como sociedades
tradicionales.

2. Este proceso de cambio no puede desligarse de la condicién de minorias
culturales de las sociedades gitanas. No se pueden considerar como
sociedades tradicionales que sobreviven milagrosamente a pesar de que
existen en el interior del territorio de los estados modernos.

Incluso lo tradicional (costumbres, leyes, formas de relacion familiar,
autoridad) no puede ser entendido sin atender a su funcion en la
consolidacion y cohesion de un grupo minoritario en situacién claramente
desventajosa en las relaciones de poder dentro de un estado.

Lo que en un principio son diferencias culturales primarias, formas de
conducta y de organizacion enraizadas ancestralmente, devienen en parte
como diferencias culturales secundarias, es decir se mantienen y cumplen
una funcion moderna, son funcionales en la relacién del grupo con la
mayoria dominante y sus instituciones. Ya no es sélo el valor intrinseco de las
tradiciones, sino también su papel en los procesos de identidad y
diferenciacion respecto al otro, en el mantenimiento de la cohesion social, y
en la resistencia a la asimilacion. Claros ejemplos son el poder de los
ancianos y el valor de la virginidad de las jovenes.

3. Esta nueva organizaciéon de roles supone cambios importantes en el
proyecto de desarrollo de los miembros de esta cultura. Los cambios en el
nivel historico-cultural tienen su correlato en el nivel ontogenético.

Existe una competencia entre valores colectivistas e individualistas. Ello es
tremendamente decisivo, ya que la asuncion de unos u otros (o los intentos
de compromiso entre ambos) suponen proyectos evolutivos muy diferentes,
hacia la autonomia o hacia la interdependencia. La interdependencia es
funcional para la cohesion grupal y el mantenimiento de la identidad cultural.
La autonomia es funcional para adquirir las herramientas del grupo
dominante y manejarse en sus instituciones.

240



Conclusiones

Mientras, la insercién en la escuela o en el trabajo resulta problematica, ya
gue sus valores son diametralmente opuestos a los de la comunidad. Fracaso
escolar y paro son las consecuencias habituales.

Como forma de adaptacion, las familias desarrollan nuevas estrategias,
todavia hoy emergentes, cuyo objetivo seria el equilibrio entre valores y
visones del mundo. Pero la oposicién entre las interpretaciones del mundo,
entre los significados provistos entre dos de los microsistemas fundamentales
en el desarrollo infantil (familia y escuela) genera demandas contrapuestas a
los nifios en cuestiones como el rol de género, la responsabilidad personal, la
solidaridad, etc.

4. Este cambio, entre otras cosas, supone una nueva organizacion de los roles
de género. Al estar profundamente relacionada la actividad econémica con la
familiar, la division de roles en funcion del género es fundamental, como en
todas las sociedades tradicionales. Eso lleva a procesos de socializacion muy
diferenciados para cada sexo, con exigencias y expectativas muy distantes.

Los cambios en la actividad econdmica suponen también cambios en la
organizacién familiar. La dilucién del papel masculino en la actividad
econdmica supone cambios en las relaciones de poder con las mujeres. Estos
cambios vienen amplificados por la pertenencia de cada mujer a una
comunidad de mujeres.

El rol de la mujer es fundamentalmente conservador pero, ante un cambio
social considerable, en el que se generan importantes desequilibrios, se
convierte en la principal fuente de innovacién.

5. La nueva orientacion del desarrollo de los sujetos en la cultura gitana
(grupo minoritario) no puede asimilarse a la orientacion en el desarrollo de
los sujetos del grupo dominante.

Asi, los cambios en el papel de la mujer, aunque puedan en apariencia

asimilarse a los acontecidos en la Espafia de los afios sesenta y setenta, y
aunque sean fruto también de un proceso que podemos denominar

241



Conclusiones

“modernizacion”, son solo interpretables a través del prisma de la cultura
gitana. Dos de estos cambios son especialmente ilustrativos:

El mantenimiento de la virginidad.
La subordinacion del futuro profesional a la comunidad

La disidencia de las mujeres gitanas, disidencia que se transmite a sus hijas)
en torno al rol de la mujer en la sociedad y a las formas de relacién de la
pareja y de la familia, no ponen en cuestion el valor de la virginidad hasta el
momento del matrimonio. El papel de ello en la cohesion social, en la
relacion entre familias y el orden en la comunidad es central. La renuncia a
este valor es percibido como un peligro para la continuidad de todo el grupo
cultural. Es por ello que los procesos de modernizacion no pueden darse del
mismo modo. Actualmente, disentir respecto a este valor supone ponerse al
margen de un consenso béasico del grupo. Supone situarse fuera de la cultura
gitana. Mientras no exista otro icono aglutinador, la virginidad dificilmente
sera cuestionada y se mantendra como admonicion contra la deculturacion,
contra la asimilacién individualizadora.

Para la joven que opta (y se le permite) prolongar sus estudios hasta niveles
superiores, o desarrollar una actividad profesional de prestigio y no
tradicional, las contradicciones y presiones que debe superar son enormes.
No es menor el hecho de que en la mayoria de estos casos deba retrasarse la
edad de matrimonio. El compromiso necesario para seguir formando parte de
la sociedad consiste en revertir en ella la inversion. La mujer gitana no puede
concebir el ejercicio de la profesion o la carrera académica como un logro
personal y menos como un proyecto individual. Su aceptacion por la
comunidad y, lo que es mas importante, el mantenimiento de su identidad de
gitana, depende de que establezca un compromiso con esa comunidad. Sus
conocimientos y su prestigio se orientan al servicio a la comunidad (sea esta
el conjunto de familias aliadas o “el pueblo gitano” en abstracto).

6. Los cambios en las estrategias educativas dan lugar a nuevos sujetos que
contribuyen al cambio cultural. La pertenencia a nuevas instancias
socializadoras genera cambios que no se limitan a lo personal. El
conocimiento obtenido fuera de la familia y de la comunidad subvierte el
orden fundado en la experiencia de los ancianos como principal fuente de
conocimiento y sancién altima de los desacuerdos. La edad deja de ser un
marcador absoluto en la atribucion de autoridad, surgiendo como nuevo

242



Conclusiones

elemento la autoridad del que tiene conocimientos Utiles. Igual ocurre con el
gue conoce los mecanismos del estado y sus instituciones y posee estrategias
provechosas de relacién con el poder (es el caso de los presidentes de las
asociaciones gitanas, con un poder que no les seria reconocido debido a su
edad).

Pero también supone un cuestionamiento de las relaciones de poder entre
sexos. Las chicas que han podido estudiar, o las mujeres que lideran una
asociacion, tienen un reconocimiento que es ajeno a los mecanismos
tradicionales.

En todos los casos, estos sujetos con historias personales diferenciadas

influyen de manera draméatica en las comunidades a las que pertenecen,
produciendo importantes cambios.

243






Referencias bibliogréficas

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Abou, S. (1981). L'identité culturelle. Paris. Antropos.

Apfelbaum, E. (1989). Relaciones de dominacion y movimientos de
liberacion. Un analisis del poder entre los grupos. En J. F. Moralesy C.
Huici (Eds.). Lecturas de psicologia Social. Madrid. UNED.

Ardévol, E. (1986). Vigencia y cambio en la cultura de los gitanos. En T. San
Roman (Ed.). Gitanos de Madrid y Barcelona. Cerdanyola del Valles.
Publicacions UAB.

Bakhtin, M. M. (1929). Problems of Dostoyevsky's poetics. Minneapolis:
University of Minesota Press. 1984

Barudy, J. (1998). El dolor invisible de la infancia. Barcelona. Paidds

Benoist, J.M. (1983). Facettes de I'identité. En Lévi-Strauss. L'identité. Paris.
Auqdrige/PUF.

Berger, P. L. & Luckmann, T. (1988) La construccio social de la realitat. Un
tractat de sociologia del coneixement. Barcelona. Herder.

Bernstein, B. (1971). Praxis y accion. Madrid. Alianza. 1979.

Bessis, S. (1992). Mujeres del Magreb. Lo que esta en juego. Madrid. Ed.
Horas. 1994.

Bhabha, H. (1994): The location of culture. Londres. Roudledge.

Blake, I. K. (1993). Socio-emotional orientation of Mother-child
communication in African American families. In International Journal
of Behavioral Development, 16, 443-460.

Bourdieu, P. (1982). Ce que parler veut dire. Paris. Fayard.

Botey, F. (1970). Lo gitano, una cultura folk desconocida. Barcelona. Nova
Terra.

Botey, J. (1994). Els conflictes de classe, les identitats i les actituds.
Interaula, n. 21-22, pag. 3-6.

Bronfenbrenner, U. (1979). La ecologia del desarrollo humano. Barcelona.
Paidos.

Bruner, J. (1972). Nature and uses of immaturity. American Psychologist, n.
27, pp. 1-22.

245



Referencias bibliogréaficas

Bruner, J. (1974/75). From communication to language. A psychological
perspective. Cognition, 3, 255-87. (Trad. esp. en A. Perinat. La
comunicacion preverbal. Barcelona: Avesta, 1986).

Bruner, J. (1988). Realidad mental y mundos posibles. Barcelona: Gedisa.
Bruner, J. (1991). Actos de significado. Madrid. Alianza Editorial.

Bruner, J.S. (1997). La educacion, puerta de la cultura. Madrid. Aprendizaje-
Visor

Burman, E. (1994). La deconstruccion de la psicologia evolutiva. Madrid.
Aprendizaje-Visor.

Burman, E.; Alldred, P.; Bewley, C.; Goldberg, B.; Heenan, C.; Marks, D.;
Marshall, J.; Taylor, K.; Ullah, R. & Warner, S. (1996). Challenging
women. Psychology'’s exclusions, feminist possibilities. Buckingham.
Open University Press.

Busquets, , M.D.; Cainzos, M.; Fernandez, T.; Leal, A.; Moreno, M. & Sastre,
G. (1993). Los temas transversales. Madrid. Ed. Santillana.

Busquets, , M.D & Leal, A. (1994). Relaciones interpersonales, diversidad del
grupo y diversidad individual. Infancia y sociedad, 27-28, 217-231.

Calvo, T. (1980): Las minorias étnicas y sus relaciones de clase, razay etnia.
Documentacion social, Revista de estudios sociales y de sociologia
aplicada, 41, 15-28.

Calvo, T. (1990, a). ¢Espafia racista? Voces payas sobre los gitanos.
Barcelona. Anthropos.

Calvo, T. (1990, b). El racismo que viene. Madrid. Tecnos

Cerreruela, E.; Crespo, I.; Jiménez, R.; Lalueza, J.L.; Palli, C. & Santiago, R.
(2001): Hechos Gitanales. Conversaciones con tres gitanos de Sant Roc.
Cerdanyola del Vallés. Publicacions UAB.

Clanet, C. (1985). Situations interculturelles et sciencies humaines.
L'interculturel, v.2, 727-750. Université de Toulouse.

Clébert, J. P. (1985). Los gitanos. Barcelona. Ediciones Orbis.

Clifford, (1998). The predicament of culture. Twentieth-Century
Ethnography, Literature and Art. Cambridge MA. Harvard University
Press.

Cole, M. (1984). La zona de desarrollo proximo: donde la culturay el
conocimiento se generan mutuamente. Infancia y Aprendizaje, n. 25, pp.
3-17.

246



Referencias bibliogréficas

Cole, M. (1988). Cross-cultural research in the sociohistorical tradition.
Human Development, 31, 137-157.

Cole, M. (1999). Psicologia cultural. Madrid. Morata

Contreras, J. (1994) (comp.). Los retos de la inmigracion. Racismo y
pluriculturalidad. Madrid. Talasa.

Crespo, I. (1998). La adolescencia en el contexto cultural gitano. Proyecto de
Investigacion. Universitat Autonoma de Barcelona.

Crespo, l.; Lalueza, J. L.; Hernandez, E. & Perinat, A. (1995). Pautas de
crianza, diversidad cultural y minorias étnicas. Workshop. IV Congreso
Estatal Infancia Maltratada. Sevilla.

Crespo, I.; Lalueza, JL.; Palli, C. & Luque, MJ. (1998). Un proyecto
compartido: la creacién de una institucién propia de la minoria para
acceder a los conocimientos institucionalizados por la mayoria.
Comunicacion en symposium. Il Congreso Iberoamericano de Psicologia.
Madrid.

Crespo, |.; Lalueza, J.L. & Perinat, A. (1994): Derecho a la propia cultura:
Universalidad de valores o sesgo de la cultura dominante. Infancia y
Sociedad, 27/28, 283-294.

Crespo, I.; Lalueza, J. L.; Perinat, A. & Palli, C. (1997). Elementos para la
comprension del desarrollo humano como una construccion cultural.
Pdster VI Congreso Nacional de Psicologia Social. San Sebastian.

Crespo, I; Palli, C. & Lalueza J. (en prensa). Moving communities: A process
of negotiation with a Gypsy minority for empowerment. Community,
Work and Family (articulo aceptado para su publicacion en 2001).

D’Andrade, R. (1990). Some propositions about the relations between culture
and human cognition. En J.W. Stigler; R. A. Shweder & G. Herdt (Eds.):
Culture Psychology. Essays on comparative human development.
Cambridge. University Press.

Diaz, F. (1996). Formulaciones colectivas y formulaciones mutuas:
reconstrucciones de un conflicto social. En A. J. Gordo Lépez & J. L.
Linaza (Eds.). PDP (Psicologia, discurso y poder). Madrid. Visor.

Doise, W. (1978). Groups and individuals: explanations in social
psychology. Cambridge: Cambridge University Press.

Donaldson, M. (1979). La mente de los niflos. Madrid. Morata.

Doumanis, A.(1988). Practicas educativas maternas en entornos rurales y
urbanos. Madrid. Aprendizaje-Visor.

247



Referencias bibliogréaficas

Dumont, L. (1988). El individuo y las culturas, o como la ideologia se
modifica por su misma difusién. En T. Todorov (Ed.): Cruce de cuilturas
y mestizaje cultural. Madrid. Ediciones Jucar.

Eissenstadt, S.N. (1973). Tradition, Change and Modernity. New York.
Wiley.

Engestrom, Y (1993). Developmental studies on work as a testbench of
activity theory. En Chaiklin y Lave (Eds.): Understanding Practice.
Perspectives on Activity and Context. Nueva York. Cambridge University
Press.

Ensamenang, A. B. & Lamb, M. F. (1993). The acquisition of socio-cognitive
competence by Ng children in the Bamenda grosfields of Nordwest
Cameroon. International Journal of Behavioral Development, HG16,
429-441.

Erikson, E. H. (1968). Identidad, juventud y crisis. Madrid. Taurus. 1981.

Essomba, M.A. (1999) (Ed.) Construir la escuela intercultural. Barcelona.
Grao.

Evans-Pritchard, E. E. (1982). Parentesco y comunidad local entre los nuer.
En A. R. Radcliffe-Brown, & D. Forde (Eds.). Sistemas africanos de
parentesco y matrimonio. Barcelona. Anagrama.

Fernandez, M. C. (1983). Los gitanos frente al trabajo: del chabolismo a un
habitat normalizado. Tesis de la Escuela Social de Barcelona.

Ferndndez-Enguita, M. (1994). Escuela y etnicidad: el caso del pueblo
gitano. Madrid. CIDE.

Ferrer Benimeli, J. A. (1965). También los gitanos. Publicaciones de Caritas
Diocesana de Barcelona, 13. Barcelona.

Fortes, M. (1982). Parentesco y matrimonio entre los ashanti. En A. R.
Radcliffe-Brown, & D. Forde (Eds.). Sistemas africanos de parentesco y
matrimonio. Barcelona. Anagrama.

Foucault, M. (1969). La arqueologia del saber. Madrid: Siglo XXI
Foucault, M. (1978). Vigilar y castigar. Madrid Siglo XXI.

Gallini, C. (1993). Del racismo cientifico al diferencialismo cultural.
Seminario del ICE de la Universidad de Lleida.

Gardner, H.(1988) La nueva ciencia de la mente. Historia de la revolucion
cognitiva. Barcelona. Paidos.

Garriga, C. (2000): Els gitanos de Barcelona. Diputacio de Barcelona.

248



Referencias bibliogréficas

Gauvain, M. (1995). Thinking in niches: Sociocultural influences on cognitive
development. Human Development, 38, 25-45.

Geertz, C. (1987). La interpretacion de las culturas. Meéxico. Gedisa.
Geertz, C. (1996). Los usos de la diversidad. Barcelona. Paidos ICE/UAB.

Gergen, K. J. (1992). El yo saturado. Dilemas de identidad en el mundo
contemporaneo. Barcelona. Paidds. 1992

Greenfield, M.P. (1994): Independence and interdependence as
developmental scripts: Implications for theory, research and practice. In
Greenfield, P.M. & Cocking (Eds.) (1994): Cross-cultural Roots of
Minority Child Development. Hillsdale. LEA.

Greenfield, P.M. & Cocking (Eds.) (1994). Cross-cultural Roots of Minority
Child Development. Hillsdale. LEA.

Greenfield, P.M; Raeff, C.; Quiroz, B. (borrador): Cross-cultural conflict in
the social construction of the child. Borrador cedido por la autora.

Grice, H. P. (1989). Studies in the Way of Words. Cambridge, Mass. Harvard
University Press.

Hannoun, H. (1992): Els ghettos a I'escola. Per una educacio intercultural.
Vic. Eumo Editorial.

Haraway, D. (1991). Ciencia, cyborgs y mujeres. Madrid. Catedra.

Harris, M. (1981). Introduccién a la antropologia general. Madrid. Alianza
Editorial.

Hogg, M. A. (1985). Cohesidn de grupo. En C. Huici. Estructura y procesos
de grupo. Madrid. UNED.

Ibafiez, T. (1982). Poder y libertad. Barcelona. HORA.

Ibafez, T. (1990). Aproximaciones a la Psicologia Social. Barcelona.
Ediciones Sendai.

ifiguez, L. & Ibafiez, T. (1997). (Eds). Critical Social Psychology. London.
Sage.

Jiménez, A. (1968). La mujer gitana. Pomezia, n. 35-36. Barcelona.

Jiménez, P. & Royo, C. (1967). La pastoral aplicada a la idiosincrasia
gitana. La promocion gitana. Barcelona. Publicaciones de Caritas
Diocesana.

Jordén, J. (1994). La escuela multicultural. Un reto para el profesorado.
Barcelona. Paidos.

249



Referencias bibliogréaficas

Kaye, K. (1986). La vida mental y social del bebé. Barcelona. Paidos.
Kymilcka. W. (1996). Ciudadania multicultural. Barcelona. Paidds.

Laboratory of Comparative Human Cognition (1982). Culture and
intelligence. In R.J. Sternberg. Handbook of Human Intelligence.
Cambridge University Press. (Tradc. cast. en Inteligencia Humana. Vol I1.
Paidos. Barcelona).

Lalueza, JL.; Barrientos, A.; Crespo, I. & Martinez, S. (2001). Estudi de
Necessitats per a la elaboracié d'un pla de desenvolupament comunitari
al barri de Sant Roc. Documento presentado a la Generalitat de
Catalunya. Universitat Autonoma de Barcelona.

Lalueza, J.L. & Crespo, 1. (1996). Algunas dificultades generadas por el sesgo
cultural en el estudio del desarrollo humano. Culturay Educacién, 3, 51-
69.

Lalueza, J. L.; Crespo, I. & Palli, C. (1998). Minority/majority relationships:
An educational alternative to get the empowerment of a gypsy
community. Comunicacion en symposium. Forth Congress of the
International Society for Cultural Research and Activity Theory. Aarhus,
Dinamarca.

Lalueza, J.L.; Crespo, I; Palli, C. & Luque, M.J. (1999). Intervencion
educativa, comunidad y cultura gitana. Una experiencia con nuevas
tecnologias: la Casa de Shere Rom. In M.A. Essomba (Ed.) Construir la
escuela intercultural. Barcelona. Grad. 185-194.

Lalueza, J.L.; Crespo, I; Palli, C. & Luque, M.J. (2001). Socializacién y cambio
cultural en una comunidad étnica minoritaria. El nicho evolutivo gitano.
Culturay Educacion, 13 (1), 115-130.

Lalueza, J. L.; Crespo, I. & Perinat, A. (1994). Derecho a una familiay
abandono. Algunos matices sobre el sistema de acogida a nifios en
situacién de riesgo social. Infancia y Sociedad, n. 27/28, pag. 337-350.

Lalueza, J.L. & Perinat, A. (1994) Desarrollo de los significados compartidos
en el juego entre adultos y nifios con Sindrome de Down. Infanciay
aprendizaje. 67-68. P. 133-146

Leal, A. (1998). Diversidad y géenero en las relaciones interpersonales.
Educar, 22-23, 171-179

Ledn-Ignacio, (1971). Los gitanos en nuestro mundo. Horizonte, 15.

Leontiev, A. N. (1959). El desarrollo del psiquismo. Torrejon. Akal. 1982.

250



Referencias bibliogréficas

Leontiev, A. N. (1978). Activity, Consciousness, and Personality. Englewood
Cliffs. Prentice Hall.

Lévi-Strauss, CL. (1969). Las estructuras elementales de parentesco. Buenos
Aires. Paidos.

Lott, B. E. (1961). Group cohesiveness: A learning phenomenon. Journal of
Social Psychology, 55, pp. 275-286.

Martinez, 1. & Vasquez-Bronfman, A. (Eds.) (1995). La socializacién en la
escuela y la integracion de las minorias. Madrid. Fundacién Infanciay
Aprendizaje.

Markus, & Kitayama (1991). Culture and the self: Implications for cognition,
emotion, and motivation. Psychological Review, 98, 224-253.

Mandler, G.(1985). Cognitive Psychology. An essay in cognitive science.
Hillsdale. Erlbaum

Maturana, H. y Varela, F. (1983). El arbol del conocimiento. Madrid. Debate.

Montandon, C. (1995). Una perspectiva ecléctica y una accion discreta:
Algunas reflexiones personales en torno a la préactica de la investigacion.
En Martinez, I. & Vasquez-Bronfman, A. (Eds.) (1995). La socializacion
en la escuela y la integracion de las minorias. Madrid. Fundacion
Infancia y Aprendizaje.

Montenegro, M. (2001). Conocimientos, agentes y articulaciones: Una

mirada situada a la intervencion social.Tesis docotoral. Universitat
Autonoma de Barcelona.

Montero, M. (1994). Investigacion-Accion Participante y la unién entre
conocimiento popular y conocimiento cientifico. Revista de Psicologia, 6,
1, 31-45.

Montoya, J. M. (1987). La minoria gitana en la comunidad de Madrid.
Madrid. Publicaciones de la Comunidad Auténoma.

Moreno, M. (1983). La pedagogia operatoria. Barcelona. Ed. Laia

Moreno, M. (1992) (dir). Del silencio a la palabra. Madrid. Ministerio de
Asuntos Sociales. Ministerio de la Mujer.

Ogbu, J.U. (1990). Cultural mode, indetity and literacy. En J.W. Stigler; R. A.
Shweder & G. Herdt (Eds.): Culture Psychology. Essays on comparative
human development. Cambridge. University Press.

Ogbu, J.U. (1994): From Cultural Differences to Differences in Cultural frame
of Reference. In Greenfield, P.M. & Cocking (Eds.) (1994): Cross-cultural
Roots of Minority Child Development (365-391). Hillsdale. LEA.

251



Referencias bibliogréaficas

Oriol, M. (1984). Les variations de I'identité. Etude de I'evolution de I'identité
culturelle des enfants d’inmigrés en France et au Portugal. Rapport final
de I'ATP Internationale, vol. 1, C.N.R.S.

Palli, C. (2000): Jugant als limits: Selves, others and monsters en el viaje
etnogréfico. Proyecto de Investigacion. Universitat Autonoma de
Barcelona.

Parker, 1. & Shotter, J. (1990). (Eds). Deconstructing social psychology.
London: Routledge.

Perinat, A. (1998). Psicologia del desarrollo. Un enfoque sistémico.
Barcelona. Ediuoc.

Perinat, A.; Crespo, I. & Lalueza, J. L. (1994). El derecho de los nifios a un
proyecto de futuro. Infancia y Sociedad, n. 27/28, pp. 305-312. Madrid:
Ministerio de Asuntos Sociales.

Perinat, A. (en prensa). Los implicitos en la trasmision/adquisicion de los
conocimientos escolares.

Piaget (1946) La formacion del simbolo. México. Fondo de cultura
economica.

Rabain Jamin, J. (1994). Language and socialization of the child in African
families living in France. En Greenfield, P.M.. y Cocking: Cross-cultural
Roots of Minority Child Development. Nueva Jersey. Erlbaum.

Radcliffe-Brown, A.R. & Forde, D. (1982). Sistemas africanos de parentesco
y matrimonio. Barcelona. Anagrama.

Ramirez- Heredia, J. D. (1985). En defensa de los mios. Barcelona. Ediciones
29.

Ramirez-Heredia, J.(1972): Nosotros los Gitanos. Barcelona. Ediciones 92.
Rogoff, B. (1993). Aprendices del pensamiento. Barcelona. Paidos.

Rutter, R. (1990). Psychological resilience and protective mechanisms. En
Rolf, J. Et al. (comp.). Parental belief systems. Tehe psychological
consequences for children. Hisllsdale. Erlbaum.

Sadurni, M. & Perinat, A. (1994). El proceso ontogenético de la significacion.
Substratum, Vol. 11, n® 5, 17-39

Samper, L. (1996). Etnicidad y curriculo oculto: La construccion social del
“otro” por los futuros educadores. En Solé, C. (ed). Racismo, etnicidad y
educacion interculrural. Lleida. Edicions Universitat de Lleida.

Sampson, E.E. (1993). Celebrating the Other. A dialoguic account of human
nature. London: Harvester Whearsheaf.

252



Referencias bibliogréficas

San Roman, T. (1976). Vecinos gitanos. Madrid. Akal.

San Roman, T. (1986). Entre la marginacién y el racismo. Madrid. Alianza
Editorial.

San Roman, T. (1994). La diferencia inquietant. Barcelona. Editorial Alta
Fulla.

Sastre, G.; Moreno, M.; Nistal, T. (1994). El derecho a ser y la autorenuncia:
sus modelos representacionales en la preadolescencia. Infancia y
sociedad, 27-28, 163-189.

Schank, R.C. & Abelson, R.P. (1988). Guiones, metas, planes y
entendimiento: Un estudio de las estructuras del conocimiento humano.
Barcelona. Paidos.

Segalen, M. (1981). Antropologia historica de la familia. Madrid. Taurus.
1992.

Serres, M. (1983). Discours et parcours. En Lévi-Strauss, CL. (ed). L’identité.
Paris. Quadrige/PUF.

Shcnapper, D. (1988). Modernmidad y aculturaciones a proposito de los
trabajadores emigrantes. . En T. Todorov (Ed.): Cruce de cuilturas y
mestizaje cultural. Madrid. Ediciones Jucar.

Secord, P. F. & Backman, C. W. (1964). Social Psychology. New York.
McGraw-Hill.

Serrano-Garcia, 1. (1989). Bases ideoldgicas de la investigacion
participativa. Comunicacion presentado en el Congreso de la Sociedad
Interamericana de Psicologia. Buenos Aires: Argentina.

Sheriff, M. (1966). Group cpnflict and cooperation: their social psychology.
London. Routledge and Kegan Paul.

Shweder, R. A. (1986). Antropology's romantic rebelion against the
enlightement, or there's more to thinking than reason and evidence. In R.
A. Shweder & R. A. Le Vine (Eds.). Culture Theory. Essays on mind, self
and emotion. Cambridge. University Press.

Shweder, R. A. (1990). Cultural psychology — what is it?. En J.W. Stigler; R.
A. Shweder & G. Herdt (Eds.): Culture Psychology. Essays on
comparative human development. Cambridge. University Press.

Shweder, R.A. & Bourne, E. (1991). Does the concept of person vary cross-
culturally?. In R. A. Shwedwer. Thinking through cultures. Harvard
University Press.

Shotter, J. (1989). Social accountability and the social construction of ‘you’.
In J. Shotter & K. Gergen (Eds). Texts of Identity. London: Sage.

253



Referencias bibliogréaficas

Solé, C. (1996). Racismo, etnicidad y educacién interculrural. Lleida.
Edicions Universitat de Lleida.

Stainton-Rogers, R.; Stainton-Rogers, W. (1995). Social Psychology. A
Critical Agenda. Buckingham: Open University Pres.

Stolcke, V. (1995). Talking culture. New boundaries, New Rhetorics of
exclusion in Europe. Current Antropology, 36, 1, 1-24.

Super, C.M. & Harkness, S. (1986). The developmental niche: A
conceptualization at the interface of child and culture. International
Journal of Behavioral Development, 9, 545-569.

Tajfel, H. & Turner, J. C. (1979). An integrative theory of intergroup conflict.
In W. G. Austin & S. Worchel (eds.). The social psychology of intergroup
relations. Monterrey, CA. Brooks-Cole.

Tajfel, H. (1984). Grupos Humanos y categorias sociales. Barcelona. Herder.

Tapia Uribe, F.A.; LeVine, R.A. & LeVine, S.E.(1993). Maternal Behavior in a
Mexican Community: The Changing Environments of Children.
International Journal of Behavioral Development, 16, 395-408.

Taylor, S. E.; Fiske, S. T.; Etcoff, N. L. & Ruderman, A. J. (1978). Categorial
and contextual bases of person memory and sterotyping. Journal of
Personality and Social Psychology, 36, pp. 778-793.

Torres, A.(1991): Vivencias gitanas. Barcelona. Instituto Romani de Servicios
Sociales y Culturales.

Todorov, T. (1988) Cruce de cuilturas y mestizaje cultural. Madrid.
Ediciones Jucar.

Todorov, T. (1995). La vida en comun. Madrid. Santillana.

Valsiner. J. (1997). Culture and the development of children’s action. A
theory of human development. New York. Wiley.

Vila, 1. (1987). Vigotski: La mediacié semiotica de la ment. Osona. Eumo
Editorial.

Vygotsky, L. S. (1934-1977). Pensamiento y lenguaje. Buenos Aires. Editorial
La Pléyade.

Vygotsky, L.S. (1979). El desarrollo de los procesos psicolégicos superiores.
Barcelona. Critica.

Wexler, C. (1989). El curriculo en la societat tancada. Temps d’Educacio, 2,
115-132, Barcelona, Universitat de Barcelona

254



Referencias bibliogréficas

White, M. & Epston, D. (1990). Medios narrativos para fines terapéuticos.
Barcelona. Paidos Terapia Familiar. 1993.

Wilkinson, S. & Kitzinger, C. (1996). Representing the Other. London. Sage.
Willis, P. (1988). Aprendiendo a trabajar. Madrid. Akal.

255



