
       Petri Hispani

QUESTIONES SUPER LIBRO 

“DE ANIMALIBUS” ARISTOTELIS

  Estudio, edición y traducción del ms. 1877 de la B. N. de Madrid

vol. II

Francisca Navarro Sánchez

      

     

TESIS DOCTORAL
   

Dirigida por la Dra. Cándida Ferrero Hernández

  
  Departamento de Ciencias de la Antigüedad y de la Edad Media 

         Facultad de Letras
  
   UAB

             2009



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO IX

Cuestión primera
El discurso sobre el principio de la generación del hombre y etc.493

Aquí resta preguntar acerca del libro noveno. 

1. Y primero se hará de forma general, después de manera especial.

Primero se pregunta por qué la araña rapiña, la hormiga almacena y la abeja 

construye494.

Y por qué la hormiga trabaja de noche y, en cambio, la abeja y la araña lo 

hacen de día.

Y por qué la hormiga trabaja mejor en luna llena.

A la primera de estas preguntas hay que decir que, como dice el Filósofo en 

el libro Acerca del cielo y el mundo, la sustancia, la virtud y la operación tienen un 

orden. Pues de la sustancia sale la virtud y de la virtud sale la operación. Y porque 

entre los animales que tienen anillos están estos animales, y porque son pequeños, 

son de virtud débil, y por ello, en cambio, esta misma parece ser solícita respecto al 

alimento, de aquí las hormigas, porque habitan en la tierra, no pueden cazar a los 

animales pequeños que vuelan ni a otros animales a causa de la pequeñez de su 

cuerpo, y por esto recogen los granos y los almacenan. Las abejas, en cambio, son 

animales que vuelan, son débiles porque no pueden cazar sino que producen para sí 

493 Cf. H. A. 581a10ss
494 Cf. H. A. 623b14-17.

875



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

el alimento. En cambio, la araña ni vuela ni habita en la tierra, sino que está en 

medio, y por esto hace una tela por medio de la cual caza a animales pequeños que 

vuelan.

En cambio, hay una causa por la que las abejas son volátiles y vuelan por el 

aire, las hormigas permanecen en la tierra y las arañas en el medio, esta causa es 

que en la posición de la abeja dominan los animales ligeros, de aquí que su veneno 

sea cálido. En la posición de la hormiga dominan los pesados. En la de la araña en 

parte dominan los pesados y en parte los ligeros, así que ni son volátiles ni habitan 

en la tierra.

A la segunda hay que decir que la abeja hace el panal a partir de las flores 

que adquiere volando y, porque la noche impide su labor a causa del frío y de la 

humedad, no trabaja de noche ni es evidente que trabaje de noche. La araña, en 

cambio, trabaja para cazar moscas, y al principio del día y al final estos animales 

vuelan más, por esto a estas horas del día trabajan más las arañas. Las hormigas, en 

cambio, van y vienen por un mismo camino495 y por esto durante el día no pueden 

trabajar, porque los otros animales hacen lo mismo, y por esto trabajan de noche 

cuando los otros animales  descansan,  y sobretodo con luna llena a  causa de la 

cualidad de la luna. De aquí que puedan hallar mejor el alimento. La segunda causa 

es porque no hay luz sin calor, en cambio, estos animales son muy fríos, y por esto 

se ayudan de la luz de la luna en plenilunio.

Acerca de lo segundo se pregunta primero sobre la araña. 

En segundo lugar sobre las abejas. 

En tercer lugar sobre las avispas.

Y en primer lugar se pregunta acerca de la generación de la tela de araña496, 

de qué materia se genera. En segundo lugar se pregunta si se genera a partir de la 

superfluidad de la araña 

495 Cf. H. A. 622b25-27; Eliano, II 25, IV43.
496 Respecto a la tela de araña y a la constitución del hilo v. H. A 623a8-623b4; Eliano, VI 57; 
Plinio, XI 28; Séneca, Ad Lucil.122, 22. 

876



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

2.  Con  respecto  a  lo  primero  dice  así:  hay  una  doble  operación.  Una 

operación es desde lo extrínseco, como el hacer en el hombre, y, en cambio, la otra 

operación es desde lo intrínseco, como el hacer una tela en la araña. Pero dice el 

Filósofo en el  libro segundo  Acerca del  alma que la  naturaleza  del  medio,  del 

objeto  y  del  órgano  es  la  misma497,  por  lo  tanto,  como  la  operación  desde  lo 

extrínseco es a través de un medio extrínseco, del mismo modo la operación desde 

lo intrínseco es a través de un medio intrínseco, por lo tanto la tela de araña es a 

partir de un principio intrínseco de la propia araña.

Por esta razón la araña toma su presa por medio de la tela igual que los 

otros animales lo hacen por medio de las garras y los dientes. Pero las garras en los 

otros animales existen a partir un principio intrínseco, por lo tanto la misma tela 

existe a partir de un principio intrínseco.

Por esta razón los principios del existir y del conservarse son los mismos. 

Pero la araña tiene la existencia a partir de sus partes, por lo tanto del mismo modo 

tiene la conservación. Pero a través de la tela, en cambio, conserva a la araña, por 

lo tanto la tela de araña existe a partir de sus partes extrínsecas.       

Contrariamente dice el Filósofo en el capítulo en el que demuestra que el 

esperma no se producirá a partir de la virtud de los miembros, que no generando 

nada, da algo a lo generado de su sustancia, por lo tanto la tela de araña no existe 

según la sustancia de la propia araña.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro de Los físicos que es su propia 

materia, por lo tanto la tela de araña no se genera a partir de la sustancia de la 

propia araña.

Por esta razón dice Constantino que lo crudo puede cocerse, pero lo cocido 

no  puede hacerse crudo, por lo tanto como la tela de araña se produce a partir de 

una humedad pegajosa, esta humedad no fue una parte de la propia araña, porque 

aquello  que  ya  se  ha  convertido  en  miembros,  produce  la  humedad,  y  no  es 

497 Cf. Acerca del alma 423b7ss.

877



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

apropiado que lo ya cocido pueda  hacerse crudo. Por lo tanto la tela de araña no se 

genera a partir de la sustancia de la propia araña.

Esto lo concedo.

A lo primero por el contrario hay que decir que la tela de araña existe a 

partir de un principio intrínseco, pero no a partir de la virtud de los miembros, sino 

a  partir  de  la  superfluidad  de  la  araña,  como los  cuernos  y  los  dientes  en  los 

animales.

Mediante esto queda clara la solución a la segunda cuestión.

A  la  tercera  hay  que  decir  que  el  Filósofo  quiere  decir  que,  así  como 

existimos a partir  de los elementos mixtos,  de esta manera nos nutrimos de los 

mixtos. No por esto conviene que aquello mismo que es el principio del existir sea 

el alimento.

O digamos que los principios del existir y del conservarse son lo mismo, y 

hablando  sobre  aquellos  que  conservan  la  cosa  de  forma material  igual  que  el 

alimento, sin embargo,  por medio de la tela conservan a la araña de forma efectiva 

y no material, y por esto tú no objetas.

Respecto a lo segundo se dicen así estas cosas: si la tela de araña existe a 

partir de una superfluidad, o de aquella de la que se tiene necesidad o de aquella de 

la  que  no  se  tiene  necesidad,  existe  no  a  partir  de  aquella  de  la  que  se  tiene 

necesidad, porque las superfluidades de lo residual, como el esperma, la leche y la 

menstruación, son por causa de la existencia de la especie, no por causa de la del 

individuo. Pero la tela es por causa de la existencia del individuo y no de aquella de 

la que no se tiene necesidad, porque las superfluidades de lo impuro no son para la 

conservación de la naturaleza, si la naturaleza expulsa a las que son dañinas. Pero 

la araña se conserva gracias a la tela, por lo tanto la tela no se produce a partir de 

una superfluidad de lo impuro ni de lo residual, como ha sido probado, por lo tanto 

no se produce a partir de una superfluidad.

878



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por el contrario la tela está en la araña para tomar sus presas, como las uñas 

y los dientes existen en los otros animales a partir de una superfluidad, así la tela de 

araña existe a partir de una superfluidad.

Por esta causa dice el  Filósofo en sus escritos que su salida es como la 

corteza498, pero la corteza y la escama en los peces es a partir de una superfluidad, 

por lo tanto la tela de araña es a partir de una superfluidad.

Esto lo concedo.

A  lo  tercero  hay  que  decir  que  entre  los  animales  que  se  generan 

completamente sin un medio las superfluidades de lo residual son por causa de la 

existencia de la especie, pero en otros animales o se generan de forma completa o 

son por causa de la existencia de la especie y del individuo.

Respecto a esto se pregunta a través de qué vía hace la araña la tela.

Y por qué la tela de araña corta la sangre y consolida las heridas.     

A lo primero hay que decir que, como dice Isaac, los peces escamosos son 

buenos  porque  sus  superfluidades  pasan  a  las  escamas499,  en  cambio,  los  no 

escamosos son malos porque tienen muchas superfluidades, como la anguila y el 

congrio, y porque la araña no tiene cabeza ni escamas, si no que es muy blanda y 

tiene  algunas  humedades  pegajosas  alrededor  de  su  cuerpo  enviscadas,  por 

consiguiente hace la tela de este modo: si el lugar allí desde donde quiere extender 

sus hilos es continuo, como desde una ventana a otra colateral, hace el hilo a partir 

de  aquella  humedad  y  lo  fija  en  algún  lugar  con  la  pata  y  lo  adhiere  muy 

rápidamente, porque su humedad es pegajosa, y después va a otro lugar trabajando 

de forma continua el hilo, y cuando llega al lugar, saca el hilo y lo extiende, y 

después  lo  fija  en  el  sitio  y  desde  allí  tiene  un  único  hilo,  y  mediante  éste 

fácilmente realiza toda la tela. Si, en cambio, el lugar hacia donde quiere dirigir el 
498 Cf. H. A. 623a31-32.
499 Véase  Liber  dietarum  particularium  cum  commento...fol.  147  vb  42ss.:  ...  Diversitas  ergo 
generis  piscium eorumque complexionis  est  biformis.  Sunt  enim quidam habentes  squamas  alii  
minime. Squama aut est grossa, dura et multa vel est subtilis et mollis et pauca. Sed pisces squamas  
habentes sunt meliores, squama enim significat humorum parvitatem et aquositatis ingentiam quia 
natura superfluitates humorum ab interioribus ad exteriora expellit ad nutriendas squamas... unde 
pisces squamas habentes duras et grosas meliores sunt habentibus molles et subtiles... 

879



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

hilo no es continuo, sino desde una casa hacia otra casa opuesta, fija su hilo en un 

lugar alto y después avanza descendiendo con el hilo, y se ayuda †de una sustancia 

grasa† cuando el hilo es largo, y se deja caer sobre el lugar y fija allí su hilo, y 

mediante este hilo realiza toda la tela.

A lo segundo hay que decir que la tela de araña es fría y seca porque existe 

a partir de una superfluidad, y los miembros generados a partir de una superfluidad 

son fríos  y  secos,  como los  dientes,  los  cuernos y los  pelos.  Por  otra  parte  es 

pegajosa a causa de la humedad a partir de la cual se genera, y por esto, porque es 

fría  y  seca,  es  estíptica  y  corta  la  sangre,  porque  lo  pegajoso  consolida  las 

heridas500.

3. Acerca de las abejas, sin embargo, se pregunta en primer lugar a partir de 

qué materia se genera la miel, porque la complexión sigue a la materia, por lo tanto, 

comoquiera que la miel es cálida y seca, así de forma material lo son las abejas, y 

parece que la materia de la miel se produce a partir de las abejas501.

Por ello esta operación es desde lo intrínseco, por lo tanto a través de un 

medio intrínseco, como vemos que el tejer está en la araña y los dientes en los 

animales, la miel existe a partir de una sustancia de la abeja.

Por el contrario dice Avicena e Isaac que la miel se produce a partir del 

rocío celeste y de las flores502, por lo tanto la materia de la miel no es de las abejas.

Por esta razón la materia y la causa eficiente nunca se asocian, por lo tanto, 

como la  miel  ha sido producida  por las  abejas,  no será materialmente  de éstas 

mismas.

Respecto a esto se pregunta si las abejas se nutren de la cera o de la miel, 

porque lo cálido y lo húmedo son los principios de la vida, pero la cera es cálida y 

500 Cf. Avicena,  Canon medicinae II tract. 2 cap.64: …stringit fluxum sanguinis quando ponitur  
super vulnera...
501 Sobre las abejas v. supra.
502 Cf. Avicena,  Canon medicinae II tract. 2 cap. 496: Mel quid est? Mel est ros occultus, cadens  
super flores, et super reliqua, quod colligunt apes et est vapor, qui elevatur et maturatur in aere, et  
convertitur et ingrossatur in nocte, et mel factum cadit et  quandoque cadit mel sicut est [circa  
caseran.] diversificatur aut secundum ea super que cadit, que sunt arbor, et lapis, et manifestum  
ipsius colligunt homines... melius mel est illud quod est vere dulcedinis, boni odoris, ... 

880



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

húmeda, en cambio, la miel es cálida y seca, por lo tanto se nutren de la cera y no 

de la miel503.

Veamos, en cambio, lo contrario a este sentido.

Por esta razón el Filósofo dice esto.

Por esta causa sólo nutre lo dulce, pero la miel es dulce, por lo tanto se 

nutren de la miel y no de la cera.

A lo primero hay que decir que la materia de la miel o del panal no es de las 

abejas sino del rocío celeste y de las flores, como dice Avicena, cuyo signo es la 

miel que es dulce como el rocío celeste y las flores.

Al argumento decimos que uno es el medio efectivo de la operación, como 

la tela en la araña y los dientes en los animales, y tal medio es desde lo intrínseco 

como su operación. Y el otro es un medio no efectivo sino material, igual que el 

alimento es un medio de conservación, y tal medio es desde lo intrínseco, porque 

entonces  la  miel  es un medio de conservación,  y las  abejas de forma material, 

comoquiera que es el alimento de éstas, es totalmente desde lo intrínseco.

A lo segundo hay que decir que las abejas comen miel y no cera porque la 

miel  es  dulce,  cálida  y  seca.  En  cambio,  estos  animales  son  excelentemente 

terrestres  en  cuanto  que  viven  <en  la  tierra>,  y  por  esto  son  ayudadas  por  su 

contrario, y de este modo es la miel y no la cera.

A través de esto queda clara la solución a lo tercero. Aunque, en efecto, la 

cera sea cálida y húmeda, sin embargo, porque la miel es dulce, y no lo es, en 

cambio, la cera, y porque también la miel es propia de las artes y de la medicina, 

por esto desean más la miel que la cera. Así pues, no hacen la cera a no ser por 

causa  de  la  miel,  porque  la  miel  es,  en  efecto,  un  cuerpo  líquido,  no  puede 

conservarse  a  no  ser  en  un  lugar  sólido,  y  por  esto  hacen  la  cera  para  la 

conservación de la miel.

Respecto a esto se pregunta por qué la miel es cálida y seca, y por qué la 

cera es cálida y húmeda. 

503 Cf. H. A. 623b12-25

881



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y se pregunta por qué acerca del panal,  del maná504 y del láudano505 no 

reguló nada el Filósofo en el libro de los Meteorológicos, donde da delimitaciones 

acerca de las marcas puesto que los hacen así mediante una marca.

Y por qué la cera de las abejas es hexagonal, esto es que tienen seis ángulos. 

Y por qué entre las abejas hay hembras y machos, y por qué tienen aguijón, 

y, por qué, en cambio, los machos son más pequeños e inermes506.

Y se pregunta por qué se pone miel en los medicamentos y, en cambio, cera 

en los emplastos.

Y por qué la miel se va al fondo y, en cambio, la cera flota.

Y por qué la miel calienta el cuerpo humano y, sin embargo, extingue el 

fuego.  La cera, en cambio, es pasto del fuego y no calienta el cuerpo humano.

 El vino extingue el fuego y calienta el cuerpo humano.

Y por qué infla el cuerpo, y, sin embargo, no acrecienta el fuego más que 

otra materia.

Y  por  qué  cuando  las  abejas  se  alejan  o  deben  alejarse,  los  vigilantes 

esparcen vino dulce507, siempre hacen el panal †…† de ruda. 

Y por qué las abejas son capturadas por medio de un sonido508.

Y por qué las abejas eligen para sí más el castaño que otro árbol.

Y por qué se dice que la miel que se va al fondo en una copita es mejor509 y, 

en cambio, aquella que está en la parte superior del panal o de la ruda es peor. 

Y por qué las abejas inician su trabajo desde una parte de la colmena.

Y por qué el vino en un barril es mejor que en medio barril, en cambio, el 

aceite es mejor en la superficie y la miel en el fondo.
504 Sobre el maná v.  Pantegni  fol. 79va:  manna inter calidum et frigidum est temperata, vetrem  
laxat, febris acumen extinguit, pectora humectat, colericis et et calidis natura convenit...; Avicena, 
Canon medicinae II  tract.  2 cap. 479: ...est omnis ros cadens super lapidem aut arborem et sit  
dulcis et coagulatur sicut mel...
505 Sobre las características y propiedades medicinales del láudano v. Pantegni fol. 79 rb: Es cálido 
y frío en primer grado, ensancha las venas, madura las apostemas, mitiga el dolor de vulva, etc… 
506 Sobre las clases de abejas v. H. A. 624b22-27. Sobre animales semejantes: avispas, avispones y 
abejorros v. H. A. 623b5-629b4. 
507 Cf. H. A. 627b15.
508 A las abejas les gusta el ruido, cf. H. A. 627a16-28.
509 Cf. H. A. 627a4-5.

882



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

4.  Acerca de las avispas, sin embargo, se pregunta por qué habitan en la 

tierra510.

Y por qué en sus moradas no se halla la miel, sino que se halla algo en lugar 

de la cera511.

Y por qué las abejas si caen en aceite se mueren.

Y  también  por  qué  las  abejas  y  las  moscas  revolotean  alrededor  de  la 

lumbre y se precipitan y mueren.

Y por qué las abejas cuando pican se mueren512.

A la primera de estas preguntas hay que decir que el panal se produce a 

partir del rocío celeste, de aquí que, igual que se produce a partir del rocío celeste, 

el maná lo hace a partir de la parte primera y más sutil, la sustancia del láudano a 

partir de la más gruesa, la cera a partir de la parte más sutil, y la miel, en cambio, a 

partir de la parte más gruesa. Y se pregunta por qué, como dice Isaac, allí donde se 

funda la sustancia gruesa, se funda el sabor dulce, y por esto el sabor dulce está en 

la miel513 y el sabor áspero en la cera. Entonces, porque las abejas trabajan más en 

la miel que en la cera, dejan allí una cierto acumen, como dice Isaac, mediante el 

cual la miel es cálida y seca514. Y por esto la miel de otoño es mejor que la de 

primavera, porque la miel de otoño ha sido fabricada con mayor perfección. Así 

pues, en primavera inician su trabajo515.

Por medio de esto queda claro por qué la miel es laxa, porque es cálida y 

seca, y astringe y purifica. En cambio, la cera estriñe porque es pegajosa. La miel, 
510 Las avispas son animales gregarios, cf. H. A. 623b8.
511 Se alimentan de flores, fruta, carne, etc. y hacen sus panales con broza y tierra, cf. H. A. 628b10-
14.
512 Cf. H. A. 626a18-21.
513 Sobre la miel, sus características y sus beneficios cf. supra en nuestro libro V.
514 Véase Liber dietarum particularium cum commento... fol. 122 va 50: Mel calidum est et siccum 
in  secundo gradu aliquantulum habet  acuminis  ab apum natura acquisitum,  unde cacochimam 
corporum  incidit  et  mundificat  malorum  copiam  humorum  ab  interioribus  corporis  per  poros  
excludit venarumque sordes optime digerit...
...Mel  tamen  diverse  est  qualitatis  secundum  temporis  qualitates  et  diversitates  rerum  apes  
nutrientium...
Diversitas rerum apes nutrientium multiplex est de quibus est flos amygdalinus et huic similia et est  
calamentum, origanum, thimus et similia...
515 Cf. H. A. 625b24, 626b30ss. Pero en 553b25 se contradice y dice que comienzan en otoño.

883



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en cambio, a causa de su adherencia ensucia los cuerpos limpios, como la mano o 

el  paño,  pero  astringe  y  purifica  las  heridas  atrayendo  y  consumiendo  las 

humedades superfluas.

A la segunda hay que decir que hay ciertas marcas en las cuales basta un 

agente universal y acerca de éstas el Filósofo hace determinaciones en el libro de 

los Meteorológicos como acerca de la galaxia, de la estrella, del cometa y de este 

tipo516. En cambio, hay otras marcas en las que se requiere un agente particular, 

como en el maná y el láudano, donde se requiere el artificio del hombre. Así pues, 

los hombres recogen el rocío y lo dejan secar al sol. En cambio, en la colmena se 

requiere el artificio de la abeja y acerca de tales hechos no trata el Filósofo.

A la tercera cuestión hay que decir que la abeja tiene tres pares de patas y 

dos aditamentos, y según esto se requieren cuatro asientos y otros dos más: uno a 

causa de la cabeza y otro a causa del aguijón. 

A la cuarta hay que decir que, como dice el Filósofo, las reinas no están 

entre las abejas a no ser para conducir a las abejas y, sobretodo, a los pupilos de las 

abejas. De aquí que si una cría sola se perdiera, la reina iría a buscarla517, por lo 

tanto, porque los machos permanecen en la colmena y custodian las crías de las 

abejas, y las hembras van a ejercitarse, los machos fueron pequeños y desprovistos 

de aguijón, las hembras más grandes y tenían aguijón.

A la quinta cuestión hay que decir que la miel se pone en la miel para que a 

causa de su dulzor detenga lo amargo de las otras mieles. También se pone, igual 

que la comida en un gancho, para que a causa de dulzor de la miel atraiga los 

miembros  de la  materia.  La tercera causa es para preservar una medicina de la 

corrupción. La cera, en cambio, se pone en los emplastos, porque es pegajosa, para 

coger y reunir los polvos que allí se ponen.

516 Véase Meteo. I
517 En H. A. 625b7ss. dice que las reinas salen de la colmena sólo en compañía del enjambre, nunca 
solas. 

884



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la sexta hay que decir que la cera es cálida y húmeda, y así de naturaleza 

aérea. Igualmente es pegajosa, y por esto flota, en cambio, la miel es más terrestre 

y gruesa, y por esto se va al fondo.

A  la  séptima  cuestión  hay  que  decir  que  el  calor  del  fuego  crece 

rápidamente, y por esto es extinguido por un acto frío y húmedo superdominante. 

De aquí que la miel por medio de un acto se hace fría y húmeda, y lo mismo le pasa 

al  vino,  por esto extinguen el  fuego. Pero estas  cosas inflaman nuestro calor  o 

alguna parte de nuestro cuerpo. Así pues, nuestro calor opera de forma paulatina, y 

primero despoja a la propia miel de su forma de acto, y después permanece bajo 

una complexión de esencia e inflama nuestro cuerpo. De este mismo modo, en 

cambio, sucede con la pimienta. La pimienta, en efecto, es fría en acto y cálida en 

esencia.

Por medio de esto queda clara la solución a la octava cuestión.

A la  novena hay que decir  que las  abejas permanecen en el  panal  si  la 

colmena es rociada con vino dulce, porque el vino es dulce como la miel, que era 

su alimento. La segunda causa es porque el vino es cálido y seco, y, en cambio, 

estos animales son extraordinariamente fríos.

A  la  décima  cuestión  hay  que  decir  que,  como  dice  el  Filósofo,  estos 

animales  se  detienen  después  de  un  sonido  o  a  causa  del  temor  o  a  causa del 

deleite, porque son animales aturdidos y se deleitan en el sonido. 

A la undécima hay que decir que las abejas hacen la colmena a partir las 

flores sobretodo de las plantas o de los árboles, prefieren los árboles y, en especial, 

el castaño, porque para su trabajo necesitan de una cavidad, y este árbol es muy 

hueco y poroso.

A la  duodécima cuestión hay que decir  que la  miel  porque es  gruesa  y 

terrestre se va al fondo, y a causa de esto, porque se va al fondo, es mejor que 

aquello que está en la parte más elevada de la colmena, y es mejor porque sobre 

ésta trabajan más las abejas, pues aquí empiezan primero su trabajo.

885



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la decimotercera hay que decir que una causa es porque este lugar se aleja 

más de la entrada y no quieren impedir su entrada.

La segunda causa es porque así trabajan mejor siempre descendiendo.

A la decimocuarta hay que decir que la miel es terrestre y gruesa, y por esto 

está mejor en el fondo, en cambio, el aceite es aéreo, como dice el Filósofo en el 

libro de los  Meteorológicos518, y por esto está mejor en la superficie. Pero el vino 

es de naturaleza mediocre entre uno y otro, y por esto está mejor en el medio.

A  la  decimoquinta  cuestión  hay  que  decir  que  las  avispas  pican  a  los 

animales terrestres como a las yeguas y a las vacas, y por esto viven en la tierra, 

para poder perseguir mejor a estos animales.

A la decimosexta hay que decir que la miel se produce a partir de las flores 

y del rocío celeste, y las avispas comen lo que procede de las flores y del rocío 

celeste, y comen carroñas y cosas sólidas, y poco o nada tienen de miel.

A la decimoséptima cuestión hay que decir que las abejas,  si  caen en el 

aceite, se mueren a causa de la viscosidad del aceite, la cual las retiene de tal modo 

que no pueden escapar,  y por esto mueren,  y a  causa de que el  aceite es muy 

penetrante y de que estos animales son porosos, ya que son aturdidos, esto es que 

asignan sonidos a través de todo. De aquí que el aceite penetra inmediatamente en 

el corazón o en aquello que tienen en lugar de corazón, y por esto se mueren.

A la decimoctava hay que decir que estos animales son muy fríos, de aquí 

que deseen la luz y el calor. Y por esto revolotean alrededor de la luz, se precipitan 

y mueren, porque siguen el agrado de lo presente y no saben precaverse de los 

peligros futuros.

A la decimonovena cuestión hay que decir que cuando pican, echan fuera su 

intestino y por esto mueren. Y hay que anotar que estos animales gustan de un 

tiempo sereno, porque entonces en tiempo sereno hallan más rocío, y porque en 

tiempo lluvioso no pueden volar ni pueden trabajar.

518 Cf. Meteo. 384a25.

886



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda
Y si hubiese nacido hembra, y etc.519

Respecto al libro noveno restan algunas cuestiones.

1. Y en primer lugar se pregunta por qué el lobo y los animales rapaces son 

peores y más desordenados antes de la comida que después.

Y por qué el lobo teme el fuego520.

Y por qué hay más aves que lobos a pesar de que la loba pare muchos 

hijos521, en cambio, el ave no pare a no ser un único feto.

Y por qué los lobos cuando envejecen dañan más a los hombres.

Y por qué temen el rostro del hombre.

Y por qué temen más a los hombres en el bosque que en la llanura o en el 

campo.

Y por qué el buey salvaje produce mucho excremento.  

Y por qué los animales que tienen las patas largas permiten fácilmente el 

flujo  del  vientre522,  como algunos  hombres,  la  grulla,  la  garza,  la  garza  real  y 

animales de este tipo.

Y por qué los animales rumiantes forman un rebaño.

Y por qué los domésticos rumian más que los salvajes523.

519 Cf.  H. A.  583a27:  Et si  natum fuerit  femina,  erit  purgatio  in  triginta  diebus,  et  si  mas,  in  
quadraginta diebus...
520 Cf. H. A. 629 b19
521 Cf. H. A. 580a11-22, aunque la loba en el parto puede tener varias crías, dice que sólo pare una 
vez en su vida.
522 Cf. H. A. 632b11-13.
523 Cf. H. A. 632b5-7.

887



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por  qué  todo animal  que  carece  de  dientes  en  la  mandíbula  superior 

rumia, y no al contrario524. Pues los ratones rumian y tiene dientes en una y otra 

parte de la mandíbula.

Y por qué hay una mayor diferencia en cuanto a la voz y en la figura entre 

el gallo y la gallina que entre los otros animales525.

Y por qué el gallo canta durante unas determinadas horas.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que los animales rapaces 

adquieren su alimento con trabajo y esfuerzo, y por esto, antes de la comida y en el 

momento de la comida son muy fuertes y atacan a cualquier objeto, como si †…† 

el alimento como los animales, o porque temen que alguien se lleve su comida o 

alimento, como el hombre. Pero después de la comida descansan y no se preocupan 

de los  que pasan acercándose.  Al contrario,  en cambio,  sucede con respecto al 

hombre, porque antes de la comida la virtud regitiva tiende a operaciones animales. 

De aquí que los hombres resulten ser mansos, ordenados y juiciosos. Pero después 

de la comida las operaciones naturales aumentan y las animales se abandonan, y los 

hombres se hacen desordenados y poco juiciosos.

Por esta razón entonces se acrecienta el calor natural y los espíritus confían 

en si mismos y se lanzan rápidamente a las armas y son más desordenados que 

antes de la comida.

A la segunda cuestión hay que decir que una causa es que cuando el lobo 

ataca al hombre, primero infecta los aires para que por medio de esto debilite al 

hombre. El fuego, en cambio, remueve la infección del aire y por esto no le puede 

dañar cuando tiene fuego, y por esta causa el lobo teme el fuego. De aquí que un 

cierto comentarista narra que el aire cercano a Atenas se hizo infecto porque los 

escolares  se  morían  de  †…†.  Hipócrates  viendo  esto  hizo  que  fuera  quemada 

cualquier cosa que estuviera fuera de la ciudad, e hizo hacer fuegos alrededor de la 

ciudad, y por esto alejó la infección del aire, y entonces quisieron adorar al propio 

524 Cf. H. A. 632b2.
525 Sobre el canto del gallo v. H. A. 536a25-34.

888



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Hipócrates. Y huyó de esto y se escondió, y entonces éstos hicieron una imagen 

como la de Hipócrates. 

La segunda causa es porque el lobo es contrario al propio hombre. De aquí 

que aquellas cosas que fortalecen al hombre debilitan al lobo, y al contrario. Y 

porque el hombre se robustece por medio del fuego, el lobo se debilita por medio 

del fuego y por esto teme al fuego.

La  tercera  causa  es  porque  el  lobo  teme  en  gran  medida  el  rostro  del 

hombre, y porque el rostro del hombre se hace visible a través del fuego, por esto 

teme mucho al fuego.

A la tercera cuestión hay que decir que una causa es porque el lobo o la loba 

joven no  generan a  sus  hijos  como ayuda. En cambio,  la  oveja  puede generar 

rápidamente y genera un solo feto en un año.

La  segunda  causa  es  porque,  aunque  la  loba  concibe  muchos  fetos,  sin 

embargo, raramente llegan a la perfección, pues es un animal que necesita mucho 

alimento, y cuando se genera, no puede cazar, y por esto a veces los fetos perecen 

en el útero.

La tercera causa es porque hay algunos animales, como la oveja y otros de 

este tipo, a partir de los cuales Dios creó al principio muchas más parejas, pero de 

los animales no necesarios, como de los lobos y los leones, sólo creó una pareja, y 

por esto hay muchas más ovejas que lobas. Y si tú objetas acerca del Arca de Noé, 

del mismo modo digo que de los animales útiles,  como de las ovejas, puso allí 

muchas parejas, en cambio, de los no útiles sólo puso una pareja.

A la cuarta cuestión hay que decir que los lobos cuando envejecen se hacen 

más  pesados  y  poco  hábiles  para  el  movimiento,  y  por  esto  no  pueden  cazar 

animales por medio de su propio movimiento, y entonces van cerca de las ciudades 

y asechan a los hombres, a las ovejas, a los cerdos y a otros animales a los que 

pueden cazar526.

526 Cf. H. A. 629b26-33.

889



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la quinta hay que decir que el lobo va contra el hombre y al contrario, y 

porque el hombre parece ser más hombre en el rostro que en otro miembro, a causa 

de esto el lobo teme el rostro del hombre. De aquí que cuando se come al hombre, 

se lo coma teniéndolo boca a bajo para no verle la cara.

A la sexta cuestión hay que decir que el lobo teme mucho al hombre, y por 

esto  cuando  está  en  el  bosque  lo  teme  porque  le  parece  que  los  árboles  son 

hombres,  y por el  estrépito que hacen los árboles,   creen que son hombres que 

vienen.

A la séptima hay que decir que la vaca come el alimento allí donde es más 

impuro y bebe agua muy clara527, que es muy lubricativa, por esto produce mucho 

excremento.

A la octava cuestión hay que decir que la virtud expulsiva tiene vigor a lo 

largo, en cambio, la digestiva lo tiene a lo ancho. En la virtud digestiva, en efecto, 

el movimiento es desde el centro hacia la circunferencia, y por esto en los animales 

de patas largas la virtud expulsiva es fuerte y permite de forma rápida el flujo del 

vientre.

La segunda causa es a partir de qué cosa las patas son largas, el tórax, esto 

es el cuerpo, es pequeño, y al contrario. De aquí que un enano al estar sentado 

parezca que sea grande, y cuando el tórax es pequeño, los intestinos son cortos, y 

por esto las egestiones se detienen poco en el intestino y permiten de forma rápida 

el flujo del vientre. De aquí que aquel que quiere dar una medicina laxativa, deba 

considerar  la  longitud de las patas,  porque unas medicinas  son conducidas más 

rápidamente que otras.

A la novena hay que decir que los animales rumiantes tienen abundancia de 

alimento  y se  reúnen para  comer,  y  por  esto  hacen un rebaño,  en  cambio,  los 

animales rapaces no lo hacen porque no tienen abundancia de alimento.

527 Cf. H. A. 595b29-30, 605a15.

890



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la décima cuestión hay que decir que los animales salvajes tienen mayor 

movimiento  que los  domésticos,  y  no tienen abundancia  de alimento  como los 

domésticos.

Por esta razón los animales domésticos tienen el alimento más húmedo, y 

por esto rumian más los domésticos que los salvajes.

A la  undécima hay que  decir  que  los  ratones  capturan  su  alimento  con 

temor, y por esto cuando lo capturan, no lo pueden digerir bien, sino que después lo 

devuelven a la boca y rumian.

A la duodécima cuestión hay que decir que, como dice el Filósofo, el sexo 

es  muy diferente528,  y  porque  el  gallo  y  la  gallina con respecto  al  resto de los 

animales son especialmente domésticos para el hombre, por esto el sexo fue más 

diferente en lo que se refiere a la voz y a la figura que en los otros animales.

La  segunda  causa  es  porque  la  gallina  es  muy  temperada  respecto  al 

hombre, de aquí que altere nuestro calor. El gallo, en cambio, es destemplado, de 

aquí  que  el  brodio del  gallo  laxe  el  vientre.  En cambio,  los  otros  animales  de 

cualquier sexo son destemplados, y a causa de esto fue mayor la diferencia en el 

sexo de estos que en el de los otros529.

La tercera causa es, como dice el Filósofo, que el macho llama a la hembra 

en la época del coito530, y porque el gallo tiene muchas hembras, fue conveniente 

que  tuviera  otra  voz,  y  por  esto  entre  el  gallo  y  la  gallina  hay una  diferencia 

manifiesta en lo que se refiere a la voz531.

A la  decimotercera cuestión hay que decir  que según diversas  causas se 

mueven los diferentes humores en el cuerpo: la sangre al principio del día, la cólera 

al  mediodía,  la  melancolía  por  la  tarde  y  la  flema  por  la  noche.  Y  cualquier 

cuadrante tiene seis horas porque según los cuatro cuadrantes se le dice día natura, 
528 Sobre la distinción de los sexos v. H. A.537b23ss.
529 No sólo en Aristóteles (cf. G. A. 765b18-21) se afirma, en general, que el macho es más caliente 
que la hembra, sino que desde la antigüedad y durante la edad media se mantuvo esta idea, y por 
esta razón el macho es más perfecto que la hembra. 
530 Cf. H. A. 488b-5.
531 Respecto a la voz de los animales v. G. A. 786b6ss.; Acerca de la sensación 446b5ss.; Acerca del  
alma 429b5-421a6. 

891



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

y en  un  día  natural  hay  veinticuatro  horas.  El  gallo,  en  cambio,  es  un  animal 

solícito para con muchas hembras, y es un animal temperado, y por esto canta para 

confortar a sus hembras, y son de forma distinta según los cuadrantes, según lo que 

se mueve, este humor o aquel, y antes de cantar, se sacude las alas, y esto es por 

medio  de  la  misma  vía  por  la  que  fue  dotado  para  batir  las  alas,  esto  es,  los 

estiramientos de manera involuntaria de los brazos de los hombres, porque en el 

sueño  se  agregan  muchas  superfluidades  en  las  axilas,  porque  aquí  hay  un 

emuntorio del cuerpo y por esto después del sueño fue dotado para batir las alas 

porque  a  través  del estiramiento  de  los  brazos  se  dividen  y  se  expelen  estas 

superfluidades, y de este mismo modo pasa con las alas en el gallo como con los 

brazos en el hombre, y por esto el gallo extiende las alas antes de cantar, ya que 

estas superfluidades le impedían cantar.

892



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

    LIBRO X

Cuestión primera

Pero tal vez sucede, y etc.532

Respecto  al  décimo  libro  se  pregunta  primero  acerca  de  la  edad  de  la 

generación. 

En segundo lugar acerca de la menstruación. 

1. Respecto a lo primero dice así el filósofo533: que no hay generación sin 

deleite, pero es mayor el deleite en la adolescencia que en la juventud, por lo tanto 

en la adolescencia la generación es completa534. 

Por esta razón en la generación se requiere del ajuste de esperma, el cual es 

cálido  y  húmedo535.  Pero  la  adolescencia  es  cálida  y  húmeda,  en  cambio,  la 

juventud es cálida y seca, por lo tanto en la adolescencia la generación es más 

completa que en la juventud.

532 Cf. H. A. 633b13
533 Acerca de la pubertad v. H. A. 544b12-545a22, sobre la edad en la que se empiezan a aparear v. 
H. A. 545a23-545b26, y respecto a la edad límite para el apareamiento y la generación v. H. A. 
545b27-546b15.
534 Sobre el deleite v. G. A. 727b9, 727b35, 728a10. Constantino el Africano cf. supra dice que  el 
Creador infundió en los animales no sólo los miembros para poder perpetuar el reino animal sino 
también la disposición y el deleite a la hora de realizar el coito, ya que si sintiesen aversión hacia el 
coito la especie animal perecería.
535 Sobre la naturaleza del semen véase Constantino el Africano, Liber de coitu, op. cit.: ...dicendum 
est quid sit semen et qualiter Galenus illud diffinierit. Dicit enim: semen est substantia humida et  
pura  et  calida,  unde  fit  homo.  Item:  semen  est  spiritus  calidus  currens  et  currendo  impellens  
humida corporis, effectumj similem faciens illi, unde processit... (Cf. 3, 2-15).

893



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por el contrario dice el filósofo en el libro noveno que la generación no es 

conveniente a no ser en la tercera semana, pero en esta edad se da la juventud, por 

lo tanto en esta edad, a saber, en la juventud, la generación es más completa.

Por esta razón la virtud es la causa inmediata de la generación. Haly, en 

efecto, dice que la virtud fuerte genera machos, y la débil hembras536, pero la virtud 

es más fuerte en la juventud que en la adolescencia, por lo tanto en la juventud la 

generación tiene más vigor que en la adolescencia, por consiguiente etc.

Esto lo concedo.

A la cuestión contraria dice Galeno que la virtud natural es más fuerte en 

los niños que en otros jóvenes537, pero la generativa…

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el deleite no es una causa 

suficiente de generación, pues muchas veces hay deleite sin generación, pero la 

virtud es causa inmediata de generación. Y porque en la juventud la virtud es más 

fuerte, por esto entonces la virtud generativa es más completa.

A la segunda hay que decir que el esperma, sin duda, abunda más en la 

adolescencia,  pero,  sin  embargo,  la  virtud  no  está  aún  completa  como  en  la 

juventud.

A la tercera hay que decir que los adolescentes se unen mucho y tienen un 

gran deleite porque se inician en algo nuevo. Pero, sin embargo, porque la virtud 

generativa sigue el complemento de la cosa, entonces cualquiera es más perfecto 

porque puede generar un semejante a él, por esto en la edad de la juventud, en la 

que la virtud es más completa, la generación tiene fuerza.

Respecto a esto se pregunta por qué los machos se completan y crecen más 

rápido en el  útero que las  hembras.  En cambio,  fuera del  útero es  al  contrario 

porque las hembras llegan más rápido a su debido crecimiento538.

Y por qué las edades se distinguen a través del septenio de una enfermedad 

del mismo modo que a través del septenio de los años.
536 Cf. supra, en el libro VII.
537 Véase Galeno, De naturalibus facultatibus (op. cit.).
538 Cf. H. A. 583a27-28, 583b25-30.

894



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la  primera de estas  cuestiones hay que decir  que,  como dice Galeno, 

nosotros somos creados en lo último del limo y de la humedad, y esta humedad se 

fortalece muchísimo en el útero porque para el crecimiento se necesita lo húmedo 

extensible y el calor agente. Esta humedad en el útero debilita el calor e impide el 

crecimiento, el macho por el privilegio de su sexo tiene más calor, y por esto en el 

útero  llega  al  crecimiento  más  rápidamente.  En  cambio,  fuera  del  útero  es  al 

contrario porque lo húmedo extensible se endurece fuera del útero, y por esto los 

miembros en la hembra son más blandos y extensibles que en el macho. La hembra 

fuera del útero llega al crecimiento más rápidamente que el macho. 

A la  segunda cuestión hay que decir que la hembra en la generación es 

como un ser  paciente,  el  varón,  en  cambio,  es  como uno  agente,  y  porque  se 

necesitan muchas más cosas para actuar que para ser paciente, ya que es más noble 

actuar que ser paciente, la generación comienza más tarde en los varones que en las 

hembras y acaba más tarde, porque cuanto de modo más noble y más fuerte es la 

cosa y a partir de una causa también más fuerte se hace, tanto más rápidamente y 

durante largo tiempo persiste. Y por esto, porque en la generación el varón es más 

noble que la hembra, la generación dura más tiempo en el hombre que en la mujer.

La segunda causa es porque el varón en la generación no opera a no ser en 

el momento, pero la hembra opera de forma continua, pues lleva el feto en el útero 

y lo nutre. Y por esto la hembra se debilita más en la generación y deja de generar 

más rápidamente que el varón. De aquí que un solo varón pueda fecundar más que 

recibir muchas mujeres.

La tercera causa es porque por parte de la mujer se necesitan dos cosas, a 

saber, el esperma y la menstruación539. En cambio, por parte del propio varón sólo 

se  necesita  el  esperma,  y  por  esto  la  generación  cesa  más  rápidamente  en  las 

mujeres que en los hombres.

539 En G. A. 727a28-29 dice que la hembra no aporta esperma, en cambio, expone la tesis contraria, 
que es la que perdura a lo largo de la Edad Media, y se habla del semen-espema femenino en H. A. 
634bb29, 636a11, b15, b26, 637a16, 36; Corpus Hipocrático 88; Avicena, Canon medicinae III fen 
20 tract 1; etc.

895



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la tercera cuestión hay que decir que, como dice Albumasar540, la luna es 

como la  mediatriz  y  †…† de  todas  las  impresiones  que  los  cuerpos superiores 

imprimen en estos inferiores. Y por esto, según aquello por lo que la luna se mueve 

en su círculo a través de las fases, las impresiones se producen en estos cuerpos 

inferiores,  y porque este movimiento avanza a través de un septenio, se mueve 

durante  siete  días  a  través  de  una  fase.  Y  por  esto  tanto  las  etapas  de  una 

enfermedad como todas las  obras de la naturaleza se distinguen a través de un 

septenio. De aquí que nuestro Señor en el séptimo día descanse de todo el trabajo 

que realiza, y también todos los hombres descansan en el séptimo día.

A la cuarta cuestión hay que decir que el movimiento de la naturaleza es a 

través de un septenio, por lo tanto si es móvil,  lo móvil se mueve fácilmente a 

través del septenio de los días, como sucede en las enfermedades agudas, y porque 

la naturaleza no se puede mover a través del septenio de los días, se mueve a través 

del septenio o de los meses, y porque el agotamiento a través del cual proceden las 

etapas es paulatino, por consiguiente procede a través del septenio de los años.

2. Con respecto a lo segundo se pregunta en primer lugar si la menstruación 

es necesaria en la generación541.

En segundo lugar  se  pregunta  si  la  menstruación  se  reparte  por  todo el 

cuerpo.

En el tercero se pregunta si surge de cualquier humor.

En  cuarto  lugar  se  pregunta  por  qué  la  menstruación  en  las  vírgenes  y  en  las 

ancianas es blanca542, y, en cambio, en las otras mujeres es roja.

Respecto a lo primero, como dice el filósofo en el texto543, hay que decir 

que existen algunas mujeres hombrunas que generan y nunca menstrúan, por lo 

540 Este astrólogo árabe sólo aparece citado en esta ocasión, de entre su obras véanse:  De magnis 
coniunctionibus  annorum  reuolutionibus  ac  eorum  profectionibus  octo  continens  tractatus,  
mandato  &  expensis  Melchiorem  Sessa  :  per  Jacobum  pentium  de  Leucho,  Venetiis  1515; 
Albumasaris de Revolutionibus Nativitatum , edidit David Pingree, Leipzig : Teubner, 1968.  
541 Acerca de la menstruación v.  G. A.  726a28ss.;  H. A.  582a35-583a25; Pseudo-Hipócrates,  De 
morbo mulieris II 113 (VIII, 243, Littré).
542 Habla de pérdidas blancas, cf. H. A 581b3. 
543 Cf. H. A. 582b15; G. A. 727b19, 739a13.

896



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tanto,  comoquiera  que  puede  existir  la  generación  sin  menstruación,  la 

menstruación no es necesaria en la generación.

Por esta razón, si la menstruación fuera necesaria en la generación, entonces 

en todas las generaciones habría menstruación. Pero esto es falso porque la mujer 

es  la  única  que  menstrúa,  por  lo  tanto  la  menstruación  no  es  necesaria  en  la 

generación.

Por el contrario, así como el feto se genera a partir del esperma, del mismo 

modo  se  conserva  a  partir  de  la  leche  y  de  la  menstruación.  Por  lo  tanto, 

comoquiera que el feto es engendrado y necesita conservación, la menstruación es 

necesaria en la generación.

Por esta razón dice el autor en el texto que el feto primero es engendrado 

con el  tamaño de una hormiga544,  pero semejante  cuerpo no puede alcanzar  un 

tamaño perfecto  sin  la  sangre  de  la  menstruación,  por  lo  tanto  la  sangre  de la 

menstruación es necesaria en la generación.

A esto hay que decir que, como dice Avicena, hay muchas porciones de 

menstruación545. Una es aquella de la que se completan los miembros radicales.

En  cambio,  la  segunda  porción  es  aquella  de  la  que  se  generan  los 

miembros repletos como la grasa y el omento.

La tercera es aquella de la que se generan los miembros superfluos como los 

pelos, los dientes y los cuernos. Y en cuanto a estas tres partes la menstruación se 

halla en todas las generaciones.

La cuarta porción es aquella de la que se nutre el feto dentro y fuera, y la de 

dentro se llama menstruación,  y la de fuera,  en cambio, se llama leche. Y esta 

porción se halla en todos los animales que se generan sin un medio.

La quinta es la que fluye en cualquier mes, y ésta se llama menstruación 

porque fluye de mes en mes. Y hablando así acerca de esta menstruación hay que 

decir que sólo la mujer tiene la menstruación.

Mediante esto queda clara la solución a los argumentos.
544 Cf. H. A. 583b17-18.
545 Cf. supra en el libro VII.

897



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

3.  Respecto a lo siguiente de este tipo hay que decir así: existimos y nos 

nutrimos a partir de las mismas cosas, por lo tanto del mismo modo que el esperma 

a partir del que existimos se reparte por todo el cuerpo, de forma semejante lo hace 

la menstruación de la que nos nutrimos.

Por contra la sangre de la menstruación fluye desde la región digestiva, por 

lo tanto no fluye desde todo el cuerpo.

Esto lo concedo. Digo, en efecto, que del mismo modo que el alimento de 

una planta en la  primera digestión se digiere en las  vísceras  de la  tierra,  en la 

segunda y en la tercera se digiere en la planta, así el alimento del feto en la primera 

y en la segunda opera a manera de digestión en el hígado de la madre, y el niño lo 

atrae por el ombligo y lo digiere para si mismo dentro de la digestión.

Al argumento hay que decir que el esperma viene de los miembros de la 

tercera digestión, pero la menstruación recibe la tercera digestión en el niño porque 

no lo puede hacer el esperma, y por esto el  esperma va por todo el cuerpo, en 

cambio, la menstruación no, sino que sólo va por la región de la tercera digestión.

Se pregunta si la menstruación se separa de cualquier humor. 

Se pregunta por qué la menstruación en las vírgenes y en las ancianas es 

blanca.

A la primera cuestión hay que decir que la menstruación viene de cualquier 

humor porque restaura lo perdido. Pero la menstruación se dice que es sangre por 

esto, porque es roja como la sangre.

A la segunda hay que decir que en las vírgenes los conductos no han sido 

rotos, y por esto aquello que es †…† no permanece en el cuerpo y el menstruo es 

atraído por la naturaleza, a saber la sangre, y porque a través de su presencia la 

sangre era de color rojo, en la menstruación permanece el color blanco como si 

fuese acuosidad. En las ancianas, en cambio, la menstruación es blanca porque aquí 

no hay nada a no ser acuosidad y falta la sangre que la coloree de rojo.

898



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

En cambio, tal vez en algunos hombres y mujeres... y etc.546

1.  Aquí resta preguntar a cerca de la menstruación, y en primer lugar por 

qué fluye más menstruación de mes en mes y no fluyen nunca las hemorroides.547

Y por qué hay más hemorroides en los judíos que en los otros hombres.

Por qué en la primera y en la tercera fase fluyen las aguas y, en cambio, en 

la segunda y en cuarta regresan.

Y también por qué el mar fluye y se retira según las fases y no, en cambio, 

lo hacen las aguas dulces. 

Y también por qué hay algún mar que no fluye ni refluye.

Y también por qué la menstruación y el Nilo fluyen con luna llena y no en 

la primera fase como en las otras cosas húmedas que les pasa lo contrario.

También se pregunta por qué el fuego o el aire no fluyen ni refluyen como 

el agua según las fases de la luna.

Y por qué la tierra no fluye ni refluye. Por qué motivo.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la luna en la virtud de la 

sucesión de las fases tiene una influencia total sobre todo lo húmedo, como dice el 

filósofo548. Y esto se ha de entender con respecto a aquellas cosas húmedas que se 

546 Cf. H. A. 636b8
547 Sobre esta enfermedad véase Petrus Hispanus, Obras médicas, Thesaurum pauperum, op. cit. pp. 
205-207.
548 Sobre la influencia de la luna en las menstruaciones v.  H. A.  582a35-582b5;  G. A.  738a20ss, 
767a4-9.  Véase Luis  Gil,  Therapeia.  La medicina popular en el  mundo clásico,  Madrid,  1969, 
donde el autor expone en el capítulo  “La simpatía  lunar”,   la creencia desde la antigüedad del 
influjo de la luna sobre la tierra, en el crecimiento de los seres vivos, en el ciclo menstrual de la 
mujer (v. pp. 415-416), en enfermedades como la epilepsia o la licantropía. 

899



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

mueven de forma natural, como es el movimiento del mar y de la menstruación en 

las mujeres,  y porque el  flujo de las  hemorroides es un flujo o movimiento no 

natural,  no se  mueve según la  influencia  de la  luna como la  menstruación.  La 

segunda causa es porque la luna tiene influencia en lo húmedo que fluye, y porque 

la  materia  de  las hemorroides es  melancólica,  compacta  y  terrestre,  por 

consiguiente no se mueve según las fases de la luna como la menstruación.

A la segunda de las cuestiones hay que decir que los judíos no comen carne 

de cerdo sino carne de cabra, de cabrito, †…†, y comen carne de cordero aunque 

sea sanguínea, pues la salan y la ahuman, y así se hacen melancólica. Y porque el 

alimento de éstos es melancólico y la materia de las  hemorroides es melancólica, 

los judíos sufren más hemorroides que los otros hombres.

A la tercera de estas cuestiones hay que decir que para el flujo de las aguas 

es necesario calor que se eleve y materia que obedezca, y porque en la primera fase 

la luna es cálida y húmeda, concurren estas causas y por esto se produce el flujo de 

las aguas. Pero en la segunda fase la luna es cálida y seca, y así lo húmedo se 

separa  y  las  aguas  regresan  a  propio  origen.  Y porque  la  tercera  fase  está  en 

oposición con la primera, y la cuarta con la segunda, por su mismo efecto o aspecto 

la  tercera  lo  está  con  la  primera,  y  la  cuarta  con  la  segunda.  Y  por  esto 

generalmente en la primera fase fluyen las aguas, en la segunda refluyen,  en la 

tercera fluyen y en la cuarta refluyen.

A la cuarta cuestión hay que decir que una causa es porque la luna de forma 

efectiva mueve las aguas por la virtud que sigue a toda su especie en la disposición 

melancólica, en la luz del día y en sus rayos, y porque las aguas dulces son tan 

líquidas y sutiles que no hay rayos junto a las orillas y no pueden reflejarse a causa 

de su sutilidad, por esto no obedecen a la influencia de la luna.

La segunda causa es la pequeñez de las propias aguas, porque a causa de su 

pequeñez los rayos se reflejan junto a las orillas y no pueden mover el agua.

La tercera causa es porque la virtud de mover las aguas está en la luna por 

razón del elemento de las aguas, y porque el mar es un elemento de las aguas, a 

900



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

partir de la influencia de la luna se mueve más rápidamente que las aguas dulces. El 

mar,  efectivamente,  está en el  mismo lugar del elemento  cuya propiedad es no 

moverse hacia otro lugar. De aquí que no se mueva con un movimiento recto sino 

con un movimiento giratorio. Pero las aguas dulces no están en el mismo lugar, y 

por esto se mueven hacia el mar, y se mueven con un movimiento recto incluso si 

pones un obstáculo.  

Porque,  en  cambio,  hay  algunas  aguas  saladas  que,  sin  embargo,  no  se 

mueven según las fases de la luna, digo que el salitre no está aquí de forma esencial 

como en el mar, sino de forma accidental.

A  la  quinta  cuestión  hay  que  decir  que  hay  algunos  mares  que  son 

demasiado espesos y viscosos, y éstos no se mueven por el movimiento de la luna 

porque aquí falta lo húmedo que fluye obediente.

A la  sexta  cuestión hay que decir  que en  la  primera  fase  crece  todo lo 

húmedo, de aquí que entonces comiencen a crecer las menstruaciones, y aumentan 

continuamente hasta la luna llena, y entonces empiezan a fluir porque rebosan en 

cantidad. De forma semejante digo acerca del Nilo, porque en la primera fase de la 

luna las aguas comienzan a aumentarse y de forma continua se van aumentando 

hasta la luna llena, pero este aumento es insensible a causa de la escasa distancia 

desde sus propios agentes, pues, en efecto, fluye desde el paraíso terrestre. Y por 

esto va tan paulatinamente que al final del ciclo lunar, cuando se ha aumentado de 

forma perfecta, se dispersa por la tierra de Egipto de forma natural, y convierte a la 

tierra en fecunda y fértil.

A la séptima cuestión hay que decir que el fuego y el aire son elementos 

muy poco densos, de aquí que no puedan delimitar los rayos como el agua, y por 

esto son elementos invisibles y no se mueven por la influencia de la luna.

La segunda causa es porque el agua a través del movimiento se preserva de 

la podredumbre. El fuego, en cambio, no se pudre como <el agua>, por esto no 

necesita de movimiento, pero el aire se mueve bastante por medio del movimiento 

de los vientos, de aquí que no necesite ni de flujo ni de reflujo como el agua.

901



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La tierra, en cambio, porque es seca y dura, no obedece a la influencia de la 

luna ya que la luna solamente tiene poder sobre lo húmedo.

902



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión tercera
Y debemos saber que las mujeres no se enteran de… y etc.549

1. Aquí se pregunta primero acerca de la menstruación, si el flujo natural de 

la menstruación es paulatino o súbito550.

Porque  dice  Galeno  que  todas  las  operaciones  de  la  naturaleza  son 

ordenadas y paulatinas, por lo tanto el flujo natural debe ser paulatino y no súbito.

Por esta razón dice Hipócrates en El régimen de las enfermedades agudas 

que todo lo súbito o movimiento súbito repentino es enemigo de la naturaleza, por 

lo tanto el flujo de las menstruaciones es paulatino y no súbito.

Contrariamente, en cambio, dice en el texto que el flujo que se produce de 

forma  súbita,  se  produce  sin  dolor,  en  cambio,  el  que  se  produce  de  forma 

paulatina, se produce con dolor, por lo tanto el flujo natural es súbito.

Por esta razón dice Galeno que la crisis  es un movimiento vehemente y 

veloz de la naturaleza contra la enfermedad, llevándola rápidamente hacia la salud 

o hacia la muerte551, por lo tanto el flujo natural de las menstruaciones debe ser 

súbito.

Esto  lo  concedo  porque  el  movimiento  veloz  se  produce  a  partir  del 

fortalecimiento  de  la  virtud  y  a  partir  de  la  obediencia  móvil,  en  cambio,  el 

movimiento lento se produce de forma contraria.

A lo primero, en cambio, hay que decir por el contrario que el movimiento 

súbito y veloz o se produce a partir de la virtud fuerte y de la obediencia de la 

materia,  igual  que  en  la  expulsión  de  las  menstruaciones  y  en  la  crisis,  y  tal 
549 Cf. H. A. 636b35-637a.
550 Aristóteles dice que la regla rompe como si se tratara de un animal degollado, cf. H. A. 581b-2.
551 Véase Galeno, De crisibus, Kühn IX 550-768.

903



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

movimiento súbito no agrava a la naturaleza sino que la imita. O el movimiento 

súbito se produce a partir del debilitamiento de la virtud y de la mala materia que 

estimula a la naturaleza, tal movimiento repentino lastima a la naturaleza, y de tal 

movimiento habla Hipócrates y Galeno.

Acerca de esto se pregunta, según lo que dicen Galeno y Baro, por qué la 

naturaleza  avanza  con  un  triple  movimiento  contra  la  enfermedad:  con  el 

movimiento de la digestión, con el de la división y con el de la expulsión, y se 

pregunta por qué el movimiento de la expulsión se produce de forma súbita, y el 

movimiento de la digestión y de la división se producen de forma paulatina.

También se pregunta por qué la expulsión de la menstruación se produce de 

forma súbita, pues, en efecto, sucede así respecto a la expulsión de la orina, del 

excremento y del sudor.

A la  primera de estas preguntas hay que decir  que el  movimiento de la 

digestión es la disposición previa a la expulsión, como la alteración es previa a la 

generación, y por esto, como la alteración es paulatina y la generación es súbita, del 

mismo modo el movimiento de la digestión es paulatino, en cambio, el movimiento 

de la expulsión es súbito.

La  segunda  causa  es  porque  la  digestión  existe  respecto  a  la  materia 

desordenada y resistente, y por esto su acción es paulatina. Pero la expulsión existe 

respecto a la materia ordenada ya digerida y obediente, y por esto su movimiento es 

veloz y súbito, porque la fortaleza de la virtud y la obediencia móvil producen un 

movimiento veloz.

A la segunda cuestión hay que decir,  como Algazel  en su  Metafísica, que cada 

virtud se deleita en su propia operación. Digo, por lo tanto, que la menstruación e 

igualmente el  esperma, es más natural  que la orina o la  egestión, y por esto la 

naturaleza se deleita más en la expulsión de la menstruación que en la expulsión del 

excremento o de la orina, y porque también se deleita más en esto, se mueve en esta 

operación, a saber, en la expulsión de la menstruación de manera más rápida que en 

la de la orina, en la del excremento y en la del sudor.

904



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

2.  Después se pregunta acerca de la  generación,  por qué en el  inicio  lo 

completo de la generación en el hombre es en el vigésimo primer año552.

Y también por qué el movimiento periódico sigue más al hombre que al 

resto de los animales.

Y por qué las muchachas conciben más rápido que las otras mujeres.

Y por qué las muchachas en el coito tienen deleite con tristeza.

Y por qué el coito inmoderado debilita el cuerpo, seca los ojos, enerva la 

memoria y acelera la vejez.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que, como dice Galeno en los 

Días críticos, hay un  periodo particular, como el séptimo día553 y †la cuartana†, y 

otro  es  el  periodo universal,  como el  vigésimo primer  día,  y  éste  es  el  primer 

periodo  universal  y  contiene  tres  periodos  particulares,  a  saber,  tres  semanas, 

porque según los periodos las fases de la luna transcurren en el  primer periodo 

universal, a saber, en el vigésimo primer día, y en el inicio se da lo completo de la 

generación en el hombre.

A la segunda cuestión hay que decir que el movimiento es un periodo a 

partir del orden de la naturaleza, y porque todas las cosas están ordenadas hacia el 

hombre, comoquiera que el hombre es de algún modo el fin de todas las cosas, 

como dice el filósofo, el movimiento periódico sigue más a los hombres que al 

resto de los animales.

La segunda causa es porque, como dice Galeno, nosotros somos creados en 

lo último del limo y de la humedad, y por esto, comoquiera que el aspecto de la 

propia luna está sobre lo húmedo, el movimiento periódico sigue más al hombre 

que al resto de los animales.

A la  tercera  cuestión  hay que  decir  que,  como dice  el  filósofo,  no  hay 

concepción a no ser que le acompañe el deleite554, y porque las muchachas tienen 
552 Más abajo dice que es en su vigésimo primer día.
553 Véase Luís Gil,  op. cit. pp.412ss. donde se expone la doctrina de los días críticos de Galeno 
(Kühn IX 769-941) basada en las cuatro hebdómadas o periodos de siete días que integran el ciclo 
lunar.
554 Cf. supra.

905



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

mayor deleite en el coito que las otras mujeres, porque comienzan de nuevo, por 

esto conciben más rápido que las otras mujeres.

A la cuarta cuestión hay que decir que al principio todo lo no habitual es 

casi contrario, de aquí que al principio y en la entrada al baño tenemos un cierto 

estremecimiento, y porque para las muchachas el coito no es habitual al principio 

les es en cierto modo contrario, y porque es contrario les acaece la tristeza. Pero en 

medio de la operación y antes de que llegue al fin, les es deleitable igual place una 

cosa nueva, como se dice en el proverbio. Del mismo modo sucede respecto al 

baño, pues al  principio es casi contrario y la naturaleza lo rehuye, pero después 

que hemos estado un poco en el baño, es muy deleitable.

La segunda causa es porque en la muchacha su conducto está íntegro y en el 

coito se rompe una especie de red que está en el orificio de la matriz y, como se 

produce una ruptura de lo que está entero, también por ello se produce dolor.

A la quinta hay que decir que en el coito se separa el esperma que se genera 

a partir de la materia que de manera inmediata debe convertirse en los miembros, y 

porque el coito inmoderado les quita alimento a los miembros, los debilita y acelera 

la vejez del hombre. Y, en cambio, seca los ojos porque los ojos son de la misma 

materia que el cerebro que se debilita mucho en el coito a causa de la similitud que 

tiene con el esperma. Los ojos, que son de la misma composición que el cerebro, 

también son muy sensibles y se lastiman, y a través de esta vía el coito inmoderado 

deja  ciego  al  hombre.  En  cambio,  enerva  la  memoria,  porque,  como  dice  el 

filósofo, los hombres después del coito a causa de la memoria tienen el recuerdo de 

su coito en cuanto que les debilita para otras cosas, y por medio de esta vía el coito 

enerva la memoria555. 

La  segunda  causa  es  porque  debilita  el  cerebro  y  así  en  consecuencia 

debilita la memoria que es la virtud del cerebro.

La  tercera  causa  es  porque  en  el  coito  se  debilitan  mucho  los  nervios 

motivos, de aquí que el coito conduce a la artética556, y porque los nervios salen del 
555 Cf. Problemas IV 11, 877b18; H. A. 518b18-21.
556 Dolores en las articulaciones.

906



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cerebro,  de este  modo la pupila  fortalece aquí la memoria,  y por compasión la 

memoria se lastima y de tal modo el coito enerva la memoria.

3. Después se pregunta acerca de los signos de la generación.

Se pregunta por qué el orificio de la matriz se estrecha más una vez recibido 

el semen que el estómago al recibir la comida557.

Y por qué un supositorio hecho de aristoloquia558 y miel, si se le pone abajo 

a una mujer sobre la cual hay la sospecha de que está preñada559, y le llega un sabor 

a la boca y éste es dulce, entonces concibe a un macho, o si el sabor es amargo, 

entonces concibe una hembra.

Y  por  qué  la  hembra  preñada  de  un  macho  tiene  un  buen  color  y  un 

movimiento ligero560.

Y por qué a las mujeres después del parto les sale un tumor en la cara.

Y  por  qué  las  mujeres  que  son  madres  primerizas  tienen  un  apetito 

irracional561.

Y se pregunta también por qué tienen un apetito tan ardiente que si se les 

deniega lo que desean o les apetece, al instante abortan.

Y también por qué por parte del hombre el deleite es mayor en el cuello de 

la matriz y por parte de la mujer lo es dentro de la matriz.

Y por qué cuando el esperma cae en la matriz y la mujer lo recibe, le sigue 

un cierto estremecimiento562. 

557 Cf. H. A. 583b30; Hipócrates, Aforismos V 51.
558 Sobre los usos medicinales  y las características  de esta planta véase  Teofrasto,  Hist.  De las 
plantas IX 14, 1; 15, 5; 20, 4. Dice de ella que es una planta gruesa de color negro y buen olor. Su 
sabor es amargo. Entre sus múltiples usos, se suele emplear para las contusiones en la cabeza y las 
heridas, contra las mordeduras de serpiente, para conciliar el sueño y como pesario para la matriz. 
Se puede utilizar remojada en agua y aplicada como un emplasto o diluida en miel y aceite de oliva. 
Contra las mordeduras de serpientes se bebe en vino agrio, para conciliar el sueño se pulveriza y se 
vierte en vino tinto y seco, o como loción disuelta en agua en caso de desprendimiento de matriz. 
También cf. Plinio, XXV, 95-96; Diosc. 3, 4, 2; 3, 4, 1; Pantegni fol. 73 ra; 80 rb. 
559 Véase Hipócrates, Aforismos V 59, donde trata de las fumigaciones con hierbas para saber si la 
mujer está preñada.
560 Cf. H. A. 584a13-16; Hipocr., Aforismos V 42; Avicena, Canon medicinae III fen 21 tract. 1 en 
“de signis masculinitatis et femineitatis”.
561 Véase H. A. 584a19-20, donde se habla de los antojos.
562 Cf. G. A. 728a33-35.

907



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué la anchura de la vulva es más importante para el deleite que su 

longitud, pues la vulva larga es más importante para la generación y lo es menos 

para el deleite. Pero la magnitud de la verga es más importante para el deleite y 

para la generación que su pequeñez.

Y por qué en la región cálida los penes son grandes y las vulvas pequeñas, y 

en la región fría sucede lo contrario.

Y  por qué en la región cálida se mueren más mujeres debido al dolor del 

parto que en la región fría.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que una causa es porque el 

esperma es una cosa más cercana a la naturaleza que la comida en el estómago, 

porque el esperma está en una disposición más cercana a ésta para que se convierta 

en la carne. En cambio, la comida en el  estómago está en una disposición más 

lejana y porque es más querido por la naturaleza el esperma que la comida en el 

estómago, el orificio de la matriz se estrecha más cuando ha recibido el esperma 

que el estómago cuando ha recibido la comida. El esperma, en efecto, tiene más 

parecido a lo humano que la comida en el estómago, y por esto la pérdida es mayor 

en un solo coito que en una flebotomía, porque en el coito se evacua el esperma 

que está en una disposición cercana a la carne, pero en la flebotomía se evacua la 

sangre que está en una disposición lejana.

La segunda causa es porque la virtud retentiva no existe a no ser a causa de 

la virtud digestiva, y porque la digestiva del esperma es más fuerte que la de la 

comida  en  el  estómago,  porque  la  comida  en  el  estómago  sólo  se  altera,  y  el 

esperma está en la matriz,  concedamos que a partir del no animal se produce el 

animal, y a causa de estas cosas fue conveniente que la virtud retentiva de la matriz 

fuera más fuerte que la virtud retentiva del estómago, y por esta causa el orificio de 

la  matriz  se  estrecha  más  fuertemente  cuando  ha  recibido  el  esperma   que  el 

estómago una vez recibida la comida.

La  tercera  causa  es  porque  la  matriz  es  de  un  sentido  mayor  que  el 

estómago, de aquí que dice Galeno en el libro  De los interiores que algunos han 

908



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

pensado  en  lo  útil,  como  el  animal,  y  porque  tiene  un  sentido  mejor  que  el 

estómago, es mejor retener lo que debe retener el estómago, y por esto la matriz 

cierra más rápidamente su orificio una vez recibido el esperma que el estómago 

cuando ha recibido el alimento.

A la segunda de las cuestiones hay que decir que el sabor del supositorio, si 

no llega a la boca de la mujer, es señal de que la virtud es tal que no puede actuar 

sobre estas medicinas, o porque las vías están obstruidas de tal manera que el sabor 

no puede penetrar hasta la boca y cada una de estas cosas impide la concepción.

Si, en cambio, se abre algo y llega un sabor a la boca con la medicina, y 

debido  a  la  miel  el  sabor  es  dulce  y  debido  a  la  aristoloquia  es  amargo,  por 

consiguiente o el sabor en la boca es dulce o amargo. Si es dulce, es señal de que la 

virtud es tan fuerte que lleva el sabor conveniente a la boca, a saber, el sabor dulce, 

y repele y consume el sabor horrible de la naturaleza, a saber, el sabor amargo, y 

porque la virtud fuerte genera machos, como dice Haly, es señal de que concibe un 

macho. Si, en cambio, llega un sabor amargo a la boca, es señal de que la virtud no 

es tan fuerte como para que pueda expulsar y consumir el sabor horrible, y porque 

dice Haly que la virtud débil  genera hembras, es señal de que concibe una hembra. 

A la  tercera cuestión hay que decir  que la  virtud fuerte  genera machos, 

como dice Haly, y porque de la virtud fuerte viene un buen color y una ligereza en 

el movimiento, la mujer que concibe un macho, tiene buen color y movimiento 

ligero.

A  la  cuarta  cuestión  hay  que  decir  que  en  el  parto  se  retienen  las 

menstruaciones y por esto los humos melancólicos se elevan hacia su cara, ya que 

es un miembro muy puro, y porque lo puro recibe las impresiones, por estas cosas 

aparece antes y más un tumor en el rostro que en otro miembro.

A la quinta cuestión hay que decir que las humedades que solían fluir con la 

menstruación en el  momento  del  parto son retenidas y abundan en la  boca del 

estómago,  y  porque,  como  dice  Haly,  la  discrasia  natural  busca  para  si  cosas 

semejantes,  si  abunda el humor flemático,  tienden a la materia blanca, como la 

909



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

arcilla y las de este tipo. Si abunda el melancólico tienden a la materia negra, como 

los carbones y las de este tipo. 

A la sexta hay que decir que en el parto se retienen las menstruaciones, y 

por  esto  abunda  mucho  la  melancolía  en  la  boca  del  estómago,  y  porque  la 

melancolía conforta el apetito, tienen un apetito muy ardiente.

La  segunda  causa  es  porque  la  mujer  preñada  tiene  el  apetito  de  dos 

cuerpos, a saber, el suyo y el del niño, y por esto tiene un apetito muy ávido. Y 

porque  tiene un apetito  tan  intenso,  si  se  le  deniega aquello  que le  apetece,  la 

naturaleza desespera y abandona lo engendrado en el útero y se vuelve odioso a la 

naturaleza, y la naturaleza lo intenta expulsar rompiéndose entonces los ligamentos 

y produciéndose el aborto563.

A la séptima cuestión hay que decir que aquello que mediante la verga se 

vierte en la generación, viene de lo extrínseco, y por esto el deleite de la verga se 

produce  en  el  cuello  exterior.  Pero  aquello  que  viene  de  la  matriz,  viene  del 

interior, y por esto el deleite de la mujer se produce en el interior de la vulva.

Por  esta  razón  el  filósofo  dice  que  el  deleite  contribuye  mucho  a  la 

generación564, y por esto en el lugar donde hay generación debe haber deleite, pero 

en  el  interior  de  la  vulva  está  la  generación  donde  está  la  mezcla  de  los  dos 

espermas, y por esto el deleite de la mujer está en el interior.

A la octava hay que decir que el esperma cae en la matriz de forma súbita, 

porque este movimiento es súbito e inhabitual, y al principio le es casi contrario y 

al mismo tiempo le genera un cierto estremecimiento.

A la novena cuestión hay que decir que el flujo elevándose arma la verga 

para el coito565.  En cambio, el  deleite en el coito, como dice Avicena566,  es por 

medio  del  frotamiento  y  de  la  unión  de  lo  conveniente  con lo  conveniente.  Y 

563 Sobre los abortos véase H. A. 583b10ss.
564 Cf. supra.
565 La emisión del esperma va precedida de un soplo de aire. El aire es el intermediario entre el 
proyector y el proyectil.  Cf.  G. A.  718a4; 20; 728a10; 757b30;  P. A.  689a30-31;  H. A.  586a15; 
Problemas IV 20, 878b39; 23, 879a15; XXX 1, 953b33.
566 Véase Avicena, Canon medicinae III fen 20 tract. 1. 

910



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

porque cuando la  verga es más grande y la vulva es estrecha, la unión es mayor, y 

por esto el deleite es mayor que si la vulva es ancha. Pero respecto a la generación 

es al contrario, porque para la generación se requiere que la verga toque con el 

esperma el orificio más interno de la matriz y, porque es mejor, se produce cuando 

la verga es grande y la vulva ancha, y por esto una vulva ancha es más útil para la 

generación y menos útil para el deleite, con respecto a la vulva estrecha sucede lo 

contrario, pero siempre se requiere una verga grande.

A la décima cuestión hay que decir que en el coito se requiere el flujo que 

eleva la verga, y porque es propio de lo cálido y de lo seco actuar, en una región 

cálida las vergas se ensanchan y se levantan mucho, y se hacen grandes, y en una 

región fría ocurre lo contrario. Pero la vulva es cóncava, y por esto cuanto más 

obediente  es  la  materia  para  el  ensanchamiento,  más  aumenta  la  vulva,  y  por 

consiguiente en una región fría y húmeda en la que abunda mucho lo húmedo que 

es obediente para el ensanchamiento y lo mueve del centro hacia la circunferencia, 

las vulvas son grandes y anchas, y en una región cálida es al contrario. De manera 

contraria, en cambio, ocurre con respecto a la verga, como ya se ha visto. 

Por medio de esto queda clara la solución. 

A la undécima cuestión hay que decir que, en efecto, para la salida del feto 

se requiere una vía larga, y las vulvas son más anchas en una región fría que en una 

cálida,  y  durante el  dolor  del  parto mueren más rápidamente  las mujeres  en la 

región cálida que en la fría porque tienen las vulvas más estrechas, y por esta causa 

tienen mayor dolor las mujeres primerizas que las otras, y también porque <no> 

están acostumbradas. 

4. Junto a esto se pregunta por qué las pecas aparecen más en verano que en 

invierno.

Y por qué después del flujo de las menstruaciones  la hembra es más apta 

para la concepción567.

567 Cf.  H. A.  582b13;  G. A.  727b10-14, 23-25; Pseudo-Hipócrates,  De natura pueri  15 (VII 494, 
Littré).

911



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué la orina  vaporosa, que tiene vapor en la superficie, es señal de 

concepción.

Y por qué las mamas en la época de la generación crecen y hay leche en 

ellas568.

Y  se  pregunta  por  qué  en  las  hembras  jóvenes  las  mamas  están  más 

levantadas y rectas, y, en cambio, en las viejas están hacia abajo y cuelgan. 

Y  por  qué  si  las  mamas  son  delgadas,  es  señal  de  aborto,  como  dice 

Hipócrates569.

A  la  primera  de  estas  cuestiones  hay que  decir  que  el  verano  lleva  los 

humores desde los exteriores hacia los interiores,  y cuando la  sangre gruesa es 

llevada hacia la superficie de la piel, aquí se seca por la acción del calor, y así en 

verano se generan las pecas.

A la segunda cuestión hay que decir que lo vacío es mejor conductor que lo 

lleno, por lo tanto, porque la matriz está vacía, lleva mejor el esperma y se produce 

más rápidamente la concepción. 

Por  esta  razón  las  humedades,  si  estuvieran  presentes,  impedirían  la 

concepción sofocando el esperma.

A  la  tercera  hay  que  decir  que  durante  el  embarazo  se  retienen  las 

menstruaciones para el alimento del feto, y por esto, porque el cuerpo está lleno de 

humores, el flujo de éstos está por el cuerpo. Y porque la orina vaporosa atestigua 

el flujo, de aquí que indique artética, por esto la orina vaporosa indica concepción. 

De aquí que †Egidio† <diga que> la lividez vaposora demuestra que se articula mal 

y debe haber vapor en la superficie debido a los gruesos humores existentes en el 

cuerpo, de los cuales actúa una porción que cubre de vapor la orina en la superficie.

A la cuarta hay que decir que en el periodo de embarazo se retienen las 

menstruaciones y fluyen hacia las mamas, y en éstas se produce la leche para que 

de ella se alimente el feto fuera del útero, y por esta vía las mamas aumentan.

568 Cf. H. A. 583a31-34, al no haber regla, el flujo va a los senos.
569 Cf. Hipócrates, Aforismos V 36.

912



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la quinta cuestión hay que decir que en las jóvenes el calor es fuerte, y 

por esto tienen las mamas hacia arriba y rectas, en cambio, en las viejas el calor es 

débil, y por ello las mamas les caen, están hacia abajo y les cuelgan.

La  segunda  causa  es  porque  en  las  jóvenes  están  llenas,  y  por  esto 

permanecen rectas, pero en las viejas están vacías, y por esto yacen hacia abajo y 

cuelgan.

A la sexta hay que decir que las mamas se adelgazan por una doble causa: o 

porque se retira la menstruación de la que debe generarse la leche, o porque la 

virtud digestiva es débil ya que no puede cocer la leche ni engrosarla como se debe. 

Lo primero es causa de aborto, pues porque hay poco alimento en la matriz, el feto 

se vuelve odioso a la naturaleza ya que no tiene de donde nutrirlo, y lo expulsa 

antes de tiempo, y entonces se produce el aborto. El segundo aspecto produce de 

forma semejante el aborto porque, comoquiera que la virtud es tan débil que no 

puede digerir perfectamente la leche, es señal de que no podrá llevar el feto hasta 

que se cumpla el debido tiempo, y se producirá el aborto. Y por esto la delgadez de 

las mamas es señal de aborto.

Todavía quedan tres preguntas.

La primera es acerca de la formación del feto en el útero: si se forma más 

rápido el macho o la hembra.

La segunda es acerca del tamaño del feto en su primera formación.

La tercera es acerca de determinadas particularidades dichas en el texto.  

5. Respecto a lo primero, como dice el filósofo, hay que decir que si naciera 

una hembra la  formación del  feto sería  de treinta  días,  si,  en cambio,  fuera un 

macho, sería de cuarenta días, por lo tanto la hembra se forma en el útero más 

rápidamente que el macho570.  

Por esta razón dice el filósofo que cuanto más noble es una cosa, más tarda 

en hacerse, y comoquiera que el macho es más noble que la hembra, el macho más 

tarda en formarse en el útero que la hembra.

570 Cf. H. A. 583b25-30, 584a26-27.

913



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esto dice el filósofo en el libro De los meteorológicos y en el de Acerca 

de la generación que aunque lo húmedo es mal limitable en su propio límite, sin 

embargo, lo húmedo es bien limitable en un límite ajeno571, por lo tanto es bien 

limitable en si mismo y se forma. Pero lo húmedo abunda más en la hembra que en 

el  macho, por lo tanto la hembra se forma en el  útero más rápidamente que el 

macho.

Contrariamente dice el filósofo que si en el trigésimo día cae en la tierra la 

materia del feto, no aparece ninguna figura572. Pero si se ha concebido un macho y 

la materia cae al agua, aparece una figura grande. Si se ha concebido una hembra, 

no aparece ninguna figura, por lo tanto se forma antes el macho que la hembra.

Por esta razón una virtud fuerte genera machos,  como dice Haly, por lo 

tanto comoquiera que un motor fuerte se mueve más velozmente que uno débil, se 

forma más rápidamente el macho que la hembra.

Esto lo admito.

Junto a esto se pregunta acerca de la controversia del filósofo en relación al 

médico  y  a  si  mismo.  Dice,  así  pues,  Avicena  que  el  macho  se  forma  más 

rápidamente que la hembra573. El filósofo, en cambio, afirma esto en un solo lugar. 

En otro lugar dice que si naciera una hembra, la formación del feto sería en treinta 

días, y si naciera un macho en cuarenta.

Al primer argumento, en cambio, hay que decir que esta propuesta es de una 

única manera, como se expone. Si naciera hembra, la formación del feto sería en 

treinta días, esto es, la formación de la hembra comienza más rápido, en treinta 

días,  si  naciera un macho,  sería  más tarde.  Pero el  fin  de la  mujer  bien puede 

llevarse hasta los cincuenta días. De aquí que compara este inicio de la formación 

en la  hembra con el  final  de la  formación en macho,  y así  queda claro que el 

filósofo no quiere decir que la hembra se forme más rápidamente que el macho.

571 Cf. supra , Gen. et. corrup. 329b30-32
572 Cf. H. A. 583b20-21, 587b14-25; G. A.758b2-5. 
573 Cf. Avicena, Canon medicinae III fen 21, 1. Avicena dice lo contrario a Aristóteles, es decir, el 
macho se completa en unos treinta días y, en cambio, la hembra a los cuarenta.  

914



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Mediante  esto  queda  clara  la  solución  a  la  controversia  y  al  primer 

argumento.

En cambio, de otra manera se expone así: si naciera hembra, la formación 

del feto sería en treinta días, esto es, una hinchazón se manifiesta en el vientre, si 

naciera macho, sería en cuarenta días. Así pues, aunque, teniendo en cuenta lo que 

es cierto, el macho se forma antes que la hembra, sin embargo, la hinchazón del 

vientre  aparece más rápidamente  en la  concepción de la  hembra que en la  del 

macho, porque cuando se concibe una hembra abundan en el útero muchas más 

humedades  y superfluidades  que  se  convierten  en  la  hinchazón,  que cuando se 

concibe  un  macho.  Y,  en  cambio,  esta  segunda  exposición  resuelve  tanto  la 

controversia como el primer argumento.

A la segunda cuestión hay que decir que cuanto más noble es una cosa más 

tarda, en verdad, en llevarse a cabo por las restantes condiciones que se mantienen 

en si mismas, pero no es así la propuesta, pues en el macho se halla una virtud 

fuerte y una materia obediente, en cambio, en la hembra faltan la una y la otra.

A la tercera cuestión hay que decir que una determinada cosa que se forma 

de  manera  rápida  es  húmeda  y  no  tiene  forma  como  el  agua,  y  la  naturaleza 

confiere tal cosa húmeda para la generación. En cambio, es húmeda cualquier otra 

cosa que recibe rápidamente una impresión, y una cosa bien húmeda es apta para la 

generación, y tal cosa húmeda en el útero es propia del macho con respecto a la 

hembra. 

 6.  Acerca  de  lo  segundo  dice  así  el  filósofo  en  el  libro  Acerca  de  la 

generación que las mezclas deben ser iguales en la sustancia y en la virtud574. Así 

pues, si uno fuera más fuerte se convertiría en otro, y no produciría  mezcla sino 

generación, como si se pusiera †una gota de vino en  …†, no habría mezcla sino 

generación, porque el vino se despojaría de su especie y se convertiría en agua575, 

por lo tanto, comoquiera que en la formación se produce la mezcla de esperma con 

la menstruación, deben ser iguales, pero cuando la mezcla llena toda la matriz, el 
574 Véase Gen. et corrup. 327a30ss. donde se trata de las mezclas.
575 Cf. Gen. et corrup. 322a31-33; 328a25.

915



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

esperma por si mismo hace disminuir la matriz, por lo tanto la primera formación 

del esperma es mayor que una hormiga o que un gusano o una araña.

Por ello esta es la comparación de lo completo con lo completo, es la misma 

la comparación de lo incompleto con lo incompleto o con el gusano o la araña. 

Pero el hombre completo excede en más tamaño a la hormiga completa o al gusano 

o a la araña, por lo tanto el hombre incompleto cuando se forma en el útero excede 

tanto al gusano como a la hormiga. Por esta razón dice el Filósofo que es semejante 

respecto a la clara y a la yema en los animales que ponen huevos, y respecto al 

esperma y a la menstruación en los que generan. Pero la clara en la generación del 

huevo o es igual a la yema o la excede, por lo tanto de forma semejante lo es el 

esperma respecto a la menstruación576, y así esto mismo lleva a lo de antes.

Por esta razón vemos que fuera del útero es mayor aquello que se nutre que 

aquello que nutre. El universo es mayor que mi alimento, por lo tanto, comoquiera 

que se nutre de la menstruación y aumenta el esperma, mayor será el esperma en 

cuanto al tamaño que la menstruación, y etc.

Lo contrario dicen el filósofo, el médico y Macrobio. Pues dice el filósofo 

que si cae al agua a los treinta días, aparece con el tamaño de una hormiga577. El 

médico dice que si cae en el segundo mes, es del tamaño de un gusano largo y 

redondo y de una araña pequeña. 

Por  esta  razón dice  el  filósofo  que  de  aquello  <…>,  sin  embargo,  dice 

Macrobio, que al principio el feto es del tamaño de una araña578. Por ello dice el 

filósofo que es de aquello que se nutre y se desarrolla y de aquellas cosas con las 

576 Cf. G. A. 751b11-15. La clara se ordena para la generación y la yema para la nutrición. Véase su 
relación con el esperma y la menstruación en Liber dietarum particularium cum commmento...fol. 

147ra25ss. donde se cita a Aristóteles.
577 En H. A. 584b18, habla de noventa días.
578 Véase  Macrobio,  Comentario  al  “Sueño  de  Escipión”  de  Cicerón I,  6,  65  donde  trata  el 
desarrollo del embrión y expone cómo Estratón el Peripatético y Diocles Caristo organizaron el 
proceso de formación del  cuerpo,  tras  la concepción,  en periodos de siete  días.  Del  estado del 
embrión en la quinta semana dice que tiene el tamaño de una abeja: …<hebdomade> quinta vero 
interdum fungi in ipsa substantia humores humanam figuram, magnitudine quidem apis, sed ut in  
illa brevitate membra omnia et designata totius corporis liniamenta consistant…  

916



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

que  una  parte  se  nutre  y  crece579,  por  lo  tanto  cualquier  parte  mínima  de  ese 

esperma se desarrolla,  la no mínima lo hace en potencia, porque las partes más 

pequeñas  son infinitas  en  potencia,  pues  todo lo  continuo es  divisible  hasta  lo 

infinito, por lo tanto las partes más pequeñas lo son en acto. Por consiguiente si la 

parte de la menstruación hace crecer la parte del esperma, comoquiera que nada es 

menor que lo mínimo, conviene que aumente el doble la parte de la menstruación 

que la del esperma, por lo tanto el esperma en su primera formación está en una 

cantidad mínima.

Por esta razón dice el filósofo en el libro de los Elementos que al principio 

los elementos son pequeños en tamaño, pero grandes o muy grandes en virtud580, 

por lo tanto, comoquiera que el esperma es muy grande en virtud respecto a la 

menstruación, es muy pequeño en tamaño, por lo tanto en su primera generación es 

del tamaño de una hormiga o de un gusano o de una araña.

Por esto dice el filósofo que algunas veces en un único coito se generan 

gemelos581, por lo tanto, comoquiera que se echa poca materia en único coito, de la 

porción más pequeña de la materia se genera un solo feto, por lo tanto será del 

tamaño de un animal muy pequeño582. Apruebo la menor. 

Dice el filósofo que no hay generación si no está presente el deleite583, pero 

para el deleite bastan dos o tres gotas de esperma como del tamaño de una hormiga 

o de un gusano o de una araña.

Esto lo admito.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que las mezclas deben 

ser iguales en la propia virtud y en la materia. Pues una taza584 de buen vino restaría 

o resistiría  a  mucha agua, pero poca agua convertiría  mucho vino en flojo.  De 

manera  semejante  digo  que  poco  esperma  en  cantidad  equivale  a  mucha 
579 Aristóteles dice que hay dos tipos de alimentos, el que nutre o de formación, y el de crecimiento, 
cf. G. A. 744b32ss., 766a10.  
580 Véase Metaf. 1013bss; Acerca del cielo 302a10ss.
581 Cf. H. A.584a26-30.
582 Sobre el desarrollo del embrión v. G. A. 740b15-741a5.
583 Cf. supra. En cambio en G. A. 739a29-32 dice que a veces la hembra concibe sin placer.
584 En el texto: cifus (sciphus) del griego σκυφος−ου: taza con dos asas para beber.

917



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

menstruación en virtud, o digamos que también es igual585. Pues en las mezclas no 

hay  generación,  sino  que  del  esperma  y  de  la  menstruación  se  produce  la 

generación.

A  la  segunda  cuestión  hay  que  decir  que  no  es  igual,  pues  el  hombre 

completo existe por la sangre de la menstruación, y por esto excede mucho en el 

tamaño  a  los  animales  pequeños.  El  hombre  incompleto  es  en  su  primera 

generación  a  partir  del  esperma,  y  porque  el  esperma  es  poco,  es  mínimo  en 

cantidad.

A la tercera cuestión hay que decir que tú tratas esto de un modo indebido, 

y ello es porque tú tratas un huevo perfecto junto a un feto imperfecto.  Pero si 

comparas rectamente tal y como un huevo perfecto es de un gran tamaño, de aquí 

que  veinte  huevos  no  tienen  el  tamaño  de  una  nuez,  de  manera  semejante  el 

esperma en su primera formación es del tamaño de un animal pequeño como el de 

la hormiga, el gusano o la araña.

O de otro modo digamos que no es similar respecto al esperma y a la clara. 

Pues toda clara en un huevo completo no existe a partir del esperma sino que allí 

hay algo de la menstruación reconocida. Pues el huevo al principio es de un tamaño 

muy pequeño respecto al huevo completo, ya que aumenta tanto la clara que se 

produce  una  clara  por  si  misma  mayor  que  todo  el  huevo.  Al  principio  es 

manifiesto que esto no puede ser a no ser mediante la mezcla de la menstruación 

con la clara.

A la cuarta cuestión hay que decir que no es similar respecto al alimento de 

dentro y de fuera. Pues el alimento de fuera nutre en el momento como hoy nutre 

un alimento de fuera y mañana otro, y por esto es menor lo que crece. Pero la 

menstruación, que es un alimento de dentro, es un alimento continuo, por esto es 

mayor  en tamaño que el esperma, y porque aumenta,  queda así claro que en la 

primera formación el feto es del tamaño de una hormiga, de un gusano o de una 

585 Cf. G. A. 723a18-19.

918



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

araña. Pero algunas veces cuando hay abundancia de esperma, según los médicos, 

puede llegar hasta el tamaño de una nuez.

Al otro argumento que dice que de aquello que se nutre, se nutre cualquier 

parte, hay que responder que es un sofisma aunque encierre la verdad, pues por 

medio de esto puede probarse que el alimento siempre aumenta el doble, pero, sin 

embargo,  la parte del alimento no es tanta como la parte  que se nutre.  Y si tú 

objetas que en lo mínimo no hay nada más pequeño, de aquí que está en el mismo 

género, pero lo mínimo de una cosa mezclable bien puede ser lo más pequeño en lo 

mínimo de otra cosa mezclable, de modo que si se mezclan dos partes de agua con 

una tercera de vino, lo hacen con una sola de las mezclas según la mínima, porque 

en toda mezcla mínima de agua la materia es la unión de lo mínimo de una cosa 

con lo  mínimo de otra.  Pero,  sin  embargo,  en  esta  mezcla  mínima de  agua la 

materia es del mismo tamaño que en la mezcla mínima de vino, de forma semejante 

lo digo en la proporción.

Y a esté argumento primero del problema hay que anotar que cuanto más 

noble es una cosa tanto más tarda en hacerse.

La solución es que esto sucede en las cosas que son de virtudes diferentes 

según su especie, de modo que se considera que hay mayor número de hombres 

que  de  asnos,  porque  el  hombre  es  más  noble  que  el  asno  y  son  de  virtudes 

diferentes según su especie. Pero la misma virtud en una especie genera un macho 

y una hembra, y por esto, porque esta virtud es más fuerte en el macho que en la 

hembra, el macho se forma más rápidamente que la hembra.

En referencia a estas cosas se pregunta cómo todo lo generado vuelve a 

aquello de donde salió, y por qué el hombre nunca se empequeñece de tal modo 

que vuelva al tamaño de una hormiga igual que una parte de su alma vuelve a las 

costumbres infantiles cuando es viejo.

También  se  pregunta  acerca  de  la  comparación  de  la  formación  con  el 

movimiento, y del movimiento con el  parto.

919



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Después se pregunta acerca de las enfermedades hereditarias, y cómo los 

cálculos y la lepra son enfermedades hereditarias. Pues estas enfermedades son de 

éstas o de aquellas que se heredan, como dice Avicena586.

Y por qué el leproso peca en la sustancia al generar y no según el sexo, pues el 

leproso siempre genera, pero unas veces genera un macho y otras a una hembra, 

como los otros hombres.

Y también por qué la infección de la sustancia infecta al hijo, pero el vicio 

que hay en el padre por parte del alma no produce vicio en el hijo.

Y por qué el que padece quiragra no genera un hijo con quiragra, como el 

que tiene podagra no genera un hijo con podagra.

Y por qué el patituerto no genera un patituerto. Y arguyo así: que es mayor 

el vicio cuando el pie se aleja de todo que cuando el vicio está en el pie, por lo 

tanto si el  que tiene gota genera un hijo con gota,  por una razón más fuerte el 

patituerto genera un patituerto587.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que, como dicen Galeno y el 

Filósofo, los animales siempre se nutren, pero, sin embargo, no siempre crecen, y 

porque siempre se restaura lo debilitado en el hombre, no puede volver al tamaño 

en el que salió al nacer, pero en cuanto a las costumbres vuelven a aquel mismo 

estado a causa de la desobediencia de los órganos. Así pues, como los niños a causa 

de la humedad, del molesto calor y de la debilidad de los órganos viven casi una 

vida de animal,  de la misma manera viven los ancianos debilitados, puesto que 
586 Acerca de la lepra, sus signos y su curación v. Avicena, Canon medicinae IV fen 3 tract. 3: …
lepra  est  infirmitas  mala,  proveniens  ex  sparsione  cholerae  nigrae  in  corpore  toto,  quare 
corrumpitur complexio membrotum et forma ipsorum et figura eorum...
...et causae eius iuvativae sunt oppilatio pororum, quare praefocatur calor innatus et infrigidatur  
sanguis,  et  ingrossatur  et  proprie  quando  splen  oppilatus  debilis  non  attrahit,  neque  potest  
mundificare sanguinem ex humore melancholico, aut est virtus expulsiva in visceribus debilis ab  
expulsione illius  in venas ani  et  matricis  et  sunt  pori  stricti,  et  quandoque adiuvat  illud totum  
corruptio aeris in se ipso, aut propter vicinitatem leprosorum, quoniam aegritudo est [iuvadens]et 
quandoque accidit propter haereditatem et propter complexionem [embryonis]ex qua erratus est in  
se ipso propter complexionem, quae est ei aut acquisitam in matrice  propter dispositionem, quae  
est ei, sicut si accidat ei, ut sit conceptio dispositione menstruorum, et quando aggregatur caliditas  
aeris cum malicia cibi et eius essentia ex genere piscium et carne...  
587 Sobre factores hereditarios v. G. A. 721b17-18, 724a3ss., 767b15ss.; parecido entre padres e hijos 
v. H. A. 585b29-35.

920



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tienen mucha abundancia de humedades y sus órganos están muy debilitados, de 

aquí que se orinan en la cama como los niños.

A la segunda cuestión hay que decir que el movimiento se duplica para la 

formación, y se duplica para el movimiento del parto, de aquí que respecto a la 

imagen el movimiento se duplica y el del parto se triplica588.

A la tercera cuestión hay que decir que la lepra es un pecado en la carne, 

por lo que aquí le falta la virtud asimilativa, y por esto, comoquiera que el esperma 

se da a partir de un alimento superfluo, el esperma de un leproso está infectado, y 

por esta vía el leproso genera a un leproso.

Con respecto a los cálculos hay que decir que la piedra se nutre en el cuerpo 

como un miembro del cuerpo. Digo, por lo tanto, que en el momento del coito el 

esperma, en aquel que tiene cálculos, pasa a través del lugar donde está la piedra, y 

seco pasa a las superfluidades de este alimento, de aquí que la piedra se nutre y el 

esperma allí se infecta, y por esto genera un hijo con cálculos.

En el que tiene la podagra589, en cambio, el pecado está en la sustancia del 

pie, el alimento está allí corrompido, y porque la virtud es más débil en el pie que 

en los otros miembros, porque está más alejado, puede corregir menos su falta de 

virtud en el pie que en la mano o en otro miembro. De aquí que los pies se mueren 

y se enfrían antes que los otros miembros, por esto la infección del pie produce más 

infección en lo generado que en la mano o en otro miembro.

La segunda causa es porque los pies soportan a todos los otros miembros, y 

por esto, porque †el recién nacido se pone junto a los pies†, la podagra es de una 

causa más difícil que la quiragra, y por consiguiente el que tiene podagra genera un 

enfermo de podagra y el padece de quiragra no genera un hijo con quiragra.

A esto que se objeta hay que decir que la virtud de todo el cuerpo es más 

potente en la generación de un pie que la virtud de un pie débil en el que hay gota. 

588 Sobre el parto v. Sorano, Ginecología I 57; H. A. 587a6-9.
589 Sobre esta enfermedad véase Petrus Hispanus,  Obras médicas, Thesaurum pauperum,  op. cit. 
pp.279-298.

921



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Si es potente puede corregir su error, y por esto el patituerto genera a un patituerto 

con dos pies y el que sufre de gota siempre genera un hijo con gota.

Así por lo tanto queda claro por qué estas enfermedades son hereditarias, y 

porque la materia para la fiebre es un humor, por esto no puede infectar el esperma, 

ya que la materia inmediata del esperma es la humedad y no el humor. Y si tu 

objetas que en la hética590 hay pecado en los miembros sólidos, yo digo que en la 

hética no hay pecado en la materia, sino sólo en la virtud y en la complexión que 

con excesivo calor tienen conciencia de las humedades radicales. Y por mucho que 

consuma, si, sin embargo, permanece en el cuerpo, por lo que el esperma pueda 

generarse, este esperma no se ha infectado, sino que se genera un hombre sano.

A la otra cuestión hay que decir que la generación sigue a la sustancia, de 

aquí que del esperma, que es sustancia, se genera el feto, y porque la sustancia en el 

leproso es corrupta,  por esto el  feto se genera corrupto.  Pero la  generación del 

macho o de la hembra sigue a la virtud y a la complexión, de aquí que una virtud 

fuerte  genera  machos  y  una  débil  hembras,  como  dice  Haly.  Y  por  esto  la 

complexión  puesto  que  por  una  cosa  buena permanece  en  los  testículos  de  un 

leproso, puede generar un macho y una hembra, pero, sin embargo, genera un feto 

leproso, de aquí que las mujeres se deleitan más en el coito con un leproso que con 

otro hombre.

A la  otra  cuestión hay que  decir  que  la  sustancia  infectada  en el  padre 

infecta la sustancia en el hijo, pero el vicio no se hace vicio en el hijo, porque el 

padre no da alma, sino que viene de lo extrínseco, como dice el filósofo, por esto 

no conviene que el hijo se asemeje al padre en las costumbres del alma.

590 La fiebre hética tiene la facultad de consumir.

922



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO XI

Cuestión primera

En toda oposición noble y vil  y etc.591

Respecto al undécimo libro restan algunas cuestiones.

1. La primera es en qué mes tienen más dolores las preñadas, y puesto que 

reciben más ayuda desde la raíz superior en el cuarto mes, en el séptimo y en el 

noveno, por lo tanto en éstos tienen entonces menos dolores592.

Por esta razón en el parto el dolor es muy grande, por lo tanto cuanto más se 

acerca el parto tanto mayor es el dolor, por consiguiente el dolor es más grande en 

el segundo mes que en el primero, y así por orden.

Contrariamente, en cambio, dicen los médicos que tienen más dolor en el 

primer  mes,  en  el  cuarto,  el  séptimo y  el  noveno,  de  aquí  que  el  primer  mes, 

después el cuarto, después el séptimo y finalmente el noveno, estos cuatro meses, 

atormentan más a las parturientas.

Por esta razón dice el Filósofo que en el cuarto mes, en el séptimo y en el 

noveno el dolor es mayor, lo que acepto, porque en el cuarto el feto está en la fase 

de la luna, y por esto se mueve más que en los tres meses primeros, y de manera 

semejante sucede en el séptimo y noveno mes cuando quiere salir. En el primero, 

591 Cf. P. A. 639a.
592 Sobre los dolores en la concepción v. H. A. 584a3-33; Plinio, VII 5; Censorino, VII.

923



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en cambio, hay dolor porque la matriz  no está acostumbrada a llevar tal  carga. 

Mediante esto queda clara la solución al primer y segundo argumento.

En relación a esto se pregunta por qué el parto del feto es para bien en el 

séptimo o en el noveno mes, y en el sexto u octavo no lo es593.

Y por qué es mayor el dolor en el parto de las mujeres que en el parto de los 

otros animales594.

Y por qué la mujer que come sal genera un niño sin uñas595.

Y por qué si nacen gemelos y son de diferente sexo, se muere uno de los 

dos596.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que en el discurso primero en 

los Meteorológicos atiende asía a esto: Saturno es el primero entre los planetas, y 

es frío y seco, de aquí que coagula y restringe el esperma en la matriz. Después le 

sigue Júpiter que es cálido y húmedo, y contribuye mucho a la generación. Después 

en orden vienen los otros planetas, finalmente la luna viene la última en el séptimo 

mes, y porque la luna es fría y húmeda, conforta mucho a la virtud expulsiva, y el 

feto sintiendo que es ayudado desde la raíz superior se mueve y quiere salir. Si sale, 

esto es para bien, porque es ayudado desde la raíz superior, si verdaderamente sale 

en el  octavo mes,  cuando reina Saturno que es frío y seco,  y debilita la  virtud 

expulsiva, de aquí que si entonces sale, es muy malo, porque lo hace contra la raíz 

superior,  pero si esperase al  noveno mes,  cuando reina Júpiter,  que es cálido y 

húmedo, y contribuye al principio de la vida, entonces el parto es para bien.

En cambio, la solución natural es ésta: en primer lugar en el séptimo mes el 

niño se ha formado y entonces le apetece salir a causa de estas tres cosas, como 

dice  Avicena597:  porque  necesita  más  alimento  que  el  que  tiene,  porque  quiere 

inspirar y no puede, y por otra parte porque busca  un lugar más amplio y más 

593 Respecto al tiempo de la gestación v. H. A. 584b-25.
594 Cf. H. A. 587a.
595 Las uñas, los pelos, los cuernos, etc. proceden del alimento adicional, y éste sirve también para el 
crecimiento, y viene de fuera, o es obtenido de la hembra, cf. G. A. 745a-5. 
596 Cf. H. A. 585a2.
597 Cf. Avicena, Canon medicinae III fen 21 tract. 1: “De generatione embryonis”.

924



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

grande que ese donde se mueve, por lo tanto también si sale es bueno, porque esto 

es a partir de la fuerza de la virtud en el feto o a partir, en gran medida, de la 

naturaleza en la  matriz,  y por esto,  porque en el  octavo mes la  naturaleza está 

cansada y debilitada, si sale, se morirá o siempre será lánguido, moribundo y débil. 

Pero si se espera al noveno, la naturaleza ya está tranquila y reforzada, y el niño se 

ha completado perfectamente, y del mismo modo que le apetece salir, también a la 

matriz le apetece expulsarlo, y también es para bien.

A la segunda cuestión hay que decir que cuanto más noble es una cosa con 

mayor dificultad se tiene, y por esto el hombre como es más noble que cualquier 

animal, la mujer se esfuerza más en el parto que las hembras de los otros animales.

La segunda causa es la pasividad de su sustancia y la bondad de su sentido.

A la tercera cuestión hay que decir que la sal es un fuerte secante, y por esto 

la mujer que come sal en gran cantidad, corroe las superfluidades a partir de las 

cuales se dice que se generan las uñas, y el feto nace sin uñas.

A la cuarta cuestión hay que decir que si nacen gemelos y uno de los dos es 

hembra, esto es porque la virtud es débil en aquella parte, y porque la virtud es 

débil, la naturaleza está bastante inclinada respecto a uno de ellos, y conviene que 

uno de los dos muera. Si, en cambio, ambos son machos, es señal de una virtud 

fuerte. La virtud pudo salvar a los dos.

2. Después se pregunta sobre el modo de salir del feto, porque dice Galeno 

en el libro Acerca de los días críticos que la naturaleza siempre avanza de las cosas 

menores  a  las  mayores  y  de  las  más  difíciles  a  las  más  fáciles,  por  lo  tanto 

comoquiera que la salida es más fácil en cuanto a las partes delgadas, como en 

cuanto a los pies y las manos y a las de esta clase, el feto debe salir de tal modo que 

los pies precedan a la cabeza en la salida.

Por esta razón los principios de generar y conservar son los mismos, pero 

para conservar los pies están primero, puesto que el hombre es como una raíz, en 

efecto, el hombre es un árbol transverso, como dice Isaac, por lo tanto en el parto 

los pies deben salir antes que la cabeza.

925



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Contrariamente  dice  el  Filósofo  que  el  feto  debe  salir  de  manera 

prepuesta598.

Por esta razón cuando el feto está en la matriz y tiene la cabeza inclinada 

por encima de las rodillas, conviene que en la salida la cabeza preceda a los otros 

miembros, y esto lo admito porque en el feto la cabeza es la parte más pesada de 

todo el cuerpo, y por esto tiende hacia el fondo, como vemos que pasa en la parte 

más gruesa del huevo, porque la parte más gruesa sale antes.

Por esta razón el motivo de la salida está antes en la cabeza que en otro 

miembro, porque el feto sale a causa de la necesidad de comida, y la comida entra 

en el cuerpo a través de la boca. Y en segundo lugar el feto sale a causa de la 

necesidad de aire, de aquí que a través de la boca y de la nariz se inspira el aire. Del 

mismo modo a causa de la estructura del lugar también la cabeza es más gruesa que 

los  otros  miembros,  y  por  ello  la  cabeza  necesita  salir  antes  que  los  otros 

miembros, y por consiguiente la cabeza sale más rápido.

A la primera cuestión hay que decir por el contrario que aunque la salida de 

los pies sea más fácil que la de los otros miembros, sin embargo, porque la cabeza 

es más pesada y necesita salir antes que los otros miembros, sale más rápido que 

los otros miembros.

A otra cuestión hay que decir que los principios de generar y de conservar 

son los mismos, de aquí que es a partir de los principios nacientes, pero la salida 

del  feto  desde  el  útero  es  aquella  disposición  que  no  permanece  sino  que  es 

transitoria.

En relación a esto se pregunta por qué el niño sale boca abajo y no boca 

arriba.

Y por qué excreta y no orina599.

Y también se pregunta por qué la excreción de la hembra es roja,  y,  en 

cambio, la del macho es amarilla.

598 Sobre la posición del feto al nacer v. H. A. 584a33, 586b6-7, 27.
599 Cf. H. A. 587a27.

926



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué el feto después de salir  inmediatamente se pone las manos en la 

boca.

Y también por qué al instante llora600.

Y por qué en las mujeres y en los animales que vuelan el feto yace curvado 

en  el útero, en las serpientes yace a lo largo y, en cambio, en los cuadrúpedos está 

atravesado601.

Y se pregunta por qué los niños duermen mucho602.

Y por qué el no movimiento incita al sueño en los niños y no en las otras 

edades.

Y por qué provocan sueño las cantinelas en los niños y en las otras edades.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que una causa es porque el 

cuerpo  se  corva  más  hacia  delante  que  hacia  atrás,  y  por  esto,  porque  estaba 

flexionado en el útero, sale boca abajo y no boca arriba.

La segunda  causa es  porque  el  niño vive  como un animal,  de aquí  que 

primero se sostiene o avanza sobre cuatro partes como el animal, y por esto igual 

que el animal sale boca abajo, así mismo el niño sale boca abajo.

A la segunda cuestión hay que decir que, como dice Avicena, estando el 

niño en el útero, suda la matriz, de aquí que, porque la orina es un líquido sutil y 

penetrable, se evapora a través del sudor. Pero el niño no excreta en el útero, y por 

esto se agregan las excreciones y cuando sale fuera excreta.

A la tercera cuestión hay que decir que en el macho hay más calor y más 

cólera que en la hembra, y porque la cólera amarillea las excreciones, por esto las 

excreciones del macho son amarillas.  Pero en la hembra la cólera es débil  y la 

excreción permanece de su propio color, pero la sangre de la menstruación de la 

que se nutre el niño en el útero es roja, por lo tanto la excreción de la hembra es 

roja después de la salida del feto.

600 El niño al nacer se pone las manos en la boca y llora, cf. H. A. 587a26.  
601 Cf. H. A. 586a35-586b5.
602 Véase  Acerca  del  sueño y la  vigilia  457a3ss.;  H. A.  587b8,  P. A.  686b2ss.;  G. A.  741b28, 
778b20ss.

927



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que tan pronto como el niño sale, necesita alimento, y 

porque no sabe buscar las mamas como la cría de los lobos, se pone la mano en la 

boca para chuparla de manera que se satisface por naturaleza, pues le parece que 

debe chupar algo.

La segunda causa es porque el niño en el útero no estuvo acostumbrado a 

abrir la boca, porque él mismo en el útero recibía el alimento a través del ombligo. 

Pero no sabe que sólo voluntariamente debe recibir el alimento a través de la boca, 

y por esto se pone las manos en la boca como el lobo cuando quiere comer.

A la quinta cuestión hay que decir que, como dice Avicena, el niño cuando 

sale, el aire al que no está acostumbrado se topa con él y lo constriñe y le produce 

dolor, y por esto llora.

A la  sexta  cuestión hay que decir  que el  feto está  en el  útero  según la 

disposición de la matriz, y por esto en los peces y en las serpientes las matrices son 

alargadas, por consiguiente los fetos en estos animales están colocados a lo largo. 

Pero en la mujer y en las aves la matriz es redonda, y por esto conviene que los 

fetos estén encorvados, porque por razón de espacio no pueden extenderse a lo 

largo. 

La causa, en cambio, de por qué las matrices son redondas en las aves y en 

las mujeres es ésta: porque los animales que vuelan y la mujer son <…> de los 

cuerpos, de aquí que en estos solos se encuentren matrices anchas, y por esto si el 

feto estuviera colocado a lo largo, como sucede muy al principio,  no se podría 

mantener, pero es evidente que por razón de su delgadez lo está para que se críe 

recto,  y porque las  matrices  están por causa del  feto,  no pueden estar a no ser 

vueltas hacia atrás, y por consiguiente la matriz no pudo ser sino redonda. Pero en 

los cuadrúpedos el feto yace atravesado según la disposición de la matriz.

A  la  séptima  cuestión  hay  que  decir,  como  dice  Galeno  sobre  los 

Pronósticos, que una de las cosas hacia las que tienden los niños es la comida603, y 
603 Véase Galeno, De pronosticis (op. cit,). Cf. en la edición castellana pp. 274-277 donde se expone 
el episodio del la curación del hijo de Boeta, que, incluso estando enfermo, no podía reprimir las 
ganas de comer, lo que hacía a escondidas produciéndole un empeoramiento en su salud.

928



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

porque, como dice Avicena, el sueño es la retención de calor hacia el interior para 

que se digiera el alimento604, los niños necesitan mucho sueño, y duermen mucho 

para hacer la digestión.

A la octava cuestión hay que decir que una causa es que cuando estaban en 

el útero, estaban más en movimiento que en reposo, por lo que la matriz se mueve, 

y porque han estado muy acostumbrados, y también según lo que dice el Filósofo 

que cuando están en el útero en esa disposición que no es ni sueño ni vigilia605, por 

esto el movimiento incita al sueño en los niños y no en los otros animales.

La segunda causa es porque los niños lloran mucho, pero el movimiento 

reprime el calor en ellos y por esta vía se les induce al sueño.

A la novena cuestión hay que decir que el sueño es reposo y ligazón de los 

sentidos exteriores, y porque durante una cantinela, durante el estudio o durante 

una  deleitable  noche  el  hombre  es  arrastrado  de  tal  manera  que  abandona  las 

operaciones externas, el calor se retrae hacia las interiores y se produce el sueño, y 

sobretodo en los niños porque por medio de la cantinela se reprime el calor en 

ellos. Por otra parte los niños gritan nada más salir,  porque en ellos mismos se 

anuncia una virtud fuerte o débil.

3.  De nuevo con respecto al  undécimo libro se pregunta en primer lugar 

acerca de los obstáculos de la generación.

En segundo lugar sobre la generación de la mola y sobre la del huevo de 

aire o acerca de la polución de la mujer606.

Respecto a lo  primero se pregunta en primer lugar  si  el  obstáculo de la 

mujer viene más de parte de la mujer que de parte del varón o del macho, porque 

cuanto más noble es una cosa tanto más reclama para su ser, y más rápidamente es 

impedido. Pero la generación del varón es más noble que la de la mujer, por lo 

tanto se impide más la generación de parte del varón que de parte de la mujer.

604 Cf. supra en nuestro libro V: Avicena, Canon medicinae I fen 2 tract. 2. 
605 Cf. G. A. 778b20ss.
606 Cf. G. A. 739a20-25.

929



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón el varón es como un agente, pero es más difícil ser agente 

que paciente, y es obstaculizado más rápidamente el agente que el paciente, por lo 

tanto hay más obstáculo de parte del macho, del varón, que de parte de la hembra.

Por esto el Filósofo sólo puso el obstáculo de parte del varón a partir de su 

propia imposición con la mujer, pero hay muchos otros obstáculos de parte de la 

hembra607, por lo tanto, etc.

Por  esta  razón en  la  generación  la  mujer  se  ocupa de  recibir,  de  dar  y 

también de conservar, de aquí que continuamente esté ocupada. Pero el varón sólo 

se ocupa de dar y durante un momento, por lo tanto el error puede venir de muchas 

partes, tanto de parte de la mujer como de parte del varón,  cosa que admito.

A  otra  cuestión  que  tú  también  objetas  hay  que  decir  que  aunque  la 

generación de parte  del  varón sea más noble,  sin embargo,  porque el  varón se 

ocupa sólo durante un momento y da la  forma,  la  mujer,  en cambio,  se ocupa 

continuamente y da la materia, y todo error es de parte de la materia, por lo tanto el 

obstáculo es más de parte de la mujer que de parte del varón608.  Mediante esto 

queda clara la solución a la segunda cuestión.

Respecto  esto  se  pregunta  por  qué  la  generación  es  obstaculizada  más 

fácilmente en el hombre que en otros animales.

Y por qué el Filósofo al lapso en un lugar no lo llama enfermedad, y, en 

cambio, el médico sí.     

Y también por qué en la matriz y en el ano a lo sumo se hacen pústulas. Y 

por qué el espasmo es una enfermedad de la matriz609.

Y por qué en el niño se produce más un espasmo cuando está lleno que 

cuando tiene inanición610.

607 Sobre  las  causas  de  la  esterilidad  tanto  masculina  como femenina  véanse  H. A.  633b12ss., 
636b5ss., 637a35ss.; G. A. 727b10, 746b10-747a21.
608 Cf. G. A. 716a5, 740b25.
609 Cf. H. A. 636a28-35.
610 Cf. H. A. 588a3-4.

930



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué si los niños pasan el séptimo día, como dice el Filósofo, es señal 

de que logran salvarse611.

Y por qué los niños en luna llena echan más sus excreciones.

Y por qué la matriz atrae con el viento612.

También se pregunta por qué se dice que un miembro está sano cuando 

puede permanecer en sus operaciones, o enfermo cuando las deja de hacer, pues 

dice Avicena que la salud es la disposición que hace las operaciones incólumes, por 

lo tanto por sus operaciones se conoce que un miembro está sano613.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro de Los físicos614 que la salud es la 

disposición hacia lo mejor, pero la disposición es hacia lo mejor porque hace las 

operaciones tan sanas que el hombre puede hacer las actividades de la virtud, por lo 

tanto por las operaciones se sabe que un miembro está sano.

Por el contrario, si por las operaciones un miembro está sano, y algunas 

veces son neutras, entonces hay poner un medio entre lo sano y lo enfermo.

Contrariamente  dice  el  Filósofo  en  los Predicamentos615 que  las  cosas 

inmediatas son contrarias.

Por esta razón, en cambio, dice en el texto que algunas veces un miembro 

está enfermo y las operaciones son sanas, ya que si hay una pústula en el ojo y no 

se impide la visión, no se dice que por las operaciones el miembro está sano.

611 Cf. H. A. 588a8-9.
612 Cf. H. A. 634b35. Pero, en cambio, discrepa en G. A. 737b28-32.
613 Véase  “De  definitione  medicinae”  en  Avicena,  Canon  medicinae I  fen  1  doctr.  1:...quod 
dispositiones corporis  humani sunt tres, aegritudo, sanitas et dispositio quae non est sanitas neque  
aegritudo... quod diximus tibi removeri a sanitate, colliget infirmitatem et dispositionem quam non 
habere sanitatis definitionem posuerunt quae est habitus, aut dispositio ex qua operationes subiecti  
ipsius sanae proveniunt... 
614 Véase Física 193b13-15, 253b25-27.
615 Aristóteles  en  sus  obras  Categorías y  Tópicos distingue  diez  modos  de  ser  que  denomina 
"categorías" o "predicamentos". Estos diez géneros supremos o modos de clasificar la realidad son 
la  sustancia  y  los  nueve accidentes  (cantidad,  cualidad,  relación,  acción,  pasión,  tiempo,  lugar, 
hábito o posesión, situación o estado). Por el contrario en los Analíticos posteriores nos habla sólo 
de ocho categorías accidentales, suprimiendo las dos últimas, que son englobadas como aspectos de 
las restantes.

931



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la primera de estas cuestiones hay que decir que cuanto más noble es una 

cosa tanto más difícil se tiene, y muchas cosas se necesitan a su vez, y por esto se 

obstaculiza más rápidamente la generación del hombre que la de los otros animales.

La segunda causa es su posibilidad y su causalidad en la complexión de la 

naturaleza universal.

A la segunda cuestión hay que decir que el Filósofo divide el lapsus según 

lo que lo obstaculiza, y por medio de esto divide las enfermedades de la matriz,616 

porque obstaculizan la intención de la naturaleza y el conservar la especie, pero un 

sitio  diferente  no  obstaculiza  la  generación  a  no  ser  que  este  lapsus  sea 

excesivamente grande, y por esto el Filósofo no llama a este lapsus enfermedad. 

Pero el médico considera al lapsus que obstaculiza la naturaleza particular como a 

un individuo, y por esto, porque el lapsus en el sitio de la matriz pone obstáculos a 

la mujer en sus propias operaciones, el médico lo llama enfermedad.

A la tercera cuestión hay que decir que según lo que quieren los autores de 

medicina, las partes superiores se nutren de un alimento más sutil y de una sangre 

más pura. Las partes inferiores, en cambio, se nutren de un alimento más grueso, y, 

porque  la  sangre  gruesa  y  el  pus  fluyen  hacia  las  partes  inferiores,  las  partes 

inferiores incurren más en las pústulas que las partes superiores.

A la cuarta cuestión hay que decir que el espasmo es la contracción de los 

nervios respecto a su origen, y porque la matriz es nerviosa, por esto el espasmo es 

el padecimiento de la matriz.

A la quinta cuestión hay que decir, según lo que dice Galeno, que los niños 

sólo tienden al acto de comer y de beber, y por esto tienen muchas humedades, y es 

a partir de esta causa que incurren en un gran espasmo cuando están llenos.

A la sexta hay que decir que el espasmo es una enfermedad muy aguda, y 

porque las enfermedades muy agudas se terminan en el séptimo día, en efecto, si el 

feto pasa el séptimo día, se salva.

616 Respecto a las enfermedades de la matriz v. H. A. 634b27ss.

932



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A  la  séptima  cuestión  hay  que  decir,  como  dice  Isaac,  que  con  luna 

creciente  todo lo húmedo crece,  y por esto en luna llena en los niños abundan 

mucho las humedades y se producen los espasmos y las enfermedades infantiles. 

A la octava cuestión hay que decir que cuando la matriz está vacía, atrae el 

aire  porque  el  cuerpo  es  muy  flexible  y  mediante  este  viento  o  aire  vacía  los 

espasmos.

A la novena cuestión hay que decir que la salud en cuanto al ser radical es a 

partir de la temperancia de los humores, y así no es lo intermedio entre lo sano y lo 

enfermo, y de este modo habla el Filósofo en otros libros. Pero en cuanto al ser 

cognoscitivo la salud se conoce por medio de la bondad de las operaciones, y así 

habla el médico y el Filósofo aquí, y de este modo hay un medio entre lo sano y lo 

enfermo.

A esto, en cambio, que tú objetas, que puede haber un miembro enfermo y 

que sus funciones son sanas, digo que el ojo opera por razón de su composición y 

de su pupila, de aquí que en alguna parte del ojo puede haber una pústula, cosa que, 

sin embargo, no obstaculiza a la composición del ojo ni a la pupila, de aquí que no 

se impide la visión.

4.  Respecto a lo segundo procedo así. Y se pregunta por qué se genera la 

mola a partir de la polución en las mujeres,617 los huevos de aire en las aves,618 y, en 

cambio, en los otros animales se genera lo que corresponde a partir de la polución.

Y por qué en las aves a partir de la polución se genera un semejante a su 

especie con el que se genera en la verdadera generación, pues el huevo de aire es 

un huevo igual que el huevo porque del coito del macho con la hembra se genera 

un semejante a su especie.

Y por qué la mola no tiene alma, puesto que de lo superfluo de otro ser 

concebido se genera un animal,  del  mismo modo en las mujeres de Salerno se 

genera en el útero un sapo que es llamado harpe619.

617 Sobre la mola v. H. A. 638a10-638b35; G. A. 775b25-776a15; Plinio VII 13.
618 Respecto a los huevos de aire v. G. A. 750b5-751a30, 757b1-30; H. A. 637b11-15. 

933



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

También se pregunta por qué la mola generada a partir de la polución de la 

mujer620 es difícil que exista a no ser que le sobrevenga la disentería621. 

Y por qué de cualquier polución se genera en las aves un huevo de aire, 

pero de cualquier polución de mujer no se genera la mola, lo que raramente por 

cierto sucede.   

Y por qué en las viejas las matrices están llenas e hinchadas, y, en cambio, 

en las vírgenes están arrugadas.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el hombre abunda más 

en  esperma que  los  otros  animales,  de  aquí  que  la  mujer  tiene  más  calidez  y 

humedad que las hembras de los otros animales, y por esto emite más materia en la 

polución que las hembras de los otros animales.

Por esta razón la mujer se acuerda más del deleite  pasado que los otros 

animales, y por esto tiene más apetito y más poluciones, y por esta causa se genera 

la  mola  de  la  polución  de  la  mujer,  y  por  el  contrario  no  es  así  en  los  otros 

animales.

En las aves, en cambio, hay una causa especial, ya que tienen la matriz al 

lado del corazón, y por esto mediante el calor del corazón se genera más en las aves 

algo a partir de la polución, a saber, un huevo de viento, que en los otros animales, 

y sobretodo en las aves que son cálidas y húmedas, a saber, en los gansos y las 

gallinas.

A la  segunda cuestión hay que decir que las aves no generan el feto de 

manera completa en el útero, sino la materia del feto, a saber, el huevo, y por esto, 

porque generaban de forma incompleta,  también lo que se genera a partir  de la 

polución, es incompleto. Fue semejante a su especie porque se genera a partir de la 

polución y del verdadero coito. Pero el hombre genera el feto completo y porque 

619 Harpe Cf.  H. A. 609a24; Plinio X 95-96; Eliano V 48, llamado aguilucho, ave de presa diurna 
que se alimenta de peces. 
620 En H. A. 634b29-30 dice que cuando la mujer tiene sueños eróticos se produce la polución y la 
emisión de esperma, en cambio en G. A. 727a27 niega que se de tal emisión.  
621 Véase  H. A.  638a11-17,  638b.  Sobre  esta  enfermedad  véase  también  Arnaldo  de  Vilanova, 
Opera Medica XV, Doctrina Galieni de interioribus, op. cit. pp. 235-6.

934



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cuando éste se genera a partir de la polución, es incompleto, no pudo ser semejante 

en especie a aquel que se genera en el coito. 

A la tercera cuestión hay que decir, como diría el Filósofo, que el varón da 

el alma en la generación del feto y la hembra da la materia622, de aquí que el varón 

se considera con respecto al feto como el artífice con respecto a su obra, porque, 

puesto que el varón da el alma, de la materia de la polución no se puede generar un 

animal, pero cuando se genera de ambos espermas y sobreabunda la materia llena 

de aire, la virtud separada del ser generador opera en esta materia, y porque esta 

materia no se da a partir de ellos para aquello que se convierte en feto, hace lo que 

puede y genera de aquí un animal que se llama harpe.

A la cuarta cuestión hay que decir que la mola es carne cálida y húmeda, de 

aquí que es semejante a la matriz y no la infesta porque no se mueve, y por esto la 

matriz por costumbre retiene la mola y se esfuerza en expulsarla de allí, y porque la 

naturaleza es †… de la operación de todos†  y el médico es su ayudante, la matriz 

no la expulsa de allí, y es dificilísimo expulsarla a no ser que le sobrevenga la 

disentería623, porque en la disentería a lo sumo sólo es tenaz, y por esto, porque 

cuando la mujer se esfuerza constantemente e intenta generar, a veces hace salir la 

mola.

A la quinta cuestión hay que decir que la gallina echa el esperma en medio 

de la matriz, que es muy profunda, porque está muy cerca del corazón, y por esto a 

partir de cualquier polución se genera un huevo. Pero la mujer echa su esperma en 

el mismo lugar donde el varón pone el suyo, a saber, en el cuello de la matriz, y por 

esto  el  esperma sale  fuera  de  la  matriz  o  se  queda en  su cuello  que está  más 

adelante, y raramente se genera la mola.

A la sexta cuestión hay que decir que las mujeres están acostumbradas a 

esta operación, y porque las propias operaciones magnifican su miembro,  como 

dice Haly, el calor y el espíritu fluyen a este lugar, y la matriz se vuelve hinchada y 

suave  o plana.  Pero en  las  vírgenes  las  matrices  están  arrugadas  porque  no  se 
622 Cf. G. A. 716a5, 740b25.
623 Cf. H. A. 638a15-16.

935



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

extienden debido al coito, ni fluyen el calor y el espíritu hacia este lugar como en 

las mujeres desvirgadas.

936



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

    LIBRO XII 

Algunos tienen el principio de este libro XII aquí.

Ya lo hemos declarado más arriba y etc.624

Cuestión primera

Y por qué los hombres reciben una cosa igual, y etc. 

Respecto al libro duodécimo se pregunta en primer lugar si este modo de 

proceder en cualquier ciencia es doble, a saber, el narrativo y el atributivo de las 

causas.

En segundo lugar se pregunta cuál de estos es más necesario.

En tercer lugar si esta ciencia es ordinaria.

1.  Acerca  de  lo  primero  se  pregunta  así:  se  escribe  en  el  libro  De los  

posteriores625 que una demostración es semejante haciéndola saber,  por lo tanto 

624 Cf. P. A. 646a8
625 Cf. A.  posteriores. 71a16-25.

937



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

como toda ciencia hace saber, toda ciencia es demostrativa y también atributiva de 

las causas. 

 Por esta razón el saber es por medio de una causa, por lo tanto toda ciencia 

es atributiva de las causas.

Por el contrario dice en un texto que el modo de proceder es doble en las 

ciencias: uno narrativo y el otro atributivo de las causas626.

Por esta razón dice el Filósofo que de parte del que habla se necesita el 

modo narrativo y de parte del que escucha se necesita el atributivo de las causas, 

pues el que escucha, según dice el Filósofo, debe considerar si el maestro dice la 

verdad o no, y esto es por medio de las causas, pero en toda ciencia hay un doctor y 

un discípulo, por lo tanto en toda ciencia este modo de proceder es doble, lo que 

concedo. En toda ciencia argumentativa para algunos de sus principios este modo 

de proceder es doble.

Al primer argumento hay que decir que saber algo es saberlo por sus causas, 

y éste es el efecto de la demostración, y saber esto no está en cualquier ciencia, sino 

en las ciencias demostrativas. Saber algo es por medio de su signo, puesto que es 

por medio de su efecto o a partir de una suposición, y del mismo modo en cualquier 

ciencia debemos tener algunos conocimientos de antemano, y así al sumar el saber 

ampliamente toda ciencia hace saber. Por medio de esto queda clara la solución al 

segundo argumento.

2. Respecto a la segunda cuestión se pregunta así: por qué cada cosa es de 

tal manera, y es lo mismo de tal manera. Pero por causa de esto los principios son 

cualesquiera que hay en la ciencia, por lo tanto comoquiera que los principios se 

narran per se sin una causa, el modo narrativo es más necesario que el atributivo de 

las causas.

Por esta razón es semejante en la parte y en el todo, como dice el Filósofo al 

principio de este libro627. Pero en la ciencia que es el hábito de una sola conclusión, 
626 Cf. Sobre el método a seguir según lo que se estudia habla en sus obras, v.  Física II 3;  H. A.  
491a5ss.; P. A. 645b1ss. En Acerca del alma 402a16-17 dice que no existe un método único. 
627 Véase P. A. 639a1ss.

938



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

las  proposiciones  que  se  narran  son  más  necesarias  que  la  conclusión  que  se 

prueba, por lo tanto de manera semejante también en toda ciencia el modo narrativo 

es más necesario que el atributivo de las causas.

El modo atributivo de las causas actúa por medio de las causas,  pero la 

causa  es  más  noble  que  lo  causado,  por  lo  tanto  es  más  necesario  el  modo 

atributivo de las causas que el narrativo.

Esto lo concedo simplemente hablando.

A las objeciones,  en cambio,  hay que decir  por el  contrario que hay un 

cierto modo narrativo que actúa a partir de los principios y de las dignidades, y éste 

es más necesario que el atributivo de las causas. Hay otro modo narrativo, casi 

como historial,  en  el  que  se  narran  muchas  cosas  que  no  son  ni  principios  ni 

dignidades, y al hablar de éste, el modo atributivo de las causas es más necesario 

que el narrativo, y éste se llama narrativo hablando simplemente.

Respecto a esto se pregunta por qué el modo atributivo de las causas está 

más en el arte que en la ciencia.

Y por qué está más en el quadrivium que en el trivium. 

Y por qué este doble modo de proceder está diferenciado en este libro, en 

cambio, en el libro Acerca del alma628  no está diferenciado porque aquí se procede 

o narrando o probando o asignando causas.

A la  primera de estas cuestiones hay que decir  que el  arte es la ciencia 

restringida por los propios principios, pero se le llama a la ciencia aquella que es 

confusa y no está ceñida a los propios principios como la medicina, la teología, el 

derecho canónigo y civil. Estas ciencias, en efecto, siempre pueden acrecentarse, y 

porque el modo atributivo de las causas procede de los propios principios, estas 

ciencias  que no tienen  principios  propios,  no tienen  un  modo atributivo  de  las 

causas sino sólo narrativo.

628 Cf. supra.

939



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La segunda causa es  que en estas ciencias se narran muchas cosas y se 

aumentan continuamente,  de aquí que si emitieran una causa de cualquier cosa, 

estas ciencias serían como el piélago y demasiado confusas.

A la segunda cuestión hay que decir que el quadrivium es una ciencia más 

cierta  que  el  trivium,  pues  el  trivium es  a  partir  del  discurso.  El  discurso,  en 

cambio, es el efecto de la razón, y por esto el  trivium no tiene principios ciertos 

como el quadrivium, y por consiguiente hay que decir que este modo de proceder 

está más diferenciado en el quadrivium que en el trivium.

A la tercera cuestión hay que decir, como dice en el texto, que hay muchas 

propiedades comunes a muchísimos animales, de aquí que como de cualquier cosa 

convendría dar una causa y repetir  dos veces lo mismo,  y por esto  procede de 

manera diferenciada de tal modo que primero presenta las propiedades narrando y 

después, como se dice en el décimo segundo libro y arriba o después, asigna las 

causas comunes de estas propiedades.

La segunda causa es porque si pusiera junto a cualquier propiedad su causa, 

esta  ciencia  sería  demasiado  extensa,  pero  basta  que  primero  exponga  las 

propiedades narrándolas y después explique todas las causas en el libro de estas 

propiedades. Pero en el libro Acerca del alma se determina sobre el alma y explica 

sus  diversas  potencias,  y  porque las  diversas  propiedades se  hallan en  diversas 

potencias, fue conveniente, narrada la propiedad, que al instante explique la causa, 

y  por  esto  aquí  procedió  de  manera  diferenciada,  en  cambio,  esto es  habiendo 

hablado de forma precisa acerca de la causa.

Respecto a lo tercero dice así: toda ciencia ordinaria primero dispone lo que 

busca a través del modo de la narración, después da la causa. Esta ciencia tiene ese 

proceso, por lo tanto esta ciencia es ordinaria.

Por esta razón esta ciencia saca de forma ordenada  el efecto a partir de la 

causa dicha, por lo  tanto esta ciencia es ordinaria.

Por  el  contrario  dice  Galeno  que  toda  ciencia  ordinaria  es  resolutiva  o 

compositiva o definitiva. Pero ésta no es resolutiva porque no resolvió el efecto 

940



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

hacia una causa de manera continua hasta la última causa, ni es definitiva porque 

no da una definición de manera que proceda desde las partes de la definición a 

través  de todo el  libro,  ni  compositiva  porque  no comienza  desde  las  primeras 

composiciones hasta la última, por lo tanto no es una ciencia ordinaria.

A esto hay que decir que de un modo se dice que la ciencia es ordinaria 

porque procede de forma ordenada al narrar, y así toda ciencia es ordinaria.

 En cambio, de otro modo se dice que la ciencia ordinaria es aquella que 

primero procede mediante un modo de narración y después da la causa narrada, y 

así es ordinaria esta ciencia y toda la ciencia que procede por medio de las causas.

De otro, en cambio, se dice que la ciencia ordinaria es aquella que empieza 

desde  las  primeras  composiciones  hasta  la  última,  y  ésta  es  compositiva,  y 

Ioannitius usa este modo. Empieza, en efecto, desde los elementos hasta el hombre, 

y el modo compositivo es de tal manera que procede desde los elementos hasta los 

seres nacidos de la tierra, desde los nacidos de la tierra hasta los humores, desde los 

humores hasta los miembros semejantes, desde los miembros semejantes hasta los 

oficiales y de éstos se constituye el cuerpo humano629. En cambio, de otro modo 

contrario procede como procede la ciencia resolutiva, puesto que primero da una 

definición y después de las partes de la definición sigue un orden a través de toda la 

ciencia. Galeno usa este modo en el  Tegni, pues primero pone esta definición: la 

medicina es la ciencia de los cuerpos sanos, enfermos y neutros, y después acerca 

de lo sano, de lo enfermo y de lo neutro en … el cuerpo y en el signo procede por 

todo el libro, hablando así acerca de la doctrina ordinaria, ni este libro ni ninguno 

de los libros es ordinario.

Y si tú objetas que la ciencia de los posteriores es resolutiva.

Digo que tal resolución no es acerca de la que habla Galeno, pues la ciencia 

resolutiva  según  Galeno  resuelve  continuamente  hasta  lo  último  como  si 

629 Véase Ioannitius Isagoge, op. cit, donde expone de tal manera su ciencia médica, comenzando ya 
en  el  primer  tratado  sobre  las  cosas  naturales,  y  exponiendo  primero  los  cuatro  elementos,  y 
seguidamente las nueve complexiones, los humores, las cuatro clases de miembros, las tres virtudes, 
etc. 

941



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

resolviésemos  el  cuerpo  hasta  los  miembros  oficiales,  los  oficiales  hasta  los 

miembros  semejantes,  los  semejantes  hasta  los  humores,  los  humores hasta  los 

seres nacidos de la tierra, los nacidos de la tierra hasta los mixtos y los mixtos hasta 

los elementos. De este modo no se dice que es la ciencia resolutiva de los anteriores 

y  de  los  posteriores,  sino  que  resuelve  el  efecto  hasta  una  causa  próxima  e 

inmediata.

Considerado el modo de proceder.

Hasta aquí respecto al libro XII  restan tres cuestiones.

La primera es acerca de las causas630.

La segunda acerca de las divisiones.

La tercera es acerca del modo demostrativo de conocer.

Respecto a la primera cuestión se pregunta en primer lugar qué causa debe 

dar el Filósofo como principal.

En segundo lugar, en cambio, se pregunta acerca del orden en las causas.

En tercer lugar acerca del número.

3.  Respecto  a  lo  primero,  como dice  el  Filósofo en el  libro  Acerca del  

alma631, definen de manera diferente, el físico principalmente explica la materia.

Por esta razón la naturaleza es el principio de transmutación por medio si 

misma, y el de reposo por medio de las cosas activas, de aquí que todas las cosas 

naturales son transmutables,  pero la materia es principio de transmutación, pues 

tiene apetito de formas contrarias, de tal manera que cuando está bajo esta forma, le 

apetece  estar  bajo  otra,  por  lo  tanto  el  físico  debe  principalmente  explicar  la 

materia.

Por esta razón la naturaleza es el  principio de movilidad allí  donde está, 

pero toda movilidad es de parte de la materia, por lo tanto el físico debe explicar la 

materia. 

630 Respecto a los géneros de causas v. Metafísica I 2, III 2.
631 Cf. Acerca del alma 403a30, 403b17, 407b12-27; Metaf. 1025b34ss., 1036b22ss.

942



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por  el  contrario,  en  cambio,  el  Filósofo  demuestra  en  el  texto  que 

conocemos las naturalezas de las cosas más noblemente a través de la forma que de 

la materia632, por lo tanto el físico debe asignar la forma y no la materia.

Por esta razón la perfección del animal, en cuanto que es un animal, es el 

alma sensitiva, por lo tanto en este libro en el que trata acerca de las naturalezas de 

los animales, debe principalmente explicar el alma sensitiva, pero el alma sensitiva 

es la forma, por lo tanto debe principalmente explicar la forma.

A esto hay que decir que hay un físico general que considera la materia y no 

la separa especialmente hacia alguna cosa de la naturaleza, como dice el Filósofo 

en el libro de Los físicos633, y éste considera principalmente la materia. Y hay un 

físico particular que considera especialmente algunas cosas de la naturaleza como 

en este libro sólo trata acerca del animal, y éste explica principalmente la forma en 

relación a la materia, y si no puede, explica el fin. 

Al primer argumento hay que decir que esta proposición se ha de entender 

así: †el lógico† explica la forma sin la materia, pero el físico explica la forma en 

relación a la materia.

A lo segundo hay que decir que la materia es el principio de transmutación. 

Verdaderamente hay una materia prima y ésta no la explica en este libro, o digamos 

que hay un movimiento, la transmutación al generar una cosa, y este movimiento es 

causado por la materia a causa de la inclinación hacia formas diversas, y hay otro 

movimiento  de  este  tipo  en  las  cosas  que  sigue  las  cosas  generadas,  y  este 

movimiento es de parte  de la  forma,  y habla acerca  de tal  transmutación y del 

movimiento.

Mediante  esto queda clara la  solución al  tercer  argumento.  El  físico,  en 

efecto, explica principalmente la forma y prueba esto con esta razón: los principios 

del ser y del conocer son los mismos. Pero por medio de la forma una cosa tiene 

principalmente el ser, por lo tanto por medio de la forma tiene principalmente el 

conocerse, por esto el Filósofo debe explicar la forma.
632 Véase P. A. 639b11-641b10.
633 Véase Física II 2.

943



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

4.  Respecto  a  la  segunda  cuestión  de  este  tipo  dice  así  Averroes  en  el 

comentario sobre el libro de Los físicos634: que el fin es la causa de las causas, pero 

toda causa es anterior a su causado o a su efecto, por lo tanto el fin será anterior a 

todas las otras causas. 

Contrariamente dice Boecio que el fin es el efecto de las otras causas, por lo 

tanto comoquiera que el efecto es posterior, el fin será posterior a las otras.

A esto hay que decir que el fin en intención es anterior, en la operación es 

posterior.

5. Respecto a la tercera cuestión se pregunta así acerca del número635 y de la 

suficiencia de las causas.

Y por qué la materia no coincide con los otros.

Y de qué modo el fin coincide con la forma.

Y por qué la forma y la causa eficiente no coinciden en lo mismo por el 

número, sino sólo en lo mismo por la  especie.

Y por qué hay en la naturaleza tres principios y cuatro causas636. 

Y también por qué la privación es el principio637 y no la causa, y, en cambio, 

por el contrario el fin es la causa y no el principio.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que por un lado es así: el 

número  de  las  causas,  porque  en  la  acción  natural  se  requiere  un  agente  y  un 
634 Véase Averroes,  Epítome de física,  trad. y estudio de Joseph Puig, Madrid 1987, pp. 122-124; 
Comentario a la  Metafísica, op. cit. II 26; III 71-76.
635 Con respecto al número v. Física IV 10-14, VII 242b.
636 Tanto en la  Física como en la  Metafísica I 3, Aristóteles distingue cuatro causas: la formal, la 
material, la eficiente y la final: La primera es la esencia, la forma propia de cada cosa, porque lo 
que hace que una cosa sea, está toda entera en la noción de aquello que ella es; y la razón de ser  
primera es, por tanto, una causa y un principio. La segunda es la materia, el sujeto; la tercera el  
principio del movimiento; la cuarta, que corresponde a la precedente, es la causa final de las otras,  
el bien, porque el bien es el fin de toda producción.
Según Aristóteles los principios del cambio son tres: el sustrato (hipokéimenon), la forma (morphé) 
y la privación (stéresis) de la forma que se adquiere. Recordemos que, según su teoría hilemórfica, 
la sustancia está compuesta de materia y forma, y que la forma representa la esencia, aquello que la 
cosa es, lo que la define. Y a las sustancias las nombra por su forma, por su esencia. Por esta razón, 
para  que se produzca  el  cambio ha de haber  algo que permanezca y algo que se produzca.  El 
sustrato es el sujeto del cambio, y el cambio consiste en la adquisición por el sustrato de una forma 
de la que inicialmente estaba privado
637 Con  respecto  a  la  privación  véanse  Metaf. 1022b23-1023a5;  Física 190b27-28,  191a13-14, 
191b15, 192a2-6. 

944



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

paciente, y aquello que actúa y respecto del cual actúa, de parte del agente es la 

causa eficiente, y de parte del paciente es la materia. En cambio, el efecto al que 

induce el agente en el paciente es la forma respecto de la que es el fin.

En cambio, de otro modo se supone así: la causa de una cosa, en cambio, 

está en el hacer o en el ser. Si es en el ser, o mueve o se mueve, si se mueve 

entonces es materia,  si mueve es forma. La forma, en efecto, explica la materia 

desde la potencia al acto, si es en el hacer, o mueve de forma metafórica según la 

intención o según la verdad. Del primer modo es causa final, del segundo es causa 

eficiente.

De otro modo es así: la causa de una cosa o está dentro o está fuera. Si está 

dentro o es por potencia o por acto. Si es por potencia entonces es materia, si es por 

acto entonces es forma. Si está fuera o es según la verdad o según la intención. Del 

primer modo es causa eficiente, del segundo es causa final. El Filósofo, en cambio, 

en el libro de Los físicos638 lo demuestra así: respecto al número de causas hay 

causas de tantos modos como modos atañe preguntar por causa de algo acerca de la 

materia y de la forma eficiente y acerca del fin, luego existen tantas causas y no 

más.

A la segunda cuestión hay que decir que la materia es como la potencia. En 

cambio, las otras causas son como el acto, y porque, como dice Averroes639 el acto 

y la  potencia  es  la  primera contrariedad en este  género,  en cambio,  no pueden 

considerarse contrarias y por esto la materia no coincide con las otras.

La segunda causa es porque la materia es la raíz de las otras causas, pues la 

materia es innata e intemporal según lo que se escribe en el libro de Los físicos640, y 

todas las  otras  causas se  resuelven en la  materia  y en ella  está  el  estrato,  y  la 

materia siempre permanece a través de la esencia aunque se transmute según el ser. 

Hablando acerca de este ser acerca del que se dice que la forma da el ser de la 

638 Cf. supra.
639 Véase Averroes, Comentario sobre el libro Acerca del alma, op. cit. párrafos 1 y 12, “la potencia 
y el acto son contrapuestos…”
640 En relación a la materia v. Física 192a26-34, 193a28-30.

945



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

materia, y porque la causa y el efecto no coinciden, y lo corporal y lo incorporal no 

coinciden, por consiguiente la materia no coincide con las otras causas.

A la tercera cuestión hay que decir que hay un agente universal como la 

materia universal, y tal agente tiende a otro y el otro actúa. Así pues, la naturaleza 

universal tiende hacia la especie y se ocupa del individuo, y por esta vía la forma y 

el  fin no coinciden. El fin, en efecto, es respecto a la especie,  la operación, en 

cambio, es respecto al individuo. Pero hay un agente particular como el hombre 

que tiende a generar un hombre, y como es un agente particular entonces tiende al 

individuo y no a la especie, de aquí que tiende a generar a este hombre, a saber, a 

su hijo, y se preocupa poquísimo de los otros. Y al hablar de tal agente, la forma y 

el fin coinciden porque es lo mismo lo que se genera y lo que se busca.

A la  cuarta  cuestión hay que decir  que  si  la  forma y la  causa  eficiente 

coincidieran en lo mismo en número, entonces lo mismo en número sería la causa 

de  si  mismo,  y  porque  esto  es  imposible,  por  consiguiente  la  forma  es  causa 

eficiente y no coinciden en lo mismo en número sino en especie.

A la quinta cuestión hay que decir que causa y efecto difieren, pues se dice 

que el principio se da en la medida en que está en movimiento para que se produzca 

una cosa, pero la causa se da en la medida en que la cosa ya está en su estado. Así 

pues, se dice que la causa está en relación para con el efecto que ya está en su 

estado, y porque para con la cosa que ya está en su estado se necesitan cuatro 

aspectos, a saber, la forma, la materia, la causa eficiente y el fin, y por esto hay 

cuatro  causas  pero  tres  principios,  porque en  la  acción natural  se  requieren un 

agente y un paciente, de parte del paciente es la materia, y de parte del agente es la 

forma. Y la privación,  en efecto, no es acción ni movimiento a no ser  que sea 

resistente y contrario, de aquí que Averroes en el libro de Los físicos641 dice que si 

se pudiera poner el vacío, no habría movimiento, porque no sería resistente, por lo 

tanto no pudo haber un agente en la naturaleza a no ser que tuviera un contrario 
641 Cf. Averroes, Epítome de física, op. cit. pp. 148ss. donde refuta la existencia del vacío; También 
habla de la eternidad del movimiento en Épitome de física III y en Comentario a la Metafísica  III 
29.

946



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

resistente, y por esto de parte del resistente hubo la privación, pero de parte del 

agente hubo la forma, y así hay, sin embargo, tres principios: la materia, la forma y 

la privación. Es imposible, así pues, que la forma del fuego se introduzca en el aire 

si antes no se ha privado de su forma, y por ello para estas cosas, porque la forma 

lleva a la materia, se requiere un tercer principio que es la privación.

A la sexta cuestión hay que decir que el principio, como se ha dicho, está en 

movimiento y en el hacerse del ser, en cambio, la causa está en estado del ser y en 

el complemento, y porque la privación completa del ser no es nada, sino que sólo 

está en el generar, y por esto la privación es el principio y no la causa. Acerca del 

fin, en cambio, sucede lo contrario, porque el fin es el estado y el complemento del 

ser, en cambio, el principio está en el movimiento y en el hacerse del ser, y por esto 

el fin fue la causa y no el principio.

6. Respecto a lo segundo se pregunta en primer lugar sobre el modo del 

proceso en las divisiones.

En  segundo  lugar  se  pregunta  por  qué  en  las  no  diferenciaciones 

principalmente hay falta de nombres.

Y por qué es más de parte de la privación que del hábito.

En tercer lugar se pregunta si la diferencia se ha de convertir con la especie 

de la cual surge la diferencia.

Respecto  a  la  primera  cuestión  se  escribe  así  en  el  libro  quinto  de  la 

Filosofía primera: que es un pecado enseñar ciencia y el modo de la ciencia, por lo 

tanto comoquiera que éste enseña a dividir, no debe enseñar el modo de dividir.

Por esta razón se escribe en el libro de Los físicos que es propio de cada uno 

usar la lanza y construir la lanza, y al principio de La nueva ética se escribe que a 

cada uno le es propio el construir la espada y el usarla, pues el herrero construye la 

espada y el soldado la usa642, por lo tanto es propio de cada uno dividir y enseñar el 

modo de dividir.

642 Sobre el fin de las acciones véase Ética a Nicómaco 1094a10ss.

947



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Hay que decir  que existen algunas propiedades comunes que siguen una 

cosa de parte de la forma, y acerca de éstas hay una sola cosa que es propia de la 

misma ciencia, el considerar la cosa y el modo de la cosa, y de este modo se trata 

acerca de las divisiones en el libro de Boecio643, donde enseña el modo de dividir, y 

en el libro segundo De los posteriores644 donde enseña a investigar por qué existe 

alguna cosa por medio de la división. Hay otras propiedades propias que siguen a la 

cosa de parte de la materia,  como el tener  plumas y el  no tener plumas en los 

animales, el tener sangre y el no tener sangre, y la materia de ésta es el considerar y 

de ella misma es el poner la diversidad entre estas diferencias, y así es en este libro, 

enseña a dividir y el modo de dividir, y mediante esto queda clara la solución al 

primer argumento. En efecto, propiamente son ciertas las cosas dichas acerca de las 

propiedades  comunes  que  siguen  a  la  materia.  Mediante  esto  queda  clara  la 

solución al segundo y tercer argumento.

Se  pregunta  por  qué  en  las  diferencias  principalmente  hay  ausencia  de 

nombres.

A esto hay que decir que, como dice en el libro cuarto de Los Metafísicos, 

las  diferencias  de  las  cosas  nos  son  desconocidas,  y  dice  aquí  el  comentador 

Alfaretus  que  las  diferencias  de  las  cosas  nos  son  desconocidas  y  nosotros  no 

imponemos  los  nombres  a  no  ser  a  cosas  conocidas,  por  esto  no  imponemos 

nombres a las diferencias, y si objetas que los nombres son impuestos, por qué a 

cualquier cosa podemos imponerle un nombre, digo que los nombres se imponen a 

voluntad, pero, sin embargo, con razón, y puesto que no podemos dar razón de las 

cosas desconocidas, por esto no imponemos nombres a las cosas desconocidas, y 

respecto  a  esta  causa  las  diferencias  carecen  de  nombres,  y  principalmente  las 

diferencias que se llaman privativas, porque la privación es más desconocida que el 

hábito, en efecto, la privación no se conoce a no ser por medio del hábito.

7.  Respecto  a  lo  tercero  de  esto  dice  así:  el  género  desciende  hacia  la 

especie a través de las diferencias, por lo tanto la diferencia es el medio entre el 
643 Véase Boecio, De divisionibus (op. cit.)
644 Cf. Analíticos posteriores 96b15ss.

948



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

género y la especie, pero se considera en mayor medida y más mediata de parte del 

género, por lo tanto la diferencia es en mayor medida que la especie. 

Por esta razón la diferencia es una parte de la especie, por lo tanto es antes 

que la especie, porque la parte es antes que la naturaleza, porque, en verdad, todo 

es antes que aquello por lo que no se convierte en continua, pero todo aquello por 

lo que convertirse en continua es en mayor medida, por lo tanto la diferencia es en 

mayor medida que la especie. 

Por esta razón dice el Filósofo que cualquier parte de la definición es en 

mayor medida, en cambio, el todo está de manera igual, pero la diferencia es una 

parte  de la  definición645,  por lo  tanto  es en mayor  medida que la  especie,  pero 

ninguno que esté en mayor medida que la especie es convertible con una especie, 

por lo tanto la diferencia no es convertible con la especie.

A esto hay que decir que la diferencia próxima e inmediata es convertible 

con la especie, sin embargo, en los supuestos la naturaleza es antes diferencia que 

especie, de aquí que son en el mismo momento. La naturaleza, en cambio, es antes 

diferencia, como vimos que la traslación del sol sobre la tierra y el día son en el 

mismo momento, sin embargo, en la naturaleza es antes la traslación del sol sobre 

la tierra.

Al primer argumento hay que decir que el género desciende a la especie a 

través  de  las  diferencias,  sin  embargo,  la  última  diferencia  se  convierte  en 

supuestos  con  la  especie  aunque  la  naturaleza  y  la  esencia  sean  antes  que  la 

especie.

Al segundo argumento hay que decir que hay alguna cosa que es antes que 

la  continuidad  y  la  dignidad,  y  tal  cosa  es  antes  que  aquello  en  lo  que 

verdaderamente  se  convierte  una  cosa  continua,  así  el  animal  es  antes  que  el 

hombre. Hay algo antes en la naturaleza del mismo modo que la traslación del sol 

sobre la tierra es antes que el día, y de esto anterior se convierten bien las cosas 

continuas. En efecto, si sigue, es el día, por lo tanto la traslación del sol sobre la 

645 Cf. Física VI 231-236;  véase también Metaf. VII 10.

949



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tierra es así y al contrario. La diferencia respecto a la especie es de este modo y no 

como el primer modo.

Al tercero hay que decir que cuando dice el Filósofo que cualquier parte es 

en mayor medida, y, en cambio, el todo está de manera igual, habla acerca de las 

diferencias que están más arriba junto a la especie, y no acerca de una diferencia 

inmediata  de  la  especie.  En  efecto,  las  diferencias  del  hombre  no  son  de  tipo 

racional ni moral, sino que, porque no tenemos una diferencia nominada, ponemos 

dos en lugar de una, como dice Boecio, a causa de la ausencia de nombres, y así 

cualquiera es en mayor medida, y ambas están de igual manera.

Respecto a la tercera cuestión se pregunta acerca del tipo de conocimiento, 

y se pregunta en primer lugar acerca del conocimiento de lo primero, si es posible 

conocerse a si mismo646.

Se pregunta si  las inteligencias  conocen las  cosas en lo primero o en si 

mismas.

En tercer lugar si una inteligencia conoce a otra a través de su especie o a 

través de su esencia.

En cuarto lugar hay que hablar sobre los diversos tipos de conocer.

8. Respecto a la primera cuestión dice así en el libro tercero  Acerca del  

alma647: nada hay en el intelecto que no haya estado antes en el sentido, por lo tanto 

comoquiera que si de algún modo no cae primero en el sentido, de ninguna manera 

podrá ser aprehendido por el intelecto.

Por esta razón se escribe al principio de la  Metafísica648 que igual que los 

ojos de la lechuza se mantienen abiertos ante la luz del día, así se mantiene nuestro 

intelecto ante las cosas más manifiestas de la naturaleza. Pero las manifestaciones 

de la naturaleza son lo primero, por lo tanto como el ojo de la lechuza no puede ver 

la luz del día, así nuestro intelecto no puede aprehender lo primero.

646 Respecto a los términos intelecto, intelección e inteligir v. Acerca del alma 407a6ss. 
647 Cf. Acerca del alma 429b3-6.
648 Cf. Metaf. 993b10-12, pone como ejemplo no los ojos de la lechuza sino los del murciélago.

950



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón lo primero es el infinito, por lo tanto no alcanza a entender 

primeramente el por qué ni a conocer el cómo parece.  

Contrariamente se escribe en el libro Acerca del alma649 que el intelecto de 

cierta manera es todas las cosas, porque es posible para conocer todas las cosas, por 

lo tanto puede conocer lo primero.

Por esta razón dice Agustín650 que el intelecto lleva en si las similitudes de 

todas las cosas, por lo tanto el intelecto puede conocer primeramente el por qué.

Por  esta  razón   se  escribe  en  el  libro  Acerca  de  las  causas que  toda 

inteligencia está llena con formas651, y el comentarista expone que la inteligencia 

tiene  la  similitud  de  todas  las  formas,  pero  el  intelecto  se  comunica  con  la 

inteligencia entendiendo, por lo tanto tiene la similitud de todas las formas, por 

consiguiente el intelecto puede entender y conocer todas las cosas.

9. Respecto a la segunda cuestión de este tipo el Filósofo ha de decir así en 

este libro: la naturaleza siempre hace lo que es mejor652, pero es mejor para las 

inteligencias conocer las cosas en lo primero que en si mismas, por lo tanto las 

inteligencias conocen las cosas en lo primero.

Por esto, en efecto, es pecado hacer por medio de dos cosas lo que se puede 

hacer por medio de una sola, por lo tanto cuando en lo primero como en un espejo 

de  la  eternidad  las  inteligencias  pueden  conocer  las  cosas,  es  pecado  si  se 

conociesen de otra manera.

649 Cf. supra.
650 Este autor cristiano aparece citado en cinco ocasiones a lo largo de nuestra obra. No hemos 
buscado las referencias exactas ya que teniendo en cuenta la ingente obra de San Agustín, sería 
imprescindible el requerimiento de un inmenso tiempo, del que no disponemos. El profesor J. F. 
Meirinhos op. cit. 1996, (cf. nota p. 137), al hablar de los autores cristianos citados por P. Hispano 
en sus  Quaestiones libri de anima dice que las referencias a Agustín en esa obra son en realidad 
referencias a la obra de Algerio de Claraval De spiritu et anima. 
651 Cf. Pseudo-Aristóteles, Acerca de las causas IX (X) 92:  Omnis intelligentia plena est formis;  
verumtatem ex  intelligentiis  sunt  quae  continent  formas  minus  universales  et  ex  eis  sunt  quae  
continent formas plus universales.  El  texto  Liber de causis,   ed. Pattin (Louvain 1966) ha sido 
consultado en la versión digitalizada por  Corpus Scriptorum Romanorum con acceso en mayo de 
2009  http://www.forumromanum.org/literature/anonymus/causis.html#219
652 Cf. supra, G. A. 739b20, etc.

951

http://www.forumromanum.org/literature/anonymus/causis.html#219
http://www.forumromanum.org/literature/anonymus/causis.html#219
http://www.forumromanum.org/literature/anonymus/causis.html#219


          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por el contrario toda inteligencia está llena de formas, por ello entienden en 

si mismas.

Por  esta  razón si  no  se  conocieran  las  cosas  en  si  mismas,  entonces  la 

inteligencia sería menos noble que el intelecto humano,  lo que es inconveniente.

Pero entonces hay una cuestión respecto a esto puesto que en lo primero las 

inteligencias conocen igual que en un espejo, también de manera semejante en las 

inteligencias entendería las cosas igual que en un espejo si tuviera poder antes para 

ocultarlas que para citarlas en las inteligencias,  y las inteligencias están para el 

intelecto humano, porque nosotros vemos en el espejo corporal, puesto que todas 

las formas relucen y no pueden ocultarse, por lo tanto de manera semejante se da en 

el espejo espiritual que es lo principal, y así conoce la inteligencia en lo primero, en 

el  conocimiento,  y  el  intelecto  humano  lo  hace  en  el  conocimiento  de  la 

inteligencia.

10. Respecto a la tercera cuestión de este tipo dice así: hay una luz espiritual 

y otra corporal, pero la luz corporal es conocida a través de la esencia por el ojo 

corporal, por lo tanto por una razón más fuerte la luz espiritual es conocida a través 

de la esencia por el ojo espiritual,  por lo tanto una inteligencia conoce a otra a 

través de la esencia.

Por esta razón puesto que el ojo aprehende una cosa a través de su especie, 

y esto es a causa de la proporción del objeto para con el órgano, porque la vista es 

más espiritual que un objeto como la piedra u otro objeto, y por esto conviene que 

en el ser más espiritual se eleve la forma de la piedra y se una con el ojo, y el ojo 

conoce la piedra por medio de su especie. Pero una sola inteligencia es igualmente 

espiritual  como  otra  inteligencia,  por  lo  tanto  no  conviene  que  la  especie  sea 

elevada, por consiguiente una inteligencia conoce a otra a través de la esencia.

Contrariamente se escribe en el libro décimo primero de Metafísica que en 

toda inteligencia la otra difiere de lo primero que se intelige y por medio de esto, en 

efecto,  si  una  inteligencia  conoce a  otra  inteligencia,  esto  no es  a  través de la 

esencia sino a través de la especie.

952



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón si una inteligencia conociera a otra a través de la esencia, ya 

se apaciguaría primero en el conocimiento, cosa que es inconveniente, por esto una 

inteligencia  no conoce a la  otra  a través de la esencia sino sólo a través de la 

especie.

A la última cuestión hay que decir que un modo de conocer es a través de la 

especie, según dice el Filósofo, que la piedra no está en el alma sino la especie de 

la piedra653. 

Un segundo modo de conocer es conocer una cosa en otra, igual que una 

cosa se conoce en el espejo, de este modo las cosas conocen la inteligencia en lo 

primero.

El  tercer  modo  de  conocer  es  conocer  un  contrario  por  medio  de  su 

contrario igual que conocemos la privación por medio del hábito.

El cuarto modo es conocer la causa a través del efecto igual que a través de 

la bondad del artificio se loa la bondad del artífice, de este modo conocemos al 

creador a través de las criaturas,  pues todas las obras del creador brillan en las 

criaturas.

El quinto modo es conocer una cosa a través de la elevación y la abstracción 

de la propia alma, y acerca este modo de conocer nunca habla el Filósofo. Pero 

Avicena habla acerca de este modo de conocer en su libro Acerca del alma donde 

dice  que  el  intelecto  es  de  dos  caras:  una es  la  que  el  intelecto  tiene  para  las 

virtudes inferiores, según lo que el intelecto como agente recibe de lo posible. La 

otra cara es la que el intelecto tiene a través de la abstracción y elevación desde 

todas las condiciones materiales, y ésta la tiene a través de la relación para con la 

inteligencia  influyente654.  Y  cuando  el  alma  está  elevada  así,  la  inteligencia  le 

descubre muchas cosas. De aquí que dice Avicena que trae a la memoria las cosas 

pretéritas y predice las futuras, y puede prever las lluvias y el trueno cuando caen, y 

puede matar a través de su mal de ojo. De aquí que dice Avicena que el ojo asesino 

†…† hace caer a un perrito en una trampa, y así se elevan aquellos que están en 
653 Cf. Acerca del alma 431b30-432a.
654 Véase Avicena, Liber de anima I 1 (p.32).

953



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

éxtasis como los religiosos, los contemplativos y los locos y los frenéticos, y de 

este modo el alma conoce lo principal y a si misma a través de la esencia, a través 

de la reflexión de si misma sobre si misma.

Por lo tanto a esta primera cuestión digo que de este modo puede conocer lo 

principal, o también del cuarto modo.

Al primer argumento hay que decir que dice el Filósofo que una cosa está 

en el intelecto cuando antes ha estado en el sentido655, y se habla en cuanto a la 

primera cara del intelecto según lo que recibe de las virtudes inferiores.

Al segundo argumento hay que decir que esta propuesta trata del intelecto 

en cuanto a la primera cara del intelecto en la medida en que opera con la imagen 

impresa. 

Al tercero hay que decir que algo es infinito a través de la privación según 

lo que es infinito, para los que reciben la cantidad de esto, siempre sucede que 

toman algo externo. Esto, en efecto, es infinito en la división y en lo principal, y tal 

infinito no es en acto, y tal infinito ni existe ni se alcanza a entender, y de este 

modo el infinito no es lo principal sino que está en la virtud del fin, está, en efecto, 

en cualquier cosa y al  mismo tiempo dentro y fuera a través de la esencia.  Tal 

infinito existe, y porque existe, atañe entenderlo.

A la segunda cuestión hay que decir que las inteligencias conocen las cosas 

en el principio y en si mismas igual que por esto pueden verte a través de mi sin un 

espejo y de manera semejante con un espejo. De aquí que como nosotros vemos 

mejor una cosa a través de nosotros sin un espejo que con un espejo, de manera 

semejante contrariamente las inteligencias ven mejor las cosas en el espejo de la 

eternidad que en si mismas.

Al primer argumento hay que decir que la naturaleza hace lo que es mejor, 

pero  fue  mejor  aquello  que  las  inteligencias  entendían  en  lo  principal  y  en  si 

mismas que lo que entendían sólo en lo principal.

655 Cf. supra in lib. I: Acerca del alma 432a-70; Acerca de la memoria y la reminiscencia 449b25ss., 
453a10ss.

954



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Al segundo hay que decir que es cierto que es un pecado hacer por medio de 

dos cosas aquello que se puede hacer por medio de una sola. †Según la naturaleza 

humana† puede hacerse igual que por medio de dos, pero así no es en lo propuesto, 

y por esto tú no objetas.

A esta cuestión referente a estas cosas hay que decir que es doble el efecto 

de la luz: hay un primero y un segundo. El primer efecto es lucir y no puede ocultar 

este acto por medio de la naturaleza ni puede ser luz porque luzca. De aquí que 

primero †de forma continua† la luz influye en estas cosas inferiores, y si atrajese su 

influencia,  rápidamente  devolverían  las  cosas  a  la  nada,  y  según  la  naturaleza 

humana de manera semejante la inteligencia no puede negarse porque dondequiera 

que hay luz, conviene que luzca necesariamente. También hay un segundo acto de 

la luz, a saber, el representar aquellas cosas que se producen en la propia luz, y en 

cuanto a este acto no es semejante respecto al espejo corporal y espiritual. Pues el 

espejo espiritual, como el anterior, o la inteligencia operan por voluntad, y por esto 

cuando quiere lo primero, la inteligencia lo pone al descubierto, y cuando no lo 

quiere, no lo pone al descubierto. De este mismo modo es acerca de la inteligencia 

en el intelecto humano. Pero el espejo corporal no opera por voluntad y cualquier 

cosa que recibe, la pone al descubierto, la quiera o no la quiera.

A  la  tercera  cuestión  hay  que  decir  que  una  inteligencia  conoce  a  otra 

inteligencia a través de la especie y no a través de la esencia, porque, comoquiera 

que algo que se intelige, avanza y se imprime en un ser inteligente, conviene que el 

intelecto sea más espiritual que el ser inteligente. De aquí que comoquiera que una 

inteligencia es aquella que se convierte en espiritual con otra, conviene para esto 

que  una  entienda  que  la  otra  es  elevada  a  través  de  la  especie  en  un  ser  más 

espiritual, y así una inteligencia conoce a otra a través de la especie y no a través de 

la esencia.

A lo primero por el contrario hay que decir que no es semejante acerca de la 

luz y del ojo corporal, y puesto que con respecto a la luz y al ojo espiritual el ojo 

corporal no puede aprehender una cosa a no ser mediante la luz, por esto conviene 

955



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

que el  medio  sea  iluminado,  y  porque  no  puede ver  a  no  ser  mediante  la  luz, 

cuando tenga poca luz en su composición, conviene que aprehenda la luz a través 

de la esencia, porque a no ser que recibiera la virtud de la luz, no vería, por lo que 

hay unos animales que tienen los ojos luminosos en cuya composición hay mucha 

luz. De aquí que ven sin la luz exterior porque iluminan para si el medio, igual que 

los  gatos  y  los  ratones  ven  bien  de  noche.  De  manera  semejante  digo  que  la 

inteligencia es la luz, de aquí que no requiere una luz media en su conocimiento, y 

inteligencia que debe conocer es la luz, y por esto no comprende la luz puesto que 

la conoce a través de la esencia, sino que conviene que sea abstraída la especie de 

la inteligencia de modo que la inteligencia pueda imprimirse en el ser inteligente, 

como se ha dicho. A través de esto queda clara la solución al segundo argumento.

Parece que el intelecto humano puede aprehender lo principal y parece que 

no,  porque,  como se escribe en el  libro  Acerca del  alma,  las excelencias  de lo 

captado  por  los  sentidos  corrompen  los  sentidos656,  de  aquí  que  se  requiera  la 

proporción de un órgano para con un objeto, pero no existe la proporción de lo 

primero para con el intelecto humano, por lo tanto el intelecto humano no puede 

aprehender lo primero.

A esto hay que decir que en cuanto a la primera cara del intelecto no hay 

ninguna proporción de éste con lo primero, pero en cuanto a la segunda, cuando el 

alma es elevada y abstraída por las condiciones materiales, hay alguna proporción 

de éste con lo primero, o digamos que a través de su esencia y a través de si el 

intelecto no puede conocer lo primero porque falta la proporción. Pero acerca del 

cuarto modo de conocer según el cual la causa se conoce a través del efecto es 

posible que el intelecto conozca lo primero657.
656 Cf. Acerca del alma 435b5-20.
657 Sobre  los  diferentes  grados o niveles  de conocimiento  según Aristóteles,  ya  hemos hablado 
anteriormente. Recordemos que el nivel más elevado de conocimiento vendría representado por la 
actividad del entendimiento, que nos permitiría conocer el porqué y la causa de los objetos; este 
saber ha de surgir necesariamente de la experiencia, pero en la medida en que es capaz de explicar 
la causa de lo que existe, se constituye en el verdadero conocimiento. El conocimiento sensible es, 
como se viene diciendo, el punto de partida de todo conocimiento, que culmina en el saber. Por esta 
razón, el verdadero conocimiento, según Aristóteles, es obra del entendimiento, y consiste en el 
conocimiento  de las sustancias  por sus causas y principios,  entre las que se encuentra la causa 

956



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Después que hemos distinguido estas cosas y etc.658

1. Aquí se pregunta en primer lugar si un animal existe de manera inmediata 

a partir de los elementos, porque dice el Filósofo en el libro décimo séptimo que la 

resolución y la generación avanzan a través de la misma línea, pero difieren en 

relación a  los  fines659.  Pues  aquello  que fue lo primero en la  generación,  es lo 

último en la resolución, pero la resolución animal es inmediata para los elementos, 

por lo tanto el animal se compone de manera inmediata de los elementos.

Por esta razón dice Avicena que como lo mixto se produce a partir de las 

cosas mezclables, así a partir de las complexiones se produce lo complexionado, 

pero lo mixto se produce de manera inmediata a partir de las cosas mixtas, por lo 

tanto lo complexionado se producirá a partir de las complexiones de los elementos, 

por lo cual el animal se compone de manera inmediata a partir de los elementos.

Por esta razón los miembros oficiales se componen de manera inmediata a 

partir  de  los  semejantes,  por  lo  tanto  de  una  cosa  parecida  los  semejantes  se 

componen de manera inmediata a partir de los elementos, pero el animal existe a 

partir de los semejantes igual que de las partes primeras, por lo tanto un animal se 

compone de manera inmediata de elementos.

Contrariamente las palabras avanzan ordenadamente en sus acciones, por lo 

tanto en primer lugar pone lo mixto a partir de los elementos, lo que nace de la 

tierra a partir de lo mixto, y el animal a partir de las cosas que nacen de la tierra, 

por lo tanto el animal no se compone de manera inmediata de los elementos.

formal, la esencia.
658 Cf. P. A. 649b20.
659 Cf. G. A. 761a31-761b24.

957



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a esto se pregunta por qué,  comoquiera que hay muchas cosas 

intermedias entre los elementos y el animal, a saber, lo mixto y lo que nace de la 

tierra, por qué el médico y éste artífice componen de manera inmediata al animal a 

partir de los elementos.

A la primera de estas preguntas hay que decir que hay algunos animales 

viles  en  los  que  basta  un  agente  universal,  como  las  anguilas  y  los  animales 

generados  a  través de  la  putrefacción,  y  tales  animales  se  producen de manera 

inmediata a partir de los elementos660. Pero los animales nobles como el hombre, el 

caballo en los que no basta un agente universal sino que se requiere la generación 

mediante  un  agente  particular661,  y  tales  animales  no  se  generan  de  manera 

inmediata a partir de los elementos, sino que muchas cosas intermedias se generan, 

en efecto, a partir del esperma y de la sangre de la menstruación, y el esperma y la 

sangre de la menstruación se generan a partir  de los humores, y los humores a 

partir de los seres que nacen de la tierra, y los que nacen de la tierra a partir de los 

mixtos, y los mixtos a partir de los elementos.

A la primera cuestión, en cambio, hay que decir contrariamente que no es 

semejante respecto a la generación y a la resolución. Así pues, en la generación la 

naturaleza avanza de manera ordenada, pero en la resolución lo hace de manera 

desordenada,  porque  entonces  la  naturaleza opera forzada,  pues  quisiera que el 

cuerpo, si pudiera, nunca se disolviese, pero, puesto que no puede, el cuerpo se 

dispersa y se resuelve en los elementos. 

A la segunda cuestión  hay que decir que a partir de tal tipo de elementos 

resulta de manera inmediata la complexión, pero no una complexión tal que esté en 

primer  o  segundo  grado,  porque  esta  complexión  viene  no  de  cualidades 

elementales  de  manera  inmediata,  sino  de  éstas  mismas  rotas,  y  porque  en  la 

mezcla se rompe el cuerpo complexionado y existe de manera más inmediata a 

partir de las cosas mixtas que de los elementos.
660 Sobre la generación espontánea v. G. A. 762a9-762b27. 
661 Para el origen de los hombres y los animales se requiere un agente particular v. G. A. 762b28-
763a10. 

958



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la tercera cuestión hay que decir que entre los miembros oficiales y los 

semejantes  no puede existir  un  medio.  Por  otra  parte  los  miembros  oficiales  y 

semejantes son a partir de una virtud común semejantes en composición, pero entre 

los elementos y los miembros semejantes hay muchos medios como lo mixto y lo 

que  nace  de  la  tierra.  Por  otro  lado  no  son  a  partir  de  una  virtud  común,  ni 

semejantes para los semejantes en composición, y por esto la comparación no es 

parecida entre los miembros oficiales y los elementos. Por esta razón a partir de 

estos mismos existe una cosa y se conserva como un animal, como dice Isaac662, 

por lo tanto tampoco puede existir de manera inmediata a partir de los elementos.

A  aquello  que  pregunta  hay  que  decir  que  de  manera  inmediata  son 

causadas por lo cálido y por lo frío las operaciones de un animal que son cualidades 

elementales, y por esto el médico y este artífice componen de manera inmediata al 

animal a partir de los elementos.

662 Véase Isaac, Omnia opera: De elementis, fol. 4 va y ss.

959



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión tercera

Sigue hablar acerca del cerebro  y etc.663

Aquí se pregunta en primer lugar si las cosas mezclables permanecen en lo 

mixto.

Dado que permanezcan, se pregunta si es en acto o en potencia.

1. Respecto a la primera cuestión dice así Galeno en el libro Acerca de las 

complexiones: en los elementos hay complexiones ultimadas, pero en los elementos 

mixtos,  hay  complexiones  rotas,  por  lo  tanto  como  las  complexiones  de  los 

elementos, al igual que las rotas en lo mixto, es manifiesto que los elementos no 

permanecen en lo mixto.

Por  esta  razón  dice  Avicena  que  la  complexión  es  una  vía  hacia  la 

especie664,  por  lo  tanto  para  la  generación del  fuego se  requiere  la  complexión 

ultimada del fuego, pero los principios del ser y del conservar son los mismos, por 

lo tanto el fuego no se puede conservar sin la complexión ultimada. Pero en lo 

mixto no hay complexiones ultimadas, por lo tanto en lo mixto no permanecen los 

elementos.

Por esta razón dice, en cambio, en el texto que el fuego no puede enfriarse 

del mismo modo por el que puede calentarse, sino que a no ser que se enfriara, no 

podría llegar a  la mezcla, por lo tanto el fuego no puede permanecer en la mezcla.

Por  esta  razón  se  escribe  en  el  libro  Acerca  de  la  generación  y  de  la 

corrupción  que la generación de un elemento es la corrupción de otro665, por lo 

663 Cf. P. A. 652a24.
664 Véase “Doctrinae tertiae de complexionibus” en Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3.
665 Cf. Gen. et corrup. 318a24-30, 319a6-7, 319a20-21, 336b24.

960



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tanto comoquiera que a partir de los elementos se genera lo mixto, es necesario que 

los elementos se corrompan, por lo tanto los elementos no permanecen en lo mixto.

En  cambio,  el  Filósofo  por  el  contrario  dice  en  el  libro  Acerca  de  la 

generación y de la corrupción que las partes permanecen en lo compuesto igual 

que las cosas mezclables en lo mixto666.

Por esta razón la mezcla es la unión de una y otra cosa mezclables, pero no 

puede haber unión a no ser que las cosas mezclables permanezcan en la mezcla, por 

lo tanto los elementos permanecen en la mezcla.

Por esto si algún elemento se corrompiera, entonces la generación de este 

todo estaría en este todo, y entonces serían lo mismo mezcla y generación, y esto es 

inconveniente, por lo tanto es necesario que las cosas mezclables permanezcan en 

los mixtos, lo cual concedo.

A lo primero por el contrario hay que decir que cuando Galeno dijo que en 

los elementos las complexiones están ultimadas, habla acerca de los elementos en 

cuanto que son partes del mundo y no en cuanto que llegan a la mezcla de lo mixto.

A lo segundo hay que decir que se requieren muchas más cosas para la 

generación  que  para  la  conservación,  de  aquí  que  aunque  el  fuego  no  pueda 

generarse sin una complexión ultimada,  sin embargo, puede conservarse en una 

complexión rota.

A lo tercero hay que decir que este discurso debe entenderse así: el fuego no 

puede enfriarse del mismo modo que el agua puede llegar a estar cálida en acto, sin 

embargo, el calor del fuego bien puede ser remitido por medio de su contrario.

A lo cuarto hay que decir que hay una generación de este tipo procedente de 

esto, y esta generación es lineal, y ésta está en los elementos de modo que el fuego 

se genera a partir del aire, y acerca de ésta es cierto que la generación de una cosa 

es la corrupción de otra. 

También hay otra generación de este tipo procedente de éstos, excepto si del 

padre  y  de  la  madre  se  genera  un  hijo,  y  acerca  de  ésta  no  es  cierto  que  la 

666 Sobre las características de la composición y de la mezcla véase Gen. et  corrup. 328a5ss. 

961



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

generación de una cosa sea la corrupción de otra, porque generado un hijo, no por 

esto  es  corrompido  por  el  padre  o  la  madre.  De  manera  semejante  digo  que 

generado  lo  mixto  a  partir  de  los  elementos,  no  por  esto  se  corrompen  los 

elementos.

2. Respecto a la segunda cuestión dice así el Filósofo en el libro Acerca de 

la generación e Isaac en el libro Acerca de los elementos: que los elementos en lo 

mixto están en potencia y no en acto667.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro VII de la Filosofía primera que a 

partir de dos cosas en potencia o en acto no se produce nada, pero a partir de una 

cosa en acto y de otra en potencia, la forma †de los elementos† está en acto en lo 

mixto, por lo tanto los elementos están en potencia.

Contrariamente dice que todo se opera a través de la complexión que tiene 

en acto o a través de aquello que tiene en acto, pero los elementos en lo mixto 

operan en acto, por lo tanto los elementos en lo mixto están en acto.

Por esta razón los elementos se comparan con lo mixto, como lo mixto con 

lo que nace de la tierra, pero en los seres vivos las cosas mixtas están en acto, por 

lo tanto en las mixtas los elementos están en acto, lo cual concedo.

 Pero advierte que el acto es doble, pues uno es el acto manifiesto, y de este 

modo los miembros semejantes están en los oficiales, el otro, en cambio, es un acto 

oculto,  y de este modo los elementos en los mixtos están en acto, pues están allí 

según el acto, pero aquel acto está oculto de tal manera que nosotros no podemos 

distinguir uno del otro.

A  lo  objetado,  en  cambio,  hay  que  decir  por  el  contrario  que  hay  una 

potencia que de todas maneras priva al acto tanto el oculto como el manifiesto así 

como un elemento está en potencia con respecto a otro, y el alimento está fuera 

respecto a aquello que es una parte del cuerpo, y así no habla Isaac cuando dice que 

667 Acerca de los elementos véase Gen. et corrup. 317b15-24; 322b-ss.;  Isaac, De elementis, fol. 4 
va 8ss.; fol.10 rb 37; fol 10 va 6.
...Philosophus  in  plerisque  suis  libris  deffinivit  elementum esse  rem ex  qua generatione  prima  
aliquid generatur et existit in generato potentia et non actu... (Cf. fol. 4 va 8-9).

962



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

los elementos están en potencia en lo mixto. Hay también otra potencia que priva al 

acto manifiesto, pero la potencia tiene un acto oculto, tal como dijimos que el agua 

hirviendo  es  cálida  en  potencia  porque  tiene  un  acto  oculto,  y  acerca  de  esta 

potencia es cierto que los elementos están en lo mixto, esto es, en el acto oculto.

Respecto a esto se pregunta por qué los miembros semejantes según el acto 

están en los miembros oficiales de tal modo que en la mano podemos distinguir la 

carne del hueso, pero los elementos están en lo mixto según el acto oculto de tal 

manera que un elemento no puede distinguirse de otro.

Y se pregunta por qué este artífice y el médico comienzan a partir de los 

elementos, el físico, en cambio, comienza desde la materia y la forma, como queda 

claro en el libro de Los físicos.

Y por qué el fuego no puede enfriarse igual que el agua puede calentarse, y 

sus cualidades pueden ser contenidas en otros elementos.

A la primera de estas cuestiones hay que decir, como dice el Filósofo, que 

de aquello que se mezcla cualquier parte se mezcla, de aquí que en lo mixto está el 

tacto de los elementos según los miembros más pequeños, y por esto en lo mixto 

los elementos no pueden distinguirse según el acto manifiesto, pero los miembros 

semejantes no se mezclan entre los oficiales sino los más pequeños, y por esto 

según el acto manifiesto están ahí de tal manera que ahí podemos distinguir la 

carne del hueso.

En  cambio,  la  causa  de  esto  es  porque  cuanto  más  se  acerca  algo a  la 

materia, tanto más unidad y confusión tiene, y cuanto más se aleja, más forma y 

distinción tiene,  y porque se aleja más de la materia  el  miembro oficial  que el 

mixto, por esto los miembros semejantes son más diferenciados en los oficiales que 

los elementos en lo mixto.

La segunda causa es porque un miembro oficial de diversa naturaleza está 

en la parte y en el todo. Por esto cualquier parte de la mano según lo mixto de la 

misma naturaleza está en la parte y en el todo, de aquí que cualquier parte de lo 

mixto es mixto.

963



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la segunda cuestión hay que decir que este artífice principalmente señala 

los límites acerca de las operaciones de los animales, y el médico acerca de las 

operaciones del hombre, y por esto el médico y este artífice comienzan desde los 

elementos. Pero el físico considera las operaciones comunes en las cosas naturales, 

y por esto comienza desde un principio común y primero, a saber, desde la materia 

y la forma.

A la tercera cuestión hay que decir que una causa es porque el fuego es 

como la forma, y los otros elementos son como la materia. Por esto se escribe en el 

libro que todas estas cosas son la materia del fuego, pues el fuego tiene la propia 

tierra en los carbones, el aire en la llama, el agua en el baño cálido, y porque la 

forma es como el agente, el calor del fuego no puede enfriarse aunque el agua 

pueda calentarse, y las cualidades de los otros elementos puedan por el contrario 

transformarse.

La segunda causa es porque dice Isaac en Acerca de los elementos que en el 

fuego  está  el  calor  ultimado668,  y  en  el  libro  séptimo  de  la Metafísica dice  el 

Filósofo que el fuego es cálido al final del calor669, pero en los otros elementos no 

hay cualidades ultimadas, y por esto etcétera. 

3. Después se pregunta si la mezcla es antes que la alteración o al contrario, 

porque toda acción es a través de un inicio,  por lo tanto el  inicio precede a la 

acción, pero la alteración no es si no a través de la acción, por lo tanto la mezcla de 

los elementos según la sustancia es antes que la alteración según la acción.

Contrariamente se escribe en Acerca de la generación que la mezcla es la 

unión de las cosas mezclables alteradas670, por lo tanto aquí la alteración según lo 

común es antes que la unión o la mezcla.

Por esta razón dice el Filósofo que si el agente se aproxima al paciente, es 

imposible no actuar, por lo tanto sólo la acción es a través de un inicio completo, 

668 Sobre el calor y lo cálido véase Isaac, De elementis fol. 6 vb y ss. 
669 Cf. Metaf. 993b25.
670 Cf. Gen. et corrup. 328b20.

964



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

antes de que se penetren entre si es acción, pero la alteración es a través de la 

acción, por lo tanto la alteración es antes que la mezcla671. Esto lo concedo.

A lo primero por el contrario hay que decir que el inicio según las cosas 

extremas es antes que la alteración, pero tal inicio no produce la mezcla a no ser 

que se de la penetración de las sustancias a través de los elementos más pequeños, 

y  esto  no  puede  ser  a  no  ser  que  se  rompan  antes  las  complexiones  de  los 

elementos, o digamos que hay algunos que alteran sin un medio como el fuego a la 

propia materia, y de tal agente la proporción es verdadera. En cambio, hay otros 

que alteran a través de un medio, como el fuego calienta el aire, el aire al calentarse 

calienta la mano, y de tal agente la proporción no es verdadera.

Respecto a esto se pregunta si la mezcla  precede a la complexión de lo 

mixto o la complexión precede a la mezcla.

Y si en la mezcla el inicio de los elementos es a través de los más pequeños.

Y se pregunta si el movimiento de los elementos en la mezcla es de manera 

súbita o al instante.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que hay una complexión 

particular que está en los elementos, y ésta precede a la mezcla, en cambio, hay una 

complexión universal que se queda en lo mixto procedente de las complexiones 

rotas de los elementos, y tal complexión sigue a la mezcla.

A la  segunda  cuestión  hay que  decir  que  en  la  mezcla  el  inicio  de  los 

elementos  es en cuanto a los más pequeños en acto, pero no en cuanto a los más 

pequeños en potencia,  porque entonces no se produciría la  mezcla con los más 

pequeños en la materia, en potencia serían infinitos.  

A la tercera hay que decir que en la generación el primer movimiento es la 

alteración,  en cambio,  el  segundo movimiento  es  local  en la  mezcla  cuando la 

sustancia  de  uno  penetra  la  sustancia  de  otro,  y  el  tercer  movimiento  es  la 

generación cuando la materia dispuesta así es introducida por la forma. Los dos 

671 Respecto a la mezcla en general v. Física VII 243b8-15. 

965



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

primeros movimientos se producen en el tiempo, en cambio, el tercero al instante, 

pues la generación se produce súbitamente y al instante.

4. Después se pregunta si los miembros oficiales son el fin respecto a los 

semejantes.

En tercer lugar si la virtud animal opera, y parece que no, porque, como 

dice el Filósofo en el libro de Los físicos, la causa final y la causa eficiente están 

fuera de la cosa, pero los miembros oficiales están dentro y los semejantes también 

no fuera, por esto no se consideran respecto a aquellos como causa final.

Por esta razón dice Galeno que los miembros existen a causa de la virtud, y 

la virtud a través de la operación672,  pero la propia virtud está en los miembros 

semejantes igual que en los oficiales. Así pues, como el ojo está para ver, así los 

huesos están para sostener el cuerpo o para sujetarlo. Por esto, comoquiera que la 

virtud está en los miembros semejantes, estará en los oficiales y en los semejantes a 

causa  de la  propia  operación como en los  oficiales,  por  lo  tanto  los  miembros 

oficiales no son la causa final respecto a los semejantes.

Contrariamente el Filósofo dice que la primera composición es a causa de la 

segunda, y la segunda a causa de la tercera, pero la tercera composición es de los 

semejantes a partir de los oficiales, por lo tanto existen a causa de los miembros 

oficiales.

Por esta razón como se considera lo mixto respecto a los elementos, y lo 

que nace de la tierra respecto a lo mixto, así los miembros oficiales se consideran 

respecto a los semejantes. Pero los elementos existen a causa de lo mixto vegetal, 

en cambio, lo vegetal existe a causa del animal, como dice Averroes673, por lo tanto 

los miembros semejantes existirán a causa de los oficiales.
672 Véase Galeno, De naturalibus facultatibus (ed. castellana) I 12ss.
673 Véase Averroes, Comentario a la obra Acerca del alma... (op. cit.). En el párrafo 5 habla de tres 
clases de composición: 1º existencia de los cuerpos simples en materia primera, 2º cuerpos simples 
de  las  partes  homogéneas,  3º  la  de  los  miembros  orgánicos,  de existencia  más completa  en  el 
animal, el corazón, hígado, etc.). En el párr. 2 enumera los cuerpos simples: fuego, agua, aire y 
tierra. Y en el párr. 3 dice: …los cuerpos simples son los elementos de los demás cuerpos de partes 
homogéneas, y la generación de éstos se da mediante la combinación y la mezcla, y el agente último 
de esta combinación y mezcla son los cuerpos celestes.

966



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que hay un fin universal, otro particular,  y otro de 

fuera y otro de dentro, y otro propio de la intención y otro de la operación. El fin de 

la  operación es,  en  cambio,  el  fin  universal.  Como dice  Aristóteles  en el  libro 

cuarto  De los  meteorológicos  que  las  pepitas  son  para  la  multiplicación  de  la 

planta674, de modo que mediante la pepita se genera otra planta, y éste es el fin 

particular. Pero el fin universal es que las plantas existen por causa del hombre, de 

aquí que el Filósofo en el libro Acerca de las plantas dice que las plantas existen 

por causa del animal,  y el animal por causa del hombre. Hablando por lo tanto 

acerca  del  fin  de fuera que es  el  fin  de la  intención,  los  miembros  semejantes 

finalmente existen por causa de los oficiales. Pero hablando acerca del fin de la 

operación particular de dentro, los miembros semejantes tienen una virtud propia, 

una operación propia y un fin propio. A través de esto queda clara la solución a los 

argumentos.

Respecto a la segunda cuestión de este tipo se dice así: nosotros vemos que 

cuando se  separa  la  carne  del  nervio,  allí  está  la  solución de  lo  continuo y  la 

enfermedad común. Esto no sucedería a no ser que los miembros semejantes fueran 

continuos, por lo tanto los miembros semejantes serán continuos.

Por  esta  razón  hay  un  miembro  oficial  en  el  nervio,  los  miembros 

semejantes son continuos en los oficiales.

Por  esto  los  continuos  son  tres  de  los  cuales  resulta  uno,  pero  de  los 

miembros semejantes como la carne o el nervio no son tres de los que resulte uno, 

por lo tanto los miembros semejantes no son continuos sino contiguos.

Por esta razón un miembro oficial es de naturaleza diversa en el todo y en la 

parte. Pero las partes de éste serían continuas si fueran de la misma naturaleza en el 

todo y en la parte,  por lo tanto los miembros semejantes no son continuos sino 

contiguos.

A esto hay que decir que de un modo se llaman continuos de los que tres 

hacen  uno, y así las partes de un miembro semejante son continuas. De otro modo 

674 Cf. Meteor. 380a15.

967



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

se llama continuo a través de algún medio continuo como se ligan al cerebro y a la 

cadera mediante un nervio que se llama tensor. En el primer modo los miembros 

semejantes no son continuos en los oficiales. En cambio, en el segundo modo son 

continuos porque son continuados. Por medio de esto queda clara la solución a los 

argumentos.

Respecto a la tercera cuestión se dice así: la virtud animal opera a través de 

un miembro semejante. 

Por esta razón el tacto es una rama de la virtud animal, pero el tacto opera a 

través de la complexión, y la complexión responde a los miembros semejantes, por 

lo tanto la virtud animal opera a través de los miembros semejantes675.

Contrariamente  dice  Haly  que  la  virtud  animal  opera  a  través  de  la 

composición,  en cambio,  la  virtud natural  a  través de la complexión676.  Pero la 

composición responde a los miembros oficiales, y la complexión  a los semejantes, 

por lo tanto la virtud animal opera a través de los oficiales, porque dice Avicena …, 

y la natural a través de los semejantes.

Pero parece que la virtud natural opera a través de los miembros oficiales, 

porque  dice  Avicena  que  cualquier  virtud  natural  se  opera  a  través  de  las 

vellosidades, a excepción de la virtud digestiva677. Pero la composición se debe a 

las vellosidades, por lo tanto la virtud natural se opera a través de la composición, 

por lo tanto a través de los miembros semejantes.

Por esta razón vemos que el estómago y el hígado son cóncavos, por lo 

tanto  la  virtud  digestiva  natural  opera  a  través  de  la  composición,  pero  la 

composición  se  debe  a  los  miembros  oficiales,  por  lo  tanto  a  través  de  los 

miembros oficiales opera la virtud  natural.

A esto hay que decir que la virtud natural siempre opera a través de los 

miembros semejantes, pero la virtud animal opera en general y en la raíz a través de 

675 Sobre el tacto v. Acerca del alma 422b16ss.; P. A. 656a28ss. Relación entre la carne y el tacto v. 
P. A. 653b25ss.
676 Véase Pantegni, sobre la virtud animal fol. 14 vb y sobre la natural fol. 15 ra y ss.
677 Sobre las virtudes naturales véase Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 6.

968



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

un miembro semejante, a saber, a través del cerebro678. En cambio, opera en las 

ramas, como en la vista y en el oído, a través de los miembros oficiales, ya que 

estas virtudes animales son particulares, y por esto opera a través de los miembros 

destinados para un deber particular. Pero el tacto, aunque sea una rama de la virtud 

animal, sin embargo existe por causa de todo el cuerpo, porque es el guardián de 

todo el cuerpo, como dice Avicena, y por esto no opera a través de los miembros 

semejantes. Pues dice Avicena  que el instrumento que manda es el cerebro, en 

cambio, el  que manda y recibe es el  nervio,  y sin embargo el que recibe es la 

carne679. A través de esto queda clara la solución a los dos primeros argumentos.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  la  virtud  atractiva,  la  retentiva  y  la 

expulsiva no operan a través sólo de las vellosidades sino también a través de la 

complexión, como la atractiva a través de lo cálido y lo seco, la retentiva a través 

de lo frío, la expulsiva a través de lo frío y lo húmedo. 

A otra  cuestión hay que decir  que el  estómago no opera  a  través  de la 

concavidad sino a través de la complexión, de aquí que la concavidad no ayuda si 

no a retener el alimento.

5.   Respecto a esto se pregunta por qué la virtud natural siempre opera a 

través de los miembros semejantes, y la virtud animal unas veces a través de los 

semejantes y otras a través de los oficiales.

 Y por qué todas las virtudes naturales operan a través de las vellosidades a 

excepción de la digestiva.   

Y por qué los miembros exteriores oficiales son de manera más perfecta que 

los interiores.

A la  primera de estas cuestiones hay que decir  que cuanto más se aleja 

cualquier cosa de la materia, más forma y distinción tiene, de aquí que porque el 

hombre  se  aleja  más  de  la  materia  que  la  planta,  tiene  muchos  más  miembros 

organizados que la planta, por esto la virtud natural es por causa del animal. La 

678 Cf. P. A. 652a25-653b8.
679 Cf. Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 5: “Ad sciendum qui fit membrum et suae partes”. 

969



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

virtud animal es más formal, más espiritual que la natural, y por esto requiere una 

distinción mayor en los miembros a través de los que opera que la virtud natural.

A la segunda cuestión hay que decir que la virtud digestiva convierte la 

comida y genera un semejante a ella, de aquí que si la virtud digestiva es a través 

de las vellosidades, todo el cuerpo sería velloso, porque siempre se producirían 

vellosidades  se  a  partir  del  alimento.  Pero  las  otras  virtudes  no  convierten  la 

comida ni generan un semejante a ellas, y por esto pueden operar bien a través de 

las vellosidades.

A la tercera cuestión hay que decir que para un miembro oficial se requieren 

muchas cosas.

La primera es que sea de diferente razón en el todo y en la parte.

La segunda es que tenga partes diferentes en la especie.

La tercera es que sea destinado a algún deber especial.

La cuarta es que tenga una operación propia fuera, como el ojo la tiene para 

ver y el oído para oír.

La  quinta  es  que  opere  a  través  de la  composición y  no a  través  de  la 

complexión,  y  porque  todas  estas  cosas  hay  que  buscarlas  en  los  miembros 

exteriores, por esto los miembros exteriores sobretodo y de una sola manera son 

miembros  oficiales.  Pero  tanto  el  corazón  como  el  hígado,  el  estómago  y  los 

miembros  interiores  aunque estén  destinados  a  algún deber,  sin  embargo no lo 

están a un deber propio sino común, ni lo están a una operación de fuera sino de 

dentro, ni son de una razón diferente en el todo y en la parte, y por esto no son 

miembros oficiales de una sola manera, a no ser quod ad quid, y por esto etc.

970



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión cuarta

Pero  queremos  inmediatamente  decir  y  empezar  los  discursos,  y  

etcétera.680

Aquí  resta  preguntar  en  primer  lugar  acerca  de  la  complexión  en  los 

cuerpos, a saber, si el calor está aquí de manera informativa o efectiva.

En segundo lugar,  en cambio,  se  pregunta  si  hay que imponer  las  otras 

propiedades, a saber, lo frío, lo húmedo y lo seco681.

1.  Respecto  a  lo  primero  dice  así  el  Filósofo  en  el  libro  Acerca  de  la  

generación: que lo cálido y lo seco están en la materia corruptible y generable, de 

aquí que lo cálido no esté en los cuerpos superiores o en otra naturaleza682.

Por esta razón se escribe en el libro cuarto de los Meteorológicos683 que lo 

cálido y lo frío siguen a la raíz de manera generable y no corruptible, por lo tanto 

los cuerpos superiores no tienen calor de manera efectiva.

Por esto se escribe al  principio de los  Meteorológicos684 que los cuerpos 

superiores a través del movimiento calientan a los inferiores, pero el movimiento 

genera calor de manera equívoca y no unívoca, por lo tanto estos cuerpos no tienen 

calor de manera informativa.

Por esta razón dice Alfareto en el libro de los Metafísicos que los cuerpos 

superiores generan calor  en aquellos inferiores a través de la inclinación de los 
680 Cf. P. A. 655b28.
681 Los cuatro principios (lo húmedo, lo seco, lo caliente y lo frío) derivados de los cuatro elementos 
(tierra, aire, agua y fuego) son materia de los cuerpos compuestos.
682 En  todas  las  sustancias  naturalmente  constituidas,  (esto  es,  la  combinación  de  los  cuatro 
elementos según la proporción determinada) no hay ni generación ni corrupción sin la existencia de 
los cuerpos perceptibles. Sobre las parejas elementales (cálido-seco, húmedo-cálido, frío-seco, frío-
húmedo) véase Gen. et corrup. 328b32-33, 329a5-7, 329a25-26, 330bss.
683 Cf. Meteo. 379a2.
684 Cf. Meteo. 340a20-340b20, 341a17-38.

971



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

rayos hacia los cuerpos operados, a saber, hacia la tierra y el agua, por lo tanto el 

calor en los cuerpos superiores se adquiere por lo intrínseco. Pero se escribe al 

principio de los Meteorológicos685 que los cuerpos celestes no reciben impresiones 

extrañas, por lo tanto cuando de si mismos no tienen calor a no ser a través de la 

inclinación, para mi es que no tienen calor de manera informativa.

Por esta razón en cualquiera hay que poner uno de los contrarios y el resto, 

por lo tanto si lo cálido está de manera informativa en los cuerpos superiores, estará 

allí su contrario, por lo tanto este calor será pasible porque dos contrarios siempre 

actúan  y  reciben  entre  si.  Pero  esto  es  un  inconveniente  cuando  los  cuerpos 

superiores son no generables, incorruptibles e impasibles, por lo tanto no hay que 

poner en ellos mismos el calor de manera informativa.

Contrariamente  dice  el  Filósofo  que  hay  tres  tipos  de  fuego:  la  luz,  el 

carbón y la llama, pero no hay que poner el fuego sin el calor, por lo tanto tampoco 

la luz686. Por esto comoquiera que la luz está en los cuerpos superiores de manera 

informativa y efectiva, el calor estará de manera informativa y efectiva.

Por  esta  razón  igual  que  la  luz  espiritual  se  dispone  para  con  el  calor 

espiritual,  así  se dispone la luz corporal para con el calor corporal.  Pero en las 

inteligencias, donde está la luz espiritual, está el calor espiritual vivificando a estas 

mismas de manera informativa, por lo tanto de manera semejante en los cuerpos 

superiores  donde  está  la  luz  corporal,  estará  el  calor  de  manera  informativa  y 

efectiva.

Por esta razón el Filósofo ha de decir en este libro que en el décimo cuarto 

día fluyen las menstruaciones, porque los días entonces son más cálidos, y esto es 

porque la luna está en la plenitud de su luz,  por consigiente el calor sigue a la 

luz687. Por esto como en los cuerpos superiores está la luz de manera informativa 

del mismo modo está el calor.

685 Cf. Meteo.339a23-34.
686 Cf. P. A. 648b11ss.
687 Sobre la influencia de la luna en las menstruaciones v. supra en nuestro libro X.

972



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice el Filósofo en este libro y en muchos más lugares que 

ocurre lo mismo en el mundo mayor y en el mundo menor, pero en el hombre no 

hay que poner la  luz sin el  calor.  El  aspecto,  en efecto,  acerca de lo que dice 

Avicena en el libro Acerca del alma que se refiere a la luz o la imagen de la luz en 

éstos, es cálido y seco688, y de manera semejante lo es la sangre que es cálida y 

escasa,  por  lo  tanto  así  como en  los  cuerpos  superiores  la  luz  está  de  manera 

informativa  y  efectiva,  de  igual  manera  en  el  mundo mayor  el  calor  estará  de 

manera informativa y efectiva.

Esto lo concedo.

Pero advierte que la materia es triple según lo que dice el Filósofo en la 

Filosofía primera. En efecto, hay una materia generable y corruptible, y ésta está 

en todos los mixtos a partir de los cuatro elementos, y ésta es corporal.

Y también hay una materia espiritual e inteligible, y ésta es no generable e 

incorruptible, y ésta está en las inteligencias. Y hay una materia media que no es 

espiritual  como la  materia  de la  inteligencia,  ni  pasible  ni  corruptible,  como la 

materia de estos cuerpos inferiores, y esta materia está en los cuerpos superiores.

 De manera  semejante  el  calor  es  triple,  pues  hay un determinado calor 

ígneo destructivo, del cual dice Isaac en el libro Acerca de los elementos que nunca 

genera sino que siempre destruye. Y también hay otro calor celeste, y este calor en 

absoluto es lo contrario mientras que está en la propia materia, pero cuando está en 

una materia ajena, como en el aire, tiene lo contrario del aire y lo del agua.

Y el tercer calor es semejante al que Avicena llama calor del alma, y de éste 

dice Haly que hay uno pusilánime y agradable al tacto que se genera en el corazón. 

Y éste mientras que está en estado natural es el principio de conservación, pero 

cuando se cambia de su debido estado, como cuando se convierte en fuego, es el 

principio de corrupción, como queda claro en la fiebre, de aquí que la fiebre no es 

otra  cosa  que  el  calor  innatural  transformado  en  fuego.  Además  hay  una  luz 

espiritual, como en las inteligencias, otra corporal, como la luz material, y ésta es 

688 Véase Avicena, Liber de anima III 1; V 7.

973



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

pasible y tiene un contrario. Y hay una luz media impasible e incorruptible que está 

en los cuerpos superiores, de aquí que digo que en los cuerpos superiores así como 

la luz es impasible de manera informativa i efectiva, de un modo semejante el calor 

es impasible tanto de manera informativa como efectiva.

Al primer argumento contrariamente hay que decir que lo cálido y lo seco 

no están en los cuerpos superiores sino en la materia generable y corruptible, de 

aquí  que existe  a  partir  de lo  cálido ígneo que es pasible,  pero en los cuerpos 

superiores hay  calor impasible. A través de esto queda clara la solución al segundo 

argumento.

Al tercero hay que decir que el calor por un lado se genera a través del 

movimiento de manera efectiva y a través del roce de los cuerpos, y tal generación 

es  equívoca.  Pero  digo  que  los  cuerpos  superiores  tienen  calor  de  manera 

informativa, y este calor se multiplica a través del movimiento en los contrarios 

inferiores.  De  aquí  que  digo  que  los  cuerpos  superiores  tienen  de  manera 

informativa calor a partir de si mismos, pero a través de su movimiento calientan a 

estos cuerpos inferiores.

A través de esto queda clara la solución al cuarto argumento. Pues digo que 

en los radios de los cuerpos superiores hay calor de manera informativa, pero a 

través de la reverberación hacia un cuerpo sólido el calor aumenta y se multiplica.

2. Respecto a lo segundo dice así: en cualquiera hay que poner uno de los 

contrarios y el resto, por lo tanto igual que hay que poner lo cálido en cuerpos 

superiores así mismo hay que poner lo frío. 

Por esta razón del mismo modo que decimos que el sol es cálido y seco, así 

decimos que la luna es fría y húmeda.

Contrariamente,  como  dice  Avicena,  lo  frío  no  se  mezcla  con  las 

operaciones  de  la  naturaleza689,  de aquí  que lo frío  es  pura  privación,  como se 

escribe  en  este  duodécimo  libro,  por  lo  tanto  comoquiera  que  los  cuerpos 

689 Véase “de complexionibus” en  Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3.

974



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

superiores son los principios de las cosas naturales, en estos mismos no hay que 

poner el frío.

Esto lo concedo porque ya el calor de estos sería pasible. Por otra parte allí 

no hay que poner lo húmedo o lo seco, porque las cualidades pasivas, como dice 

Avicena,  disponen  el  cuerpo  para  padecer  y  para  recibir,  pero  los  cuerpos 

superiores son impasibles.

Al primer argumento por el contrario hay que decir que allí hay que poner 

uno de los contrarios y el resto, y aquí lo tiene en las formas pasibles porque sólo 

estas formas tienen un contrario puesto que son pasibles, y porque el calor en los 

cuerpos superiores es impasible, por esto no tiene un contrario.

Al otro hay que decir que a la luna no se le llama fría porque sea fría de 

manera informativa, sino porque de si tiene menos luz y calor que los otros cuerpos 

superiores, y por esto no tiene valor lo que tú objetas, porque aunque el sol sea 

cálido y seco, sin embargo la luna no es fría.

3. Considerado esto se pregunta acerca de la complexión en los elementos, 

y también en primer lugar si las cualidades son ultimadas en los elementos, porque 

se escribe en el libro segundo Acerca de la generación y la corrupción que para la 

generación del fuego se requiere que la materia se caliente en gran medida  y se 

seque690. Pero aquí se describe que los principios de generación y de conservación 

son los mismos, por lo tanto igual que para la generación del fuego se requiere la 

cualidad ultimada, del mismo modo el fuego se conserva en la calidad ultimada.

Por esta razón dice Galeno en el libro Acerca de las complexiones que las 

cualidades en los elementos están ultimadas,  en cambio, en los elementos están 

rotas.

Por esta razón se escribe en el libro segundo de  La primera física que el 

fuego  es  cálido  al  final  del  calentamiento,  el  calentamiento  es  ultimado  en  el 

fuego691.
690 El fuego es un elemento cálido y seco (cf. Gen. et. corrup. 330b4, 29-30)  por lo tanto requiere de 
lo seco y de lo cálido para su generación.
691 Cf. Metaf. 993b25.

975



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esto se escribe en el libro de Los físicos que en un objeto hay más y 

menos a través del acceso al contrario. Pero un elemento dista completamente de 

otro, por lo tanto en los elementos las cualidades son ultimadas.

Contrariamente  dice  Avicena  que  el  aire  continente  pasa  continuamente 

desde  nuestros  cuerpos  por  una  doble  causa692.  De  un  modo  a  través  de  su 

calentamiento esencial, y de un segundo modo a través del calor impreso en el aire 

procedente  de  los  cuerpos  superiores.  Por  lo  tanto  comoquiera  que  el  calor  es 

impreso por los cuerpos superiores en todo elemento, en todo elemento frío el calor 

está con el frío. Pero todo contrario se remite a través de su contrario, por lo tanto 

el frío es ultimado en todo elemento.

Por esta razón se escribe en el libro cuarto de los Meteorológicos que todo 

lo líquido y lo que puede fluir existe de esta manera a través de la naturaleza del 

calor, por lo tanto en el agua no existe la humedad sin el calor, por consiguiente en 

el agua no hay frío ultimado porque el contrario ultimado no es compatible con su 

contrario. 

Por esta  razón aquello que está  dentro no puede aumentar  o extenderse. 

Pero el frío en el agua puede extenderse a través de la congelación, por lo tanto el 

frío en el agua no es ultimado.

A esto hay que decir que entre todas las cualidades, ninguna cualidad ígnea 

es ultimada, porque el fuego es más simple y activo, y también más fuerte que 

alguno de los otros.  Por otra parte el calor de los cuerpos superiores no reprime el 

frío, y por esto el frío no pudo ser ultimado. 

A través de esto queda clara la solución a los argumentos.

4. Después se pregunta si lo seco en el fuego y en la tierra son lo mismo en 

especie,  e  igualmente  se  pregunta  acerca  de  todas  las  otras  cualidades  que 

coinciden en los dos elementos,  porque de las causas contrarias los efectos son 

692 Véase “De elementis” sobre la naturaleza del aire en Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 2.: 
aer autem est corpus simplex, cuis naturalis locus est ut sit super aquam et sub igne, haec etiam est  
eius levitas comparativa.  Ipsius vero natura calida est  secundum regulam quam diximus,  cuius 
quidem esse in generatis iuvat, ut rarificentur et allevientur et subtilientur...  

976



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

contrarios. Pero el calor y el frío en la tierra son contrarios, por lo tanto lo seco de 

las causas a partir de la cualidad del fuego y a partir del frío de la tierra no son lo 

mismo en especie, sino más bien lo contrario. 

Por esta razón si lo seco, lo térreo y lo ígneo fueran lo mismo en especie, 

entonces  el  uno  sería  el  principio  del  otro,  porque  no  concierne  poner  dos 

principios, por lo tanto no son lo mismo en especie.

Contrariamente el más y el menos no diversifican la especie, pero lo seco, 

lo ígneo y lo térreo difieren según el más y el menos, porque la materia no hace 

diferir según la especie, por lo tanto lo seco, lo térreo y lo ígneo no difieren según 

la especie.

Esto lo concedo. En efecto, difieren según el más y el menos.

A la  primera cuestión por el  contrario hay que decir  que lo seco por si 

mismo y de manera esencial está en la tierra, lo cálido en el fuego, lo frío en el 

agua y lo húmedo en el aire, de aquí que lo seco en la tierra no es causado por el 

frío, porque allí la sequedad es de manera más esencial que el frío. Pero lo seco en 

el fuego es por accidente, a saber, por medio del calor.

A la segunda hay que decir que no conviene que uno sea el principio del 

otro, porque la sequedad en la tierra es por si misma, en cambio, en el fuego es por 

accidente.

Respecto a esto se pregunta por qué la sequedad sigue siempre a lo cálido 

intenso, en cambio, la humedad sigue a lo frío intenso.

A esto hay que decir que según lo que se escribe en el libro cuarto de los 

Meteorológicos,  lo  cálido  congrega  las  cosas  homogéneas  y  separa  las 

heterogéneas693, y puesto que separa las heterogéneas, comoquiera que lo húmedo 

es más sutil que lo seco, por consiguiente lo térreo consume lo húmedo y lo vacía, 

y consumido lo húmedo, lo seco permanece, en cambio, lo frío es al contrario. Pues 

el frío es ultimado en el agua y por esto lo frío intenso siempre sigue a lo húmedo 

acuoso.

693 Cf. Meteo. 378b10-25.

977



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

5. Después se pregunta si la humedad puede separarse del agua, porque el 

frío está de manera más esencial en el agua que la humedad. Pero el frío puede 

apartarse del agua, en cambio, el calor lo hace del fuego, cosa que no se escribe en 

este libro duodécimo, por lo tanto por una razón más fuerte la humedad puede 

separarse del agua.

Por esta razón dice Avicena que el agua de la lluvia y el agua que se genera 

a través de la sublimación, como el agua del rocío, adquieren sequedad y llegan a 

ser astringentes694, por lo tanto la humedad puede separarse del agua.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro de los  Meteorológicos  que las 

aguas se secan y cualquiera que sea el tipo de agua, por lo tanto el agua puede 

secarse695.

Por esta razón así como el frío se retira del agua en el agua hirviendo, del 

mismo modo  la  humedad  lo  hace  en  el  hielo,  por  lo  tanto  la  humedad  puede 

retirarse del agua. 

Contrariamente dice Galeno que la forma del fuego es contraria a la forma 

del agua, de aquí que por muy cálida que sea el agua donde se pone el fuego, 

extingue al  fuego, por lo tanto así  como el calor  no puede ser  superado por el 

fuego, así la humedad tampoco lo es por el agua.

Por esta razón la humedad es la cualidad que se adhiere muchísimo a la 

materia,  por  lo  tanto  comoquiera  que  la  materia  no  puede  separarse  del  aire, 

tampoco la humedad lo hace del agua.

Por esto, en cambio, de los seis principios dice que el substancial es el que 

conviene al ser de una cosa y es imposible que no exista, por lo tanto comoquiera 

que cualquier cualidad elemental llega a ser esencial para los elementos, ninguna 

cualidad elemental  puede separarse,  por lo tanto tampoco la  humedad lo puede 

hacer del agua.

A esto hay que decir que la humedad no puede separarse del agua porque la 

cualidad es muy material.
694 Cf. Avicena, Canon medicinae I fen 2 doctr. 2 in “de dispositionibus aquarum”.
695 Cf. Meteo. 351a20-351b10, 355a30-355a20.

978



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Al primer argumento por el contrario hay que decir que el frío no puede 

separarse  del  agua,  es  más,  permanece  allí  esencialmente  del  mismo  modo,  y 

tampoco puede la humedad. Pero en acto puede separarse como sucede en el hielo, 

y de este modo dice el Filósofo que las aguas se secan y cualquier agua es de este 

tipo, es decir, se coagula.

Al  otro hay que  decir  que  el  agua de  la  lluvia  y  el  agua del  rocío son 

húmedas de manera actual,  aunque de manera esencial  son secas, y vistas estas 

cosas queda clara la solución a todos los argumentos.

6.  Después se pregunta si las cualidades de los elementos son sus formas 

esenciales,  porque se escribe en el  libro noveno de la  Filosofía  primera que la 

forma y el acto existen a partir de lo mismo, pero los elementos actúan a través de 

estas cualidades, por lo tanto son las formas de los elementos696. 

Contrariamente se escribe en el libro de Los físicos que de las no sustancias 

no se produce sustancia697, de aquí que quiere probar que la materia y la forma son 

sustancias, pero estas cualidades son accidentes porque son percibidas a través del 

sentido y no se percibe nada a través del sentido que no sea una cualidad, por lo 

tanto no son las formas de los elementos.

Por esta razón la sustancia no recibe más y menos, ni tiene un contrario. 

Estas cualidades tienen un contrario y reciben más y menos, por lo tanto no son 

sustancias, por esto no son las formas de los elementos, lo cual concedo, sino que 

son los instrumentos a través de los que operan los elementos. 

Después se pregunta si el frío es la pura privación o alguna naturaleza.

En segundo lugar si el frío se mezcla con las operaciones de la naturaleza.

Respecto a la primera cuestión dice así Galeno: que la forma del fuego y la 

forma del agua son contrarias, por lo tanto igual que la cualidad que es la forma del 

fuego es alguna naturaleza, de manera semejante lo es el frío que es la forma del 

agua.

696 Cf. Metaf. 1050a9-16, el acto es el fin, la forma es hacia  lo que cambia la materia.
697 Cf. Física 191b10ss.

979



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice el Filósofo que la luz alterna de manera súbita porque su 

contrario, a saber, las tinieblas, no es nada, por lo tanto de manera semejante, si el 

frío no fuera nada lo cálido alternaría al instante porque no hallaría resistentes, pero 

esto es incomprensible, por lo tanto el frío no es pura privación.

Contrariamente, en cambio, dice el Filósofo en este libro duodécimo que el 

frío es pura privación,  y Avicena que lo frío no se mezcla con las obras de la 

naturaleza. 

Por esta razón el libro décimo de la Filosofía primera dice que en todos los 

contrarios la privación es un solo hábito y lo restante, por lo tanto comoquiera que 

el calor es hábito, el frío será privación.

A  esto  hay  que  decir  que  el  frío  procedente  de  si  mismo  es  alguna 

naturaleza y no es pura privación. Pero, sin embargo, se le llama privación respecto 

al calor porque el calor es más activo y tiene muchas más operaciones que el frío. 

El Filósofo, en cambio, dice que en tales operaciones el frío es privación698. Habla 

en relación a los jóvenes, porque todo lo joven es cálido y húmedo completamente, 

y aquí en absoluto opera lo frío.

Respecto a la segunda cuestión dice así: igual que lo mixto existe a partir de 

las cosas mezclables, así lo complexionado existe a partir de las complexiones, por 

lo tanto igual que los elementos fríos operan en lo mixto, así el frío opera en lo 

complexionado, por esto lo frío se mezcla en las operaciones de la naturaleza.

Por esta razón a no ser que lo cálido sea reprimido por lo frío no habría 

mezcla, por lo tanto lo frío se mezcla con las operaciones de la naturaleza. 

Contrariamente dice Avicena que lo frío no se mezcla en las operaciones de 

la naturaleza, y también Aristóteles en el libro duodécimo dice que lo frío es pura 

privación699.

Por esta razón es semejante acerca del mundo mayor y del mundo menor, 

pero en los cuerpos superiores el frío no se mezcla, por lo tanto tampoco en los 

inferiores, por consiguiente lo frío no se mezcla en las operaciones de la naturaleza.
698 Sobre el frío y el calor v. P. A. 648a20-649b8.
699 Cf. supra.

980



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto dicen algunos que lo frío no se mezcla en las operaciones en el 

cuarto grado sino en el segundo o en el primero.

Pero esto no es nada, ya que de manera semejante lo cálido en el cuarto 

grado no entra en las operaciones de la naturaleza porque corrompería más que 

generaría.

Pero hay que decir que el frío es considerado o en cuanto al primer acto o 

en cuanto al segundo. Si lo es en cuanto al primer acto, el cual es enfriar, como lo 

frío,  por  si  mismo  no  se  mezcla  con  operaciones  de  la  naturaleza  sino  por 

accidente,  a  saber,  cuando reprime el  calor  que sobresale  en  el  fuego.  Pero en 

cuanto  al  segundo acto  es  así:  se  mezcla  con las  operaciones  de  la  naturaleza 

porque  vacía  el  estómago  y  pone  rígidas  las  vellosidades  del  estómago 

arrugándolo, y de tal modo conforta la virtud apetitiva.

981



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

982



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO XIII

Cuestión primera

Sigue hablar acerca de las naturalezas de los dientes de los animales, y  

etc.700

Respecto al libro décimo tercero resta preguntar acerca de los grados y de la 

complexión,  y en primer lugar  qué es el  grado.  En segundo lugar  acerca  de la 

distinción del grado.

En tercer lugar acerca de su operación.

En primer lugar de pregunta aquí qué es el grado. 

Por otra parte en segundo lugar en qué predicamento está.

1. Respecto a la primera cuestión dice así Constantino701: que el grado es la 

cualidad en el sentido perceptible. Pero todo lo que está bajo la tercera especie de la 

cualidad, está en el sentido perceptible, por lo tanto todo lo que está bajo la tercera 

especie de la cualidad es el grado.
700 Cf. P. A. 661a33.
701 Véase Tractatus Constantini de gradibus medicinarum secundum alphabeti en la obra ya citada 
que contiene el Pantegni: fol. 78 ra – fol. 86 ra. 

983



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta  razón el grado es la cualidad en el  sentido perceptible.  Pero el 

temperamento está en el sentido perceptible, por lo tanto el temperamento está en el 

grado.

Respecto a la segunda cuestión de este tipo dice así: el grado se distingue 

sólo a través de la relación para con el alma o para con nosotros, puesto que la 

complexión está así en este grado o en aquel según lo que imprime más o menos. 

Pero nada de lo que se da desde lo más elevado, está en algún predicamento, por lo 

tanto comoquiera que el grado es de tal modo, el grado no está en el predicamento

Contrariamente dice Constantino que el grado es la cualidad, por lo tanto 

está en el predicamento de la cualidad.

Por esta razón el grado es la medida de una cosa graduada, por lo tanto está 

en el predicamento de la cantidad.

Al primero de estos argumentos hay que decir que el grado por un lado se 

define a través de la materia,  y así  es la cualidad en el  sentido perceptible.  En 

efecto, esta cualidad que es percibida por el sentido, es el grado.  Por otro lado el 

grado se define a través de la comparación con la cosa que mide según lo que 

decimos  que  esto  es  cálido  en  el  primero  o  en  el  segundo  grado,  y  así  es  la 

cantidad, y así lo define Jacobo. A veces se dice así: el grado es la proporción 

continuada desde el uno hasta el dieciséis a través del doble. Por otro lado el grado 

se compara con el alma según decimos que el alma impone este ser en el primer 

grado o en el segundo, y así no va o cae en ningún predicamento, porque entonces 

no es una cosa sino un modo de la cosa, y de este modo se define así: el grado es la 

complexión del alma a partir de la impresión fallida de la complexión, y como no 

sigue el grado, la cualidad está en el sentido perceptible, por lo tanto todo en el 

sentido perceptible es grado, y como no sigue lo blanco,  la cualidad está en el 

sentido perceptible, por lo tanto todo en el sentido perceptible es blanco.

2. Respecto a lo segundo se pregunta si el número de grados puede exceder 

de  cuatro,  y  parece  que  así  es,  porque,  como  dice  a  veces,  el  grado  es  una 

proporción continua, de aquí que la distinción gradual procede según la distinción 

984



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

entre  los  números,  pero  el  número duplicándose siempre  puede crecer  hasta  el 

infinito, por lo tanto el grado puede llegar hasta el infinito.

Por esta razón se escribe en Acerca del sentido y las cosas sensibles702 que 

fuera de los modos infinitos puede combinarse, pero a través de la combinación de 

los  extremos  en  la  cualidades  se  produce  la  distinción  en  los  grados  y  en  las 

complexiones, por lo tanto los grados pueden multiplicarse hasta el infinito.

Lo contrario, en cambio, dice Avicena703 y todos los otros autores que sólo 

ponen cuatro grados.

Respecto  a  esto  se  pregunta  por  qué  el  gramático  hace  una  distinción 

gradual a través del ternario y, en cambio, el médico a través del cuaternario.

Y por qué los grados en cuanto a las partes formales o subjetivas se dividen 

en cuatro: en el primero, en el segundo, en el tercero y en el cuarto. En cambio, en 

cuanto a las partes integrales se divide en tres: en el primero, en el medio y en el 

fin704.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el grado se distingue a 

través de la impresión que hace en el cuerpo humano, de aquí que hay dos grados 

respecto a la complexión humana, uno está por debajo y el otro es su igual, de aquí 

que sobre el primero se digan también las restantes cosas, pero entonces se objeta 

que  si  toda acción es  a  través  de  un contrario,  el  segundo grado es  igual  a  la 

complexión humana, por lo tanto el segundo grado no imprime en la complexión 

humana.

Por esta razón el primer grado está bajo la complexión humana, por lo tanto 

no  actúa para con esta misma, ya que todo agente en cuanto que tal es más fuerte 

que el paciente. Pero el grado se distingue a través de la impresión que hace en el 
702 Cf. Acerca del sentido y las cosas sensibles 445bss.
703 Cf. Avicena,  Canon medicinae I fen 2 doctr. 2 donde enumera los cuatro grados y los explica: 
...prepterea dicemus quod medicinarum gradus iam quatuor positi sunt...
704 Véase  Constantino,  Tractatus  Constantini  de  gradibus  medicinarum  secundum  alphabeti 
(op.cit.)donde se expone esto mismo (Cf. fol.  78ra):  Quoniam simplicis medicine disputationem 
prout ratio postulavit explevimus restat ut ordo sequatur de unaquaque specie singulariter. Unde  
dicimus quod antiqui complexiones medicine in partes quattuor diviserunt que vocant gradus. Nam  
omnem medicinam dixerunt esse aut in primo gradu, aut in secundo aut in tertio aut in quarto  
gradu. Quorum etiam unumquemque partiti sunt tribus modis scilicet principio, medio et fine...  

985



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cuerpo humano, por lo tanto el primer grado y el segundo no son grados, y así, sin 

embargo, habrá poner dos grados.

Al primero de estos argumentos hay que decir que unas operaciones son 

contrarias en especie, en cambio, otras lo son en operación y en especie como el 

fuego y el agua, en operación como una llama mayor y una menor, en efecto, se 

contrarían en operación porque la mayor ofusca a la menor, y sin embargo son de 

la misma especie. De manera semejante sucede en el calor natural y en el calor 

febril, porque son de la misma especie, sin embargo, se contrarían en operación. 

Por  lo  tanto  digo  que  aunque son  de  la  misma especie  el  segundo grado  y  la 

complexión humana, sin embargo, difieren según las propiedades, y lo uno lleva a 

lo otro.

Por esta  razón también si  lo cálido no imprime en el  segundo grado en 

cuanto al primer acto, imprime igual que en cuanto al segundo.

Por esto el  calor humano es cálido en el  segundo grado sólo de manera 

informativa,  pero  aquellas  cosas  que  son  cálidas  están  en  el  segundo grado de 

manera informativa y efectiva. O digamos que aunque el segundo grado es igual a 

la complexión que fluye, tanto el primero como el segundo superan la complexión 

radical. Mediante esto queda clara la solución al segundo argumento.

O digamos que aunque el primer grado está bajo la comprensión humana, 

sin embargo, lleva a esta misma igual que lo contrario a lo contrario, porque la 

materia se contraría menos, como vemos que una llama más grande y una más 

pequeña  actúan  entre  si  a  través  de la  contrariedad,  porque  la  complexión  que 

puede fluir es cálida en el primer grado, pero la radical no se pone en grado.

Pero entonces se pregunta por qué la complexión que fluye es cálida en el 

segundo grado, y, en cambio, la complexión radical no se pone en el grado.

A esto hay que decir que, como dice Avicena, la vida se da a través del 

temperamento,  y  porque la  complexión radical  es  el  principio de la  vida  en el 

existir,  fue  conveniente  que  fuera  temperada  o  que  propiamente  produjese 

986



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

templanza705,  y  entonces  no  fue  conveniente  que  lo  templado,  en  verdad,  y  el 

primer  grado  a  partir  de  la  complexión  que  fluye  fueran  así,  porque  no  es  el 

principio de la vida en el existir.

La segunda causa es porque a causa de la comprensión de las complexiones 

radicales se fortalece el tacto, y el tacto se produce en el temperamento. Por otro 

lado  no  afectaría  a  todas  las  cualidades  y  por  esto  la  complexión  radical  es 

temperada o un accidente en relación al temperamento, no la complexión que fluye. 

La tercera causa es porque la complexión radical es común a todos los miembros, 

tanto los viles como los nobles. Pero la complexión que fluye sale del corazón, y 

por esto, como el corazón es más cálido que un dedo, así la complexión que fluye 

es más cálida que la radical.

La cuarta causa es porque la complexión radical está en cualquier miembro 

por si mismo, pero la complexión que fluye se genera en el corazón por causa de 

todo el cuerpo, y por esto es más cálida y conviene que se eleve en el segundo 

grado, porque es más cálida que la radical, más del doble no. Pero si estuviera en el 

primer grado no sobresaldría a no ser el doble, también no sobresaldría el doble 

porque la complexión radical no es temperada, sino que está entre el verdadero 

temperamento  y  el  primer  grado.  Como  dice  Constantino,  conviene  que  la 

complexión que fluye se eleve en el segundo grado, de aquí que no es cálida ni en 

el  fin  ni  en  el  principio,  sino  en  el  medio,  como  dice  Isaac  en  Las  dietas 

universales706.  Así,  por  lo  tanto,  digo  que  el  grado  se  distingue  a  través  de  la 

impresión que hace en nuestro cuerpo. A través de esto queda clara la solución al 

primer  argumento.  Aunque,  en  efecto,  tú  puedas  combinar  acaso  las  dieciséis 

proporciones, sin embargo, cualquier cosa que estuviese por encima, corrompería 

al cuerpo humano,  como el cuarto grado se superpondría  en el cuarto grado y así 

no iría hasta el infinito. O digamos que el temperamento es como el primer grado 

duplica a un solo temperamento, de aquí que en el temperamento están por un igual 
705 Véase “de complexionibus” en Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3.
706 Acerca de los grados y su definición véase Liber dietarum universalium cum commmento... fol. 
40 ra 6 y ss.

987



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

lo cálido y lo frío, en el primer grado hay el doble de lo cálido, si aceptamos lo 

cálido en el  primer grado, y aquí  hay casi  la tercera  parte  o menos de frío.  El 

segundo grado dobla al primero, por lo tanto lo cálido está por cuadruplicado, de 

tal modo que sólo la cuarta parte es fría. El tercer grado dobla al segundo, por lo 

tanto  aquí  hay  ocho partes,  siete  de calor  y  la  octava  de  frío.  El  cuarto  grado 

duplica al tercero, y aquí hay dieciséis partes, quince de calor y la decimosexta de 

frío. Si, por lo tanto, tú duplicaras más allá e hicieras un quinto grado, ya habría 

treinta y dos partes de frías, y así aquí habría tan poco de cálido que admitiría a 

toda su especie, y así no habría mezcla, como si se arrojara una gota de vino en una 

†...†,  ya  no  habría  mezcla  sino  generación  sin  frío,  por  lo  tanto  es  imposible 

duplicar más allá del decimosexto.

Al argumento hay que decir que los grados no se distinguen por medio de la 

combinación de los  extremos en las  cualidades,  a  no ser  según que hagan una 

impresión sensible en el cuerpo humano, y porque esta impresión o está bajo la 

complexión  o  es  igual  o  está  excediendo o  corrompiendo,  por  esto  hay cuatro 

grados y no más. 

Al segundo argumento hay que decir que como se ha dicho, el médico distingue los 

grados de manera efectiva en cuanto al efecto que presentan. Pero el  gramático 

divide los grados de manera informativa, y porque una cosa de manera informativa 

está al principio o en medio o al final, el gramático puso tres grados: el positivo, el 

comparativo y el superlativo, el médico, en pero, puso cuatro acerca de la causa. 

Por medio de esto queda clara la solución al tercer argumento. El principio, así 

pues, el medio y el fin de un grado no pueden distinguirse de manera sensible a 

través del efecto, de aquí que Galeno dice que recoge tres estados. En un grado 

necesita de la dialéctica cuando es acerca de la razón, esto es: sólo es recogido por 

el intelecto y no por el sentido, por lo tanto, puesto que el grado se divide en partes 

subjetivas y formales, tiene de manera efectiva cuatro partes subjetivas, según lo 

dicho  son  lo  primero,  lo  segundo,  lo  tercero  y  lo  cuarto.  Pero  en  las  partes 

988



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

integrales  se divide de manera informativa,  y por esto sólo tiene tres partes:  el 

principio, el medio y el fin. 

3.  Respecto  a  la  tercera  cuestión  en  primer  lugar  se  pregunta  si  hay 

elementos en el grado.

En segundo lugar si lo mixto está en el grado. La tercera pregunta es con 

quiénes conviene más el temperamento después del hombre, si con los animales, 

con los seres mixtos o con los que nacen de la tierra. 

Respecto a lo primero se pregunta en primer lugar si los elementos están en 

el grado. 

En segundo lugar si lo están según las cualidades pasivas como según las 

activas.

En tercer lugar si las segundas cualidades se ponen en el grado como las 

primeras.

Respecto  a  lo  primero dice así  Avicena:  que todas las  cosas  frías  en el 

cuarto grado son venenos707, pero ningún elemento es veneno, por lo tanto no hay 

ningún elemento en el  cuarto grado, o está  en el  cuarto o excede,  por lo  tanto 

cualquier cosa excede a todo grado.

Por  esta  razón  dice  Galeno  que  las  cualidades  están  ultimadas  en  los 

elementos, y fragmentadas en las elementadas, por lo tanto si un elemento excede a 

la comprensión de lo elementado, y es poner lo elementado en el cuarto grado, por 

lo tanto todo lo elementado excede al cuarto grado.

Contra  esto  se  dice  que  está  en  el  cuarto  grado  lo  que  corrompe  a  la 

naturaleza humana, pero los elementos corrompen a la naturaleza humana como los 

complexionados en el cuarto grado, así pues el fuego calienta como la pimienta y 

más, por lo tanto hay elementos en el cuarto grado.

Respecto a lo segundo de este tipo dice así Avicena708: que lo cálido y lo 

frío actúan por si mismos, lo seco por accidente, lo húmedo es colocado como una 

cosa en el grado, las cualidades pasivas de los elementos no están en el grado.
707 Cf. supra en el libro VII.
708 Véase “de complexionibus” en Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3.

989



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice Avicena que las cualidades pasivas no están para que 

por ellas el cuerpo actúe sobre cualquier cosa, sino para que reciba por ellas.

Contrariamente  la  mezcla  es  la  unión de las  cosas  mezclables  alteradas, 

como se escribe en el libro Acerca de la generación709, pero las cosas mezclables 

no pueden alterarse a no ser que lo húmedo actúe a favor de lo seco y al contrario, 

por lo tanto las cualidades pasivas actúan y son puestas en el grado igual que las 

activas.

Al primero de estos argumentos hay que decir que hay algo en el grado sólo 

de manera informativa. Y de este modo dice Isaac que la complexión humana es 

cálida y húmeda en el segundo grado, a saber, de manera informativa y no efectiva, 

porque no imprime, y se dice que hay algo en el grado sólo de manera efectiva710. Y 

de este modo dice Galeno en el  Tegni que lo cálido en el cuarto grado debemos 

reducirlo a través de lo frío al mismo grado y no de manera informativa, porque  no 

debemos exponer esto mismo a no ser en el momento de la desesperación, pero de 

manera efectiva ya que se da a través de la continua administración de frío en el 

segundo grado para que se reduzca esta discrasia.

 Algunas  cosas  se  ponen  en  el  cuarto  grado  de  manera  informativa  y 

efectiva igual que la pimienta que es cálida en el cuarto grado de manera efectiva e 

informativa. Digo, por lo tanto, que los elementos no están de manera informativa 

en el grado, estos exceden todo grado, pero están de manera efectiva en el cuarto 

porque corrompen nuestro cuerpo como los complexionados en el cuarto grado. 

Por medio de esto queda clara la solución a los argumentos. Así pues digo a lo 

primero que los elementos no son venenos, esto es por razón de la sustancia sutil.

Al  segundo  argumento  hay  que  decir  que  la  complexión  informada  del 

elemento  excede  a  la  complexión  de  lo  elementado,  sin  embargo,  de  manera 

709 Cf. supra, Gen. et. corrup. 328b20.
710 Cf.  supra Liber dietarum universalium cum commmento... fol 40 ra 47: ...Humana complexio  
temperate est calida et humida in secundo gradu, similiter pura dulcedo, unde et membra quamodo  
sunt affectantia et pklusquam digerere possunt recipientia...  

990



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

efectiva una y otra se reponen en el cuarto grado porque una y otra corrompen el 

sentido.

A la segunda cuestión hay que decir que lo cálido y lo frío actúan por si 

mismos y se ponen en el grado. Después lo seco y lo húmedo actúan  por accidente, 

es decir, en cuanto a los actos primeros y segundos son verdaderamente sólo por 

accidente, esto es, en cuanto al acto segundo, sin embargo, en cuanto al primero 

que consiste en secar, no imprime dolor, pero en cuanto al segundo que le sigue, a 

saber, el contraer y el coartar las partes, lo húmedo, en cambio, no actúa ni en 

cuanto al primer acto ni en cuanto al segundo, y por esto dice Avicena que ni actúa 

por si mismo ni por accidente.

Pero digo que lo húmedo actúa por una razón, porque la cualidad es muy 

material, como queda claro. Si algo es vertido en una copita, el agua lo imprime 

con toda la razón de la materia.

A la tercera cuestión hay que decir que las cualidades segundas no están en 

el grado porque no actúan ni padecen a no ser a través de las primeras, como dice 

Averroes711.

4. Respecto al segundo argumento dice así: se dice que cualquier cosa que 

es de tal manera, en medicina se dice que es a través de la comparación con el 

cuerpo humano, por lo tanto comoquiera que la complexión humana es elementada 

en el segundo grado, ninguna medicina será temperada. Contrariamente dicen los 

autores que hay unas medicinas temperadas como †la  casiafistula†, el  mana, el 

oro712 y de este tipo.

Contrariamente al tercero dice así: que cualquier cosa que se dice que es 

temperado, ésta es a través de la comparación con la complexión humana, por lo 

711 Véase Averroes, Comentario a la Metafísica…op. cit. I 60; Epítome de física p. 222.
712 La cassia fístula llamada bembrambar y procedente de la India es una medicina ni cálida ni fría, 
temperada, entre otras cosas, es buena para los apostemas del hígado y de las vísceras. Sobre sus 
propiedades y características v. Pantegni  fol. 71 rb, 77 rb-va, 78 vb. 
Sobre el maná véase supra en la nota del libro IX donde se dice que es un medicamento temperado 
y se enumeran algunas de  sus propiedades. Con respecto al oro v.  Pantegni  fol. 78 rb:  Aurum 
temperatius  est  ceteris  metallis,  habet  proprietatem subveniendi  frigido stomacho,  timorosos  et  
cardiacos confortat, est contra melancholiam et alopitiam atque tyriam archeatis...

991



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tanto comoquiera que los animales están más cercanos a la complexión humana que 

los que nacen de la tierra, y los que nacen de la tierra lo están más que los mixtos, 

lo temperado se halla más en los animales que en los que nacen de la tierra, y  en 

éstos más que en los mixtos.

El sabor es una secuela común, de aquí que dice Isaac que el sabor afirma 

su  especie713,  por  lo  tanto  a  través  del  sabor  se  distingue  el  exceso  de  la 

complexión.  Aquellos cuerpos que tienen poquísimo sabor se alejan muchísimo 

hacia alguna parte de su complexión, de este tipo, en cambio, son mixtos, por lo 

tanto los mixtos de entre todos los animales son temperados.

A lo primero hay que decir que hay algunas medicinas que no están en el 

grado, sino que son temperadas.

Al  primer  argumento  hay  que  decir  que  las  medicinas  no  se  llaman 

temperadas porque tienen un temperamento de manera informativa, sino porque al 

aplicarlas al cuerpo humano no lo calientan, ni lo secan, ni lo enfrían ni lo hacen 

sensiblemente húmedo, sino que a este mismo lo conserva en el temperamento, y 

por esto se llaman temperadas.

A otro argumento hay que decir que el temperamento varía primero en los 

animales, después en los que nacen de la tierra y por fin en los mixtos a causa de 

dicha razón.

A esta  razón,  en cambio,  hay que decir  lo  contrario:  que el  sabor  es la 

secuela  de  la  complexión,  de  aquí  que  el  sabor  temperado,  como concedo,  es 

comprobado por la complexión temperada como sucede en el azúcar, en cambio, tú 

le pones objeciones, y si la privación de sabor penetrara el temperamento y por 

causa de esto tú le no pondrías objeciones. Digo, en cambio, que en los mixtos 

como en las piedras y en los metales, no hay sabor ni olor a causa de la dureza de la 

713 Véase Liber dietarum universalium cum commento... fol. 37rb 65ss.:... Quarto queritur quomodo 
fructus transmutatur ad diversos sapores manente eadem substantia et  eadem specie et  videtur  
quod hoc non possit esse, sapor firmat suam speciem sicut vult Isaac ergo si sapor varietur vel  
transmutetur necesse est speciem variari et transmutari...

992



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

sustancia, porque de ellos no puede descomponerse nada en cosas más pequeñas, y 

a través de la descomposición del vapor se produce el sabor y el olor.

 

993



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda 

Hemos hablado acerca del cuello y del esófago, y etc.714

Respecto al libro XIII hasta ahora restan algunas cuestiones.

Se pregunta acerca del proceso en las causas715.

En segundo lugar acerca de la generación de los humores.

En tercer lugar acerca del alimento de la sangre716.

1. Y se pregunta acerca del orden, porque en el libro segundo y en el tercero 

pone antes la anatomía y la fisonomía en los miembros exteriores y al narrarlo lo 

hace antes en los oficiales que en los semejantes, en cambio, procede al revés en 

esto al asignar las causas, y de aquí que se pregunta esto.

Igualmente se pregunta por qué no asigna las causas en la fisonomía como 

en la anatomía cuando al enumerarlas determina sobre la fisonomía lo mismo que 

sobre la anatomía.

A lo primero se dice así: que la anatomía es más sensible en los miembros 

exteriores que los interiores, y en los oficiales más que en lo semejantes, y por esto 

al  enumerarlas  las  determina  antes  en  las  partes  exteriores,  pero  allí  procede 

asignando las causas, y porque proceden de los miembros interiores o se causan los 

exteriores, asigna antes las causas en los miembros interiores que en los exteriores.

A través de esto queda clara la solución al segundo argumento. En efecto, 

porque al enumerarlas empezaba desde las partes más sensibles, la fisonomía, en 

714 P. A. 665a26.
715 Véase H. A. 491a6ss.
716 Parece que Aristóteles compuso un tratado acerca de la nutrición, que según los estudiosos podría 
estar perdido o incluido en Acerca de la generación, y al que él mismo hace referencia en Acerca 
del alma 416b30; Acerca del sueño 456b5; P. A. 678a16. Respecto a la nutrición véase también P. 
A. 650a3ss.

994



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cambio, sólo es de las partes exteriores, por esto al narrarlas determinó sobre la 

fisonomía,  pero  al  asignar  las  causas  no  lo  hizo,  porque  asigna  las  causas 

principalmente en los miembros interiores.

La segunda causa es porque la fisonomía sólo está en el hombre. Ésta, en 

cambio, asigna las causas acerca de las naturalezas de los animales, por esto no 

asigna las causas acerca de la fisonomía

La tercera causa es porque las causas en la fisonomía no inducen más allá 

de su efecto, pues las costumbres naturales pueden cambiarse a través de la ley, de 

la disciplina y de la propiedad inherente, así dice Haly.

2. Respecto a lo segundo se pregunta en primer lugar si la primera digestión 

empieza en la boca717.

En segundo lugar si cualquier digestión transmite especie.

Respecto a la primera pregunta dice así Haly: que el mismo miembro no 

avanza en orden en las diversas operaciones, por lo tanto, comoquiera que la boca 

agrava a la operación vital al respirar y también al hablar, es manifiesto que no 

conviene en la operación natural, pero la digestión es una operación natural, por lo 

tanto la primera digestión no empieza en la boca. 

Contrariamente dice Avicena que la primera digestión empieza en la boca y 

termina en los intestinos718.

Por esta razón dice Avicena que el trigo masticado madura desde la planta, 

pero si es molido de otra manera, no madura719, por lo tanto a partir de esto tiene la 

virtud de digerirse y de madurar desde la planta, el trigo masticado recibe alguna 

digestión en la boca, por lo tanto la primera digestión empieza en la boca.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro Acerca del alma que el hombre es 

un árbol al revés720, de aquí que la tierra hace lo mismo en las plantas que la boca 

en los animales. Pero la primera digestión en las plantas empieza en la tierra, como 

717 Cf. P. A. 662a15-30.
718 Cf. Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 4: “de qualitate generationis humorum”.
719 Cf. supra.
720 Cf. Acerca del alma 416a-6.

995



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

dice el Filósofo en este libro decimosegundo721, por lo tanto la primera digestión de 

los animales empieza en la boca.

Por esto la razón de Avicena es ésta: es la misma la membrana que opera 

para con la boca en la parte inferior y la membrana que lo hace en la parte interior 

del  estómago,  cuyo  signo  es,  como  dice  Avicena,  que  la  excitación  del  labio 

inferior es signo de vómito, por lo tanto comoquiera que a través de la membrana 

inferior hace la digestión el estómago, la primera digestión comienza en la boca.

A esto hay que decir que el mismo miembro según la misma parte no es el 

principio de las diversas operaciones,  y así  habla Haly, pero según las diversas 

partes puede ser el principio de las diversas operaciones, igual que el estómago 

según  las  vellosidades  longitudinales  es  el  principio  en  el  atrae,  y  según  las 

vellosidades latitudinales es el principio en el expulsar,  de este mismo modo la 

boca por razón del paladar y de la parte superior es el principio de la operación 

animal, y por razón de la traquea y de la arteria es el principio de la operación vital, 

y por razón del esófago es el de la natural722.

A lo segundo hay que decir que la virtud apetitiva de manera radical está en 

el estómago y de modo semejante lo está la digestiva, pero respecto a la manera 

accidental tanto la virtud apetitiva como la digestiva comienzan en la boca. Pero 

cada una de éstas viene desde el estómago igual que desde la raíz.

3. Contra la segunda cuestión de este tipo dice así el Filósofo en este libro: 

que la tierra hace lo mismo en los árboles que el estómago en los animales723. Pero 

la tierra en la que se da la primera digestión de las plantas no transmite la especie, 

por lo tanto de igual manera en los animales la primera digestión no transmite la 

especie.

721 Cf. P. A. 662a22, 650a15-20.
722 Sobre la tráquea y el esófago v. P. A. 664a15-664b20.
723 En relación al estómago v.  Acerca de la respiración  469a31ss;  Acerca del sueño y la vigilia 
456b2-5;  H. A.  512a17ss.;  P. A.  650a20-30. Sobre la  digestión presenta contradicciones  en sus 
obras.

996



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice Constantino en el libro  Acerca del estómago724 que el 

estómago por a si mismo no tiene ningún calor, pero la digestión a través del calor 

se vigoriza, por lo tanto la primera digestión no transmite especie.

Contrariamente  se  escribe  en  el  libro  cuarto  de  Los  metafísicos que  la 

digestión  es  a  partir  de  lo  comprimido,  del  calor  natural  y  propiamente  de  las 

contrariedades  pasionales725.  Las  contrariedades  pasibles  se  llaman  cualidades 

pasivas,  a  saber,  lo  húmedo y lo seco,  por  lo  tanto  en cualquier  digestión hay 

complexión porque cualquier digestión da una nueva forma y corrompe otra, por lo 

tanto  cualquier  digestión  transmite  especie.  Esto  lo  concedo,  pues  siempre  la 

primera  digestión  transmite  especie  como  el  estómago  en  estado  natural,  y  se 

produce materia en la debida cantidad y obediente, porque cuando el estómago está 

en estado natural, igual que en la  disentería, no conviene cambiar la especie. De 

manera  semejante  si,  como los  borrachos  que  beben  poco,  orinan  en  excesiva 

cantidad el vino no transformado según la especie, igualmente cuando la materia es 

no obediente, ya que si comen piedras o metales no reciben ninguna transformación 

en el estómago, como sucede en †las nueces de …† que cuando se comen enteras, 

se  evacuan  no  transformadas.  Pero  el  estómago  en  su  debido  estado  con  un 

alimento moderado y obediente transforma la especie, y esto lo apruebo como dice 

Avicena que hay una sola complexión para la especie,  pero cualquier digestión 

transforma la complexión, por lo tanto cualquier digestión transforma la especie.

Al primer argumento por el contrario hay que decir que no es semejante, 

pues el estómago es una parte del animal, pero la tierra no es una parte de la planta. 

De aquí que aunque la tierra no transforme la especie, el estómago, en cambio, la 

transforma, de aquí que dice el Filósofo que el estómago hace lo mismo en los 

724 Véase Constantino, Liber de stomacho en Isaac, Omnia opera (op. cit) vol. 2 fol. 178 ra-186 va: 
...in  cuis  fundo  sunt  vene  non  multe,  in  ore  suo  tamen pauciores  cui  propter  sue  nervositatis  
frigiditatem necesse est calor, tribuatur sue essentie, ut cibo ad eum venienti calefactio donetur.  
Dius ergo necessitatis causa epar circumcingit eum et amplectitur cum totis suis quinque frustis ut  
eum calefaciat suo calore... Cf. fol.178 va.
725 Por el tema de la referencia parece más probable que se trate de la obra los Meteorológicos.  
Véase  Meteo.  381b7ss.  Recordemos  que,  como ya  se  ha  dicho,  la  digestión  es  la  cocción  del 
alimento y para esto necesita del calor.

997



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

animales que la tierra en las plantas. De aquí que en cuanto a esto sucede que igual 

que en el estómago se retiene la comida de la que se nutre todo el cuerpo, de este 

mismo modo en las vísceras de la tierra se retiene el alimento del que se nutre la 

planta, sin embargo no conviene que la tierra lo transforme según la especie como 

lo hace el estómago. 

Al  segundo  argumento  hay  que  decir  que  el  estómago  por  razón  de  su 

materia no tiene calor puesto que es frío y seco, y así habla Constantino acerca de 

la cuestión formal, en cuanto que está vivo tiene calor porque de otro modo no 

sería  el  principio  de la  digestión,  pero  está  vivo por  el  calor  del  hígado  y  del 

corazón.

Respecto a esto se pregunta por qué el hombre no añade una digestión sobre 

el animal como el animal añade una digestión sobre la planta, puesto que el hombre 

es más noble y más perfecto que el animal, y el animal lo es más que la planta.

Así mismo se pregunta acerca de la controversia entre Avicena y los otros 

autores, pues Avicena pone cuatro digestiones726 y, en cambio, los otros autores 

ponen sólo tres.

Después se pegunta por qué la segunda virtud digestiva se produce por dos 

medios, a saber, en el hígado y en las venas, y del mismo modo que la primera. 

Pues dice Avicena que el quilo †… † antes de que se destruya, el hígado es como 

los trozos de carne. La tercera virtud digestiva se completa en un único miembro, 

de aquí que cualquier miembro produce ros, cambium y glutinum727 de lo que es, en 
726 Cf. supra en nuestro libro III.
727 Cf.  supra.  Véase  también  Barona,  Josep  Lluís,  Sobre  medicina  y  filosofía  natural  en  el  
Renacimiento,  Valencia,  1993,  pp.  182-184.  Habla  de  autores  posteriores  a  Avicena  y  de  la 
influencia  que recibieron de los  antiguos,  tanto en medicina cómo en filosofía.  Sobre la  virtud 
digestiva, uno de estos, Valverde cf. Historia 1556, fol.63ss, que dice así: …los alimentos digeridos  
por el hombre sufren cuatro digestiones que lo van transformando sucesivamente en un líquido  
cada vez más sutil y puro. Primero el alimento se cuece en el estómago, de ahí que algunos autores  
utilicen una terminología relacionada con la cocina, y éste se transforma en una sustancia blanca  
llamada quilo. En segundo lugar, el hígado absorbe del estómago del estómago e intestino delgado  
la parte más sutil de lo que se ha convertido en quilo. El resto, que es la mayoría, sale por la parte  
inferior del estómago y va al intestino, donde es retenido y se concentra. A su vez el hígado retiene  
la parte más acuosa y sutil del quilo recibido que al permanecer en el hígado se transforma en 
sangre. Esta sangre originaria pierde posteriormente cólera, melancolía y agua, y se distribuye  
después por todas las venas para alcanzar todas las partes del organismo….   

998



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cambio, por parte del clíbano. La tercera virtud digestiva, en efecto, se presenta a 

través de cuatro medios. En efecto, en primer lugar a partir de la sangre se genera 

una cierta humedad que es material  respecto a las otras humedades, después se 

genera  ros, seguidamente  cambium,  y finalmente  glutinum que se  asemeja  a  la 

carne o al hueso. Pero la primera y la segunda digestión de parte del objeto sólo se 

presentan a través de un medio, por lo tanto la cuestión es por qué la primera y la 

segunda digestión tienen más miembros  que actúan como medios para hacer la 

digestión. La tercera es no por parte del objeto al contrario, pues la tercera tiene 

cuatro objetos como medios, a saber, humedad material, igual que las otras,  ros, 

cambium y glutinum. Pero la primera digestión sólo tiene el quilo y la segunda el 

quimo.

También se pregunta por qué la primera digestión y la tercera blanquean, en 

cambio,  la  segunda  digestión  genera  diversos  colores,  a  saber,  el  blanco,  al 

amarillo, el rojo y el negro, según esto son los cuatro humores, aunque parece que 

todo es rojo a causa de la abundancia de sangre.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el  animal  añade una 

digestión sobre la planta, porque en las plantas no se necesita la primera digestión. 

Así pues, las plantas están muy próximas al animal, de aquí que Isaac quiere que se 

nutran de los elementos, y por esto se alimentan del terreno seco y del húmedo 

acuoso. En cambio, el animal dista de los elementos y es de una composición más 

noble que la planta, por esto necesita de la primera digestión. Pero el hombre sobre 

el animal no añade nada excepto el intelecto. El intelecto, en cambio, viene de lo 

extrínseco y no es el  principio de la digestión, por esto el  hombre no añade la 

digestión sobre el animal, sino sólo la complexión, pues la digestión en el hombre 

es más noble y más completa que en los otros animales.

A  la  segunda  cuestión  hay  que  decir  que  la  digestión  por  un  lado  se 

considera, estrictamente hablando, según lo que cualquier digestión transforma la 

especie, y así dicen los autores que sólo hay tres digestiones, porque en las venas 

no hay nada fuera de la especie de la sangre, y por esto la digestión en las venas no 

999



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

es  contabilizada  por  los  autores.  Pero  Avicena  habla  ampliamente  acerca  de 

algunas  transformaciones,  y  porque  en  las  venas  la  sangre  aumenta,  Avicena 

expone que la tercera digestión se produce en las venas728.

A la tercera cuestión hay que decir que el estómago y el hígado hacen la 

digestión por causa de si mismos y de todo el cuerpo, y por esto la segunda virtud 

digestiva  y  la  primera  se  producen  a  través  de  muchos  más  miembros  que  la 

primera en el estómago y en el páncreas. La segunda se produce en el hígado y en 

las venas, pero la tercera lo hace a través de un solo miembro, porque cualquier 

miembro de la tercera virtud digestiva digiere por causa de si mismo, en cambio, de 

parte  de  un  objeto  es  al  contrario.  En  efecto,  la  primera  y  la  segunda  sólo 

transforman y no convierten. Pero la tercera asimila y convierte. La nutrición es la 

perfecta asimilación del nutriente con lo nutrido. Y por esto fue conveniente que en 

la tercera virtud digestiva el objeto fuera alterado muchas más veces hasta que se 

asimilara  perfectamente.  Y  por  esto  hubo  muchos  medios  en  la  tercera  virtud 

digestiva de parte del objeto. En la primera y en la segunda no están los medios que 

sólo transforman y que no convierten ni asimilan. 

Por esta razón el calor en los miembros de la tercera digestión es escaso y 

no simultáneo, y no puede convertir la sangre de una vez sino a través de muchos 

más  medios,  de  tal  modo  que  en  primer  lugar  se  genera  ros,  seguidamente 

cambium y después  glutinum, y entonces se produce la asimilación del nutriente 

con lo nutrido.

A la  cuarta  cuestión hay que decir  que la  primera  digestión es  material 

respecto a las otras, y por esto en la primera digestión el color es material respecto 

a los otros colores, a saber, la blancura o †la pequeñez†, de aquí que allí donde no 

está la blancura, está lo †...† de la negrura. Pero en la tercera está la blancura que es 

el hábito respecto a la negrura, porque la tercera digestión es el complemento y el 

hábito respecto a las otras y también el fin.

728 Cf. supra: Avicena, Canon medicinae, I fen 1 doctr.4: “de qualitate generationis humorum”

1000



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La segunda digestión,  en cambio, genera cuatro colores:  el  blanco en la 

flema, el negro en la melancolía, el amarillo en la cólera y el rojo en la sangre. Y 

esto es porque cualquier alimento está compuesto de cuatro elementos y por razón 

del aire se genera la sangre, de parte del fuego la cólera, de parte de la tierra la 

melancolía y de parte del agua la flema

4.  Respecto a lo tercero se pregunta así: en primer lugar qué sangre nutre 

mejor, si la gruesa o la sutil729.

En segundo lugar cuál de ellas se convierte más rápido.

Respecto a la primera pregunta dice así el Filósofo en el libro cuarto de Los 

Meteorológicos730: que es necesario que la virtud digestiva sea más gruesa y más 

calida,  pero las cosas digestas nutren mejor que las no digestas, por lo tanto la 

sangre gruesa nutre mejor que la sutil.

Por esta razón dice esto el Filósofo en libro duodécimo.

Por esto dice el Filósofo antes que el esperma grueso es más apto para la 

generación que el sutil, pero los principios de la generación y de la conservación 

son los mismos, por lo tanto de manera semejante el cuerpo se conserva y se nutre 

mejor a través de la sangre gruesa que a través de la sutil.

Contrariamente  dice Isaac que los  alimentos sutiles  son los que generan 

sangre sutil como las gallinas que nutren mejor.

Respecto a la segunda pregunta de este tipo dice así: cuanto más accede 

cualquier cosa al fin de la digestión tanto más rápido se convierte. Pero ésta es la 

sangre gruesa respecto a la sutil,  porque la tercera digestión una vez dispuesta, 

actúa aumentando, por tanto la sangre gruesa se convierte más rápidamente.

Por esta razón para los que tienen una señal es más fácil el paso con los 

miembros sólidos que con los sutiles, por lo tanto la sangre gruesa se convierte más 

rápidamente.

En cambio, contrariamente dice Isaac que la sangre sutil se convierte más 

rápidamente.
729 Sobre las cualidades de la sangre v. P. A. 647b30-648a10.
730 Cf. Meteo. 379b23-380a6.

1001



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón la digestión actúa sobre una cosa a través de los miembros 

más pequeños, pero la sangre sutil se divide más fácilmente a través de los más 

pequeños  que  la  sangre  gruesa,  por  lo  tanto  la  sangre  sutil  se  convierte  más 

rápidamente que la gruesa.

A  esto  hay  que  decir  que  el  nutrir  es  doble,  o  de  manera  natural  o 

accidental. En cambio, la sangre puede ser gruesa o por razón de la materia, porque 

se genera a partir  de materia  gruesa como la sangre que se genera de la carne 

bovina, y, en cambio, la sutil se genera de la carne de gallina. Por lo tanto de este 

modo digo que, al hablar acerca de la sangre, la sangre sutil nutre más de manera 

natural,  porque se  convierte  más rápidamente  en  los  miembros.  En cambio,  de 

manera  accidental  nutre  más  la  sangre  gruesa  porque  se  queda  más  en  los 

miembros.

En  cambio,  la  sangre  es  gruesa  a  través  de  la  digestión,  según  vaya 

aumentando la digestión, y según lo que dice el Filósofo en el libro cuarto de Los 

Meteorológicos:  que es necesario que la virtud digestiva sea más gruesa y más 

cálida. Y hablando de este modo acerca de la sangre dice que la sangre gruesa es 

más abundante, nutre mejor y se convierte más rápidamente que la sutil, porque es 

más digesta. Mediante esto queda clara la solución a los argumentos.

Y advierte que la digestión empieza en la boca, entre los dientes, de aquí 

que las aves,  porque no tienen dientes,  tienen el  buche en el  que se  digiere  la 

comida, del mismo modo como en los otros animales se digiere y se convierte entre 

los dientes731.

731 Cf. P. A. 674b17-675a; H. A. 508b27ss. 

1002



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión tercera

Sigue acerca de las venas, a saber, acerca de la gran vena y de la aorta.732

Aquí resta preguntar acerca de la sangre, y en primer lugar si la sangre nutre 

porque es dulce733.

Y por qué el sabor dulce nutre más que otro sabor.

En segundo lugar qué humor nutre más.

En tercer lugar si la sangre u otro humor lleva más alimento a la virtud 

animal, y qué sangre es, si la gruesa o la sutil.

1. Respecto a lo primero dice así: el alimento es objeto de la virtud natural, 

pero la virtud natural no discierne entre lo dulce y lo amargo.

Por esta razón el sabor dulce está en lo cálido y en lo seco, como la miel. 

Pero el alimento es temperado, por lo tanto el alimento por razón de su sabor nutre.

Por esta razón el hambre es apetito de lo cálido y lo seco. Pero el sabor 

amargo se radica en lo cálido y en lo seco, por lo tanto el sabor amargo nutre más 

que el sabor dulce.

Por el contrario, en cambio, dice el Filósofo en Acerca del sentido y de las  

cosas  sensibles que  sólo  nutre lo  dulce734,   y  Galeno que  sólo  nutre la  sangre, 

porque  sólo  la  sangre  es  dulce735.  E  Isaac  en  Las  dietas  universales dice  que 

cualquier cosa que nutre, nutre por razón de su dulzor736.

732 P. A. 667b13.
733 La función de la sangre es nutrir v.  P. A. 650a30-650b14; G. A. 740a21-b12, 743a7-8; Gen. et  
corrup. 321a32-322a33, 335a10.
734 Cf. Acerca del sentido y de las cosas sensibles 442a-8.
735 Cf. supra en el libro IV.
736 Véase  Liber dietarum universalium cum commento... fol.17 rb y ss. ...de dulci igitur simplici  
dicit  quod magis nutrit,  mundificat  lenit  gustum, ventrem hudectat  et  hoc vel  accidentaliter vel  
naturaliter...

1003



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a esto se pregunta por qué el sabor dulce está más en los seres 

mixtos  o  en  las  cosas  que  nacen de  la  tierra  como en  la  azúcar,  el  mana,  †la 

casiafístula†, y en cosas de este tipo, que en los animales.

Y por qué el olor aromático no es de manera diferente en los animales, en el 

hombre o en lo nacido de la tierra.

A la primera cuestión hay que decir que el sabor dulce principalmente nutre. 

Una causa es porque, como dice Isaac, el puro dulzor está, como en el azúcar, en el 

temperamento de la complexión.

La segunda causa es porque la vida se da y se conserva a través de lo cálido 

y lo  húmedo, y el sabor dulce se radica en lo cálido y lo húmedo.

A  lo  primero  por  el  contrario  hay  que  decir  que  la  virtud  natural  no 

discierne lo dulce porque sea dulce, sino porque es conveniente, y lo amargo es 

igual que lo inconveniente, †mediante esto ya† digo que queda clara la solución al 

segundo argumento.

A lo tercero hay que decir que el hambre es el apetito de la comida cálida y 

seca,  de  aquí  que  está  en  relación  con  la  comida  exterior,  por  consiguiente  la 

comida que alimenta en relación a sus efectos es cálida y húmeda, o digamos que el 

hambre es apetito de lo cálido y lo seco, de aquí que  el apetito no necesita ser 

cálido y seco.

A lo  otro  hay que  decir  que  en el  hombre  hay cuatro  humores737,  y  de 

manera  semejante  en el  animal  hay diversos sabores,  y  porque los animales se 

ordenan hacia el alimento del hombre de manera más inmediata que los nacidos de 

la tierra, fue conveniente que estuvieran confusos en los sabores, de manera que a 

partir de estos mismos pudieran generarse diversos sabores en los humores, y por 

esto en los animales el sabor no fue diferenciado como en los nacidos de la tierra738. 

La segunda causa es porque en el hombre hay unos miembros flemáticos y otros 

melancólicos. Pero el sabor dulce se radica solamente en lo cálido y en lo húmedo, 
737 Cf. Teoría hipocrática de los humores, los cuales son: melancolía, flema, cólera y sangre. 
738 Sobre los sabores v. Acerca del sentido y las cosas sensibles 440b26-442b27; Acerca del alma 
422a10ss.

1004



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

y por  esto  el  sabor  dulce no puede estar  en  los  animales  porque se  ordena de 

manera inmediata hacia el alimento del hombre, puesto que era conveniente que los 

miembros de las diversas complexiones se nutrieran a partir del alimento. Y esto se 

opone al sabor dulce porque él solo es cálido y húmedo.

Al otro argumento hay que decir que a la privación de un órgano le sigue la 

privación  de  un objeto,  de aquí  que  todo ser  mudo es  sordo  por  naturaleza,  y 

porque el hombre es de pésimo alimento en cuanto a su olor, por esto ningún olor 

está diferenciado en los miembros de hombre, pero el sabor está aquí porque el 

sabor se ordena de manera más inmediata para el alimento que el olor.

La segunda causa es porque el olor se radica en lo cálido y en lo seco, y por 

esto,  porque en el  hombre y en gran medida en los  otros animales hay mucha 

humedad, allí no puede haber un olor diferenciado, pero sí pudo haber sabor porque 

el sabor se radica en lo húmedo739.

2. Respecto a lo segundo de esta cuestión dice así: el sabor dulce nutre por 

encima de todos los sabores, por lo tanto el humor del sabor amargo, a saber, la 

cólera, nutre por debajo de todos los sabores.

Por esta razón dice Avicena que el alimento padece y no actúa740, pero la 

melancolía actúa, por lo tanto este humor que es muy activo, nutre lo mínimo. Pero 

esta cólera, que es cálida,  nutre por debajo de todos los otros humores.

Por el contrario la vida se da a través de lo cálido y lo húmedo, por lo tanto 

el  humor  frío  y  seco es  lo  más  importante  para  la  vida  y su  conservación,  en 

cambio, el humor melancólico es de este tipo, por lo tanto de esta manera es el que 

nutre menos de entre los otros.

Respecto a esto se pregunta por qué la melancolía incita al apetito y debilita 

la digestión.

Y  por  qué  la  sangre  está  contenida  con  la  flema  entre  las  venas  y,  en 

cambio, la cólera y la melancolía lo están dentro y fuera. 
739 Respecto al  olor v.  Acerca del sentido y las cosas sensibles  442b28-445b;  Acerca del alma 
421a6ss.
740 Cf. supra: “de qualitate generationis humorum”.  

1005



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué la cólera y la melancolía, la una es útil, y otra necesaria. Pero 

toda la flema y toda la sangre son necesarias.

A la primera cuestión hay que decir que la melancolía de entre todos los 

humores es el que nutre menos, después la cólera nutre más, la flema mucho más y 

la sangre la que más.

A la  primera cuestión por el  contrario hay que decir  que la  complexión 

opera  de  manera  más inmediata  para  con el  alimento  que  el  sabor,  y  por  esto 

aunque el sabor se opone más a lo dulce que la melancolía, sin embargo, porque la 

melancolía es fría y seca, rechaza el principio de la vida y nutre la que menos de 

entre todos los humores. Por esto queda clara la solución al segundo argumento.

A la otra cuestión hay que decir que la melancolía excita el apetito porque 

vacía el estómago, y debilita la digestión porque la digestión se fortalece a través 

de lo cálido y lo húmedo, y la melancolía es fría y seca.

A la otra hay que decir que la sangre está en las venas porque cada cualidad 

de la sangre se mueve desde el  centro hacia la circunferencia,  y por esto tiene 

necesidad de un receptáculo.

La segunda causa es esta: su cantidad es el doble respecto a la flema y la 

flema es el doble respecto a la cólera y la cólera lo es respecto a la melancolía.

A la otra cuestión hay que decir que la cólera y la flema son la sangre de 

manera inacabada del coito, y la sangre es flema de manera acabada del coito. Pero 

cada  cólera  se  genera  a  través  del  exceso  de  cocción  y  porque,  como  dice 

Constantino, lo crudo puede cocerse,  y,  en cambio, lo cocido no puede hacerse 

crudo, la flema y la sangre son necesarias para el alimento. Pero ambas cóleras, una 

es necesaria para alimentar los miembros coléricos y melancólicos, y otra, la cólera 

negra, es útil para confortar el apetito en el estómago, y la cólera roja lo es para 

confortar la virtud expulsiva en los intestinos.

3. Respecto a lo tercero se escribe así en el libro segundo Acerca del alma: 

la naturaleza del órgano y del objeto es la misma, pero el cerebro, que es el órgano 

1006



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

de la virtud animal, es flemático741, pero los nervios, que son el medio en la virtud 

animal, son flemáticos, como dice Galeno, que el nervio es flema coagulado, por lo 

tanto el humor flemático ayuda muchísimo a la virtud animal.

Por esta razón dice el Filósofo que los animales que carecen de sangre son 

muy astutos, como las abejas, la araña y la hormiga, por lo tanto la privación de 

sangre priva la bondad de los humores742.

Lo contrario dice el  Filósofo.  Por esta razón pregunto qué sangre ayuda 

más.

A esto hay que decir que la sangre de manera radical se fortalece más para 

con la virtud animal que los otros humores porque de la parte más sutil de la sangre 

se generan en el corazón los espíritus que yendo hacia la primera parte del cerebro 

en una red sorprendente produce las virtudes animales,  como dice Haly743,  y la 

virtud animal opera mediante el espíritu porque los espíritus son portadores de las 

virtudes.

A la primera cuestión hay que decir por el contrario que en cuanto a la 

composición de un órgano el flema ayuda más que la sangre, y la sangre gruesa 

ayuda más que la sutil. Pero en cuanto al medio que en la virtud es el espíritu, la 

sangre ayuda más que los otros humores, y la sangre sutil lo hace más porque los 

espíritus se generan a partir de la sangre más pura y sutil.

A la segunda hay que decir que los animales que carecen de sangre son más 

astutos a causa de esta falta,  pues porque eran de virtud débil,  no podían tener 

alimento a no ser que lo adquirieran a través de algún arte, y por esto son astutos, y 

741 Véase P. A. 652a21ss para la constitución del cerebro.
742 Cf. P. A. 648a5-12, 650b25-27.
743 Véase el capítulo acerca de los espíritus en Pantegni fol.17 va y ss.: ...spiritus est tripartitus, est  
enim naturalis, est spiritualis, est animalis. Naturalis spiritus in epate nascitur et ab ipso per venas  
ad totius membra corporis procedit et virtutem regit et augmentat naturalem et actiones custodit  
eiusdem,  hic  igitur  ex  perfecti  sanguis  fumo nascitur  qui  in  epate  mundificatus  et  digestus  ex  
omnibus humoribus clare depuratur.  Spiritualis spiritus incorde nascitur vadens per arterias ad 
totius  coproris  membra,  spiritualem  virtutem  augmentans  atque  regens  actiones  que  eius  
custodiens.  Spiritus animalis in cerebri nascitur ventriculis per nervos tendens ad membra totius  
corporis unde virtus animalis regitur et augmentatur eiusdem actiones custodiuntur. 

1007



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

no por la bondad de su complexión, e igual que un animal melancólico teme todas 

las cosas, por esto se precave de todas las cosas y se hace astuto por accidente.

O digamos según el Filósofo que aunque estos animales no tengan sangre, 

sin  embargo,  en  lugar  de  la  sangre  tienen  en  las  venas  una  cierta  humedad 

transparente.

1008



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión cuarta

Después del diafragma se encuentra el vientre en los cuerpos de algunos 

animales, y etc.744

Respecto al libro XIII resta preguntar acerca de los miembros líquidos.

Y en primer  lugar  se pregunta acerca  del  omento  y de la  grasa745,  si  se 

producen a partir de la operación de la segunda virtud digestiva o de la tercera.

En segundo lugar si se dan a partir de lo cálido o de lo frío.

En tercer lugar se pregunta acerca de su complexión.

En cuarto lugar si la grasa es más cálida que la sangre o al contrario.

1.  Respecto  a  lo  primero  dice  así  Isaac:  que  la  tercera  virtud  digestiva 

produce un miembro a partir de un no miembro, pero la grasa está alrededor del 

estómago y de los intestinos de modo que conforta a la virtud digestiva, por lo 

tanto comoquiera que la grasa está en la región de la primera virtud digestiva, se da 

a partir de la operación de la primera virtud digestiva y no de la tercera.

Por esta razón la digestión actúa haciendo distinciones, de aquí que de esta 

parte del alimento se genere la mano, de aquella el ojo. Pero la generación de la 

grasa es para unir y confortar y no para distinguir, por lo tanto no se da a partir de 

la operación de la tercera virtud digestiva.

Contrariamente dice el  Filósofo que a partir  de la sangre la digestión se 

genera  más  tarde  que  la  grasa,  pero  la  sangre  es  el  final  de la  segunda  virtud 

744 Cf. P. A. 674a9.
745 Respecto al omento (v. nota del libro VII sobre el  zirbus entendido también como sebo) y a la 
grasa (pinguedo) v. P. A. 651a20-651b19.

1009



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

digestiva. Así pues, comoquiera que la grasa se da después de la sangre, se genera a 

partir de la operación de la tercera virtud digestiva y no de la primera746.

Por esta razón la tercera digestión blanquea, pero la grasa es blanca, por lo 

tanto se da a partir de la operación de la tercera virtud digestiva, lo cual concedo. 

Al primer argumento por el contrario hay que decir que la tercera virtud 

digestiva o está en el sentido del final o en el sentido del principio. En su término 

asimila y hace el miembro del no miembro, y así habla Isaac, y entonces procede el 

distinguir.  Pero  la  tercera  digestión  en  su  principio  genera  humedades  y  grasa 

porque  la  grasa  está  en  una  disposición  cercana  a  aquello  que  se  convierte. 

Mediante esto queda clara la solución al tercer argumento.

A lo segundo hay que decir que la grasa es cálida y húmeda, y por esto, 

porque el estómago es una especie de piel tenue y no tiene calor por si mismo, fue, 

efectivamente,  envuelto  por  la  grasa  para  confortar  la  virtud  digestiva.  Sin 

embargo, esta grasa se genera a partir de la operación de la tercera virtud digestiva.

2. Respecto a lo segundo dice así: que aquellas cosas que son disueltas por 

lo cálido, se coagulan por lo frío747, la grasa es disuelta por lo cálido, por lo tanto se 

coagula por el frío, por lo cual su generación es por lo frío y no por lo cálido.

Por esta razón dice Isaac que la grasa es generada por el frío748.

Por el contrario, la grasa se genera a partir de la sangre untuosa procedente 

de la operación de la tercera virtud digestiva, pero la tercera virtud digestiva actúa a 

través de lo cálido y lo húmedo, por lo tanto la grasa se genera de lo cálido.

3. Respecto a lo tercero dice así: la grasa, como dice Isaac, se genera de lo 

frío, por lo tanto ha sido hecha allí de esta manera. 

Por el contrario rápidamente se convierte en fuego, por lo tanto es cálida.

746 Grasa y sebo son sangre cocida, cf. P. A. 651a20-21.
747 Sobre la coagulación por el frío o por el calor v. P. A. 650b15-651a17.
748 Véase Liber dietarum particularium cum commento... fol. 136 rb 5ss.: ...Item pinguedo in frigidis  
partibus generatur ut dicit littera inferius, ut in locis remotis a fonte caloris ut in renibus...
...ad primum dico quod duplex est pinguedi. Quedam aerea unctuosa citrina ex sicco terreo magis  
generata et ista est in animalibus rumiantibus et etiam in volatilibus, et ista est valde saporosa et  
attestatur caliditati ut tu obiciis. Est autem alia alba ex humido aquoso generata, et sicut humidum 
aquosum est insipidum, ita est ista pinguedo et non attestatur caliditati immo frigiditati,... 

1010



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que toda grasa se genera a partir de lo cálido, y porque 

dice Isaac que se genera a partir de lo frío, hay que aclararlo a partir de lo cálido 

remiso. Pero hay una grasa que se genera a partir de la debilidad de la virtud, y ésta 

está en las mujeres y en los cerdos, y es más fría. Hay otra que se genera a partir de 

la fortaleza como cuando la virtud es tan fuerte que digiere más alimento de que 

necesitan los miembros. A partir de su residuo se genera la grasa, y de aquí que 

hace  un depósito,  de modo que en  época de  necesidad convierte  esta  grasa en 

miembros, y ésta es más cálida, pero generalmente toda grasa es cálida porque toda 

grasa es madurativa.

4. Respecto a lo cuarto dice así: la grasa se inflama más rápidamente que la 

sangre, por lo tanto es más cálida que la sangre.

Por el contrario Galeno dice que la leche es más fría que la sangre, y esto es 

porque se genera en un miembro más frío, pero la grasa se genera en un lugar más 

frío que la sangre, por lo tanto la grasa es más fría. Esto lo concedo, y porque la 

sangre se genera en la raíz de la virtud natural, a saber, en el hígado, y se retira 

hacia la flemática desde el corazón a través de la gran vena.

Al argumento, en cambio, contrariamente hay que decir que la sangre tiene 

menos sabor que la grasa, por esta razón se inflama más tarde aunque sea más 

cálida.

Respecto a esto se pregunta por qué hay más grasa en el régimen natural 

que en el vital o en el animal.

Y por qué hay más en la parte sensitiva que en la motiva.

Y por qué al gran tamaño del bazo le sigue la pequeñez de la grasa, y al 

contrario.

Y también por qué la grasa en las aves es amarilla  y,  en cambio,  en el 

hombre y en el cerdo es blanca.

Y por qué en los rumiantes el sebo también puede pulverizarse, en cambio, 

en los no rumiantes es grasa que no puede pulverizarse.

Y por qué toda grasa flota.

1011



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué el sebo y la cera derretida flotan, y no derretida van al fondo.

A la  primera de estas cuestiones hay que decir  que la  grasa es cálida y 

húmeda.  La  virtud  animal  vigoriza  lo  perfecto  y  lo  húmedo,  y  por  esto  en  el 

régimen animal no abunda la grasa, ni tampoco en el régimen vital, porque a través 

de lo cálido y lo seco vigoriza demasiad y por medio de esto se disuelve la grasa, 

pero  aquellas  cosas  que  le  son  semejantes  se  hallan  en  el  régimen natural.  En 

efecto, la virtud natural actúa a través de lo cálido y lo húmedo.

A otra  cuestión  hay  que  decir  que  es  propio  de  la  virtud  sensitiva  ser 

paciente, en cambio, la grasa es pasible y dispone en el paciente, pero la virtud 

motiva es activa749.

A otra hay que decir que el sebo es especialmente frío, seco y contrario a 

toda la grasa que es cálida y húmeda, por esto al gran tamaño del bazo le sigue la 

pequeñez de la grasa, y al contrario.

A la otra cuestión hay que decir que las aves son cálidas y secas, pero esto 

es así porque lo cálido blanquea lo húmedo débil, como queda claro en el hombre y 

en el cerdo, donde hay mucha humedad que debilita el calor, pero en éstos el calor 

es con sequedad, y por ello tienen la  grasa amarilla,  y de manera semejante la 

tienen los bueyes, ya que los bueyes son fríos. Estos son de complexión material en 

cuanto que nutren al cuerpo humano, pero formalmente tienen mucho calor porque 

son animales  grandes,  y  no tienen humedad que les  obstaculice  porque son de 

complexión seca.

A otra cuestión hay que decir que los rumiantes viven de un alimento más 

impuro y más terrestre750, y por esto su grasa es más gruesa en la virtud digestiva y 

más pulverizable, porque, como dice el Filósofo, hay tres tipos de tierra: el polvo, 

la carne y la arena.

A otra hay que decir que, como dice el Filósofo, lo semejante atrae a su 

semejante, y por esto todo lo graso, porque es de la naturaleza del aire, flota. La 

segunda causa es su viscosidad.
749 La sangre, la grasa y el sebo, dice Aristóteles, no tienen sensibilidad, cf. H. A. 651b5-9. 
750 Véase H. A. 651b32-35.

1012



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la otra cuestión hay que decir que cuando el sebo y la cera se derriten, son 

más sutiles y se extienden en la superficie, y por esto flotan. Pero cuando no están 

derretidos son más pesados y no tienen tanta superficie, y por eso se van al fondo.

Y anota que el aire está en cualquier cuerpo a través de una entrada furtiva, 

como en un leño, pues penetra los poros del leño, y por ello el leño flota y no el 

plomo, porque en el plomo no hay poros a través de los cuales pueda penetrar el 

aire.

5. También se pregunta por qué la tercera virtud digestiva actúa en el objeto 

de manera continua, en cambio, la primera y la segunda no.

Y por qué a partir del quilo de manera inmediata y sin demora se produce el 

quimo, pero la sangre se demora largo tiempo en las venas antes de convertirse.

Y por qué en un vientre pequeño se genera más grasa que en uno grande.

A  la  primera  de  estas  cuestiones  hay  que  decir  que  todas  las  virtudes 

digestivas  son  en  su  finalidad  por  causa  de  la  tercera.  En  cambio,  la  tercera 

digestión restaura lo perdido y por esto, como se pierde de manera continua, así de 

manera  continua  lo  va  reparando,  no,  en  cambio,  es  así  respecto  a  las  otras 

digestiones.

A otra cuestión hay que decir que la raíz de la virtud natural  está en el 

hígado y no en el estómago, y por esto la sangre se genera en el hígado y entre sus 

receptáculos en los que se conserva largo tiempo, a saber, entre las venas. Así pues 

en el estómago no hay calor sino en el hígado, como dice Constantino.

A otra cuestión hay que decir que en un vientre pequeño el calor es más 

fuerte y está más †interior† que en uno grande, y por ello se genera mucho o más 

grasa en un vientre pequeño que en uno grande, porque, como dice el Filósofo en el 

libro  Acerca  de  las  causas,  toda  virtud  unida  es  más  fuerte  que  ella  misma 

multiplicada751.

751 Cf.  Pseudo-Aristóteles,  Acerca  de  las  causas  XVI (XVII)  138:  Omnis  virtus  unita  plus  est 
infinita quam virtus multiplicata. 

1013



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

1014



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO XIV

Unos tienen aquí el principio de este libro XIV. 

Por lo tanto según este modo es la disposición de los intestinos, y etc.752

Cuestión primera

Hemos hablado de la disposición del animal que tiene sangre, y etc.753

Respecto al décimo cuarto libro generalmente se preguntan dos cuestiones.

La primera es acerca de la médula754.

La segunda es acerca del origen de los cinco sentidos particulares y acerca 

de sus operaciones.

1. Respecto a lo primero se preguntan principalmente tres cuestiones.

La primera es acerca de la médula por parte de su complexión.

La segunda es por parte de su origen.

La tercera es por parte de su generación.
752 Cf. P. A. 676a22
753 Cf. P. A. 678a21.
754 Respecto a la médula v. P. A. 651b20-652a24; H. A. 521b5-17; Platón, Timeo 73c.

1015



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a la primera cuestión dice así Galeno: todo lo que es separado de 

algo, es probado por aquello de lo que es separado. Pero la médula fluye desde el 

hueso cuando se genera desde el residuo del alimento del hueso, ya que un hueso 

de este tipo es frío y seco, por lo tanto la médula también será fría y seca.

Por  esta  razón  dice  Avicena  que  la  complexión  es  una  vía  hacia  la 

especie755, por lo tanto, comoquiera que los huesos se nutren de la melancolía y de 

ahí se produce la especie del hueso, la médula será de una complexión tal cual es el 

hueso, por lo tanto será fría y seca como el hueso. Están en lo contrario el Filósofo 

y el médico ya que dicen que es cálida y húmeda.

Por esta razón dice el Filósofo que la médula es semejante al sebo en los 

rumiantes y semejante a la grasa en los no rumiantes756. Pero el sebo y la grasa son 

cálidos y húmedos, por lo tanto la médula es cálida y húmeda.

Por esta razón dice el Filósofo que la naturaleza ordena siempre su contrario 

para reprimir lo suyo, como el cerebro para reprimir el calor del cuerpo, por ello, 

comoquiera que la médula se ordena junto a los huesos que son fríos y secos, la 

médula con razón debe ser cálida y húmeda.

Por esto dice Isaac que las superfluidades cuanto más puras y mejores son, 

tanto más grueso es aquello de donde salen y se generan, y al contrario. Pero la 

médula  es  el  residuo del  alimento  del  hueso,  por  lo  tanto,  comoquiera  que los 

huesos se nutren de la sangre gruesa melancólica, una parte más pura del alimento 

permanece en la médula, en cambio, tal parte es cálida y húmeda, por lo tanto la 

médula es cálida y húmeda.

Por esta razón el Filósofo en el libro XII y Galeno en su obra Acerca de la 

medicina simple dicen que hay algunos huesos que se disuelven rápidamente en el 

fuego757, la médula es de este tipo, por lo tanto es cálida, lo cual concedo. Pero 

755 Cf. supra en nuestro libro I.
756 Cf. H. A. 521b9-10; P. A. 651b28-33.
757  No hemos encontrado esta referencia en el libro de Aristóteles que se indica. En cambio, en G. 
A.  743a8ss nos dice que tanto los huesos como los tendones se forman bajo el efecto del calor 
interno cuando se deseca la humedad,  y por esta  razón, los huesos,  al  igual  que la  arcilla,  son 
insolubles al fuego.

1016



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

advierte que la médula es doble: una es la médula generada en los huesos a partir 

del alimento, y ésta es cálida y húmeda, porque es a partir de una parte más pura 

del alimento, como se ha visto. Y la otra es la médula generada a partir del esperma 

de manera inmediata, como la médula del cerebro y la médula espinal, y cualquiera 

de éstas es fría y húmeda, como el cerebro.

A lo primero por el contrario hay que decir que todo lo que fluye desde algo 

por medio de la separación, es atestiguado por aquello de lo que es separado, como 

el humo que proviene del fuego es cálido. En cambio, la médula no fluye del hueso 

a través de la separación, sino a través de la mediación de lo puro desde lo impuro, 

como se ha visto.

A lo  segundo  hay que  decir  que  conviene  que  toda  la  médula  sea  una 

médula melancólica, a no ser sólo aquella parte que se convierte en hueso o aquella 

porción.

Respecto a esto se pregunta acerca de la nuca o acerca de la médula espinal 

de la espalda, de qué  complexión  es.

Porque dice el Filósofo que la médula espinal es cálida y húmeda758.

Por el contrario Avicena dice que la médula esquinal o espinal extingue el 

fuego, y todo lo de este tipo es frío y húmedo, por lo tanto es fría y húmeda.

Por esta razón dice Isaac que todo lo insípido es frío y húmedo759, pero la 

médula de la nuca es insípida, por lo tanto es fría y húmeda.

Por esto dice Haly que en el Régimen, en varios pasajes, el cerebro es como 

una  raíz,  y  la  nuca  como un tronco760.  En cambio,  algunas  médulas  son como 

ramas, pero el cerebro es  frío y húmedo, por lo tanto también lo es la nuca.

Esto lo concedo.

Y una causa de esto es porque el cerebro y la médula espinal son el medio 

en  la  virtud  animal  cuya  función  es  recibir  y  padecer,  y  por  esto  tuvieron 
758 Cf.  P.  A.  652a25-652b,  dice  que  la  médula  espinal  es  la  continuidad  del  cerebro.  También 
Aristóteles aplica la ley de la compensación: el cerebro es frío y la médula espinal caliente.
759 Acerca de los alimentos sin sabor véase Liber dietarum universalium cum commento... fol. 26 vb 
y ss.
760 Sobre el cerebro y la nuca v. Pantegni fol. 10 va-11 rb. 

1017



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cualidades,  en menor medida  la  activa,  a  saber,  el  frío,  y  en  mayor  medida  la 

pasiva, a saber, la humedad. Pero la médula espinal puede considerarse en cuanto a 

su causa eficiente, pues se genera del esperma que es cálido y húmedo. Y así dice 

el Filósofo que la médula es cálida y húmeda, pero simplemente es fría y húmeda 

por dichas razones.

O digamos que cuando el Filósofo dice que la médula espinal es cálida, 

habla en relación al cerebro, sin embargo, en la comparación con las otras médulas 

es fría respecto a las causas ya dichas.

Mediante esto se resuelve suficientemente la controversia entre el Filósofo 

y el médico.

Respecto a esto se pregunta por qué la médula espinal  y el  cerebro son 

insípidos, en cambio, las otras médulas tienen sabor.

Y por qué también la médula y el brodio son mejores y tienen más sabor en 

los animales melancólicos que en los otros761, como la médula y el brodio del buey 

tiene más sabor que la médula, y o †…† o de las carnes del cerdo, en cambio, es al 

contrario762. Las carnes bovinas, en efecto, son de pésimo alimento y gruesas, y las 

porcinas, en cambio, son de un alimento más sutil y mejor.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la médula espinal y la 

médula del cerebro son frías y húmedas y de la naturaleza del agua, y porque la 

naturaleza del agua quiere ser insípida, como dice el Filósofo en el libro Acerca del  

sentido y de las cosas sensibles763, por esto la médula del cerebro es fría y húmeda. 

En cambio, las otras médulas son cálidas y húmedas porque se generan de la sangre 

untuosa que es cálida y húmeda.

A esto hay que decir que en los animales melancólicos las carnes son duras 

y melancólicas, y los huesos son de manera semejante, y por esto atrae del alimento 

761 Cf.   Liber dietarum particularium cum commmento...  f.135 va: ...Item sicut videmus in herbis  
quod quanto folia sunt magis melancholica tanto earum succus est magis diureticus, ergo similiter  
erit in carnibus melancholicis quod brodium earum erit magis diuteriticum et magis solutivum. Item  
est optimum in remimine sanitatis tenere ventrem laxativum ut dicit Avicena...
762 Sobre el brodio v. P. A. 651a28-30; H. A. 520a8. 
763 Cf. Acerca del sentido y de las cosas sensibles 441a17ss.

1018



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

aquello que es grueso y melancólico, y permanece aquello que es aéreo untuoso en 

la médula que se genera a partir del residuo del alimento del hueso. Y porque todo 

lo aéreo untuoso es dulce, las médulas en los animales de este tipo tienen mucho 

sabor puesto que cualquiera de las partes del dulzor nutre, como dice Isaac764. En 

los otros animales no es así, como en el cerdo y en los otros, porque atraen del 

alimento aquello que es más sutil y mejor, y por esto es por lo que el cerdo es un 

animal  flemático,  y  por  ello  tiene  muchas  humedades  superfluas,  y  estas 

humedades en la cocción de las carnes se dejan en el brodio, y por esto permanece 

la humedad natural en la carne, y las carnes son buenas. Pero el brodio es malo por 

causa de las superfluidades que recibe de la carne. Lo contrario, en cambio, es lo 

que ocurre con respecto al buey, porque es un animal melancólico, frío y seco, y 

tiene poca humedad superflua. Pero aquel poco que tiene, es aéreo y sutil, y esta 

humedad aérea y sutil se deja en el brodio en la cocción y de allí se produce un 

brodio óptimo y con mucho sabor. Pero las carnes permanecen gruesas y terrestres, 

porque en ellas permanece poca o ninguna humedad de la mencionada, y por esto 

el brodio del buey es óptimo, y sus carnes son gruesas y malas, en cambio, respecto 

al brodio del cerdo y a sus carnes es al contrario.

2. Respecto a la segunda cuestión de este tipo dice así el Filósofo: que de un 

mismo principio salen las venas y la sangre contenida en las venas765, por lo tanto 

de manera semejante los huesos y la médula están contenidos en estos mismos. 

Pero de la nuca salen todos los otros huesos, por lo tanto de la médula espinal salen 

todas las otras médulas.

764 Véase  Liber dietarum universalium cum commento...fol 45 va 40ss.:  ...In hac parte octo sunt  
inquerenda secundum numerum saporum et primo queritur utrum unctuosum multum nutriat,  et  
videtur sic...
...sed unctuosum est huiusmodi aereum...ergo unctuosum maxime nutrit...
...ad hoc dicendum quod sapor dulcis maxime nutrit et post omnibus aliis magis nutrit unctuosus  
sed minus quam sapor dulcis....;  Acerca del sabor de la médula v. Liber dietarum particularium 
cum  commmento...fol.  138  rb:  ...Medulla  spondilium  ad  comparationem  medulle  ossium 
frigidissima est et humidissima, est enim sicut cerebrum, durior tamen est et minoris humiditatis  
que si bene digeratur grossius et plus cerebro dabit nutrimentum, medulla tamen ossium saporior  
est sed fastidium facit, bene tamen digesta multum nutrit.
765 Cf. H. A. 513a21; P. A. 647b5, 654a32-35, 665b16, 667b14; Acerca de la respiración 474b7.

1019



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón se escribe en el libro  Acerca de las plantas y en el de  Los 

meteorológicos que aquello que es el principio de la cosa y lo elemental es lo más 

importante en ese género, como el mar es el elemento de las aguas, por lo tanto, 

comoquiera  que la  médula  del  cerebro  es  la  más importante  de entre  las  otras 

médulas, será el principio de las otras.

Contrariamente dice el Filósofo que una médula no sale de otra, y el médico 

dice que la médula espinal sale del cerebro y ninguna otra.

Por esta razón el cerebro y la médula espinal son fríos y húmedos, las otras 

médulas son cálidas y húmedas, por lo tanto no salen del cerebro ni de la médula 

espinal.

A esto hay que decir que alguna cosa sale de otra de manera triple: o de 

manera  implícita,  como  todas  las  venas  salen  del  corazón,  o  por  razón  de 

composición, como la médula espinal sale del cerebro, o por razón de continuidad 

en la operación, cuando todos los huesos son para el transporte de todo el cuerpo o 

su sustento, como el cráneo y el hueso de la médula espinal. Digo, por lo tanto, que 

la médula espinal sale de manera inmediata del cerebro. En cambio, las otras no 

salen  de  manera  inmediata  sino  sólo  de  manera  implícita,  porque  las  otras  se 

generan del alimento, pero el cerebro y la nuca se generan del esperma.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que los huesos no salen 

de la nuca y del cráneo de manera inmediata, sino que están unidos a través de los 

nervios que se llaman tensores.

Mediante esto queda clara la solución al segundo argumento.

3.  Respecto a la tercera cuestión de este tipo dice así el Filósofo: que la 

carne se desarrolla según la especie, y según la materia aumenta766, pero la médula 

se desarrolla de manera continua, por lo tanto se genera a partir del esperma767.

766 Respecto a la carne v. H. A. 519b25ss; P. A. 653b20.
767 Sobre si la médula se genera a partir del esperma, Aristóteles lo niega en  P. A.  651b20, y en 
cambio Platón lo afirma, cf. Timeo 73c.

1020



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por  esta  razón  el  esperma  es  cálido  y  húmedo,  pero  toda  otra  médula 

procedente  del  cerebro  es  cálida  y  húmeda,  por  lo  tanto  toda  otra  médula 

procedente del cerebro se genera a partir del esperma.

Por el contrario la médula en los rumiantes es semejante al sebo, en los no 

rumiantes, en cambio, es semejante a la grasa, pero la grasa y el sebo se generan 

del alimento, por lo tanto también la médula se genera del alimento. 

Respecto a esto se pregunta por qué la médula radical como la nuca y el 

cerebro  son  fríos  y  húmedos,  y,  en  cambio,  las  otras  médulas  son  cálidas  y 

húmedas.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la nuca y el cerebro se 

generan del esperma, en cambio, las otras médulas se generan del alimento como se 

ha visto lo contrario.

 Hay que decir por el contrario que no es semejante respecto a la carne y a 

la médula. En efecto, la carne según la especie se genera a partir de la raíz del 

esperma por causa del ser, pero toda otra médula procedente del cerebro y de la 

nuca se genera a partir del alimento por causa del complemento y la conservación 

en el ser.

A esto hay que decir que otra médula procedente del cerebro y de la nuca no 

es cálida ni húmeda porque se genera a partir del esperma, sino porque se genera a 

partir de la sangre untuosa que es cálida y húmeda.

A la otra cuestión hay que decir que el cerebro y la nuca se generan a partir 

del esperma, de una porción de agua, húmeda y flemática, porque en el esperma 

hay una porción flemática, fría y húmeda, otra porción melancólica, otra sanguínea 

y otra colérica. Y a causa de esto la médula radical es fría y húmeda, pero las otras 

médulas son cálidas y húmedas porque se generan a partir del objeto nutritivo que 

es cálido y húmedo.

Respecto  a  esto  se  pregunta  por  qué  se  reserva  más  una  porción  del 

alimento en los huesos que en las otras partes.

1021



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Una  causa  es  porque  los  huesos  son  melancólicos  y  duros,  y  por  esto 

requieren un alimento grueso y melancólico. Pero el alimento del cuerpo es cálido 

y húmedo, y por esto fue conveniente que se reservara alimento en los huesos para 

que de manera conveniente retrajeran el alimento grueso y melancólico que había 

allí.

La  segunda  causa  es  porque  ninguna  llega  o  penetra  a  la  sustancia  del 

hueso, de aquí que no reciben la delegación del alimento a través de las venas como 

los otros miembros, y por esto la naturaleza reserva alimento para los huesos.

4.  Después se pregunta acerca de lo segundo principal, a saber, acerca de 

los cinco sentidos768, y en primer lugar acerca del tacto, si tiene un órgano.

En segundo lugar  también se pregunta si  tiene o si  es  nervio  o carne o 

temperamento de la complexión.

Lo tercero es acerca de la comparación del tacto para con sus objetos tanto 

primeros como segundos.

Respecto a lo primero, como dice el Filósofo, hay que decir que difiere en 

relación al animal en el tener sentido o en el no tener, pero este sentido es el tacto, 

por lo tanto a través del tacto el animal difiere del no animal, y no a través de un 

órgano determinado. Es manifiesto que el tacto no tiene un órgano determinado769.

Por esta razón el tacto está en los huesos, y en los miembros semejantes y 

en los oficiales, por lo tanto no determina para sí ningún órgano.

Por esto la tercera virtud digestiva no determina un órgano para sí, porque 

se produce en cualquier parte, pero la primera y la segunda determinan un órgano 

porque se producen en una parte determinada, como la primera  que se produce en 

el estómago y la segunda en el hígado. Por lo tanto, comoquiera que el tacto está en 

el animal en cualquier parte del cuerpo, no determinan para si un órgano.
768 Respecto a los cinco sentidos v. Acerca de la juventud 469a5; acerca del alma lib. II; Acerca del  
sentido y las cosas sensibles; H. A.532b30ss.; P. A. 656a29ss.
Véase el artículo Silvia Nagel “Sensi ed organi nel commento al De animalibus atribuitto a Pietro 
Hispano”  Micrologus 10 (2002) 251-276, en el  que se tratan los sentidos y los órganos de los 
sentidos en esta obra de P. Hispano. 
769 Sobre el tacto v. Acerca del sentido y de las cosas sensibles 436b11-14; Acerca del alma 422b16-
424a17. 

1022



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Contrariamente,  en cambio, dice el Filósofo que la carne o algo que late 

bajo la carne es el instrumento del tacto770. Y Avicena dice que el temperamento de 

la complexión es el medio en el tacto771, y parece que acaso se produce lo que dice 

el Filósofo en el libro Acerca del alma: que la naturaleza del medio, la del órgano y 

la del objeto es la misma, aunque el tacto del objeto es la complexión, por lo tanto 

el medio en el tocar es el temperamento de la complexión772.

Por esta razón dice el Filósofo que el sentido es inmune a la cualidad de 

cualquier objeto, puesto que lo tomado del color es el  no color, y lo que es lo 

tomado del sabor es lo insípido. Pero lo cálido, lo frío y lo seco son objetos del 

tacto, por lo tanto aquello que es inmune a cualquiera de estas cosas, es el medio en 

el tocar. Pero esto no es otra cosa que el temperamento de la complexión, por lo 

tanto el temperamento de la complexión será el medio en el tocar.

Contrariamente dice el Filósofo en el libro décimo sexto que toda operación 

corporal es a través de un medio corporal773, por lo tanto el ser es a través de un 

medio corporal, por consiguiente el medio en el tocar no es el temperamento de la 

complexión, sino la carne o el nervio necesariamente.

Por esta razón se pregunta por causa de cual de estas cosas es el medio, si la 

carne o el nervio, porque dice el Filósofo que lo sensible puesto sobre un sentido 

no produce ningún sentido, pero lo tangible se pone de manera inmediata sobre la 

carne, por lo tanto la carne no es tacto en el estómago sino carne o nervio, por lo 

tanto el nervio es según el tacto.

Por esto el dolor es el sentido de una cosa contraria, y este sentido es el 

tacto, por lo tanto aquello que siente en gran medida dolor, es el medio en el tocar. 

Pero el nervio es esto, es el medio en el tocar y no la carne.

770 Cf. Acerca del alma 423b25-26.
771 Cf. en “de  complexionibus”: Avicena,  Canon medicinae I fen 1 doctr. 3. Sobre el sentido del 
tacto Avicena habla ampliamente en Liber de anima II 3 (p. 130ss.).
772 Cf. Acerca del alma 423b17ss.
773 Cf. G. A. 736b20-30; P. A. 653b27-29.

1023



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por el contrario dice el Filósofo en el libro Acerca del alma que los huesos, 

los pelos y los nervios son insensibles774, por lo tanto el nervio no es un medio en el 

tocar, y la carne o el nervio <…>, por lo tanto la carne.

Por esta razón los huesos que son fríos y secos son en menor medida, por lo 

tanto aquello que se opone a estos siente de manera óptima y es el medio en el 

tocar, pero la carne es aquella que es cálida y húmeda, por lo tanto la carne es el 

instrumento del tacto.

Por ello dice Avicena que la piel es de entre las partes del cuerpo la más 

temperada y sobretodo en la palma y en las yemas de los dedos y sobretodo en la 

punta del dedo índice775, por lo tanto la piel es el medio en el tocar y no la carne o 

el nervio.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el tacto opera a través de 

la  complexión,  en  cambio,  los  otros  sentidos  a  través  de  la  composición  no 

determinan nada a no ser la carne y el nervio, porque se produce en cualquier parte 

del cuerpo, de aquí  que el tacto es el más material de entre los otros sentidos y no 

tiene un órgano. Pero digo que un cierto medio en el tocar es el miembro a través 

del cual se produce el tacto, y otro es la disposición a través de la cual el tacto está 

en  él  y  de este  modo es  el  medio en el  tocar,  a  saber,  el  temperamento  de la 

complexión, pero es el órgano del tacto o es el que manda al tacto, y así el cerebro 

es el órgano que recibe el tacto, y así la carne, o el que manda y recibe, y así es el 

nervio. De aquí que el nervio principal es el instrumento del tacto, y esto es lo que 

dice  el  Filósofo en  el  duodécimo capítulo  de  este  libro:  que  la  carne  no  es  el 

principio o el  primer instrumento  del  sentido ni  el  miembro  que conviene a  la 

carne, sino lo que está dentro de la carne, a saber, el nervio.

A lo primero hay que decir que tener sentido no es causa por la que se llega 

a ser un animal, sino porque es un animal, por ello tiene sentido.
774 Cf.  supra en nuestro libro III:  Acerca del alma 423b17ss.;  P. A.  653b30-37. H. A  520b15. 
Recordemos que en griego la palabra neuron no sólo designa a los nervios sino también a tendones, 
por  lo  tanto  creemos  que  cuando  se  habla  de  nervios  tensatos/tenatos (anteriormente  hemos 
traducido como “tensores”) hace posiblemente referencia a los tendones.
775 Cf. Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3.

1024



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión hay que decir que el tacto está en los miembros oficiales de 

las partes semejantes como a través de la carne y del nervio.

A la tercera cuestión hay que decir que la tercera virtud digestiva no tiene 

un órgano determinado en el cuerpo porque está en cualquiera a partir de la propia 

virtud de aquel miembro,  pero el tacto está en cualquier parte de las partes del 

nervio.

A otra cuestión hay que decir que el temperamento de la complexión es el 

medio en el tocar, no porque sea un órgano del tacto, sino porque es igual que una 

determinada disposición. Y esto tú lo objetas porque el órgano de cualquier sentido 

debe estar en menor medida respecto a la cualidad del objeto. De aquí que está en 

aquellos órganos que reciben en tan gran medida las cualidades segundas y no las 

primeras,  el  tacto,  en  cambio,  recibe  las  cualidades  primeras.  De  aquí  que  el 

temperamento de la complexión no hace el tacto sino la utilidad del tacto.

A otra cuestión hay que decir que el nervio principalmente es el instrumento 

del tacto. 

A lo primero por el contrario hay que decir que el Filósofo habla acerca de 

los nervios que ligan los huesos a los cuales el médico llama tensores. Estos, en 

efecto, no sienten, porque si sintieran el cuerpo estaría en continuo dolor.

A otra cuestión hay que decir que no sigue si los huesos de manera mínima 

hacen que la  carne  opuesta  a  éstos  en la  complexión sienta muchísimo porque 

necesita más del hábito que de la privación.

A la  otra  razón hay que decir  que aquello  que de tal  clase era sensible 

puesto  sobre el  sentido no hace sentido como el  hierro  candente.  Por  lo  tanto, 

parece que lo tangible puesto de manera inmediata sobre el nervio hace sentido 

como el hierro candente, y parece que el nervio no hace sentido porque el órgano 

de  los  sentidos  recibe  la  verdad  de  la  cosa,  pero  en  el  primero  recibe  sólo  la 

intención de la cosa. De aquí que aunque lo tangible de manera inmediata se pone 

sobre el nervio, sin embargo, no recibe la verdad de la cosa a no ser a través de la 

especie o de la intención, según lo que se dice que es el sentido.

1025



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

 Respecto a lo tercero se pregunta en primer lugar si el tacto es un solo 

sentido, porque dice Aristóteles en el libro Acerca del alma que un sentido es de 

una sola contrariedad, y muchos de muchas, pero el tacto tiene dos contrariedades, 

una en las cosas activas y la otra en las pasivas, por lo tanto el tacto no es un 

sentido sino muchos776.

Por  esta  razón  se  escribe  en  la  Filosofía  Primera y  en  el  libro  de  los 

Posteriores777 que el estado no está †en la última terminación† sino en la unidad, 

por lo tanto comoquiera que no hay ninguna naturaleza común a las cosas activas y 

pasivas, y tanto las activas como las pasivas son objeto del tacto, parece que el 

tacto no es un solo sentido.

Contrario es el Filósofo que dice que el tacto es el primer sentido, y en él el 

medio es el nervio. Y también Avicena, el cual dice que el medio está en el tacto a 

través del temperamento de la complexión778.

Respecto  a  esto  se  pregunta  acerca  de  la  controversia  entre  Haly  y  el 

Filósofo. Pues dice Haly que el tacto no es un solo sentido779, porque no es de una 

sola contrariedad, en cambio, el Filósofo quiere que sea un solo sentido.

También se pregunta por qué hay una cantidad de contrariedades antes en 

las cosas tangibles que en los otros sentidos.

Y  también  por  qué  el  tacto  aprehende  las  primeras  y  las  segundas 

cualidades, en cambio, los otros sentidos aprehenden sólo las segundas y no las 

primeras.

Y por qué el tacto se fortalece a través del temperamento en la complexión, 

en cambio, el gusto lo hace a través de lo húmedo acuoso.

Y por qué se dice que el gusto es más un cierto tacto que algunos de los 

otros sentidos780.

776 Cf. Acerca del alma 422b25-35.
777 Cf. Analíticos posteriores 72a21-24.
778 Cf.  supra: Canon medicinae I fen 1 doctr.  3. Anotar también que sobre el sentido del tacto 
Avicena habla ampliamente en Liber de anima II 3 (p. 130ss.).
779 Véase Pantegni fol. 27 vb.
780 Cf. Acerca del alma 423a17-22.

1026



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y también  por  qué  el  tacto,  el  gusto  y  el  olfato  operan  a  través  de  la 

complexión, y, en cambio, la vista y el oído lo hacen a través de la composición.

Y por qué la vista y el oído tienen mucha más coparticipación que los otros 

sentidos en cuanto que los otros sentidos no la tienen.

Y por qué hay algunos animales de este tipo que tienen coparticipación, y, 

en cambio, hay otros que no la tienen, como los peces.

Y por qué el ojo representa más una imagen que otros instrumentos de los 

otros sentidos.

Y por qué el instrumento de la vista se pone más en un lugar superior o 

anterior que cualquiera de los otros sentidos.

Y por qué la vista aprehende su objeto de manera diametral o lineal y, en 

cambio, el oído y el olfato lo hacen de manera circular.

Y por qué el  ojo es sobretodo impasible en cuanto a las cosas primeras 

tangibles,  en cambio, en cuanto a las segundas es pasible,  y las cosas primeras 

tangibles  son lo cálido,  lo  frío,  lo  húmedo y lo seco,  en cambio,  las  segundas 

tangibles son lo duro, lo blando, lo áspero y lo suave.

Y por qué las orejas miran hacia la parte posterior de la cabeza, en cambio, 

los otros sentidos miran hacia la parte anterior.

A la primera de las cuestiones hay que decir que el tacto es un solo sentido.

A lo primero por el contrario hay que decir que un solo sentido es de una 

sola contrariedad, o de manera informativa, y así  es en los otros sentidos, o de 

manera efectiva, y así es en el tacto. Pues hay una sola primera contrariedad entre 

las activas y las pasivas.

Los  otros  autores  dicen  que  lo  seco  sigue  a  lo  cálido,  como  quiere 

Avicena781, y lo frío se asocia a lo húmedo, y así las pasivas se reconducen hacia las 

activas, y hay una sola primera contrariedad en las activas.

A través de esto queda clara la solución a la controversia, pues por razón del 

sujeto en el que radica el tacto, en efecto, el tacto es un solo sentido porque su 

781 Cf. Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 3: “de complexionibus”.

1027



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

sujeto es uno, a saber, el nervio. Pero al comparar el tacto con los objetos esto es 

por causa del ser de una doble manera: o de manera objetiva, y así el tacto no es un 

solo sentido porque tiene dos contrariedades, o reduciendo las dos contrariedades a 

una principal, y así el tacto es un solo sentido.

A otra cuestión hay que decir que el tacto es el primer sentido y está ausente 

del animal, y porque el hombre en la composición opera a partir de las cualidades 

de lo cálido, lo frío, lo húmedo y lo seco que son activas y pasivas, fue conveniente 

que el tacto, porque está ausente del animal, participe de estas cuatro cualidades. 

Pero  los  otros  sentidos  no  son  de  los  que  faltan  en  el  animal  sino  que  están 

presentes. De aquí que no aprehenden las cualidades primeras sino las segundas, y 

porque en las cualidades segundas sólo hay dos extremas, por esto el tacto tiene dos 

contrariedades,  en  cambio,  cualquiera  de  los  otros  sentidos  es  de  una  sola 

contrariedad.

A otra cuestión hay que decir que el tacto es el primer sentido entre los 

otros y es más material, y por esto el tacto aprehende las primeras cualidades y las 

segundas,  y  los  otros  sentidos  las  segundas.  En  cambio,  los  otros  sentidos 

aprehenden el tacto.

A otra cuestión hay que decir que el tacto es más material que los otros 

sentidos, y porque la complexión sigue a la materia, de manera inmediata el tacto 

se produce a través del temperamento en la complexión, los otros sentidos son más 

espirituales, y por esto se fortalecen a través de las cualidades más espirituales y 

más remotas de la materia que lo es la complexión.

A otra cuestión hay que decir que el gusto es un cierto tacto, o porque opera 

a través de la complexión como el tacto, o porque no recibe nada, puesto que en él 

se  deleitan  los  tactos  a  través  de  la  compasión,  o  porque  a  través  de  la 

aproximación con el objeto se produce el gusto igual que el tacto. De aquí que el 

tacto está unido con el objeto en cualquier parte del mismo modo que el gusto y el 

olfato son muy materiales y reciben la verdad de la cosa. En cambio, los otros 

sentidos son más espirituales y reciben la especie de la cosa, y por esto el tacto, el 

1028



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

gusto y el olfato operan a través de la complexión, en cambio, los otros lo hacen a 

través de la composición.

A otra cuestión hay que decir  que la  coparticipación está en un miembro 

por dos causas: o para que no sea lastimado por lo extrínseco, y así la arteria de la 

tráquea coopera desde la epiglotis y hay dos carúnculas en la nariz, o porque se 

cierran por causa del mal olor, y, en cambio, se abren por causa del deleite. Y hay 

algunos ojos que son muy pasibles y emiten muchos rayos, y a tales la naturaleza 

les dio coparticipación. Pero los ojos en los peces son de composición dura y están 

en un elemento donde el agua no resistente es el elemento flexible, y por esto la 

naturaleza no les dio coparticipación.

A otra cuestión hay que decir que el ojo participa mucho más de la luz que 

cualquiera de los otros sentidos, y porque es propio de la luz representar aquellas 

cosas que recibe, por esto el ojo representa mucho más una imagen que los otros 

sentidos.

A otra hay que decir que, como dice Avicena, los ojos están puestos en la 

cabeza como los observadores en lo más alto de una torre, para que vean el objeto 

de peligro desde lejos782.

La segunda causa es porque la vista de entre todos los otros sentidos es más 

espiritual,  y por ello el  órgano de la vista está situado por encima de los otros 

órganos.

La tercera causa es porque el cerebro fue puesto en la parte superior, y los 

ojos son de la misma composición que el cerebro, y por esto se sitúa en la parte 

superior.

A otra cuestión hay que decir que el objeto del oído y del olfato según la 

verdad de la cosa llega al medio, y porque el aire de la misma naturaleza en el todo 

y en la parte no es cambiado de manera circular por el objeto, y el olfato y el oído 

no sienten de manera circular su objeto, pero la vista lo hace de manera lineal o 
782 Cf.  Avicena,  Canon  medicinae III  fen  1  tract  1: “de  utilitate  capitis  et  partibus  eius”…
comparatio  namque oculi  ad corpus est  propinqua comparationi  speculatoris  ad exercitum.  Et  
locorum quidem qui speculatoribus est melior et convenientior...

1029



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

diametral, porque el objeto de la vista es aquello que es espiritual y  no cambia el 

modo  según  la  verdad  de  la  cosa,  sino  que  cambia  el  órgano  a  través  de  la 

naturaleza de la luz, y porque para la luz nada le es contrario a no ser las tinieblas 

que son pura privación, por esto los ojos reciben la imagen de manera lineal como 

<…>.

Una segunda causa es porque los ojos emiten rayos de manera lineal igual 

que  un espejo  los  recibe  de manera  lineal,  y  por  esto la  vista  recibe  el  objeto 

linealmente.

Igualmente  las  orejas  están  colocadas  en  medio  de  la  cabeza,  una  a  la 

derecha y otra a la izquierda, y por ello reciben el objeto de todos lados de manera 

circular, cosa que no hacen los otros sentidos porque sólo están situados en la parte 

anterior.

A otra cuestión hay que decir que el ojo opera a través de la complexión, 

pues es destemplado en la complexión, y por ello es muy poco reclamado por las 

primeras  cosas  tangibles  que  se  operan  a  través  de  la  complexión.  Pero  es 

fácilmente  pasible  por  las  segundas  cosas  tangibles  que  operan  a  través  de  la 

complexión, puesto que es de una composición  poco densa y tenue.

A otra cuestión hay que decir que las orejas miran hacia la parte posterior 

porque las orejas reciben el objeto mediante el aire y porque la parte posterior está 

vacía de cerebro y llena de aire, por esto las orejas miran mucho más hacia la parte 

posterior.

1030



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Verdaderamente debemos ver y considerar la disposición de los animales  

que tienen…, y etc.783

A estas cosas relacionadas con libro XIV en primer lugar se pregunta acerca 

del corazón.

En segundo lugar acerca del hígado.

En tercero acerca de las venas.

En cuarto acerca del pulmón.

En quinto lugar se pregunta acerca del diafragma.

En primer lugar se pregunta acerca  del  corazón en lo que respecta a  su 

complexión.

En segundo lugar se pregunta en relación a las cosas activas del alma.

En tercer lugar en lo que respecta a su composición.

En cuarto  y último acerca  de la  comparación del  corazón con los  otros 

miembros  que salen de éste mismo.

1.  Respecto a lo primero dice así: lo semejante genera un semejante a si 

mismo en especie,  hablando de manera  unívoca.  Pues  dice  que todo semejante 

genera un semejante a si mismo en nombre y en especie, pero el corazón genera 

sangre  que  es  cálida  y  húmeda,  por  lo  tanto  también  el  corazón  será  cálido  y 

húmedo.

Por esta razón lo semejante también se nutre de lo semejante, como dicen el 

Filósofo e Isaac784. Pero el corazón se nutre de la sangre más pura, así dicen los 
783 P. A. 687b29.
784 Cf.  H. A  589a6-8, 590a9-11. Véase Liber dietarum  universalium cum commnento... fol. 21 va 
17ss. 

1031



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

autores  que  la  sangre  es  cálida  y  húmeda,  por  lo  tanto  el  corazón es  cálido  y 

húmedo.

De manera opuesta dicen el Filósofo y Avicena que el corazón es cálido y 

seco785.

Por esta razón dice que el cerebro fue puesto al contrario del corazón para mitigar 

el calor del corazón, por lo tanto comoquiera que el cerebro es frío y húmedo, el 

corazón será cálido y seco786.

Por  esta  razón en el  corazón se  generan los  espíritus  que son cálidos  y 

secos, por lo tanto el corazón debe ser cálido y seco.

Esto lo concedo.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que el corazón genera 

la sangre de manera implícita igual que el principio original, pero el hígado genera 

la sangre de manera inmediata, y por ello es sanguíneo, y por esta razón el corazón 

es cálido y seco porque de él mismo se generan de manera inmediata los espíritus 

que son cálidos y secos.

A la segunda cuestión hay que decir que hay una cierta vida radical que es 

infundida al cuerpo a través de la unión del alma con el cuerpo, y porque el alma 

fue espiritual, fue conveniente que hubiera cualquier medio de unión, en cambio, 

este medio es el espíritu. Los espíritus, así pues, de entre todos los cuerpos son los 

más sutiles y espirituales.

En cambio, hay otra vida material que es influida por el corazón y el hígado 

en todos los miembros, y ésta se fortalece a través de lo cálido y lo húmedo porque, 

en  efecto,  el  alimento  en  cuanto  a  alimento  es  calido  y  húmedo,  y  porque  el 

corazón hacia el medio genera espíritus en cuanto a la sangre, por esto es cálido y 

seco y no sanguíneo.

Mediante esto queda clara la solución al tercer argumento.

785 Véase “de complexionibus membrorum” et “de anathomia cordis” en Avicena, Canon medicinae 
I  fen 1doctr. 3; III fen 11 tract. 1.
786 La ley de la compensación que aplica continuamente Aristóteles, cf. P. A. 652b26-27.

1032



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

2.  Respecto a lo segundo se pregunta en primer lugar en qué corazón es 

mayor la audacia o el temor, si en uno pequeño o en uno grande, porque dice el 

Filósofo que los machos son mayores que las hembras, pero los machos son más 

audaces que las hembras, por lo tanto la audacia sigue más a la grandeza que a la 

pequeñez, por consiguiente en un cuerpo grande la audacia tiene más vigor que en 

uno pequeño. 

Por  esta  razón dicen Haly  y Galeno que  la  audacia  llega  a  partir  de  la 

confianza en la virtud y la abundancia de calor natural y de espíritu. Pero hay más 

calor  y  espíritu  en un corazón grande que en uno pequeño,  por lo tanto en un 

corazón grande la audacia tiene más vigor que en uno pequeño.

Contrario  es  lo  que  dice  el  Filósofo,  que  los  animales  tímidos  como el 

ciervo y la liebre tienen un corazón grande787.

Por ello la  razón del  Filósofo es tal:  un fuego pequeño es más fuerte  y 

calienta más en una casa pequeña que en una grande, porque se compacta y se 

deleita y se expande menos, y así su virtud es más fuerte, por lo tanto de manera 

semejante el calor del corazón es más fuerte en un corazón pequeño que en uno 

grande.

Por esta razón el Filósofo en el libro  Acerca de las causas dice que toda 

virtud es más fuerte unida que ella misma dividida788, por lo tanto comoquiera que 

en un corazón pequeño la virtud se une más que en uno grande, la virtud es más 

fuerte en un corazón pequeño que en uno grande. Pero la audacia resulta de la 

fortaleza  de  la  virtud,  por  lo  tanto  la  audacia  tiene  más  vigor  en  un  corazón 

pequeño que en uno grande.

787 Cf. P. A. 667a11-22.
788 Cf.  Pseudo-Aristóteles,   Acerca  de  las  causas XVI  (XVII)  141  (op.  cit.): Et  illius  quidem 
significatio  est  virtus  divisa,  et  quod ipsa  quanto  magis  aggregatur  et  unitur,  magnificatur  et  
vehementior fit et efficit operationes mirabiles; et quanto magis partitur et dividitur, minoratur et  
debilitatur et efficit operationes viles.

1033



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a esto se pregunta por qué la pequeñez en la cabeza siempre es 

criticada y es un signo malo, en cambio, la pequeñez en el corazón es elogiada y es 

un signo de audacia789.

Igualmente se pregunta por qué los machos son más audaces de manera 

natural que las hembras790.

Y por qué los animales que tienen sangre son más audaces que los animales 

que no tienen.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que si el  mismo calor se 

compara a un corazón grande y a uno pequeño, hay más audacia en el corazón 

pequeño que en el  grande,  como el  calor  del  fuego es  más fuerte  en una  casa 

pequeña. Pero si un corazón grande según su exigencia tiene calor y espíritu como 

uno pequeño, la audacia tiene más vigor en el corazón grande que en el pequeño.

Mediante esto queda clara la solución al segundo argumento.

A la primera cuestión hay que decir que la audacia no proviene por razón de 

la grandeza sino de la abundancia del espíritu y del calor. En cambio, el calor y el 

espíritu se generan en el corazón a través del frotamiento de las partes, y porque en 

un corazón pequeño las partes están más ligadas que en uno grande, se genera más 

espíritu y calor en un corazón pequeño que en uno grande.

A otra cuestión hay que decir que el cerebro es el principio de la operación 

animal, en cambio, las virtudes animales operan más a través de la naturaleza de la 

luz.  La  propiedad  de  la  luz,  en  cambio,  es  expandirse  y  multiplicarse,  y  esto 

requiere la amplitud del lugar.  Y por esto la pequeñez de la cabeza siempre es 

criticada, pero cuando a veces la grandeza de la cabeza es de virtud fuerte y de 

abundancia de materia, entonces es elogiada. Otras veces es de virtud débil y de 

abundancia  de  materia,  y  entonces  es  criticada.  En  cambio,  la  pequeñez  en  el 

789 Véase  P. A.  653b5, donde dice que el cráneo de la mujer es más pequeño, y en el hombre el 
cerebro es más grande. 
790 Sobre la distinción de caracteres según el sexo v. Pseudo-Aristóteles, Fisiognomía 5, 809a-810a; 
Teofrasto X; Hipócrates, Tratados aire, agua y lugares 10, 33; 27, 7, etc.  

1034



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

corazón  es  elogiada  porque  el  corazón  genera  espíritu  y  calor  a  través  del 

frotamiento de las partes, como se ha dicho. 

A otra cuestión hay que decir que los machos tienen más calor y espíritu 

que las hembras. 

Igualmente  los machos respecto a  las  hembras son secos,  en cambio,  la 

habilidad para el movimiento se vigoriza a través de la sequedad, pues los nervios 

cuanto  más  secos  son  tanto  más  hábiles  son  para  el  movimiento,  como  dice 

Galeno791. Por otra parte, porque se encargan de la tutela y de la defensa de las 

hembras, por esto son naturalmente más audaces que las hembras.

A otra cuestión hay que decir que la audacia proviene, como se ha dicho, de 

la abundancia del calor y del espíritu, como dice Haly. Y por esto los animales que 

no tienen sangre no son audaces, porque en ellos mismos el calor es débil y una vez 

apartada la causa, se aparta el efecto.

Respecto a esto se pregunta por qué los hombres se mueren a causa de un 

goce súbito, en cambio, nunca sucede esto a causa de la tristeza paulatina o de la 

audacia o de la ira.

A esto  hay  que  decir  que  en  el  goce  por  causa  del  deleite  excesivo  el 

corazón se deleita en exceso y se transmite el calor y el espíritu hacia los miembros 

exteriores y falta el calor en la raíz y se exhala y sigue la muerte. Pero en la tristeza 

primero el calor se retrae hacia los miembros interiores y después algunas veces 

hacia  los  exteriores,  y  tal  agitación  de  calor  natural  impide  el  alimento  en  los 

miembros y efectúa la consumición en ellos. Y por ello a través del proceso del 

tiempo sigue la hética792, y así la tristeza mata paulatinamente. Pero la audacia o la 

ira  nunca,  porque  en  la  ira  no  sólo  se  calientan  los  miembros  exteriores  sino 

también  los  interiores,  y  así  permanece  el  calor  en  la  raíz,  y  porque  mientras 

permanece el calor en la raíz, nunca sigue la muerte súbita, por ello a partir de la 

audacia o de la ira nunca sigue la muerte.

Después se pregunta en qué complexión hay más audacia.
791 Cf. supra en el libro I.
792 Hace referencia a la fiebre hética o héctica, la propia de las enfermedades consuntivas.

1035



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En segundo lugar se pregunta en qué región.

Respecto a lo primero dice así: así como se da la relación de los animales 

que tienen sangre con los que no tienen, del mismo modo se da una nobleza mayor 

y menor como la complexión sanguínea en relación a las otras complexiones, pero 

los animales que tienen sangre son más audaces que los que no tienen, de lo que 

también la complexión sanguínea será la más audaz de entre todas. 

Por  esta  razón  la  audacia  proviene  de  la  fortaleza  de  la  virtud,  pero  la 

posesión de sangre es mayor en los sanguíneos que en los otros animales, por lo 

tanto la complexión sanguínea es más audaz que las otras complexiones.

Contrariamente  dicen Galeno y Haly que la  complexión colérica es más 

audaz.

Por esta razón dice Avicena que de la abundancia de espíritus se genera la 

audacia793.  Pero la  abundancia  de espíritus  es  mayor  en la  complexión  colérica 

porque los espíritus son cálidos y secos como la complexión colérica, por lo tanto 

en la complexión colérica la audacia es mayor.

Respecto a lo segundo dice así: la complexión cálida es más audaz, por lo 

tanto en una región cálida la audacia tiene más vigor, porque le conviene más a ella 

misma que las otras.

Contrariamente dice Avicena que en una región fría la virtud animal es peor 

y la natural mejor, en la región cálida es al contrario794. 

Por esta razón en la región fría la virtud es más fuerte que en la cálida, 

como las virtudes son más fuertes en invierno que en verano. Pero de la virtud 

fuerte resulta la audacia, por lo tanto en la región fría la audacia tiene más vigor 

que en la cálida.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que hay una cierta audacia 

temperada que es a partir de la fortaleza de la virtud y de la abundancia de calor, y 

ésta está más en los animales sanguíneos, y de la manera que procede la segunda 
793 Sobre los espíritus, su origen, etc. véase Avicena, De viribus cordis (op. cit.).
794 Véase “de his que proveniunt ex habitationum locis” en Avicena, Canon medicinae I fen 2 doctr. 
2.

1036



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

razón. Otra es la audacia causada a partir de la mala complexión estimulante de los 

espíritus y ésta está más en el ser colérico, y a ésta la llaman los médicos maniaca 

en confianza, y de ésta hablan Haly y Galeno, cuando dicen que la complexión 

colérica es más audaz.

Al  primer  argumento  hay  que  decir  que  no  es  semejante,  pues  en  los 

animales que no tienen sangre falta totalmente la sangre y el espíritu que se genera 

de la sangre. Pero en las otras complexiones procedentes de la sanguínea no falta 

en absoluto la  sangre,  sino que la  sangre está en mayor  cantidad que los otros 

humores, de aquí que se le llama complexión flemática o colérica por esto, porque 

la cólera y la flema exceden en cantidad según la que debe estar en un cuerpo 

moderado o templado, y porque en la complexión colérica es mayor la inflamación 

de  los  espíritus  y  la  complexión  es  cálida,  seca  y  estimulante.  Y  también  los 

coléricos son más hábiles para el movimiento por razón de sequedad, por ello en 

los coléricos la audacia es mayor795.

A la segunda cuestión hay que decir que en la región cálida los hombres son 

más  audaces  de  forma  desordenada,  porque  se  mueven  más  rápidamente  y  se 

retraen  más  rápidamente,  y  perseveran  menos.  Pero  en  la  región  fría  son  más 

audaces porque la virtud es más fuerte, como en invierno es fuerte, y aunque la 

virtud de éstos es más fuerte, puesto que el calor de dentro es más fuerte, y aunque 

no  se  muevan  tan  rápido  en  la  región  fría,  sin  embargo,  perseveran  largísimo 

tiempo. Pero en la región templada son del mismo modo más audaces porque se 

mueven  bastante  rápido  y  con  moderación  por  razón  del  calor,  y  perseveran 

largísimo tiempo por razón del frío. 

Después  se  pregunta  si  el  corazón  es  más  cálido  que  el  espíritu  o  al 

contrario, porque el corazón es cálido sólo formalmente, en cambio, los espíritus 

son formalmente y materialmente cálidos, por lo tanto los espíritus son más cálidos 

que el corazón.

795 Sobre  la  teoría  hipocrática  de  los  humores,  y  los  humores  y  las  estaciones  v.  Hipócrates, 
Tratados sobre la naturaleza del hombre IV-V y VII-VIII.

1037



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón es semejante al mundo mayor y al menor, pero en el mundo 

mayor el elemento que es más claro y sutil, como el fuego, es más cálido, por lo 

tanto comoquiera que el espíritu es más sutil y claro que el corazón y que los otros 

miembros,  serán  los  más  cálidos  porque  los  espíritus  serán  más  cálidos  que el 

corazón.

Contrariamente, como quiere el Filósofo al principio de los Meteorológicos 

que cuanto  más  encuentra  el  agente  lo  más  fuerte,  tanto  más  fuerte  empuja  el 

resistente, de aquí que el agua cálida se congela con más fuerza que la fría796, por lo 

tanto comoquiera que la materia es más gruesa y más resistente en el corazón que 

en el espíritu, como la paja se inflama más rápido que el hierro, es manifiesto que 

el corazón es más cálido que el espíritu de mismo modo que el hierro candente lo 

es más que la paja en llamas.

Por esta razón si se dice que cualquier cosa es acerca del inicio y de lo 

iniciado, se dice que es antes acerca del inicio que de lo iniciado, por lo tanto 

comoquiera que el corazón es el principio del espíritu, se dice que el calor es antes 

acerca del corazón que del espíritu.

A  esto  dicen  algunos  que  los  espíritus  son  de  manera  informativa  más 

cálidos, en cambio,  el corazón lo es de manera efectiva.

Mediante esto queda bastante clara la solución a los argumentos.

De otro modo puede decirse que el corazón es siempre más cálido que el 

espíritu, porque el calor no existe para el espíritu a no se a través del corazón.

A  lo  primero  por  el  contrario  hay  que  decir  que  el  calor  formal  en  el 

corazón está en una materia más gruesa que en el espíritu, de aquí que como el 

hierro candente es más cálido que la paja en llamas, así el corazón lo es más que el 

espíritu.

A la segunda cuestión hay que decir que no es semejante, pues el fuego, 

porque es el más sutil y más brillante de entre todos los elementos, no recibe la luz 

ni el calor de los otros elementos, sino el espíritu recibe el calor del corazón.

796 Cf. Meteo. 348b31-35.

1038



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

3. Respecto a lo tercero dice así y se pregunta si la composición blanda de 

un corazón es mejor que su composición dura, pues cuanto mayor es el calor en el 

corazón tanto más fuerte es la virtud, y en la composición gruesa y dura el calor 

tiene más vigor o es más fuerte que en una blanda, por lo tanto la composición dura 

es mejor que la material.

Por esta razón el corazón está en continuo movimiento y genera calor y 

espíritu a través de la fricción de las partes, por lo tanto la composición gruesa y 

dura  sostendrá  mejor  el  movimiento  y  la  fricción  de  las  partes  que  la  blanda, 

porque la  composición   blanda se disolvería  rápidamente.  Es  manifiesto  que la 

composición dura es mejor que la blanda.

Contrariamente dice el Filósofo en el libro  Acerca del alma que decimos 

que las carnes blandas son aptas para la mente, por lo tanto la composición blanda 

es mejor que la dura.

Por esta razón dice Avicena que la composición blanda en el corazón es 

más elogiada797.

A esto hay que decir que en cuanto a la virtud vital y a la generación del 

calor  la  composición  gruesa  es  mejor  que  la  blanda,  y  así  proceden  los  dos 

primeros argumentos. Pero en cuanto a lo útil del ingenio y de la aprehensión es 

mejor la composición blanda en el corazón, y así hablan el Filósofo y Avicena. 

Respecto a esto se pregunta por qué la parte puntiaguda del corazón es más 

sólida y dura que la base798.

Y por qué en los animales cálidos la parte puntiaguda está más abajo y la 

base está más arriba799, y, en cambio, en los peces es al contrario.

Y también por qué se halla más un hueso en el corazón que en el hígado o 

en los otros miembros interiores800.

797 Véase “De dispositionibus cordis” en Avicena, Canon medicinae III fen 11 tract.1.
798 Véase H. A. 496a5-20, 506a33-35; P. A 666b-2.
799 Véase H. A. 507a-10; P. A. 666b10-13.
800 Véase P. A. 666b15-20.

1039



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué en algunos animales se halla, y en otros no, como se halla en el 

corazón del ciervo más que en otros animales.

Se pregunta también acerca de la controversia entre el Filósofo y el médico, 

porque el médico dice que se halla en el corazón del ciervo, y el Filósofo dice que 

se encuentra sólo en el corazón del caballo y del buey801.

También  se  pregunta  por  qué  el  hueso  del  corazón  del  ciervo  es  más 

medicinal que otros huesos.

A la primera cuestión hay que decir que una causa es porque el corazón en 

cuanto a la base se opone al cerebro y recibe las humedades del cerebro, y por esto 

la base es más blanda que el cono, a saber.

La segunda  causa es  porque  la  base a  través de la  gran  vena recibe  de 

manera continua la delegación desde el hígado, de aquí que como la arteria es de 

una composición más dura y más sólida que la vena, porque la arteria tiene dos 

membranas y la vena una sola802, y como la punta o el cono inferior es más sólido y 

más duro que la base, así pues está mucho más cerca la arteria a la punta y la gran 

vena a la base.

A otra cuestión hay que decir que en los animales cálidos el corazón recibe 

del cerebro las humedades mediante la base, y por ello en éstos la base está más 

arriba.

Por  otra  parte  a  través  de  la  parte  ancha  del  corazón  se  produce  la 

insuflación hacia los otros miembros. Y porque a partir del calor se produce más la 

insuflación del calor y del espíritu del propio corazón hacia los otros miembros. Y 

por qué requieren más calor los miembros superiores que inferiores puesto que son 

más nobles, por esto la base está más arriba y el cono más abajo. En cambio, en los 

peces  es  al  contrario,  porque  en  ellos  hay  poco  calor,  de  aquí  que  si  la  base 

estuviera más arriba, recibiría las humedades del cerebro y al punto el calor sería 
801 Cf. H. A. 506a7-10; P. A. 666a18; G. A. 787b18-19.
802 Cf.  Pantegni fol. 7 va “de venis”: …sunt autem nature rarioris atque mollioris quam nervi et  
epate nature fuerunt vicine ut mutarent aliquantulum cuiuslibet rei ad se venientis  succum sive  
sanguinem, que de una tunica sunt facte non de duabus sicut arterie. Arterie enim spiritus recipiunt  
et sanguinem, iste vero solum sanguinem. Vene ergo exeuntes ab epate sunt due...

1040



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

sofocado, y por esto en ellos el cono o el lugar más calloso estuvo más arriba, para 

que no fuera enfriado en exceso por el cerebro, que es un miembro frío, y la base 

estuvo más abajo.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  el  corazón,  como  está  en  continuo 

movimiento, es melancólico y de sustancia gruesa, y por ello igualmente el hueso 

es melancólico y se genera más rápidamente en el corazón que en otro miembro, y 

esto sucede más en los animales melancólicos, porque en ellos el corazón es más 

grueso y melancólico, como en el caballo y en el buey.

Para la controversia hay que resolver que en el corazón del ciervo no se 

genera un hueso sino que se genera un cierto cartílago que el médico llama hueso 

del corazón del ciervo803. Y esto es porque el caballo y el buey son animales más 

grandes y duros que el ciervo, o de composición más dura, y por ello se genera más 

rápidamente un hueso duro en éstos que en el ciervo.

En cambio, el hueso del corazón del ciervo es más medicinal que los otros, 

porque, como dice el Filósofo en el capítulo octavo de este libro, la oveja es el 

animal más necio de entre todos los animales804, en cambio, el ciervo es el animal 

más discreto, de aquí que sabe elegir las hierbas más apropiadas para si, ya que la 

cierva cuando quiere parir, come dragontea805, y porque tiene el cuerpo muy débil 

en cuanto al calor, como el animal está muy hinchado, elige las hierbas que tienen 

803 Véase  Liber  dietarum particularium cum commmento...fol.  136 ra  6:...et  ratione  abundantie  
nutrimenti  melancholici  generatur  os  seu  cartilago  in  medio  cordis  ipsorum  ex  superfluo 
nutrimento melancholico, et ibi ratione fortitudinis seu fortioris virtutis existentis in corde. Queritur  
quare os de corde cervi  valet  in passionibus cordis.  Una causa est  secundum aristotelem quia  
cervus est valde ingeniosus et astutus unde comedit herbas valentes et habentes aspectum ad cor ut  
pulegium, origanum et cetera, et huiusmodi imprimit nutrimentum, unde dicit Galenus quod cibus 
dat propriam naturam stomacho, quia ergo huiusmodi os generatur ex herbis habentibus aspectum  
ad cor. Propter hoc valet in passionibus cordis. Secunda est causa Avicene, quia ut dicit quando 
aliqua medicina composita recipitur in corpore, natura dividit eam et aromatica transmittit ad cor  
et  ad  membra  que  eis  indigent  et  alia  simplicia  ad  membra  que  talibus  indigent.  Similiter  in  
medicinis cardiacis natura dividit illas et transmittit ad cor  os de corde cervi, ut illud confortet...
804 Véase H. A. 610b24; Plinio VIII 75 donde se habla del carácter estúpido y simple de la oveja.
805 Según Aristóteles algunas hembras comen diversos tipos de plantas, unas para facilitar el parto o 
después de éste. Pone el ejemplo de la cierva que come dragontea, o las cerdas y las ovejas, a las 
cuales el hecho de comer bellotas les hace abortar. Véase H. A. 611a15-20, 604a-3.

1041



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

buena relación para el corazón. Y por ello el hueso que se genera en el corazón, por 

razón de estas hierbas, es más medicinal que los otros huesos806.

La segunda causa es porque el corazón en el ciervo es peor que en los otros 

animales, porque es más melancólico, y por ello su superfluidad es mejor,  pero 

porque se genera en el corazón del ciervo.

4. Respecto a la cuarta cuestión se pregunta primero si la vida en el cuerpo 

determina para si algún miembro, y si es así, si este miembro es el corazón.

Respecto a lo primero dice así el Filósofo: que el vivir es para los seres 

vivos el existir, pero el existir no determina para si una parte en el cuerpo sino que 

conviene como a cualquier parte, por lo tanto de manera semejante lo hace la vida.

Por esta razón se escribe en el libro Acerca del movimiento del corazón que 

el primer acto sale de la sustancia del alma, en cambio, los segundos salen de la 

virtud. Pero la sustancia del alma está proporcionalmente en cualquier miembro, 

por lo tanto de manera semejante lo está la vida que hay anteriormente.

Por esta razón vivir es moverse por si mismo, pero cualquier miembro a 

través  de  si  mismo  es  movido  por  la  virtud  del  alma,  por  lo  tanto  cualquier 

miembro a partir de si mismo tiene vida.

En contra está Avicena que dice que el corazón es el domicilio del alma y 

su habitante es el alma807, por lo tanto mediante el corazón la vida se halla en todos 

los otros miembros.

Por esta razón el Filósofo dice esto en este libro: que como el alma es la 

única vida, el principio respecto a la parte del cuerpo es único, a saber, el corazón.

806 Desde la  antigüedad se  han considerado como amuletos,  talismanes  o remedios  medicinales 
algunas partes del ciervo tales como los cuernos, la piel, etc. Véase Plinio VIII 49, 50 donde dice 
que dormir sobre la piel de un ciervo es refugio de serpientes o que un cuerno quemado aleja las 
serpientes;  Eliano II 9, la piel de ciervo es buena contra los animales venenosos; y así otros autores 
como Opiano,  Halieútica  II  289ss.,  Cinegética II  233ss.;  Nicandro,  Theriaká 139ss.;  Plutarco, 
Sobre las costumbres de los animales 22; Teofrastro,  Acerca de las causas de las plantas  4, 10; 
Lucrecio, VI.  
807 Véase Avicena, Liber de anima I.

1042



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esto dice el Filósofo en el libro undécimo que toda acción corporal se 

produce a través de un medio corporal808, por lo tanto la vida en el cuerpo está 

principalmente de algún modo.

Respecto a esto se pregunta acerca de la controversia entre el Filósofo y el 

médico, pues el Filósofo pone tan solo un principio de la vida, a saber, el corazón, 

y el médico pone cuatro miembros principales, el corazón, el hígado, el cerebro y 

los testículos.

A la primera cuestión hay que decir que hay una vida radical a través de la 

unión del alma con el cuerpo, y esta vida  está de manera proporcional en cualquier 

miembro. Y hay otra vida que es la material o la conservación de la vida que se 

halla en los otros miembros a través del corazón. Pues en el corazón se genera el 

calor y el espíritu a partir de los que se conserva la vida en todos lo miembros, y así 

la vida está de manera más principal en el corazón que en los otros miembros, y así 

habla Avicena809 y también el Filósofo. El corazón, en cambio, es aquel miembro a 

través del cual la vida se halla en los otros miembros,  porque el corazón en el 

hombre está en el medio igual que el sol está en el mundo mayor,  de aquí que, 

como el sol ilumina todas las partes del mundo, así el corazón influye sobre todas 

las partes del cuerpo.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  el  Filósofo  pone  un  solo  miembro 

principal porque el cuerpo del hombre se compone de cuerpo y alma, de aquí que, 

igual que el alma fue una sola, así también el principio del cuerpo de la parte de la 

vida debe ser uno solo, a saber, el corazón. Pero el médico, que es un artífice más 

sensible, no considera la influencia del alma, sino sólo las influencias materiales 

que pueden conservarse a través del beneficio de la medicina, y porque la virtud 

vital  está  en  el  corazón,  la  natural  en  el  hígado,  la  animal  en  el  cerebro  y  la 

generativa  en  los  testículos,  por  esto,  pone  estos  cuatro  miembros  principales, 

porque cuando se lastiman las operaciones vitales aplica las medicinas al corazón, 

cuando se lastiman las animales se aplican al cerebro, cuando lo hacen las naturales 
808 Cf. supra: P. A. 645b27-30, 653b27-29; G. A. 736b20-30.
809 Cf. “ad sciendum qui sit membrum et suae partes” en Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 5.

1043



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

las  aplica  al  hígado y cuando es impedida  la  virtud generativa las  aplica  a  los 

testículos.

1044



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión tercera

Lo que, en verdad, está en la parte posterior del cuerpo junto al cóccix…  

y etc.810

Respecto  al  décimo  cuarto  libro  restan  algunas  cuestiones  acerca  del 

corazón.

Y en primer lugar se pregunta si el corazón influye de tal manera en los 

otros miembros que de ningún modo recibe nada de ellos811.

En segundo lugar se pregunta si el corazón puede enfermarse812.

En tercer lugar si en la parte derecha del corazón la sangre es más cálida 

que en la parte izquierda, o al contrario813.

En cuarto lugar si es el corazón o el hígado el principio de la sangre814.

En quinto lugar si en la parte derecha del corazón la sangre es más cálida 

que en la izquierda o al revés.

También si lo es en la vena o en la arteria, y en cuál de éstas la sangre es 

más gruesa o más sutil815.

1. Respecto a lo primero se escribe así en el libro tercero de Los físicos816: 

todo agente mientras mueve en física, se mueve, y mientras actúa, padece. Y en el 

décimo séptimo capítulo de este  libro dice que todo lo que se mueve en física 

810 Cf. P. A. 689b1. 
811 En el corazón se hallan la facultad sensorial, la del movimiento y la de la nutrición, véase Acerca 
de la juventud 469a5-7; Acerca de la respiración 474a25; Acerca de la vida y la muerte 467b28, 34; 
acerca del sueño 455b34-456a5. En el corazón tienen su origen las venas y se elabora la sangre, y a 
su vez es enfriado por el cerebro, cf. P. A. 647b5-10, 652b17-22, 665b17; H. A. 513a22-23.  
812 Sobre las enfermedades del corazón v. P. A. 667a31-667b10.
813 La derecha es más cálida, cf. P. A. 667a-5.
814 Según Aristóteles, como ya se ha dicho más arriba, lo es el corazón, cf. P. A. 647b5-10. 
815 Sobre las venas y las arterias v. H. A. 513a7-515a26; P. A. 654a30-654b13, 667b10-668b32.
816 Cf. Física 201a23-25

1045



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

mientras mueve, se mueve, por lo tanto comoquiera que el corazón influye en otros 

miembros de manera natural, no así influye cuando recibe de otro miembro.

Por esta razón dice el Filósofo en este libro que el cerebro se sitúa en el lado 

opuesto  al  corazón  para  que  por  causa  de  su  frialdad  mitigue  el  calor  en  el 

corazón817, por lo tanto el corazón no sólo influye sino que también recibe de otros 

miembros.

Por ello dicen Haly y Galeno que el hígado opera de manera contraria al 

corazón según todas sus operaciones, pero el corazón no puede operar de manera 

contraria al hígado en cuanto a la sequedad, por lo tanto el corazón recibe también 

del hígado más que el hígado del corazón.

A lo contrario dice el Filósofo que el corazón influye sobre otros miembros 

y no recibe nada de ellos. Y Avicena que hay algunos miembros que sólo influyen 

y no reciben como el corazón, y hay otros que sólo reciben como la carne, y otros 

que reciben e influyen como el nervio y la vena818.

Respecto a esto se pregunta por qué el Filósofo relaciona la contraoperación 

del cerebro con el corazón, y el médico no.

Y por qué el médico relaciona la contraoperación del corazón y del hígado, 

y el Filósofo no.

Y por qué el hígado opera de manera contraria al corazón en cuanto a todas 

las cualidades, y no al contrario, puesto que el corazón es un miembro más noble 

que el hígado819. En efecto, el corazón no puede operar de manera contraria a la 

sequedad del hígado, como dicen Haly y Galeno.

A la  primera  cuestión  hay que  decir  que  esto  es  de  dos  maneras,  o  de 

manera material o virtual. Si es de manera material, de este modo el corazón recibe 

de otros tres modos, como dice Haly, pues recibe el aire frío a través de los poros 

817 Cf. supra,  P. A. 652b17-22 la finalidad del cerebro es enfriar el corazón. En cambio en Platón, 
Timeo 70c esta función la hace el pulmón. 
818 Cf. supra: “ad sciendum qui sit membrum et suae partes” en Avicena, Canon medicinae I fen 1 
doctr. 5.
819 Sobre el hígado y la vesícula biliar v. H. A. 506a20-507a20; P. A. 669b25-670b22.

1046



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

insensibles de todo el cuerpo, a través del pulso y a través del anhélito820.  Y el 

Filósofo añade un cuarto, a saber, la influencia del cerebro. Un quinto modo puede 

ser la contraoperación del hígado para con el corazón, y de todos estos modos el 

corazón recibe de los otros. Pero de manera implícita todos los miembros reciben 

de la virtud del corazón, y el corazón no recibe nada de los otros miembros, y así 

hablan en Filósofo y Avicena.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que todo agente en 

física mientras actúa, padece del mismo modo por el  que actúa, de aquí que el 

corazón influye de manera implícita en los otros miembros, y materialmente recibe 

de estos mismos. Por medio de esto queda clara la solución al tercer argumento, o 

digamos que el hígado no opera de manera contraria al corazón, a no ser a través de 

la relación con un tercer miembro, porque, en efecto, el corazón y el hígado deben 

calentar todo el cuerpo. Si el hígado es frío, opera de manera contraria al corazón, 

porque es frustrado por su fin a causa de esto, porque no puede calentar el cuerpo 

como debe, por causa de la falta de calor en el hígado, y Baro pone un ejemplo: Si 

dos hombres deben edificar un campamento y falla, uno opera de manera contraria 

a este fin,  porque en un término establecido y breve un solo hombre no puede 

constituir un campamento, sin embargo, puede hacerlo si ciertamente otro lo ayuda.

A otra operación hay que decir que la contraoperación del cerebro para con 

el corazón es abstracta, esencial e invariable, y por esto el filosofo está de acuerdo 

con esta contraoperación y el médico no. El médico, así pues, no está de acuerdo a 

no ser con aquella contraoperación que es variable, y puede cambiarse a través del 

beneficio de la medicina. Sin embargo, ésta es la contraoperación del corazón y del 

hígado que es accidental y respectiva, por esto el médico está de acuerdo con ésta, 

y el Filósofo no.
820 Véase Pantegni fol 5 rb: ...membrorum spiritualium cor est principalissimum quia vite et caloris  
naturalis est fundamentum quia de ipso ad alia membra procedit vivificanda, adiuvamenta sunt  
pulmo panniculi et lacerti pectoris, motu enim istorum ut trahitur aer ad refrigeraandum calorem 
cordis et calor expellitur fumosus qui circa dor coadunatur. Portantia ab ipso ad alia membra sunt  
arterie,  ipse enim sunt a corde naturalem accipientes  calorem et virtutem vitalem et naturalem 
portant  ad  omnia  corporis  membra,  membra  defensiva  cordis  sunt  sui  panniculi  diafragma et  
pectoris panniculi...

1047



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión hay que decir que la fuente de toda la humedad está en el 

hígado, y porque al secarse la fuente se secan los arroyuelos, de manera contraria a 

la sequedad del hígado no opera ningún miembro,  y la humedad del cuerpo no 

pudo operar de manera contraria porque el corazón siempre es más seco que el 

hígado. 

Y si tú pones objeciones, el principio de todo el calor está en el corazón, 

como el de la humedad en el hígado, por lo tanto el hígado no opera de manera 

contraria al calor del corazón, y así tampoco el corazón opera de manera contraria a 

la sequedad del hígado.

Digo que esto no es semejante, pues el hígado es por si mismo cálido, de 

aquí que si hay poco calor en el corazón, el calor intenso en el hígado puede suplir 

la falta de aquel. Pero el corazón es tan seco que de ningún modo es húmedo, y por 

ello si falta humedad en el hígado, de ningún modo se restaura la falta a través de la 

humedad en el corazón, puesto que el corazón es esencialmente seco, no húmedo.

2.  Respecto  a  lo  segundo dice  así:  el  síncope,  la rectigatio cardiaca,  la 

diaforesis y el tremor del corazón son enfermedades que están determinadas en el 

Viático821 y en otros libros, por lo tanto el corazón puede enfermarse.

Por esta razón Avicena arguye así acerca del cerebro que puede hacerse una 

apostema, que todo lo que puede extenderse de manera natural, puede extenderse 

de manera no natural. Pero el corazón de manera natural puede extenderse a través 

del alimento, por lo tanto también de manera no natural podría extenderse a través 

de la apostema822.

Por esta razón Galeno en su tratado Sobre †Hipócrates† dice en algún sitio 

que hay unas enfermedades estivales y otras hibernales,  y dice que no se llaman 

821 Véase Viaticus en Isaac, Omnia opera  vol. 2 fol. 154 ra-va. Se exponen las enfermedades que 
afectan al corazón, especialmente el tremor y la sincopis, y las medicinas que se han de suministrar 
para su tratamiento: …tremor cordis ex humiditate est coadunada in circundantibus cor pelliculis,  
hic morbos sit sanis et infirmis subito cum hec humiditas influit cordi…
…Sincopis est absolute defectio cordis et coadunatio totius sue virtutis in se atque ablatio fumi sui  
expellendi.  Impossibile  enim  est  esse  sincopim  sine  passione  cordis…Sobre  el  corazón  y  sus 
enfermedades véase también Avicena, Canon medicinae III fen 11 tract. 1.
822 “De anathomia et aegritudinibus cordis” cf. supra.

1048



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

estivales  porque  no  pueden  producirse  en  otro  tiempo,  sino  porque  se  dan 

muchísimo  en  verano,  por  lo  tanto  de  manera  semejante  aunque  el  corazón 

raramente se enferma, sin embargo puede enfermarse.

Por esta razón Galeno dice en el libro de Los interiores que la muerte es el 

dominio completo de la enfermedad sobre la naturaleza, pero el corazón se muere 

como los otros miembros, por lo tanto algunas veces padece enfermedades823.

Contrariamente  dice  el  Filósofo  que  sólo  el  corazón  de  entre  todos  los 

miembros no puede padecer una gran enfermedad824. Y arguye así: en todos los 

otros miembros  a parte del corazón se halla una apostema o alguna lesión, en el 

corazón  no  se  halla  ninguna lesión entre  los  animales  muertos,  por  lo  tanto  el 

corazón nunca puede enfermarse como el resto de los miembros.

Por esta razón el Filósofo al principio del libro décimo825, y Galeno en el 

Tegni dicen que entonces  cada miembro  está  enfermo cuando está  falto  de  las 

operaciones  cotidianas.  Pero las  operaciones  del  corazón son  la  dilatación  y la 

contracción, en cambio, estas operaciones del corazón no pueden cesar mientras 

hay vida, por lo tanto el corazón no puede enfermarse mientras hay vida.

A esto hay que decir que, como dice Galeno, toda enfermedad tiene cuatro 

tiempos: el principio, el aumento, el estado y la declinación. Digo, por lo tanto, que 

en cuanto al principio o en el inicio del aumento el corazón puede enfermarse, pero 

en  el  término del  aumento  o  en  el  estado nunca,  porque  mientras  hay  vida  el 

corazón no puede aguardar el aumento o el estado.

A lo primero por el contrario hay que decir que el síncope es la pasión del 

corazón a  través  de  la  compasión,  ya  que si   hay menos dolor  en  la  boca  del 

estómago, se compadece y se produce el síncope o el temblor del corazón, de aquí 

que el corazón no sufre una enfermedad a no ser sólo a través de la compasión.

823 Sobre las afecciones cardiacas v. Galeno, De locis affectis (ed. castellana) lib. V 298ss. 
824 Cf. supra, P. A. 667a31ss.
825 Cf.  H. A.  633b17-20. En el libro décimo contrariamente Aristóteles se centra especialmente en 
las enfermedades de la matriz.

1049



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Para  los  otros  argumentos  queda  clara  la  solución  a  través  de  la 

diferenciación.

3.  Respecto a lo tercero dice así el Filósofo en el capítulo  Acerca de la  

anatomía: que si algo crudo va al corazón de manera inmediata, o al instante lo 

sofoca o lo hace debilitarse826. Pero si la sangre se generara en el corazón, algunas 

veces la comida y la bebida cocidos irían al corazón, porque algunas veces sucede 

que la comida o la bebida no reciben ninguna digestión en el estómago, por lo tanto 

en el corazón no puede generarse sangre.

Por esta razón es más esencial la transmutación de la comida que la del aire, 

puesto que la comida se convierte, en cambio, el aire sólo se altera. Pero el corazón 

no atrae los aires de manera inmediata, sino mediante el pulmón, por lo tanto por 

una razón más firme no atrae el quilo de manera inmediata desde el estómago, sino 

mediante el hígado. Por esta razón en las cosas naturales lo semejante se genera a 

partir  de  su  semejante  de  manera  efectiva  y  no  material,  pero  el  hígado  es 

sanguíneo y el corazón no, por lo tanto el hígado es el principio de la sangre y no el 

corazón. 

Por  esta  razón lo sutil  y lo  grueso por  la  diferencia  en el  género no se 

generan en el mismo miembro. La sangre y el espíritu se diferencian en el género, 

por lo tanto comoquiera que los espíritus se generan en el corazón, aquí mismo no 

pudo generarse  la sangre. 

Por esto el Filósofo en el libro de Los posteriores dice que aquello que es la 

causa de una cosa, una vez puesta, se tiene la cosa, y una vez quitada se renueva la 

cosa827,  pero  la  posición  de  la  sangre  es  puesta  en  el  animal,  el  hígado  es  al 

contrario. Pues todo animal que tiene sangre tiene hígado, por lo tanto el hígado es 

el principio de la sangre y no el corazón.

826 Cf.  P. A.  650a34-35, 651a15;  G. A.  740a23-24. En el corazón, según el Filósofo, es donde el 
alimento acaba su proceso de elaboración y transformación en sangre. Una de las facultades del 
corazón, como ya se ha dicho, es la de la nutrición, la sangre es el alimento último.
827 Cf. A.  posteriores 76a40-76b.

1050



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Lo contrario dice el Filósofo, y arguye así: esto es lo que es el principio de 

una cosa en la que más hay, pero en los animales muertos hay más sangre en el 

corazón  que  en  el  hígado,  porque en  el  corazón hay una  concavidad  entre  sus 

compartimentos, y en el hígado no828, por lo tanto el corazón es el principio de la 

sangre829.

La segunda razón que pone es ésta: el hígado tiene un miembro opuesto a él 

mismo, a saber, el bazo830, por lo tanto no es el principio de la sangre, sino que el 

principio de la  sangre es  el  corazón o el  hígado,  por lo  tanto  el  corazón es el 

principio de la sangre.

Su tercera razón es ésta: el principio del continente y del contenido es el 

mismo, pero el corazón es el principio de las venas831, por lo tanto es el principio de 

la sangre que se contiene en las venas.

A esto hay que decir que el corazón es el principio radical de la sangre, pues 

el hígado no digiere la sangre a no ser que la reciba del corazón a través de la virtud 

que  le  apetece.  El  hígado,  en  cambio,  es  inmediato  al  principio,  próximo  y 

materialmente genera sangre. Por otra parte el complemento de la sangre se genera 

en el corazón porque la sangre del hígado es gruesa e indigesta respecto a la sangre 

que está en el corazón.

Otros autores dicen que el corazón es el principio de la sangre porque en el 

corazón no hay otro humor a  parte  de la  sangre,  pero el  hígado no es  sólo el 

principio de la sangre, sino también la sangre junto con los otros humores, de aquí 

que el corazón es el principio mediato, remoto y formal, en cambio, el hígado es el 

principio  inmediato  y  material.  Mediante  esto  queda  clara  la  solución  a  los 

argumentos.

4. Respecto a la cuarta cuestión dice así el Filósofo en el libro cuarto de Los 

meteorológicos: que las cosas †más cálidas† y más gruesas están en las no digestas, 

828 El hígado no tiene receptáculos, véase P. A. 666a29-30.
829 Véase P. A. 666a5-8; 666a34.
830 Véase P. A. 666a28-29.
831 Véase H. A. 513a22-23; P. A. 647b5-10, 665b17.

1051



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

pero la sangre que está en la parte izquierda es más digesta que la que está en la 

derecha. Pues, a través de la parte derecha pasa a la izquierda y allí se digiere más 

tarde, por lo tanto la sangre en la parte izquierda es más cálida y más gruesa que en 

la derecha.

Por esta razón la base del corazón se opone bien al cerebro, y la sangre que 

hay allí es enfriada por el cerebro. Pero la parte aguda no es enfriada por ninguno, 

por lo tanto comoquiera que el cono o parte puntiaguda está situada en la parte 

izquierda, la parte izquierda será más cálida que la derecha.

Contrariamente  dice  el  Filósofo  que  la  parte  derecha  es  bastante  más 

vigorosa y más cálida que la izquierda832, por lo tanto la sangre de las venas es más 

cálida que la arterial o al contrario, porque cuanto más avanza la sangre por las 

venas, tanto más se engruesa, porque la digestión avanza engrosándose. Pero la 

vena va a las arterias, por lo tanto la sangre arterial es más gruesa y más cálida que 

la de las venas.

Por esta razón los miembros superiores se nutren de la sangre arterial, en 

cambio,  los  inferiores  lo  hacen  de  la  sangre  de  las  venas.  Pero  los  miembros 

superiores son más cálidos que los inferiores, por lo tanto la sangre arterial es más 

cálida que la de las venas833.

Por ello dice Avicena que el más cálido de entre todos los miembros del 

cuerpo es el  espíritu y el  corazón834.  Pero los espíritus se generan de la  sangre 

arterial, no de la de las venas, por lo tanto la sangre arterial es más cálida que la de 

las venas.

Por el contrario las venas salen de la parte derecha del corazón, en cambio, 

las arterias salen de la izquierda, por lo tanto comoquiera que la parte derecha es 

832 Cf.  P. A.  666b6-10, el lado izquierdo es más frío, por esto la punta del corazón está inclinada 
hacia la izquierda, para compensar la frialdad.
833 Aristóteles utiliza la misma palabra para vena y arteria: φλεψ.
834 Cf. Avicena,  Canon medicinae I fen 1 doctr. 4, “De complexionibus membrorum”: ...quod in  
corpore est calidius spiritus et cor a quo procedit, deinde sanguis licet in hepate generetur quia  
enim cum corde continuus existit ab eo plus acquirit caloris quam hepar habeat...

1052



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

más cálida que la izquierda, la sangre de las venas será más cálida que la sangre 

arterial.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la sangre en la parte 

izquierda es más sutil que en la parte derecha, y lo es más en la arteria que en la 

vena.

En cambio, a esto que tú pones objeciones hay que decir que la sangre que 

está en la parte izquierda es más digesta, por lo tanto es más gruesa.

Hay que decir que la digestión avanza engrosándose cuando llega sobre el 

todo, y desde allí se produce la humedad, y después el miembro. Pero la digestión 

sobre la sangre que se halla en el corazón en la parte izquierda, está sobre la parte y 

no sobre el todo. Y porque esto se presenta siendo sutil, ya que desde allí deben 

generarse los espíritus,  y son cuerpos sutilísimos, por la misma causa la sangre 

arterial es más sutil y más cálida que la de las venas.

Vistas estas cosas queda clara la solución a los argumentos.

Respecto a esto se pregunta por qué la sangre no tiene un emuntorio835.

Y por qué la ictericia nunca se produce a partir de la sangre836.

Y por qué no se produce una disminución de la sangre procedente de la 

arteria como de la procedente de la vena.

Y  por  qué  algunos  caballos  se  la  hacen  disminuir  como  sobretodo  los 

caballos húngaros.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la sangre es amiga de la 

naturaleza,  y  por  esto  es  apreciada  y  retenida  por  la  naturaleza,  y  por  ello  la 

naturaleza no le dio un emuntorio, porque no necesita expulsarla.

La segunda causa es porque los otros humores son superfluidades respecto a 

la sangre.

835 La sangre no tiene continuidad, es interna, cf. H. A. 511b18-19; P. A. 650b7-8.
836 Sobre la ictericia véase P. Hispanus, Obras médicas, Thesaurum pauperum, op. cit. pp. 217-219. 
Véase también el artículo P. Conde Parrado y M. J. Pérez Ibáñez, “De Varrón a Quevedo: sobre los 
nombres latinos de la ictericia”. Faventia 22/2 2000, 51-66,  que estudia cómo se ha designado esta 
enfermedad  a  lo  largo  de  los  siglos,  destacamos  el  apartado  de  la  Época  Medieval  donde  se 
enumeran los textos y autores de medicina medieval que tratan esta afección.

1053



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Mediante esto queda clara la solución respecto a la ictericia, pues la ictericia 

se produce a través de la expulsión de los humores hacia la superficie de la piel, 

cuando la naturaleza no necesita expulsar la sangre, por lo tanto la ictericia no se 

genera a partir de la sangre.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  una  causa  es  porque  tememos 

excesivamente el flujo de la sangre en la disminución  de la arteria.

Y si tú objetas que hay más sangre en la vena que en la arteria. 

Hay que decir que es cierto, pero, porque la sangre en la arteria es más sutil 

y bulle más por razón de los espíritus, tememos mucho más el flujo de la sangre en 

la arteria que en la vena. Pues no sólo la sangre que está en la arteria es evacuada, 

sino también la sangre que fluye desde todo el cuerpo hacia un lugar es evacuada.

La segunda causa es porque tememos la consolidación de una herida.

La tercera causa es porque la arteria tiene dos membranas y es mucho más 

nerviosa, en cambio, la vena tiene sólo una membrana y cuando es pinchada en el 

nervio, genera un espasmo.

La cuarta causa es porque en la arteria se generan los espíritus que no deben 

salir del cuerpo, porque cuantos más espíritus hay en el cuerpo, tanto más fuerte es 

la virtud.

A otra cuestión hay que decir que en los caballos hay mucha sangre, porque 

de entre los restantes animales abundan mucho en el alimento837, y porque están en 

continuo trabajo, por esto a través del movimiento la sangre bulle y se hace sutil y 

sobretodo en época cálida. Y esta sangre va al cuello y desde su cima le apetece allí 

la vena y así tales caballos la hacen disminuir para si.

Después se pregunta si la naturaleza puede librarse del sudor sanguíneo, 

porque  como  se  relaciona  la  primera  digestión  con  la  segunda,  así  lo  hace  la 

segunda  con  la tercera.  Pero  ninguna  superfluidad  de  la  primera  digestión  es 

expulsada a través de la segunda, por lo tanto la sangre que procede de la operación 

837 Cf. P. A. 650a35-650b.

1054



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

de la  segunda virtud digestiva  no puede ser  expulsada por medio  de la  tercera 

virtud digestiva, por lo tanto el sudor no puede ser sanguíneo.

Por esta  razón la tercera digestión procede del blanquear,  por lo tanto a 

partir de la operación de la tercera virtud digestiva el sudor no puede ser rojo, sino 

que de tal manera es la sangre, por lo tanto etc.

Por esta razón dice Galeno que la materia gruesa es expulsada a través de la 

separación, la materia sanguínea a través del flujo de la sangre, la materia colérica 

sutil a través del sudor, por lo tanto la sangre nunca es expulsada a través del sudor.

De  manera  opuesta  dice  el  Filósofo  que  en  algunos  hombres  el  sudor 

sanguíneo se produce  por causa del afecto del cuerpo y la debilidad de la virtud838. 

Por  esta  razón Isaac  dice  que  si  el  sudor  es  amarillo,  da  testimonio  de 

cólera, si es rojo de sangre, por lo tanto el sudor sanguíneo es posible.

A  esto  hay  que  decir  que  el  sudor  sanguíneo  nunca  se  produce  por  la 

naturaleza que opera de manera regular, y así proceden las primeras razones. Sin 

embargo, puede ser por un error de la naturaleza o puede ser por causa del dolor o 

del temor excesivo, como cuando ha sufrido en él mismo, o por la debilidad de la 

virtud o la rareza de la composición, y así habla el Filósofo e Isaac.

5. Obtenido esto, se pregunta acerca del hígado, y se pregunta primero si se 

genera a partir del esperma o de la sangre de la menstruación, porque, como dice 

Haly, los miembros radicales, si están heridos, nunca son examinados atentamente. 

Pero el  hígado,  si  está  herido,  nunca se  consolida,  pero  el  hígado,  si  estuviera 

herido, nunca podría ser consolidado, por lo tanto el hígado se genera a partir del 

esperma.

Por  esta  razón  dice  Avicena  que  a  partir  de  la  sangre  se  generan  dos 

ampollas,  y  de  una  se  genera  el  corazón,  y  de  la  otra  el  hígado,  por  lo  tanto 

comoquiera que el corazón se genera del esperma, por esto del mismo modo se 

genera el hígado.

838 El sudor es el residuo del humor líquido, cf. P. A. 668b-5; Meteo. 382b28.

1055



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Contrariamente dice Constantino que el hígado no se genera a partir  del 

esperma sino que es sangre coagulada839.

Por otro lado, el hígado es rojo como la sangre, por lo tanto se genera a 

partir de la sangre840.

A esto hay que decir que el hígado se genera a partir del esperma, de aquí 

que si se cociera, se pondría blanco como los otros miembros.

Constantino, en cambio, dice que se genera a partir de la sangre porque es 

débilmente coagulado como la sangre.

Respecto  a  esto  se  pregunta  por  qué  el  hígado  y  el  bazo  son  siempre 

redondos  en  los  animales  rumiantes,  y,  en  cambio,  son  alargados  en  los  otros 

animales841.

Y por qué el hígado está situado en la parte derecha842.

Y por qué un color feo da testimonio del hígado más que de otro miembro.

Y por qué el hígado del hombre se asemeja más al hígado del toro, como 

dice el Filósofo, que al de otro animal843. 

Y por qué la gran vena se envuelve más en el hígado que la vena aorta844.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el hígado está por causa 

de la existencia del animal, pues genera cuatro humores a partir de los cuales se 

nutren todos los miembros del animal, y por esto el hígado es redondo en todos los 

animales, para digerir mejor y quizá para que se aúne más éste mismo. Pero el bazo 

está por causa de la  buena existencia,  para purificar la sangre procedente de la 

melancolía, y por esto en los animales rumiantes el bazo es redondo, porque en el 

alimento de éstos hay muchas impurezas y es necesaria una gran depuración. En 
839 Cf. Constantino,  Pantegni, fol. 13va 24ss.:...Necesarium fuit epar ut cibum mutet et sanguinem 
faciat quem postea per venas in totius corporis membra traiciat, unde fit quod substantiua epatis  
coagulato  assimiletur  sanguini,  cibus  enim  in  stomacho  excoctus  et  digestibilis  factus  portam 
ingreditur...
840 Véase P. A. 670a20-29; G. A. 744b11-15.  
841 En el  hombre el  hígado es redondo y el  bazo estrecho y largo: cf.  H. A.  496b21-25; en los 
cuadrúpedos ovíparos el bazo, según el Filósofo, se parece a un riñón, cf. P. A. 670b15; y en otros 
animales son alargados y parecen dos, cf. H. A.507a;  P. A. 669a35. 
842 Cf. H. A. 496b17, 507a12-13.
843 Cf. H. A. 496b25.
844 Cf. P. A. 670a15-20.

1056



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cambio, en los animales que comen carne y en los no rumiantes el alimento se 

asimila más al cuerpo y tiene menos impurezas, y por ello en éstos el hígado es 

alargado,  porque no es  necesaria  tanta  depuración en su alimento  como en los 

rumiantes.

A la segunda cuestión hay que decir que el hígado hace al estómago aquello 

que el fuego hace a la estufa, y porque la digestión del estómago es más vigorosa 

en la parte derecha, el hígado está en la parte derecha para confortar la digestión en 

el estómago.

La segunda causa es porque el hígado recibe la influencia desde el corazón, 

en  cambio,  la  situación  del  corazón  está  en  la  izquierda  y  la  influencia  en  la 

derecha.

A la tercera cuestión hay que decir que hay un cierto calor radical en la piel, 

y éste es blanco, y hay otro que se genera a partir de la sangre que viene de debajo 

de  la  piel,  de  aquí  que  si  el  color  es  rojo,  perfectamente  atestigua  una  buena 

digestión y la utilidad del hígado, si el color es feo, atestigua la mala salud del 

hígado.

A otra cuestión hay que decir que la gran vena lleva sangre, y por esto se 

retorna a través del hígado mediante el cual genera la sangre. Pero la vena aorta 

lleva espíritu y calor, y porque los espíritus no se generan en el hígado, la vena 

aorta no se envuelve por el hígado.

A la  cuarta  cuestión hay que  decir  que  el  toro  es  un  animal  de  mucho 

alimento, y por esto fue conveniente que tuviera un buen hígado para esto: para que 

pudiera digerir tanta cantidad de alimento. En el hombre se requiere la utilidad del 

hígado por causa de la utilidad de la digestión como en el toro por causa de la 

cantidad de alimento grueso, y por ello más, y etc.

6.  Después se pregunta acerca del pulmón, y en primer lugar acerca de su 

complexión845. 

En segundo lugar se pregunta acerca de su generación.
845 En relación al pulmón v. Acerca de la respiración; H. A. 496a30-496b15; P. A. 668b34-669b13; 
Platón, Timeo 70c.

1057



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En tercero acerca de su movimiento.

Respecto a lo primero dice así: todo lo que se dice de otra cosa, atestigua a 

aquella de la que se separa, pero las superfluidades que se separan del pulmón son 

flemáticas, por lo tanto el pulmón es de complexión flemática846.

Por  esta  razón  dice  Haly  que  las  enfermedades  semejantes  se  dirigen 

rápidamente a un miembro semejante, de modo que las enfermedades coléricas se 

dirigen a un miembro colérico y las flemáticas a uno flemático. Pero el pulmón, a 

lo sumo, sufre enfermedades del frío, por lo tanto el pulmón es flemático.

Contrariamente dice Avicena que el pulmón de manera radical es colérico, 

y de manera accidental es flemático847.

El pulmón es de sustancia porosa, pero la complexión colérica es porosa, 

por lo tanto el pulmón es colérico.

Por  esta  razón  dice  el  Filósofo  que  la  naturaleza  siempre  ordena  un 

miembro contrario  a  otro  para  reprimirlo,  como el  cerebro  se  ordena  contra  el 

corazón. Pero muchas humedades flemáticas se delegan al pulmón, por lo tanto 

será de complexión contraria a aquellas humedades, por esta razón será colérico, 

como parece que concedo por las razones ya dichas.

La segunda causa es porque el pulmón está en continuo movimiento,848 y lo 

cálido se mueve fácilmente.

La tercera causa es la atracción del aire, porque la atracción es de lo cálido 

vacío, de lo semejante y de toda la especie, como quiere Avicena.

A lo primero por el contrario hay que decir que las superfluidades están en 

el miembro de dos maneras: o a través de la vía del conocimiento, y entonces la 

superfluidad es testada por el miembro, o a través de la vía de la derivación, y 

como las humedades flemáticas abundan en el pulmón.

846 El Filósofo dice que el pulmón es esponjoso, poroso y su función es enfriar el calor, cf.  H. A. 
496b3; P. A. 669a16-669a25, 668b34; Acerca de la respiración 437b9-474a6.
847 Véase “De dispositionibus pulmonis” en Avicena, Canon medicinae III fen 10 tract. 1.
848 Cf. P. A. 669a14-17, al entrar el aire dilata y contrae, el movimiento, según Aristóteles, lo recibe 
del corazón.

1058



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a lo segundo dice así el Filósofo: que el pulmón en un principio es 

rojo849, pero los miembros radicales son blancos, por lo tanto el pulmón no es un 

miembro radical.

Contrariamente dice Avicena que una herida en un miembro radical puede 

no curarse ni consolidarse. Pero una herida en el pulmón no puede curarse, por lo 

tanto el pulmón es un miembro radical, lo cual concedo. Pero primero se generan el 

corazón, el hígado y el cerebro, y después el pulmón.

A esta razón por el contrario hay que decir que el pulmón en un principio es 

rojo no de manera natural sino accidental por causa de la abundancia de sangre.

Respecto a esto se pregunta por qué una úlcera en el  pulmón a penas o 

nunca se cura.

Y por qué la hética sigue a partir  de su úlcera, y nunca a partir  de otro 

miembro.

También se pregunta acerca de la controversia entre el Filósofo y el médico. 

Pues el Filósofo dice que el pulmón es el término del calor, y el médico pone, sin 

embargo, al corazón como el término del calor.

A lo primero hay que decir que el pulmón es un miembro radical y por esto 

una herida no puede consolidarse.

La segunda causa es que las  heridas no se  sanan a  no ser  que antes  se 

purifiquen.

A otra cuestión hay que decir que una causa es porque un pulmón ulcerado 

deniega al  corazón su deber,  y por ello el  calor se inflama sobre manera en el 

corazón, y le sigue la consumición de la humedad radical y se produce la hética.

La  segunda  causa  es  la  proximidad  de  éste  al  corazón  en  cuanto  a  su 

situación, pues como la úlcera está en el pulmón, allí se genera la pus, y el pulmón 

concibe un calor innatural porque la pus se produce en parte por el calor natural y 

en parte por el innatural, y por esto el corazón siempre calienta y le sigue la hética.
849 El Filósofo parece contradecirse, en  P. A. 669a25 dice que el pulmón está lleno de sangre, en 
cambio, dice lo contrario en P. A. 669b9. Esta contradicción que explicada en H. A. 496a36, donde 
afirma que el pulmón no posee sangre, pero sí está irrigado por numerosas venas.    

1059



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La tercera causa es porque del pus generado en la úlcera se libran horribles 

humores hacia el corazón, y allí  se inflaman y se dividen por todo el cuerpo y 

consumen las humedades de todo el cuerpo, y por ello le sigue la hética.

A otra  cuestión hay que decir  que el  pulmón es el  término dividido del 

calor, y así dice el Filósofo. Pero el corazón es término formal del calor en el ser, y 

así habla el médico.

Respecto  a  lo  tercero en primer lugar  se  pregunta  si  el  movimiento  del 

pulmón es por el corazón.

En segundo lugar si el pulso está en el hombre y no en los otros animales.

Respecto a lo primero dice así Haly: que el movimiento del corazón y el de 

la arteria es al mismo tiempo850, pero el anhélito y el pulso no son al mismo tiempo. 

Pues si el anhélito nunca va cuando hay muchos pulsos, por esto el movimiento del 

corazón no es a causa del movimiento del pulmón.

Por esta razón dice Constantino que toda operación que se produce a través 

de los músculos y los nervios es animal. El movimiento del pulmón es de este tipo, 

pues se produce a través de los nervios que vienen del cerebro, los cuales por su 

parte se reflejan hacia el cerebro, por lo tanto el movimiento del pulmón no es por 

la virtud vital.

Por esta razón todo movimiento que se puede retardar es animal y no vital. 

Pero  retenemos  el  anhélito  cuando  queremos  y  no  el  pulso,  por  lo  tanto  el 

movimiento del pulmón no es por la virtud vital.

Contrariamente dice el Filósofo que si alguna forma se predica acerca del 

principio y de lo principado, se predica de lo principado a través del principio, 

como se predica el calor del fuego, se predica de una cosa encendida a través del 

fuego.  Pero el  corazón es la causa del pulmón, por lo tanto el  movimiento  del 

corazón es la causa del movimiento del pulmón.

850 …cor et arteriae dilatantur et constringuntur: Cf. Pantegni fol. 16 rb 3. 

1060



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que el movimiento del pulmón ha sido compuesto a 

partir de la virtud animal y de la vital, pues el corazón es el principio que mueve, 

los músculos y los nervios son el principio a través del cual se mueve.

Respecto  a  lo  segundo dice  así:  el  pulso  existe  por  causa  del  calor  del 

corazón que debe ser ventilado, por lo tanto comoquiera que en todos los animales 

el calor del corazón necesita de la ventilación, en todos los animales que tienen 

arterias habrá pulso. 

Por esta razón, como el corazón se ventila mediante las arterias a través del 

pulso, así lo harán mediante el pulmón a través del anhélito. Pero en los animales 

que tienen pulmón hay anhélito, por lo tanto en todos los que tienen arterias hay 

pulso.

Por el  contrario dice el Filósofo que sólo en el hombre hay pulso, y así 

arguye que sólo en el hombre hay esperanza y temor. Pero por razón de esperanza y 

de temor hay pulso, que es el movimiento del corazón y de las arterias para que se 

ventile el  calor  del corazón, y este  pulso está en todos los animales  que tienen 

arterias, y así proceden las primeras razones. 

Y también hay un cierto pulso que es igual que un suspiro, como cuando 

alguien por causa de un fuerte pensamiento acerca de la cosa querida o enemiga, 

retiene largo tiempo el anhélito y después de manera súbita respira fuertemente, y 

este anhélito se llama suspiro. Y tal pulso es sólo por razón de esperanza o de 

temor, y éste sólo se halla en el hombre, y de éste habla el Filósofo.

Respecto a esto se pregunta por qué el pulmón de las aves se divide en 

muchas partes y, en cambio, en el hombre se divide sólo en dos851.

Y también por qué el pulmón en las aves es seco852, y, en cambio, en los 

animales que generan es húmedo.

Y por qué la sangre que viene del pulmón es espumosa y mucha, y también 

sin dolor.

Y por qué el flujo de sangre desde el pulmón es mortal.
851 Véase P. A. 669b25.
852 Véase P. A. 669a26, en los ovíparos el pulmón es pequeño y seco.

1061



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la primera de estas cuestiones hay que decir que una causa es porque el 

hombre tiene el corazón más cálido, y por esto necesita de una mayor ventilación. 

En cambio, un pulmón no dividido retiene mejor y más aire que uno dividido.  Y 

por esto en las aves el pulmón fue dividido en muchas partes, en cambio, en el 

hombre tan sólo en dos, porque las aves no tienen el corazón tan cálido.

La  segunda  causa  es  porque  el  aire,  cuando  pasa  a  través  de  muchos 

recodos,  no  llega  tan  rápido  al  corazón,  y  en  el  hombre  requiere  una  rápida 

penetración

La tercera causa es porque el hombre es un animal más húmedo que el ave, 

de aquí  que las  humedades en el  hombre impiden la  formación del  pulmón en 

pequeñas partes.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  el  pulmón  en  estos  animales  de 

complexión radical es colérico, y las aves son coléricas, y por esto el pulmón en 

éstos es seco, en cambio, en los animales que generan es más húmedo.

A otra  cuestión hay que decir  que,  como dice Galeno,  por  una parte  la 

espuma es causada sobre los recodos a partir de la agitación, y así es causada en las 

olas del mar por la agitación de los vientos.

Por otro lado la espuma es causada a partir de la ebullición, como queda 

claro en el agua hirviendo.

De un tercer modo se generan ampollas en el agua de la lluvia que son signo 

de una larga duración de la lluvia, y todas éstas convienen en el pulmón, pues está 

en continua agitación ya que es el ventilador del corazón, como dice Agustín. Por 

otra parte está cerca de una fuente de calor puesto que está cerca del corazón, y el 

calor  lo  hace  bullir.  Igualmente  muchas  humedades  son  delegadas  al  pulmón 

porque está en continuo movimiento, y el aire que viene por las arterias entra por 

debajo de estas humedades, y por esto la sangre espumosa viene del pulmón.

A otra  cuestión hay que decir  que viene mucha sangre por  causa  de  la 

sutilidad y la ebullición de la sangre en la arteria.

1062



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La segunda causa es la proximidad del corazón en el que está el habitáculo 

de  la  sangre.  Pues  el  corazón  a  través  de  la  compasión  hace  pasar  de  manera 

continua la sangre al pulmón, y va sin dolor porque el pulmón no tiene nervios, y 

por esto es insensible, y el dolor es el sentido de una cosa contraria.

A otra cuestión hay que decir que el flujo de la sangre desde el pulmón es 

mortal porque igualmente sigue la hética y después la muerte, de aquí que éste es el 

orden, como dice Alejandro853, que de lo que se renueva se genera la tos y de la tos, 

la ruptura de la vena, y de la ruptura de la vena se genera la hemoptisis,  y del 

epítema se genera la pus y de la pus la úlcera, y de la úlcera la hética, y de la ética 

la muerte.

853 Sobre algunas de las obras de A. de Afrodisia véase Alejandro de Afrodisias,  Problemata (I-II),  
J. L. Ideler,  ed.,  Physici et medici graeci minores,  Berlín 1841 (reimpr. 1963) y  (III-IV),  en H. 
Usener,  ed.,  Alex.  Aphrodisiensis  quae  feruntur  Problematorum  libri  III…,  Prog.  Gymn. 
Joachimsthal, 1859. 

1063



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

1064



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

    

LIBRO XV

Cuestión primera.

Y ya hemos narrado la disposición de los miembros de los animales y  

etc.854

Respecto al décimo quinto libro de manera general hay dos cuestiones. 

La primera es acerca del diafragma855.

La segunda es acerca de los miembros nutritivos.

1. Respecto a lo primero se pregunta en primer lugar cómo no hay ninguna 

membrana en medio de la región que divida en medio de las regiones, y por qué la 

membrana bajo el diafragma es mayor que en medio de las otras.

Se pregunta también por qué alrededor de los costados y del cóccix esta 

membrana que divide es más densa y gruesa, en cambio, alrededor del medio es 

más tierna y sutil856.

854 Cf. G. A. 715a1.
855 Respecto al diafragma v. H. A. 496b11-16; P. A. 672b10ss.
856 Cf. P. A. 672b25-35.

1065



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

También se pregunta por qué mueve al intelecto a través de su tacto cuando 

el intelecto no es acto de ninguna parte del cuerpo857.

También por qué es de un máximo sentido y de un dolor tal que se produce 

sofocación con su gran tacto. 

Y por qué a partir de su tacto, como en las axilas, se provoca la risa.

Y por qué si se produce un cosquilleo en la palma de las manos o de los pies 

o en las axilas, se provoca la risa858.

Por qué solo el hombre se ríe y los otros animales no.

Y por qué en los niños la risa está de manera natural, y, en cambio, en los 

ancianos está la tristeza.

Y por  qué el  tacto en si  mismo no provoca risa,  y,  en cambio,  en otro 

miembro sí provoca risa.

Y por qué el bazo es el causante de risa. 

En cambio, el hígado lo es del amor.

El corazón es el causante de la sabiduría.

La hiel, en cambio, es causa de la ira y de la tristeza.

El pulmón lo es del habla.

Como se sabe por medio de estos dos versos: 

cor sapit, pulmo loquitur, fel conmove iras

splen ridere facit, cogit amare iecur859  

Y por qué a partir de las acciones indecentes que dañan en gran medida o 

lastiman, se provoca más la risa.

Se pregunta también por qué una risa provoca otra risa.

También por qué una risa o la alegría son causa de risa y el  llanto o la 

tristeza lo son de manera semejante, comoquiera que la tristeza y la alegría son 

opuestas y nada y lo mismo son al punto la causa de los opuestos.
857 Cf. P. A. 673a5-6.
858 Respecto a la risa y a las cosquillas v. P. A. 667a7-10, 673a2-30; Problemas XXXV 6-8, 965a23.
859 Cf. Flos Medicinae Scholae Salerni 486 / Rezende 942. en la edición de Andrea Sinno, Milán, 
1987, p. 298-299. “El corazón guarda la sabiduría, el pulmón es el órgano de la palabra, la bilis 
provoca la ira, el bazo hace reír, el hígado obliga a amar”. 

1066



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué la úvula divide entre la región animal y la vital,  el diafragma 

entre la natural y la vital, y el peritoneo entre la nutritiva y la generativa.

Y por qué el diafragma es más fuerte y duro que todas las otras membranas.

Hay  que  decir  que  el  diafragma  separa  los  miembros  vitales  de  los 

nutritivos.

Y porque en la región vital está el corazón que es el miembro más noble 

para esto, para que el miembro conserve bien a los relacionados con la respiración, 

conviene que sea de composición fuerte, y que esta membrana sea muy densa y 

gruesa. Comoquiera que estos miembros están cerca del estómago, allí se recibe 

crudo lo no digesto, en los músculos es más espeso porque sale de cada uno de los 

costados, y por esto hacia su raíz es más gruesa.

La segunda causa es porque al lado del estómago está la parte superior del 

hígado. En el lado izquierdo está el bazo, y por esto, para que se conserven mejor 

estos miembros, es más espesa en los costados que en el medio.

 A otra cuestión hay que decir que esta membrana es mayor entre los otros, y 

por esto se compadecen mucho las membranas del cerebro de las cuales salen los 

nervios sensitivos, y por ello es de mucho sentido y de gran dolor, porque está 

cerca el corazón, y el dolor es el sentido de una cosa contraria. El tacto, en cambio, 

provoca la risa porque está cerca el corazón en el que se radican los accidentes del 

alma.

La otra causa es porque es de un sentido mejor, y por esto se produce el 

cosquilleo en su tacto, y de ahí le sigue la risa, y de manera semejante sucede en las 

axilas, porque allí está la abertura del corazón y la carne glandulosa que comunica 

en gran manera con el diafragma.

En la  palma de la  mano porque allí  la  carne es temperada  y de óptimo 

sentido. En las plantas de los pies porque este lugar no está acostumbrado al tacto, 

y por ello, porque los miembros propios están acostumbrados a tocarse el uno al 

otro, no causa risa el propio tacto sino el ajeno.

1067



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La  segunda  causa  es  porque  de  la  misma  raíz  son  o  salen  todos  los 

miembros del mismo cuerpo.

A otra cuestión hay que decir que la sangre es más pura y limpia en el 

hombre que en los otros animales, y por ello le es más apropiada la risa.

Y lo es más en los niños y en los jóvenes, porque tienen la sangre más pura.

Y los ancianos tienen abundancia de melancolía, que es la causa de la tristeza, y a 

través de esta vía el hígado es la causa del amor porque es sanguíneo y porque es la 

causa eficiente de la sangre. El bazo, en cambio, es la causa de la risa por accidente 

porque purifica la sangre procedente de la melancolía que es la causa de la tristeza. 

El corazón, en cambio, es la causa de la sabiduría porque en el corazón se generan 

los espíritus que son los medios de la sabiduría y del pensamiento en el hombre. En 

cambio, la hiel conmueve las iras porque contiene la cólera, y la cólera genera ira y 

más audacia. Comoquiera que la hiel es demasiado amarga, tanto, a saber, que los 

coléricos tienen una osadía maníaca, como dicen Haly y Galeno, y a partir de la 

risa le sigue la hiel a través de la dilatación del cerebro, como ocurre a partir del 

dolor a través de la comprensión del cerebro.

Y advierte que los actos desordenados son la causa de la risa porque son 

desacostumbrados.

2.  Después  de  pregunta  acerca  de  lo  segundo,  a  saber,  acerca  de  los 

miembros nutritivos860.

Se pregunta por qué las aves y los peces no mastican.

Y por qué generalmente los rumiantes tienen cuatro vientres861.

Y también por qué en las aves el estómago es doble, a saber, la molleja y el 

buche862.

Y por qué en los peces no863.

860 Sobre el estómago en general v. P. A. 674a9-675a30. 
861 Cf. P. A. 674a31-674b16.
862 Cf. P. A. 674b16-675a; H. A. 508b27ss. 
863 Cf. P. A. 675a30.

1068



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y se pregunta por qué hay en algunos animales y en otros no, como en la 

garza.

Y por qué en los peces el estómago es pequeño y sensible.

Y por qué un estómago pequeño primero es tierno y blando, como el buche, 

y más tarde es duro, como el hígado. 

Y por qué el estómago en las aves tiene forma redonda.

Y también por qué en el perro el estómago es pequeño.           

 Y por qué se le asemeja más el estómago del hombre.

Y por qué en el perro los intestinos comienzan desde el delgado hacia el 

grueso, y, en cambio, en el hombre y en los otros animales es al revés,  ya que 

proceden del grueso hacia el delgado864.

Y por qué los intestinos del hombre y en algunos otros animales †parecen† uno 

sólo en número. 

Y por qué no se halla excremento entre los peces865.

O por qué los peces no defecan.

Y por qué en los peces se requiere un miembro repleto de ventosidad que se 

llama bastión †y se parece a un nueve†.

Y por  qué en algunos animales los  excrementos  son duros  en forma de 

píldora,  como  en  los  ratones,  pues  ciertamente  en  otros  son  de  sustancia  y 

composición blanda.

También se pregunta por qué en el hombre las defecaciones son amarillas, y 

en el perro la defecación es dura y blanca, en los bueyes y vacas es verdosa, en las 

aves es negra por dentro y blanca por fuera, y en la cabra es negra.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que las aves no mastican 

porque no tienen dientes866, y la causa de esto es porque tienen la boca a lo largo, y 

por ello se alarga demasiado en la cabeza. 

864 Con respecto al intestino v. P. A. 675a30-676a5.  
865 Cf. P. A. 675b12.
866 Cf. P. A. 662a35-674b20.

1069



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por  otra  parte  la  boca  es  delgada,  y  si  hubiera  dientes,  serían  inútiles, 

porque allí no hay sitio donde pueda retenerse el alimento. Del mismo modo los 

peces no mastican porque el agua penetraría hasta corazón867.

La  segunda  causa  es  porque  son  animales  tragones868 y  al  instante  el 

estómago atrae el alimento.

La tercera causa es porque son animales demasiado fríos y flemáticos, y por 

ello necesitan de alimento muy digesto, porque su estómago no puede digerir más 

allá  del  flema  sino  que  es  todo  el  flema lo  que  digieren.  En  los  rumiantes  el 

alimento es muy grueso, y por ello tienen cuatro vientres869.

El primero lo tiene para contener el alimento de modo que en un momento 

de reposo lo llevan de nuevo a la boca y lo rumian.

El secundo estómago lo tiene para empezar la ingestión.

El tercero para que allí se haga hasta la mitad.

El  cuarto  lo  tienen  para  que  se  complete  la  ingestión.  En  las  aves,  en 

cambio, el  estómago y el buche están en lugar de los dientes, porque no tienen 

dientes870.

La  segunda  causa  es  porque  son  de  movimiento  veloz  y  el  estómago 

demasiado lleno les impide volar.

La tercera causa es porque adquieren para si la comida o el alimento con 

esfuerzo y dificultad, de modo que allí se reserva la comida y el estómago la atrae 

en un momento de necesidad. En los peces no hay buche porque tienen dientes y 

porque no necesitan de tanta digestión como las aves. 

867 Cf. P. A. 662a9-12.
868 Cf. P. A. 675a20-25.
869 Cf. H. A. 507a36ss.; P. A. 647b7-15. El primero, la panza, es la región más voluminosa y en la 
que desemboca el esófago. Puede tener sacos accesorios y es la más rica en papilas con una función 
termo-reguladora en algunas fermentaciones; el segundo,  la  redecilla, es de forma más o menos 
esférica, desempeña una función básica con respecto a la fracción líquida del alimento. El tercero, el 
libro,  es  de  forma alargada  e  interviene  en  la  absorción  del  agua.  Y  el  cuarto  es  el  cuajo,  el 
estómago,  propiamente  dicho.  Cuando  el  alimento  baja  por  el  esófago,  cae  a  la  panza  donde 
fermenta tras lo cual es regurgitado para continuar su masticación.  Tras la segunda masticación 
vuelve a descender por el esófago hasta la redecilla, de allí al libro y al cuajar.
870 Cf. H. A. 508b27ss; P. A. 674b20-22.

1070



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es por parte del objeto, porque tienen el alimento más digesto, de 

aquí que en las aves grandes que viven de la rapiña, comoquiera que son demasiado 

cálidas  y  fuertes  porque  tienen  el  alimento  más  digesto,  y  pueden  adquirir  la 

comida cuando quieren, como son fuertes, en ellos no hay buche, como en la garza 

o el halcón y en algunos otros. En los peces, en cambio, el estómago es pequeño, 

porque los peces se extienden a lo largo, y por esto no pueden tener un estómago 

ancho.

La segunda causa es porque no digieren con una gran digestión, el buche es 

blando y débil en las aves para que pese menos y no impida a las aves volar, y 

porque no digieren la comida, sino que la hacen volver un poco y la preparan. A 

esto  hay que  decir  que,  porque  se  digiere  después  en  el  segundo estómago,  el 

segundo estómago es  duro para que digiera mejor y conserve el alimento para la 

cólera, ya que las aves son coléricas o de figura jovial, para que ocupe o tenga un 

lugar más pequeño, y porque la figura redonda tiene muchísima capacidad. En el 

perro, en cambio, el estómago es pequeño porque su alimento es muy puro ya que 

vive del mismo alimento que el hombre, y por esto el estómago del hombre se 

asemeja al estómago del perro, porque el perro se ordena hacia el hombre para su 

protección y para su modo de vivir871. De aquí que, igual que los rumiantes tienen 

los  vientres  grandes  por  causa  del  poco  alimento,  así  el  perro  tiene  el  vientre 

pequeño por causa del buen alimento.

La segunda causa es porque el perro es un animal goloso, de aquí que si 

tuviera un estómago grande, comería tanto que se mataría. Esta misma causa puede 

asignarse en los peces. Los intestinos del perro comienzan desde el grueso hacia el 

delgado para que los alimentos no salgan rápido de los intestinos sino que esperen 

el  tiempo de la  digestión,  porque si  fueran al  contrario,  cuando reciben mucho 

alimento, el perro estaría en una continua diarrea o con el flujo del vientre, que es 

lo mismo872. En el hombre hay dos pares de intestinos.  En los intestinos delgados 

se  digiere  lo  superfluo  en  donde  se  halla  lo  más  puro  y  necesario  para  los 
871 Cf. H. A. 507b16-17; P. A. 674a25-30.
872 Cf. P. A. 675a34-675b.

1071



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

miembros. En los gruesos se digiere la materia que debe expulsarse. Y por esto hay 

tres  intestinos  delgados:  en  el  primero  se  comienza  la  primera  digestión,  en  el 

segundo se hace hasta la mitad y en el tercero se completa873. Por esta misma razón 

hay tres intestinos gruesos.

En los peces no se halla excremento porque no digieren tanto alimento, ya 

que allí podría producirse excremento, pero sería muy amargo, porque lo que es 

sutil es atraído por los miembros a causa de la dulzor, en cambio, lo que es grueso 

es rechazado por la naturaleza y se transmite igual que lo amargo hacia la vesícula. 

En los animales que beben mucho, las evacuaciones son líquidas, en cambio, en 

otros animales que beben poco o nada son duras. En los peces, en cambio, hay un 

miembro lleno de ventosidad para que naden mejor y espaciadamente igual que las 

bolsas que se ponen a los niños que aprenden a nadar. Y esto también lo quiere el 

Filósofo. Para la otra cuestión queda clara la solución en Los pronósticos.

873 Cf. P. A. 675b34-676a5. El intestino delgado se divide en el alto o duodeno, el medio o yeyuno, y 
el bajo o íleon.

1072



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Y de este modo empezaremos a hablar acerca del esperma, y etc.874 

Respecto a las cosas que preceden restan tres cuestiones de manera general, 

y en primer lugar se pregunta acerca de la complexión de la evacuación.

En segundo lugar si el estómago se nutre del quilo.

En tercer lugar acerca de la hiel.

1. Respecto a lo primero hay que decir, como dice Galeno, que todo lo que 

se separa de alguna cosa, es testado por aquello de lo que se separa. Pero el quilo es 

flemático, y la evacuación, que es la superfluidad del quilo, es flemática.

Por esta razón la evacuación es expulsada para que se purifique la sangre 

que es cálida, por esta razón la evacuación será fría y seca.

Por esta razón, como dice Isaac, la complexión se sigue de la materia y el 

sabor de la complexión, pero la materia de la evacuación lo hace de la materia 

terrestre, igual que la materia de la orina es la acuosidad, pero la materia terrestre 

es fría y seca, por lo tanto la evacuación será fría y seca.

Lo contrario dice Avicena, que todos los excrementos animales calientan y 

secan875.

A esto hay que decir que la complexión por un lado es dada por la materia, 

y así la evacuación es fría. Por otro lado es dada por la causa eficiente, igual que la 

leche se genera de la sangre cálida y grasa, sin embargo, son frías por razón de la 

causa eficiente, porque son generadas por un calor débil, y así, comoquiera que 

874 G. A. 721a29.
875 Avicena  trata  de  las  propiedades  de  los  excrementos  de  diversos  animales,  véase  Canon 
medicinae II tract. 2 cap. 607 y 613.

1073



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

toda orina y excreción se genera por un fuerte calor en una y otra parte, es cálida y 

seca.

Por un tercer modo la complexión es dada a través de la mezcla, y así el 

excremento y la orina son cálidos y secos por razón de la cólera que se mezcla con 

éstos  mismos  aunque  sea  evacuación,  y  en  cuanto  que  procede  de  la  materia 

terrestre,  debe  ser  fría  y  seca.  Por  medio  de  esto  queda  clara  la  solución  al 

argumento.

A la primera cuestión respondo y digo que la evacuación no es de manera 

inmediata para depurar la sangre sino el quilo, y porque el quilo es frío y húmedo, 

por esto la evacuación es de complexión contraria, cálida y seca.

2. Respecto a esto se pregunta acerca del quilo, que es lo segundo.

Respecto a lo segundo se procede así: el último alimento del cuerpo es la 

sangre, pero el quilo no es sangre, por lo tanto no es el alimento del estómago.

Por esta razón en los que tienen un orden, una vez destruido lo anterior, se 

destruye lo posterior, por lo tanto, comoquiera que el quilo no pasa a través de la 

segunda virtud digestiva, no será objeto de la tercera, por consiguiente el quilo no 

nutre el estómago.

En cambio, contrariamente dice Isaac que el estómago atrae del quilo la 

parte que le conviene.

Por esta razón dice el Filósofo que los animales no sanguíneos se nutren de 

la no sangre876, pues el estómago no tiene sangre, por lo tanto el estómago no se 

nutre de la sangre sino del quilo.

Por esto dice Avicena que el alimento restaura lo perdido, conforta la virtud 

y aumenta el calor877, pero el quilo hace todas estas cosas en el estómago, por lo 

tanto el quilo es el alimento del estómago.

A esto hay que decir que hay un alimento de conversión que de manera 

ordenada avanza a través de todas las digestiones, y hablando de tal cosa dice que 
876 Cf. H. A. 678a27-678b5.
877 Véase  Avicena,  Canon  medicinae,  I  fen  2  doctr.  2:  “De  iis  quae  proveniunt  ex  his  quae 
comeduntur et bibuntur”. 

1074



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

el quilo no es el alimento del estómago. Y también hay otro alimento que se genera 

a través de una acción continua, igual que a partir del flema se produce la sangre en 

cualquier parte del cuerpo, así digo que el quilo puede nutrir al estómago, pues a 

partir del quilo puede producir sangre a través de una acción continua, y de aquí, el 

ros, el cambium y el glutinum, y así puede nutrirse.

Unos dicen que el estómago se nutre del quilo en cuanto a la membrana 

interior, pero no en cuanto a la exterior.

Otros dicen que el estómago se nutre a partir del quilo, del alimento de la 

confortación, pero no del alimento de la conversión. Por medio de esto queda clara 

la solución a los argumentos. Y de aquí se deriva que una miga de pan en el vino 

aligera al que sufre un síncope, y si se pone en la boca, pues a través del olor se 

reconforta la respiración en la boca, se restablece así y cesa del síncope. Si, en 

cambio, la miga de pan se halla en el estómago, entonces lo aligera muchísimo, 

porque el corazón está cerca del estómago.

Respecto a esto se pregunta por qué la cólera de entre los otros humores se 

separa muchísimo de la sangre878.

Y por qué la cólera se pasa hacia el estómago a través de los miembros 

inferiores, en cambio, la melancolía lo hace a través de los superiores.

Y por qué no hay ningún humor que conforte la virtud retentiva al igual que 

la melancolía conforta la apetitiva, en cambio, la cólera conforta la virtud digestiva 

y la expulsiva.

Y por causa de qué el receptáculo de la cólera es mediano, y, en cambio, el 

de la melancolía es grande y largo.

Y por qué la cólera se sitúa en el hígado, en la vesícula, la cual se halla en el 

hígado, en cambio, la melancolía está fuera, en el bazo.

Y también por qué los peces no tienen cólera en el hígado como los otros 

animales.
878 Sobre la teoría hipocrática de los humores cf. supra,  P. A. 677b3ss. El Filósofo niega que haya 
diferencia entre la bilis amarilla y la negra, que habían tenido importancia en la teoría médica del s. 
V a.C.

1075



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por qué el hígado de los peces es de alimento más sabroso que el de los 

otros animales879.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el alimento en cuanto 

que es dulce, nutre, y porque la cólera es amarga, se separa mucho más de la sangre 

y rechaza a la propia naturaleza mucho más que los otros humores.

La  cólera,  en  cambio,  por  razón  de  su  complexión,  comoquiera  que  es 

cálida, conforta a la virtud digestiva por razón de su punto álgido, porque modifica 

los intestinos y conforta la virtud expulsiva. La melancolía se aleja hacia la parte 

superior  porque  allí  fortalece  muchísimo  a  la  virtud  apetitiva.  Y  las  virtudes 

apetitiva  y  retentiva  son  confortadas  por  el  mismo humor,  porque  la  retractiva 

fortalece a través de lo frío y lo seco como la apetitiva.

Otros dicen que los alimentos no deben ser retenidos largo tiempo en el 

estómago, y por ello no hubo ningún humor que confortase la virtud retentiva.

A otra cuestión hay que decir que es retenida más cólera en el hígado que 

melancolía  en  el  bazo,  porque  el  hígado es  cóncavo  y  redondo,  y  el  bazo no, 

aunque haya más cantidad que en el bazo, no perjudica el hígado. En cambio, así 

no fue conveniente respecto al bazo, porque se sitúa en el lado opuesto, y por ello 

el hígado fue de figura redonda, porque la figura redonda es de entre todas la que 

tiene más capacidad.

A otra cuestión hay que decir que la melancolía, puesto que es fría y seca, 

se opone más a los principios de la vida y a la complexión del hígado que la cólera, 

y por esto la vesícula fue situada con el hígado. En cambio, el bazo está en el lado 

opuesto y en un miembro o receptáculo propio.

La segunda causa es porque la cólera ayuda a la virtud digestiva ya que es 

cálida, en cambio, la melancolía no ayuda sino que preferiblemente la impide.

En  los  peces  se  halla  una  cólera  amarga  porque  se  nutren  de  alimento 

flemático y desechan lo contrario, a saber, la parte colérica que es muy amarga, y 

por esta causa no tienen la cólera alrededor del hígado como los otros animales.

879 Cf. P. A. 677a22-23, los animales que no tienen bilis poseen un hígado bueno.

1076



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Y por ello el hígado en los peces es de alimento sabroso porque no tiene 

ninguna mezcla de la cólera que es amarga.

3. Respecto a lo tercero se pregunta en primer lugar si la hiel puede causar 

una dolencia aguda, porque, como dice Galeno880, la enfermedad es aguda o porque 

aflige con agudeza, pero cada una, o porque mata rápidamente o porque aflige de 

manera continua. Pero cada una de estas cosas puede hacer que existan en la hiel, 

por lo tanto puede causar una dolencia aguda.

Por esta razón dicen los autores que la terciana es fuerte cuando es aguda, 

pero la cólera que hay en la hiel puede hacer fuerte la terciana, por lo tanto puede 

hacerla aguda881.

Contrariamente dice el  Filósofo que la hiel no es causa de las dolencias 

agudas,  y  esto  lo  demuestra  así:  una  dolencia  es  aguda  cuando  la  materia  se 

desparrama por el estómago, el hígado y el pulmón. La materia que hay en la hiel 

no se desparrama así, por lo tanto no puede causar una dolencia aguda.

La segunda razón de esto es tal: a algunos hombres en los que no hay hiel, 

no les afecta una dolencia aguda, por lo tanto la hiel no es causa de una dolencia 

aguda.

A esto  hay que  decir  que hay una  aguda que  se  produce  a  partir  de la 

materia dispersa a través de venas pequeñísimas en el pulmón, en el hígado y en el 

estómago, y ésta no puede ser materia en la hiel, si se da una causa, aunque pueda 

ser un accidente. Y de tal dolencia aguda habla el Filósofo.

Por otro lado se le llama aguda porque aflige de manera aguda y continua o 

mata en breve tiempo. Y así puede ser la hiel a causa de una dolencia aguda, y así 

proceden las razones a lo opuesto.

880 Véase Galeno, De crisibus (op. cit.).
881 Véase P. Hispanus, Obras médicas, Tractatus de Febribus, op. cit. “de febre terciana”, pp. 309-
311.  Y también de P. H. Questiones super libro De crisi et super de diebus creticis, BN Madrid ms. 
1877, fol. 248ra-251vb donde se comenta esta obra atribuida por algunos a Galeno.

1077



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Respecto a esto se pregunta por qué la superfluidad de una impureza como 

el excremento y la orina nunca produce fiebre, en cambio, la superfluidad de lo 

residual a veces produce fiebre. 

A esto hay que decir que una causa es porque la podredumbre fortalece a 

través de lo cálido y lo húmedo. Pero la superfluidad de una impureza es terrestre, 

fría y seca.

La  segunda  causa  es  porque  en  la  podredumbre  febril  se  requiere  la 

ebullición  y  la  mezcla  de  lo  puro  con  lo  impuro.  Pero  la  superfluidad  de  la 

impureza no puede bullir, ya que es gruesa y terrestre, y no puede producirse la 

mezcla de lo puro con lo impuro, porque, en efecto, no hay nada de puro, y por ello 

etc.

1078



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

 

LIBRO XVI

Algunos tienen el principio de este libro sólo como este texto. Ya hemos 

declarado las virtudes y todas las sustancias, y etc.882

Cuestión primera

Ya hemos declarado más arriba que la naturaleza de las hembras es débil,  

y etc.883

Respecto al libro XVI se cuestionan de manera general dos preguntas.

La primera es acerca del sexo.

La segunda es acerca de los principios que intervienen en la sustancia del 

feto, como acerca del esperma y acerca de la sangre de la menstruación. 

Respecto a la primera se preguntan cuatro cuestiones.

La primera es acerca de la necesidad del sexo.

La segunda es acerca de su esencia.

La tercera acerca de la distinción y de la mezcla del sexo.

882 Cf. G. A. 731b9.
883 Cf. G. A. 726b34; P. A. 648a9ss.

1079



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La cuarta es acerca de las propiedades, y en primer lugar de las naturales.

Y en segundo lugar de las morales.

1. En la primera se arguye, como se escribe en el libro segundo Acerca del  

alma884, que cada individuo era corruptible. La virtud generativa le fue conferida 

para que al menos se conserve en una especie semejante, por lo tanto comoquiera 

que la generación es contra la corrupción, ya que la corrupción está en todos a 

través  de  la  naturaleza  común  porque  existen  a  partir  de  los  contrarios,  por 

consiguiente la generación estará en ellos a través de la naturaleza común, pero en 

los elementos y en los miembros mixtos hay virtud generativa o sexo, por lo tanto 

también lo hay en los seres vivos.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro cuarto de  los Meteorológicos885 

que entonces cada uno es perfecto cuando puede producir un ser semejante a si 

mismo, por lo tanto comoquiera que todo ser vivo es más perfecto en los miembros 

mixtos y en los elementos, la generación será en ellos más intrínseca, pero ellos 

generan sin sexo por lo tanto son seres vivos.

Por esta razón dice el Filósofo al principio del libro décimo quinto que el 

macho tiene la potencia de generar en otro, en cambio, la hembra la tiene en si 

misma886. Pero esta potencia está tanto en los elementos como en los mixtos y en 

los seres vivos, por lo tanto la generación será así en los elementos, en los mixtos y 

en los seres vivos.

Respecto a lo primero está de acuerdo el Filósofo, que dice que sólo hay 

sexo en los seres vivos, en las plantas está mezclado, y, en cambio, en los animales 

es distinto. 

Por esta razón dice el Filósofo en el décimo cuarto libro que cuanto más 

noble es algo, muchos más medios se requieren para esto. Pero la generación es 

más noble en los seres vivos que en lo elementado o en lo mixto, por lo tanto para 

884 Cf. Acerca del alma 415b3-7.
885 Cf. Meteo. 380a13-16.
886 Cf. G. A. 716a6-7.

1080



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

lo primero se requieren muchos más medios. Esta situación, en cambio, no existe a 

no ser, el sexo, por lo tanto también etc.

Entonces se pregunta por qué  o por qué causa la virtud generativa  en las 

plantas no puede operarse en las plantas a no ser a través del sexo, pero en los 

elementos y en los mixtos sucede sin el sexo887.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que hay una generación de 

manera material a través de la transición de ésta misma en esto, y en ésta es el 

mismo el que genera y el generado, y esto son los géneros sobre la naturaleza. Y 

hay una generación intermedia a través de la cual es externa, y se produce de forma 

mediata, porque es el mismo el que genera y el generado. O hay otra generación a 

través de la multiplicación igual que los cuerpos superiores generan calor y luz en 

aquellos inferiores.  Pero porque se dice que toda pasión una vez hecha es más 

abatida por la sustancia, y genera de este modo todo lo inferior que padece cuando 

actúa. Pero esto que genera o, dispuesta la materia, da la forma como el que genera 

por propagación, o una vez supuesta la materia reconduce dispuesta hacia la misma 

forma de potencia a acto, y ésta es a través de la conversión. La primera se da en 

los seres vivos, la segunda en los elementos y en los mixtos, porque es anterior el 

dar la materia y la forma que disponer la materia y conducir la forma a acto. Y por 

otra  parte,  porque  el  ser  vivo  que  genera  da  la   forma que  está  en  toda  parte 

cualquiera, al punto ni se extiende ni padece según la extensión de la materia a 

través de la esencia. Pero ésta y aquella son a través de la naturaleza de la virtud. 

La forma de los elementos, en efecto, es de la misma naturaleza en el todo y en la 

parte,  y  es  material,  extensible  y  particular  según  la  extensión  de  la  materia. 

También en gran medida es material, y de modo fácil puede imprimirse sin sexo. 

Pero en los seres vivos no es así y por ello necesita un medio. Éste, en cambio, es el 

sexo,  y por esto el  sexo sigue en los seres vivos.  Mediante esto queda clara la 

solución a aquello que se cuestionaba de por qué no es semejante respecto a la vía 

de  la  generación  y  de  la  corrupción.  En  efecto,  la  vía  de  la  corrupción  es 

887 Cf. G. A. 715a17ss.

1081



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

desordenada, pero la vía de la generación, como es ordenada, requiere una multitud 

de  medios,  y  por  ello  se  necesita  mucho  más  para  la  generación  que  para  la 

corrupción. Por lo tanto aunque la generación esté en todos a través de la misma 

naturaleza, sin embargo, para lo generado no se necesitan muchos medios sobre 

todo según sea más noble. La segunda causa es porque cuando un elemento genera 

una forma, nunca genera una cuando corrompe a otra. Pero en los animales hay esta 

generación porque nunca es como la corrupción de otro animal. Pues, comoquiera 

que los miembros oficiales se producen a partir de los semejantes, los semejantes 

no se corrompen sino que permanecen en los oficiales. Y esto es porque en las 

formas que tienen un orden, siempre lo posterior supone lo anterior, en cambio, en 

los elementos no es así porque es posible que allí haya dos formas contrarias, y por 

eso también etc.

A otra cuestión hay que decir que el macho genera en otro, o genera en 

cuanto al todo o genera en cuanto a la parte. Así pues, el hecho de que el macho 

genere en otro hay que entenderlo por razón de la forma última, de aquí que esto es 

cierto de manera impresa y efectiva. Pero el hecho de que el elemento tenga la 

potencia de generar en otro, esto es de manera efectiva y no impresa, porque no 

imprime nada ni pone allí nada de lo suyo, sino que sólo lo hace efectivo, porque 

hace efectiva una vida formal y corrompe otra, y por ello falla en el primer acto de 

la generación

2.  Respecto a la segunda cuestión arguye que no es posible, como dice el 

Filósofo al final del libro primero de los Físicos888, que a partir de las no sustancias 

se produzca la sustancia, pero a partir del macho, comoquiera que la hembra llega a 

ser sustancia y la hembra es sustancia, también son los extremos del sexo,  por lo 

tanto el sexo femenino será sustancia.

Por esta razón dice el Filósofo en Acerca de la vida y la muerte, que toda 

causa  es más noble para el causado o su igual. Pero si el sexo fuera un accidente, 

888 Cf. Física 191b10ss. 

1082



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

el sexo sería una causa más innoble, pero esto es conveniente, por lo tanto el sexo 

proviene de la sustancia.

A lo opuesto se arguye, como dice el autor de Acerca del movimiento del  

corazón, que algunos de los actos son primeros, como el vivir es el acto primero 

del alma, y sale de manera inmediata de la esencia del alma. En cambio, otros actos 

son segundos, y éstos se alejan de la presencia del alma mediante la virtud, igual 

que el ver se aleja de la sustancia del alma mediante la virtud visiva. Por lo tanto, 

comoquiera que el generar es propio del alma y no es un acto primero, porque si lo 

fuera nunca cesaría y se terminaría dentro de si, lo que es falso, el generar se aleja 

del alma mediante la virtud. Pero aquello que es el medio de esta salida no es otra 

cosa que el sexo, por lo que el sexo será o surge mediante la virtud, así pues el sexo 

será virtud o estará en un tipo de virtud. Pero toda virtud procede de un tipo de 

accidente, por lo tanto el sexo será un accidente.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro sexto de los Tópicos que si algo 

común se define a partir de varías partes, las partes de la definición son lo mismo 

en esencia a lo definido, y al contrario889. Si el sexo es la potencia de generar, por lo 

tanto el sexo es potencia, pero la potencia es virtud, como dice Averroes890, por lo 

tanto, comoquiera que la potencia es un accidente, es manifiesto que la potencia 

será un accidente, dado que el sexo es virtud.

En segundo lugar se pregunta si es activa o pasiva o las dos cosas, y se 

arguye así: la virtud del sexo se ordena hacia la generación de un tercero. Pero 

generar es actuar, por lo tanto esta virtud simplemente es activa.

Por esta razón dice Algazel en la  Metafísica que la virtud generativa es la 

más noble de entre todas las virtudes,  y por ello tiene un intenso deleite en su 

realización.  Pero  una  nobleza  así  no  estaría  en  esta  operación  a  no  ser  que 

simplemente fuera activa, por lo tanto etc.

889 Cf. Tópicos 139a25-139b16.
890 Véase  Averroes,  Comentario  al  libro  acerca  del  alma…op.cit. párr.8; Comentario  a  la  
Metafísica…op. cit. III 1-8, trata sobre el concepto de potencia. 

1083



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

El Filósofo se opone diciendo que el macho es la virtud activa y la hembra 

la pasiva. El macho, en efecto, da la virtud, la hembra, empero, da la materia, por lo 

tanto comoquiera que el actuar es de una sola forma y el padecer es de la propia 

materia,  el  sexo  masculino  es  solamente  activo,  y,  en  cambio,  el  femenino  es 

solamente pasivo, por lo cual también etc.

Por esta razón dice el Filósofo que el macho y la hembra son contrarios. 

Pero un contrario actúa una vez aproximado su contrario, y padece de éste mismo, 

por lo tanto el macho y la hembra padecen y actúan ambos uno del otro, por ello 

etc.

A la primera de estas cuestiones hay que decir, según el Filósofo y según 

Haly, que la virtud generativa es una rama de la virtud natural891. La virtud natural, 

en  efecto,  se  divide  en  alimenticia,  aumentativa  y  generativa.  Pero  esta  virtud 

generativa  supone  la  alimenticia  y  la  aumentativa.  Y  porque  toda  virtud 

generalmente es una cualidad o un accidente, por ello, como la virtud digestiva es 

un accidente, así no es otra cosa que el recorrido del alma sobre el cuerpo. Digo así: 

que  esta  influencia  viene del  alma vegetativa,  y  esta  virtud es  simplemente  un 

accidente, de aquí que toda virtud es un accidente.

A lo primero hay que decir que, como dice el Filósofo que †… a partir de 

las sustancias y…† de manera material. Por esta razón dice que el término es del 

principio  próximo  al  principio.  De  aquí  que,  igual  que  cualquier  cosa  está 

compuesta por materia y forma, así todo está concebido a partir del esperma y de la 

sangre de la menstruación. Pero, así pues, el sexo es a partir del macho y de la 

hembra †…†, dice que la causa es eficiente y no material, la primera se refiere al 

principio remoto y no próximo o unido.

A otra cuestión hay que decir que toda sustancia es más noble que cualquier 

accidente que proceda de otro de tal manera que la operación del alma intelectiva 

891 Cf.  Pantegni   fol 15 ra 58 y ss.:  ...  virtus naturalis est in epate que cum inde per venas ad  
membra procedit alia, epar tamen eam aliis administrat, hec in tres dividitur virtutes: generativam 
virtutem,  nutritivam,  pascitiva.  Generativa  est  que  de  spermate  et  menstruo  sanguine  infans  
generetur...

1084



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

es más noble que cualquier accidente del cuerpo892. Pero el flujo procedente de algo 

es doble: o es igual al principio primero, y así no fluye la generación a partir del 

sexo, o está en la razón del medio, y así la generación surge del sexo.

A otra cuestión hay que decir que el sexo algunas veces se recibe de manera 

concreta según lo que parece dividirse por medio del macho y de la hembra, y así la 

sustancia está en razón de la sustancia en la que está. En cambio, por otro lado, se 

recibe de manera abstracta en la medida que está en la virtud generativa, y así es el 

accidente y no la sustancia.

A otra cuestión hay que decir que ninguna virtud natural es activa de tal 

manera que de ningún modo puede ser pasiva. Pues comoquiera que todo agente 

natural actúa a través de un contrario y toda acción unida de tal clase no existe sin 

pasión, por ello etc. Porque toda acción está unida con pasión, por ello el sexo no 

es principalmente ni activo ni pasivo. Pero es principalmente activo en el macho, y 

principalmente pasivo en la hembra893.

A otra cuestión hay que decir que la materia es doble: una es la que es sólo 

materia, y ésta padece tanto que de ningún modo actúa. La otra materia es la que no 

es sólo materia,  sino que ya  tiene forma, y tal  materia  es femenina,  y por ello 

también etc.

3. Respecto a la tercera cuestión se pregunta en primer lugar acerca de su 

distinción894,  y  se  pregunta  primero  si  estos  dos  sexos  pueden  concurrir  en  lo 

mismo.

En segundo lugar por qué razón este recorrido está en las plantas, pero la 

distinción está en los animales.

En tercer lugar se pregunta si esta distinción está en todos los animales o no.

La cuarta cuestión es si diversifica a la especie.

892 Respecto al intelecto v. Acerca del alma 414b17-20; III, 4-8.   
893 En relación a la definición de macho y hembra v. G. A. 716a-17.
894 Sobre la distinción de los sexos v.  H. A.  537b23-538b24;  G. A.715a17-716a, 731b17-732a23, 
765b6-35. 

1085



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En quinto  lugar  se  pregunta  por  qué razón la  confusión  se  halla  en  los 

animales, en las aves, o, por consiguiente se halla lo indistinto.

En sexto  lugar  por  qué  en  unos animales  el  sexo  declina hacia  el  sexo 

masculino, y en otros hacia el sexo femenino. 

En séptimo lugar se pregunta por qué causa la virtud generativa tiene un 

órgano, en cambio, la aumentativa y la digestiva no.

Y se  pregunta  también por  qué se  da  más en  los  animales  y  no  en las 

plantas.

En octavo lugar se pregunta por qué causa los propios órganos difieren en la 

especie,  y,  en  cambio,  los  animales  de  los  cuales  son  propios  los  órganos  no 

difieren.

Respecto a lo primero arguye así: dice el Filósofo que todo lo que actúa 

para con un contrario actúa, por lo tanto, comoquiera que un agente natural actúa 

para consigo mismo, actúa para con su contrario895. Pero las cosas contrarias no 

padecen concurrencia, y sobretodo las contrarias activas y pasivas. Por lo tanto, 

comoquiera que el macho y la hembra son contrarios, como dice el Filósofo, el 

macho y la hembra nunca pueden concurrir. 

Por esta razón se dice que en el hermafrodita hay ambos sexos, este sexo no 

es una concurrencia a no ser por el error de la naturaleza. Por lo tanto, comoquiera 

que el sexo en los animales no concurre con el de las plantas por la naturaleza, el 

sexo, por consiguiente, coincide de tal manera en la planta y no en los animales.

El Filósofo se opone en el libro Acerca de las plantas diciendo que ...

Por  esta  razón se  arguye  así:  toda  planta  genera  y al  emitir  en otro ser 

aquello que está en las plantas, el sexo es confuso en cualquier parte, en cambio, en 

los animales el sexo está separado.

Por esta razón se arguye así: toda planta genera, y emitiendo en otro ser el 

fruto en cuanto que genera tiene la naturaleza del macho, y en cuanto que recibe 

895 Cf. Física I, 5-6.

1086



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tiene la naturaleza de la hembra, por lo tanto la planta tiene ambos sexos, el del 

macho y el de la hembra.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que el sexo es confuso y no 

separado por parte de la cosa y por parte del sexo. En la planta lo es por parte de la 

cosa, porque tiene virtud generativa en cualquier parte y en el todo y no determina 

para si la parte, al igual que no lo hacen ni la virtud digestiva ni la aumentativa en 

el cuerpo. Así pues dice el Filósofo en el libro segundo Acerca de las plantas que 

en las plantas el sol es igual que el padre y está en razón de agente, y, en cambio, la 

tierra es igual que la madre y está en razón de paciente896. Pero ésta no tiene la 

naturaleza  del  sexo  verdadero,  sino  solamente  la  propiedad.  Pero  el  animal 

generalmente  tiene el  alma que por encima de la  vida requiere el  principio del 

conocimiento, pues lo tiene a través del tacto y el gusto, por ello requiere del medio 

a  través  del  cual  la  virtud  cognitiva  se  vigoriza,  y  por  ello  el  principio  del 

conocimiento está más distinguido que el principio de la nutrición, y por esto tiene 

una parte determinada897.

A los argumentos, en cambio, hay que decir que los contrarios no separados 

nunca  pueden concurrir.  Pero  los  contrarios  separados  deben  concurrir  en  toda 

acción natural igual que la naturaleza del macho es confundida por la naturaleza de 

la hembra en las plantas,  así  pues,  así  en medio de lo generado a partir  de los 

contrarios  lo  mixto  se  contrae  del  mismo  modo  en  las  plantas  a  través  de  la 

confusión. A esta cuestión hay que responder que se habla acerca de la acción que 

está en los elementos que se dan a través de la conversión y no a través de la 

propagación.

Pero entonces se pregunta acerca de la controversia del Filósofo consigo 

mismo. Aquí y al final de la obra Acerca de las plantas dice esto: pues que el sexo 

es  indistinto.  Al  final  de  Acerca  de  las  plantas dice  que  algunas  plantas  son 

femeninas y algunas masculinas898.
896 Cf. G. A. 761b13ss.
897 Cf. Acerca del alma 414a29ss, donde se exponen las facultades del alma.
898 En G. A. 730b33-731b14 compara los animales y las plantas.

1087



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que el sexo se distingue: o por parte de la cosa que está 

dentro, y así como la virtud generativa de este tipo está en cualquier parte, así es 

distinto en las plantas. O por parte de la operación según más y menos, y así el sexo 

es distinto en las plantas, de aquí que es más fecunda por razón de la hembra, o 

menos por razón del macho. O por parte de la composición, como se debería, y así 

los  machos  son  de  composición  áspera,  y,  en  cambio,  las  hembras  tienen  la 

naturaleza de composición tierna. O por parte de la complexión, puesto que son de 

complexión  más cálida y más  seca por  razón del  macho,  pero por  razón de la 

hembra son de complexión más fría y húmeda.

A otra cuestión hay que decir que la diferencia de la cosa es doble: una es 

material y la otra es formal. La diferencia del sexo, como dice el Filósofo en la 

Filosofía primera es material, y porque la materia no diversifica a la especie de la 

cosa o a la cosa en la especie, por ello se distingue más de la hembra899. En la 

hembra las cosas comunican en lo más especial de la especie, de aquí que dice él 

mismo que, así pues, porque la diferencia del sexo es material, por ello no pudo 

existir la distinción a no ser por razón de la propia materia. En cambio, la propia 

materia de este mismo sexo son los órganos del sexo. Por ello los órganos difieren 

en especie, como los otros órganos del varón  difieren del de las mujeres.

Respecto al sexo quedan dos cuestiones.

La  primera  es  acerca  de  los  dos  aspectos  que  quedan  respecto  a  la 

distinción.

La segunda es acerca de las propiedades del sexo.

Respecto a la distinción primero se pregunta si la hembra tiende desde la 

naturaleza o no.

En segundo lugar por qué causa existe confusión en el sexo, de qué modo, 

por lo tanto, es confuso y etc., lo que se preguntaba arriba.

899 Cf. Metafísica 1058a30-1058b25.

1088



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

 4. Respecto a lo primero pregunta cómo es la virtud, y arguye así: la virtud 

fuerte masculiniza, en cambio, la débil afemina. Pero todo defecto está fuera de la 

naturaleza y fuera de su intención, por lo tanto también está en la hembra.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro décimo sexto que la hembra es un 

macho ocasional900, pero toda ocasión está fuera de la intención de la naturaleza, 

por lo tanto también la hembra está fuera de la intención de la naturaleza.

En el libro décimo quinto está en contra el Filósofo que dice que el macho y 

la  hembra  se  extienden  en  los  animales,  el  macho  como  principio  formal,  en 

cambio, la hembra como principio material901, y se arguye así: la naturaleza tiende 

a lo universal por si misma, pero lo hace a lo particular por accidente. Por lo tanto 

tiende hacia aquel sexo que sobretodo opera para la conservación del animal. Pero 

la  hembra es de tal  manera porque la  hembra es blanda y fértil,  en cambio,  el 

macho es áspero y duro, como se escribe en la obra Acerca de las plantas, por lo 

tanto la hembra tiende más desde la naturaleza que el macho.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la naturaleza es doble: 

universal y particular. La universal es la que está destinada a este hombre, porque 

el hombre pertenece a este animal, porque el animal tiende a través de si mismo a 

lo universal, y por accidente a lo particular, y ésta tiende no de la misma manera 

hacia el  macho y hacia la hembra por esto,  porque en estos mismos medios se 

conserva de manera universal, y así habla el Filósofo en el libro décimo quinto. Y 

la naturaleza particular es la que tiende por causa de la salvación de la especie, y 

ésta a través de si misma tiende al macho. Y en cuanto a esta naturaleza particular, 

la hembra siempre está contra la intención de la naturaleza universal. Y por ello 

dijo el Filósofo que la hembra es casi un macho ocasional.

A otra cuestión hay que decir que el Filósofo debe dar las causas desde la 

parte de la naturaleza universal, en cambio, el médico lo hace desde la parte de la 

naturaleza  particular.  Y  por  ello  dijo  Haly  que  la  hembra  siempre  yerra  y  se 

equivoca.
900 Cf. supra, G. A. 728a17-19, 765b5-10.
901 Cf. G. A. 716a5-7.

1089



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Se pregunta por causa de qué hay confusión en el sexo.

A esto hay que decir que, como dice el Filósofo, estos dos son los géneros 

que la sola razón de la naturaleza conoce. En cambio, el macho y la hembra a 

través de la confusión están en las plantas de manera sensible y esencial. Pero están 

de manera separada en todos los animales desde la parte de la cosa, pero desde la 

parte  del  sexo  a  veces  están  separadas  y  a  veces  no  separadas902.  Esta  no 

separación, en cambio, cuando se origina de la parte de la cosa igual que en los 

animales  viles  como  el  no  sanguíneo,  y  en  los  animales  generados  por  la 

podredumbre, ésta, en cambio, tiene la confusión y la incertidumbre del sexo, y 

esta confusión surge de parte de la cosa. O es la confusión de parte de la propiedad 

del sexo o en cuanto a las propiedades del sexo. Así pues, una propiedad es que el 

macho debe ser generalmente mayor que la hembra en cantidad.

La segunda propiedad es que llega a ser más audaz y más vigoroso.

La tercera es que la hembra padece y se somete, y, en cambio, el macho 

actúa  y  somete903.  Y por  esto  en  los  animales  en  los  que  estas  condiciones  se 

confunden igual que en los gorriones unas veces sucumbe la hembra y otras el 

macho.  Del mismo modo sucede en los animales  rapaces,  porque la  hembra es 

mayor que el macho, en efecto, por razón de sexo abunda este individuo, y por 

razón de éste se engrandece y su temperamento está en él, y por razón de éste se 

fortifica y defiende al propio macho. De aquí que es defendido por aquella porque 

está contra la naturaleza del macho. Y por ello, porque esta condición o confusión 

se produce sobretodo en las aves y sobretodo en las rapaces, por esto el género 

indistinto o la confusión en el sexo tiene que producirse sobretodo respecto a éste. 

Y advierte que se dice que el género es dudoso cuando desde la cosa declina hacia 

un extremo neutro como el día o el fin. Pero se dice que es epiceno o indistinto 

cuando por parte de la cosa declina mucho más hacia un lado, porque para con las 

propiedades es indistinto y hay confusión como en los animales que vuelan, en los 

rapaces y en las liebres. Pero se dice que es epiceno de parte de su significación, 
902 Cf. G. A. 715bss.
903 Cf. G. A. 729a27-30, 729b10ss.

1090



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

pero es indistinto de parte de la confusión e indistinción de las propiedades del 

propio sexo, como en la cantidad, en el acto de someter, de rapiñar o de defender. 

Sigue acerca de la segunda cuestión, a saber, acerca de las propiedades del 

sexo, y en primer lugar acerca de las naturales.

En segundo lugar acerca de las morales.

Respecto a lo primero se pregunta en primer lugar acerca de la complexión 

del sexo en cuanto que distingue o en cuanto que es el principio del distinguir.

En segundo lugar por parte de la cantidad.

En tercer lugar por parte de la vida.

En cuarto lugar por parte de la fecundidad o de la esterilidad.

5. Respecto a lo primero se arguye así: dice Haly que la complexión cálida 

de los testículos o no genera nada o crea hembras904, por lo tanto comoquiera que la 

hembra se genera tanto por el calor como por el frío, el calor y el frío no son el 

principio para distinguir el sexo.

Por esta razón dice el Filósofo que lo cálido, lo frío y lo húmedo son los 

principios para distinguir los accidentes corpóreos como el aspecto dulce, duro y 

tierno905. Pero la distinción del sexo no se funda en los accidentes materiales, por lo 

tanto la distinción del sexo no será por lo cálido.

Contrariamente  dice  Haly  que  la  virtud  fuerte  masculiniza  y  la  débil 

afemina.

Y el Filósofo dice aquí que la temperancia masculiniza y la destemplanza 

afemina.  Pero  la  complexión  es  el  principio  del  temperamento  o  del  no 

temperamento, por lo tanto la complexión es el principio para distinguir el sexo906.

904 Acerca de complexión de los testículos véase Pantegni fol. 3 rb 28 y ss. 
905 Cf. P. A. 648b-10.
906 La hembra es más fría y el macho más cálido, cf. G. A. 765b17-18. Según Aristóteles el origen 
del sexo está en el corazón, cf.  G. A.  776a30ss., la hembra no tiene la capacidad para cocer el 
alimento en su fase última (sangre), y por tanto es incapaz de segregar residuo puro (semen). 

1091



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Entonces se pregunta en qué sexo domina más el calor, porque Avicena dice 

que cuanto más cálido es, más fuerte y mayor es907. Pero la virtud es mayor en el 

macho que en la hembra, por lo tanto también lo es el calor natural.

Haly  parece  ser  contrario  porque  la  complexión  cálida  y  seca  de  los 

testículos o no genera nada o genera hembras. Pero la complexión sobretodo es 

cálida, por lo tanto etc.

A lo primero hay que decir que la calidad de la virtud en la fortaleza y la 

debilidad por si misma es la causa primera de la distinción del sexo. Y así dice 

Haly que la virtud fuerte siempre masculiniza y la débil afemina. Pero porque la 

virtud fuerte opera mediante la complexión y sobretodo es temperada, y la virtud es 

de este modo, sucede que tiende, y sobretodo si está en los testículos.

Si, en cambio, tiene un medio no temperado, entonces la virtud se debilita y 

genera  fuera  de  su  intención  una  hembra  que  no  es  otra  cosa  que  un  macho 

ocasional que genera un macho y no una hembra.

A las objeciones hay que decir que el calor es doble: uno es natural, y éste 

se  erradica  en  lo  aéreo  húmedo,  y  acerca  de  tal  calor  habla  Avicena.  El  otro, 

empero, es accidental908, y esta no temperancia está en los testículos, y ésta debilita 

la virtud y la enerva, y de tal calor habla Haly.

A otra  cuestión hay que hablar  según Galeno en el  libro  Acerca de las  

complexiones donde dice que la  complexión es  múltiple909:  una es  la  que  debe 

generarse  según  lo  que  decimos  que  todo  ser  vivo,  en  cuanto  tal,  es  cálido  y 

húmedo, como la lechuga y cualquiera de este tipo.

La segunda es qué se debe al clima, como las fieras que están aclimatadas a 

lo cálido y a lo seco. Pero todos los coléricos lo son tanto en el estómago como en 

lo húmedo flemático, al igual que todos los hispanos son generalmente coléricos.

907 Véase “de complexionibus aetatum et generum” en Avicena, canon medicinae I fen 1 doctr. 4.
908 Aristóteles también habla de un calor natural y otro accidental, cf. P. A. 649a-11.
909 Para Galeno las complexiones son nueve: una equilibrada y 8 no equilibradas. De estas ocho 
cuatro  son  simples  (cálida,  fría,  húmeda  y  seca)  y  cuatro  compuestas  (cálida  y  seca,  cálida  y 
húmeda, fría y seca, y fría y húmeda)

1092



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La tercera es qué se debe a la especie según de la que se hable, que todo 

león es  colérico  por  la  comparación  con los  otros  animales,  y  todo hombre  es 

sanguíneo.

La cuarta es qué se debe al sexo según se dice que todo cuerpo a partir de la 

reverberación del calor desde los miembros generativos calienta y se inflama, y a 

través de la abrasión de los miembros se afemina y se tiende hacia las costumbres 

femeninas,  de  aquí  que  está  comparando  un  individuo  con  otro  de  su  misma 

especie. Pero ésta o está en un punto o bajo la latitud. Si está bajo la latitud, como 

se dice que hay algunos hombres coléricos, otros flemáticos, otros sanguíneos y 

otros  melancólicos,  ésta  operación  está  entre  otras  muchas  más  cosas.  Si,  en 

cambio, está en el punto es la operación de uno solo hacia uno solo, y acerca de 

ésta dice Avicena que es imposible que los individuos concurran de dos en dos en 

esta  complexión.  Y  también  acerca  de  ésta  dice  posteriormente  que  en  cada 

individuo  hay  siete  propiedades  cosa  que  es  imposible,  y  etc.  Y dice  Avicena 

también que la complexión es la vía hacia la especie, así, por lo tanto, queda claro 

que es en cuanto al modo de comparar el macho con la hembra, como el flemático 

y el joven con el joven. Y observadas las mismas condiciones a través de ésta todo 

macho es cálido y seco, y toda hembra es fría y húmeda. 

6.  Respecto a lo  segundo se pregunta acerca  de la grandeza,  de quiénes 

deben ser más grandes, si el macho o la hembra, y por qué causa esta regla no se da 

en los animales rapaces.

Respecto a esto se arguye así: dice Avicena que donde se termina la virtud 

nutritiva,  allí  mismo comienza la  generativa,  y cuanto mayor  es la  aumentativa 

tanto más vigor tiene la nutritiva910. Pero comoquiera que la virtud nutritiva tiene 

más vigor en las hembras que en los machos, por consiguiente también se cuestiona 

la aumentativa y etc. La parte menor del argumento queda clara porque se nutren a 

si mismos y al feto.

910 Cf. supra en el libro VI.

1093



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice Boecio que la cantidad sigue a la materia, la simplicidad 

a la forma. Pero la hembra tiene más de materia, y el macho, empero, tiene más de 

forma, por lo tanto etc.

El Filósofo se opone al final del libro cuarto diciendo que en todos los seres 

que generan son más grandes los machos y más pequeñas las hembras911.

Y se arguye así: dice el Filósofo en el libro décimo sexto que la magnitud 

del animal o de su calor no existe sin la magnitud de la virtud912,  por lo tanto, 

comoquiera  que  por  razón  de  sexo  todos  los  machos  son  más  fuertes  que  las 

hembras, también serán más grandes tanto los que tienen sangre como los que no 

tienen.

En  segundo lugar  se  pregunta  qué  sexo  tiene  una  vida  más  larga,  y  se 

arguye así: lo cálido a través de si opera hacia el macho, pero lo húmedo a través de 

si  opera hacia la  vida  porque está  sujeta  o sostiene  lo cálido por medio  de un 

accidente, de aquí que lo húmedo de ningún modo es un principio destructivo como 

lo es respecto a si mismo, por lo tanto, comoquiera que el dominio de lo cálido está 

en el macho, y, en cambio, el dominio de lo húmedo está en la hembra, la vida debe 

abreviarse en el macho y alargarse en la hembra.

El Filósofo se opone al final del libro cuarto porque dice que los machos 

tienen  una  vida  más  larga  que  las  hembras913.  Y  se  arguye  así:  dice  Haly  que 

después de la sanguínea la complexión temperada tiene una vida más larga, de aquí 

que éste  es el  orden:  en primer lugar  la  complexión sanguínea,  después van la 

temperada, la fría, la húmeda, la cálida, y en último lugar la fría y la seca914. Por lo 

tanto,  comoquiera  que  el  sexo  masculino  generalmente  se  acerca  más  al 

temperamento, y la hembra, en cambio, lo hace menos, por lo tanto etc. Y porque 

se acerca más, queda claro que la fortaleza de la virtud lleva al temperamento.
911 Cf.  H. A.  538a22-538b10. Normalmente en los animales sanguíneos terrestres no ovíparos la 
mayoría de los machos son más grandes y viven más tiempo que las hembras, hay excepciones 
como en la  especie  mular,  donde la  hembra  vive más tiempo y es  más grande.  También entre 
algunos ovíparos como los peces o insectos las hembras son más grandes, cf. G. A. 721a18.
912 Cf. G. A. 732a20-24.
913 Cf. supra, H. A. 538a22ss.
914 Sobre las complexiones v. Pantegni fol 2rb y ss.

1094



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

7.  En tercer lugar se pregunta qué sexo va más lento, a saber, se debilita 

más rápidamente, y se arguye así: la salud sigue a la fortaleza de la virtud, pero la 

salud sigue más lentamente el debilitarse, por lo tanto los machos se debilitan más 

lentamente.

El Filósofo, en cambio, es contrario en el capítulo  Acerca de la matriz, el 

cual dice que los varones se debilitan más rápidamente que las hembras915.

Pero entonces se pregunta qué sexo se dirige más hacia lo bueno o hacia lo 

malo, y se arguye así: como dicen Galeno e Isaac, las enfermedades cálidas son de 

mejor terminación que las frías. Pero los machos padecen más frecuentemente por 

algo cálido, en cambio, las hembras lo hacen por algo frío, por lo tanto etc.

Isaac está en contra al decir que a algunos machos, en cambio, los arrebata 

el punto álgido de una enfermedad aguda, por lo tanto las enfermedades agudas, su 

punto álgido y la enfermedad arrebatan a los machos, pero a las mujeres sólo las 

arrebata la enfermedad, por lo tanto etc. 

A la  primera de estas  cuestiones hay que decir  que para la  grandeza se 

requieren tres cosas: una virtud fuerte, una complexión cálida que extiende, eleva y 

enrarece  fuertemente,  y  en  tercer  lugar  lo  húmedo  extensible  y  obediente.  En 

cuanto a las dos primeras los machos deben ser generalmente más grandes que las 

hembras, en cuanto a lo tercero sucede lo contrario. Pues lo húmedo, débil y tierno 

abunda más en las hembras que en los machos, y porque dos principios operan más 

que  uno  solo,  por  esto  generalmente  los  machos  deben  ser  más  grandes,  sin 

embargo crecen más lentamente y aumentan fuera del  útero,  y las mujeres,  sin 

embargo, son más pequeñas. Pero esta regla falla muchísimo, y los más pequeños, 

sin embargo, deben aumentar más rápidamente. Pero esta regla falla sobretodo en 

los animales que vuelan, y sobretodo en los rapaces, porque todo animal que vuela 

es  cálido  y  seco.  Pero  comoquiera  que  es  rapaz  o  que  tiene  una  complexión 

elementada a través de tres grados, no sólo porque vuela, sino porque es rapaz y 

porque es macho. Pero en las hembras se reduce al temperamento a través de la 

915 Cf. H. A. 636b25-35.

1095



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

naturaleza del sexo cuya materia se eleva por razón de la humedad que pone por 

razón del sexo.  Y por esto en los rapaces las hembras  son más grandes y más 

audaces.

A otra cuestión hay que decir que hay una duración de la vida que es natural 

y otra accidental, como la muerte. En efecto, la duración natural de la vida consiste 

en la resolución de lo húmedo radical a partir de lo cálido innato. De aquí que dice 

el Filósofo en el libro Acerca de la muerte y de la vida que el calor físico consume 

al  propio  alimento916.  Así  pues,  comoquiera  que  en  los  machos  hay  más  calor 

radical,  en  cuanto  a  esto  el  macho  tiene  una  vida  más  larga  que  la  hembra, 

hablando en general. O la duración de la vida es accidental según lo cual la hembra 

produce  menos  esperma,  porque  el  coito  no  moderado  acelera  muchísimo  la 

muerte, y esto lo afirma el Filósofo en el libro Acerca de la muerte y la vida,917 y 

también esto mismo lo afirma Galeno918. Así pues, lo que las mujeres emiten es 

crudo y no digesto, pero lo que emite el macho está cocido. Y esto debe ser pasto 

del calor natural, y ésta es la materia en cuanto a la duración accidental de la vida 

que consiste en un debido régimen respecto al trabajo, porque las hembras emiten 

poquísimo y trabajan poquísimo919.

Por  esta  razón  en  las  mujeres  se  emiten  de  manera  superflua  las 

menstruaciones, en cambio, en los hombres no. Por esto, así las mujeres tienen una 

vida  más  larga  que  los  hombres.  Mediante  esto  queda  clara  la  solución  a  lo 

objetado.  Porque aunque los machos tienen más calor,  sin embargo tienen más 

humedad radical,  lo cual es un conservante de la vida. Las mujeres, en cambio, 
916 Cf. Acerca de la muerte y de la vida 469b28-30.
917 Según el Filósofo la muerte puede ser violenta o natural, y ambas son a causa de la extinción y la 
consunción de lo caliente, es decir cuando se consume, se apaga el calor que mantiene a los seres 
con vida, véase Acerca de la vida y la muerte 479a9-479b5.
918 Cf. Constantino, Liber de coitu, 11, 16-24: Similiter quoque dicit Galenus in libro seminis, cum 
loquitur de coeuntibus superflue: non procedit a membris tantum solus humor, sed vitalis eciam 
spiritus per arterias exit cum semine et, quia ita est, non est mirum ut qui superflue cocubuerit  
debilitetur;  nam,  cum  evacuatur  corpus  illis  duobus  et  institerit  appetitus  et  delectacio  sola,  
eventuatur vitalis spiritus et propter hoc multi mortui sunt; et, quia ita est, non est mirum quod dixit  
Galenus. Manifestum ergo est quoniam quodcumque animalium superflue coierit, cito morietus et  
quod parum coierit, ciucius vivet... 
919 Cf. G. A. 775a32-33. 

1096



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tienen más humedad acuosa lo cual es un principio mejor de sofocación que de 

conservación. Y por esto de tal modo debidamente se conserva más vivo de manera 

natural el hombre que la mujer.

A otra cuestión hay que decir que, como dice Galeno, de las enfermedades 

hay  unas  que  principalmente  perjudican  en  su  duración,  como  la  hidropesía920 

cuartana y las enfermedades acerca de la materia fría, éstas se terminan mejor en 

las mujeres que en los hombres.  Otras son las que perjudican más en su punto 

álgido como la fiebre aguda que induce al frenesí, y en cuanto a estos términos es 

más frecuente para lo malo en los machos que en las hembras921. De aquí que las 

mujeres  se  libran con dificultad  de la  gota o  de la  epilepsia922,  al  contrario,  en 

cambio, sucede respecto al hombre.

A otra cuestión, en cambio, hay que responder mediante esto mismo, que la 

enfermedad, en cambio, es material como la epilepsia o la hética. Acerca de las 

enfermedades inmateriales generalmente los machos son más predispuestos para el 

debilitamiento  que las hembras.  De aquí  que la  hética  y a  la  efímera923 se  dan 

indebidamente  en  el  hombre  diez  veces  y  en  la  mujer  nunca.  Si  es  material 

procedente de la materia fría o de la obstrucción de la ventosidad también es mucho 

más propia de la hembra. Si procede de la  materia fría y cálida como las fiebres 

agudas tercianas, las padecen más los hombres que las mujeres. Por medio de esto 

queda clara la solución, porque el Filósofo habla acerca de la enfermedad material 

generada a partir de la materia fría.

8. Entonces se pregunta acerca del sexo respecto a la esterilidad, y se arguye 

así: el Filósofo dice en el libro décimo noveno que el macho multiplica la forma y 

la especie a través de la hembra924. Y esto es porque el Filósofo dice al final del 

libro primero de los Físicos que a la materia le apetece la forma como a la hembra 
920 Véase  H. A.  638b17. Acerca de la hidropesía véase el capítulo  “de ydropesi”  en P. Hispano, 
Obras médicas, Thesaurus pauperum, op. cit. pp.211-213.
921 Véase De frenesi en P. Hispanus, Obras médicas, Thesaurus pauperum, op. cit. pp 93-97.
922 Sobre la epilepsia véase la  edición griego-catalán de Hipócrates:  “El  mal sagrat”  en  Tratats  
mèdics I,  ed. J. Alsina i E. Vintró, Barcelona 1972, pp.101-121.
923 Véase De febre effemera en P. Hispanus, Obras médicas, Tractatus de febribus, op. cit. pp. 305-7
924 Cf. H. A. 637a11-15; G. A. 738b10ss.

1097



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

le apetece el macho y a lo vergonzoso lo bueno925. Y dice que el comentarista dice 

allí que como el macho multiplica en muchas hembras imprimiendo la forma en la 

materia, por lo tanto, comoquiera que el hombre puede generar más que la mujer 

portar, así a esto corresponde la fecundidad, por lo tanto etc.

Por esta  razón dice el  Filósofo en el  libro décimo que se necesitan más 

cosas por parte de la mujer que por parte del hombre926. De aquí que la generación 

es impedida más frecuentemente por parte de la hembra que del macho. Por lo 

tanto, comoquiera que un impedimento mayor lleva a la esterilidad, las hembras 

serán más estériles que los machos.

El Filósofo es contrario a esto al final del libro Acerca de las plantas, donde 

dice que el sexo femenino es más fértil, más blando y más fuerte, en cambio, el 

masculino es al contrario. Y se arguye así: la fecundidad está en la multitud, pero la 

multitud de una cosa sigue a la materia, por lo tanto, comoquiera que la hembra 

existe por parte de la materia, la fecundidad sigue a la materia femenina, por lo 

tanto etc.

A esto hay que decir que el sexo o se distingue por parte de la cosa, y así 

está en tal punto en los animales, y así los machos son más fecundos, y, en cambio, 

las hembras son estériles. Sin embargo porque los machos dan la virtud y son el 

principio de generación de la hembra en un momento, y, en cambio, las hembras lo 

son a través de mucho tiempo, por esto se requiere más para la hembra que para el 

macho. De aquí que un solo macho puede generar más que muchas hembras portar. 

O el sexo es en cuanto a las propiedades y adiciones, y así es en las plantas, y así la 

fecundidad no se corresponde en cuanto al acto de la generación, sino en cuanto al 

acto de la producción, y porque la producción es a partir de la materia, y las plantas 

925 Cf. Física 192a20-25.
926 Cf. H. A. 636b11. En este libro décimo Aristóteles habla especialmente sobre los problemas de la 
esterilidad,  y no niega que a veces sea problema del hombre el  cual pueda ser  estéril,  pero en 
especial describe la esterilidad de la mujer, enumerando como causas principales las enfermedades 
de la matriz, las reglas anormales, las molas, etc. E incluso habla de que una de las causas de la 
esterilidad sea la falta de armonía en la pareja, es decir, que, según el Filósofo, si no actúan al 
unísono no tendrán hijos.  Véase también P. Hispanus,  Obras médicas,  op.cit.  “de impedimento 
conceptus” pp. 259-263. 

1098



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

y las hembras tienen más materia y atraen mucho alimento927, como también etc., y 

así habla el Filósofo al final del libro Acerca de las plantas.

Entonces  se  pregunta acerca  del  sexo por parte  de la  composición,  y  se 

arguye así: dice el Filósofo en el libro duodécimo que la blandura de la carne y del 

cuerpo lleva a la bondad del sentido del sexo. Pero el tacto y el sentido son mejor 

en los machos que en las hembras.

El  Filósofo  es  opuesto  al  final  del  libro  cuarto  donde  dice  que  la 

composición de la mujer es poco densa y débil928.

Entonces se pregunta por causa de qué los nervios y las junturas son más 

débiles en las hembras que en los machos. 

Y por qué las mujeres tardan más en curarse que  los hombres.

9. Y después se pregunta qué sexo es mejor en la vía del alimento, porque 

dice Avicena que todo animal en la época de juventud es más fuerte que en la 

época de decrepitud929. Por lo tanto, comoquiera que la virtud es más fuerte en los 

machos que en las hembras, los machos son generalmente mejores que las hembras.

Por esta razón dice el Filósofo que, porque la hembra no tiene esperma930, 

no  puede  generar  completamente  ni  madurar  como  lo  hacen  los  machos,  la 

digestión  es  mejor  en los  machos  que  en las  hembras931,  y  cuanto  mejor  es  la 

digestión, tanto mejor es el alimento, por lo tanto etc.

927 Cf. G. A. 732a8-9, 738b20, el cuerpo proviene de la hembra y el alma del macho.
928 Cf. H. A. 538b10.
929 Véase Avicena, Canon medicinae I fen 1 doctr. 4 in “de complexionibus aetatum et generum”.
930 Cf.  G. A.  726a25ss.,  727a27 dice  que la  hembra  jamás emite  esperma en la generación,  en 
cambio, el Filósofo dice lo contrario en H. A.  634b29, 636a11, b15, 26; 637a16, 36; 639b16ss. Se 
podría  pensar  que  el  pasaje  de  G.  A.  sería  espurio  teniendo  en  cuenta  que  en  el  Corpus 
Hippocraticum (cf.  n.88)  en  los  tratados  ginecológicos  se  habla  de  la  existencia  del  semen 
femenino: Cf.  Sobre la generación 4, 5, 6, 7, 8;  Enfermedades de las mujeres I 8, 17;  Sobre la 
naturaleza de la mujer 36; Sobre la dieta 27. Según estos textos las semillas masculina y femenina, 
formadas de un modo u otro,  deben mezclarse  en el  coito.  Aristóteles  proponía la teoría  de la 
epigénesis que sostenía que las estructuras especializadas del individuo se desarrollaban paso a paso 
a partir de formas previas indiferenciadas en el huevo. Sin embargo, la prueba de esta teoría no llegó 
hasta  1759,  cuando  el  anatomista  alemán  Caspar  Friedrich  Wolf,  fundador  de  la  embriología 
moderna, comunicó su estudio acerca del desarrollo del polluelo en el huevo y demostró que los 
órganos derivan de material indiferenciado. 
931 Ya se ha explicado anteriormente que la digestión es mejor en los machos que en las hembras, 
puesto que en el hombre hay más calor, y éste ayuda a una mejor cocción del alimento.

1099



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Están en contra los autores de medicina y los que hablan de la práctica, 

porque la gallina prevalece sobre el gallo, y se arguye así: la hembra se purifica a 

través  de  la  menstruación  o  a  través  de  aquello  que  está  en  lugar  de  la 

menstruación,  por  lo  tanto  cuanto  más  puro  es  el  alimento,  tanto  mejor.  Los 

machos, en cambio, no se purifican, por lo tanto etc.

Pero se pregunta entonces por qué en la especie del cerdo es elegido el 

macho y la hembra es rechazada generalmente a cualquier edad, en cambio, en las 

aves es al contrario.

Por esta  razón se pregunta por qué el  gallo en edad temprana prevalece 

sobre la gallina. 

En una segunda edad, como en la juventud, en cambio, prevalece la gallina 

sobre el gallo.

Y por esta razón se pregunta por qué un buey macho es mejor en una región 

cálida, y, en cambio, en algunas regiones frías sucede al contrario.

En último lugar se pregunta qué partes son mejores, si las anteriores o las 

posteriores, o las interiores, y se arguye así: dice el Filósofo que la parte inferior es 

mayor,  y,  en  cambio,  la  superior  es  menor,  y  en  los  otros  animales  sucede  al 

contrario. La causa, en cambio, de esto es porque en el hombre las superfluidades 

descienden  hacia  los  miembros  inferiores,  en  los  otros  animales  las  partes 

posteriores están más altas, por lo tanto en los otros animales las partes posteriores 

serán más puras932, por lo tanto etc.

Isaac,  en  cambio,  es  contrario,  ya  que  dice  que  en  el  carnero  y  en  los 

animales  que  tienen  parte  anterior,  la  otra parte  anterior  es  mejor933.  En  los 

animales en los que la parte posterior es más alta, sucede al contrario, como en el 

cerdo y animales semejantes.

932 Cf. H. A. 494a27-494b11; P. A. 686b25-687a5.
933 Acerca de la diversidad de los miembros y acerca de las extremidades de los animales véase 
Liber dietarum particularium cum commento...fol. 136 rb-137 va.

1100



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la primera de estas cuestiones hay que decir que los machos generalmente 

son más duros y más rígidos, como afirma el Filósofo en el libro  Acerca de las 

plantas. Una causa es la disposición de la materia que es más sólida y más seca.

La segunda causa, en cambio, es la fortaleza de la virtud que puede coagular 

fuertemente,  y ésta fue la causa de una vida más larga en el  hombre que en la 

mujer934. Así pues la composición profunda y sólida se disuelve más lentamente al 

igual que las plantas lo hacen más lentamente que los animales, y el elefante más 

que el hombre.

Al argumento hay que decir que una dureza del cuerpo es callosa e innatural 

debido a la falta de lo húmedo radical, como queda claro en los machos de los 

animales rústicos que aran o en los machos de los que trabajan. Y con respecto a tal 

dureza cuanto peor es el tacto tanto peor es en los cuellos. Otra dureza es la que 

viene por la vía de la coagulación, y esta dureza es natural como la tercera virtud 

digestiva coagula fuertemente. Y respecto a esta dureza el macho es más duro que 

la hembra, y ésta no impide el tacto.

A otra cuestión hay que decir que los nervios cuanto más secos son, tanto 

mejores y más hábiles son para el movimiento, y no así los secos, †suple†, que se 

corrompen, porque, así pues, el sexo femenino es sobretodo húmedo. Mucho de lo 

húmedo pasa a los nervios  y a las  junturas,  y por esto etc.  En los varones,  en 

cambio, sucede al contrario por esto, porque falta lo húmedo que humedece, y allí 

está lo cálido que seca.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  una  cosa  buena  del  alimento  es  la 

cualidad de la especie, como los animales cálidos y húmedos, en donde las carnes 

de carnero nutren mejor un cuerpo húmedo porque son cálidas y húmedas, como la 

carne  humana.  Otro  buen  alimento  está  en  el  género  de  la  corrección  y  de  la 

conservación en los lapsus, y así la carne porcina es la mejor porque por razón de 

composición  se  convierte  rápidamente  y  conserva,  y  por  razón  de  complexión 

reduce porque detesta a la complexión cálida. Y así, o lo bueno del alimento es la 

934 Cf. supra: G. A. 775a13-20.

1101



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cualidad del sexo o este alimento se aleja del temperamento por medio de lo cálido 

y lo seco, y así cuanto más  joven es, tanto mejor. De aquí que Isaac dice que todo 

feto de una matriz seca, cuanto más joven es y sobretodo cuando se aproxima al 

parto, tanto mejor es, como †el corzo†, el cabrito, los pollos y los gansos. El ganso, 

sin embargo, es un animal cálido y húmedo, si por razón de complexión es mejor 

cuando es más joven que cuando es viejo, o se aleja del temperamento mediante la 

humedad como el cerdo y el cordero, y éstos en la edad temprana tienen menos 

vigor, de aquí que tiene más vigor cuando es de un año, y de manera semejante el 

cerdo de un año es mejor. Y anota que alguno yerra contra lo útil del alimento por 

parte de su composición o por parte de su complexión o por parte de lo que lo 

recubre.  Por parte de la composición, como el ganso porque es de composición 

fuerte, por parte de la complexión, como el buey, el ciervo y la liebre porque todos 

son melancólicos y por esto son malos. Pero los que nutren son por razón de lo que 

los recubre, como muchos polluelos de gallina son peor que el macho. Y los peces 

son peores que los animales terrestres por causa de la impureza de las carnes, como 

todo pez que carece de escamas es peor que el que tiene escamas. Así pues, hay que 

decir que el macho en cuanto a la pureza de las carnes es generalmente mejor, pero 

en  cuanto  a  la  composición  que  la  mujer  tiene  como escasa,  o  en  cuanto  a  la 

complexión, porque es fría y húmeda, es mejor que el macho. Pero esta regla varía 

en diversos géneros, porque en las aves la hembra como la gallina tiene más vigor 

que el gallo, pero antes de que llegue el crecimiento, sucede al contrario. Pero en 

los que generan o es así porque están muy viciados por la impureza, como en el 

cerdo, la cabra, la oveja, y en tales animales el macho prevalece sobre la hembra, o 

porque principalmente están muy viciados en la complexión, como la carne bovina 

es muy fría y seca. Y porque el frío rechaza a la sequedad, en tales animales la 

hembra  prevalece  sobre  el  macho,  como la  vaca  tiene  más  vigor  que  el  buey 

aunque  por  accidente.  De  manera  semejante  sucede  en  los  otros  animales 

melancólicos.

1102



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión que se objeta el hecho de que la hembra es más pura, y etc. 

hay que decir que la pureza es doble: una es natural y la otra accidental. Y porque 

la hembra menstrúa, esto no es porque tenga carnes puras, sino porque tiene carnes 

impuras, y por esto menstrúa. En el hombre, porque tiene carnes puras, por esto no 

menstrúa, y por esto etc.

A otra cuestión hay que decir que toda hembra en cuanto que está falta de 

coagulación y de reducción, es más débil. Pero esta falta no está en el fin sino en el 

medio o cerca del medio, y por ello tal falta lleva a lo peor.

En cambio, a otra cuestión que se preguntaba acerca de la diferencia entre el 

buey y la vaca hay que decir que, según Isaac, todo animal tiene mejores carnes en 

aquella época en la que tiene la comida natural, y tiene también más abundancia de 

comida y de mejor alimento, como en el mes de mayo los carneros, y los cerdos 

sólo  en  la  época de  las  cosechas,  y  en  las  zonas  boscosas  en  la  época de  las 

bellotas. Y sobretodo cuando, porque, en efecto, los carneros y los cerdos hallan en 

las regiones boscosas y en las vastas y secas comida natural, la eligen mejor más de 

manera natural que si se la dieran de manera artificial, y buscan el alimento natural 

eligiéndolo, y entonces se purifican y se depuran. Y porque allí tienen la comida 

natural  sus  carnes  se  deleitan  a  través  del  movimiento,  porque,  en  efecto,  se 

mueven para adquirirla, sus carnes se depuran. Y porque allí tienen comida natural, 

se deleitan. Y por esto allí generalmente los animales son de mejor alimento, como 

en España y en lugares de este tipo.

Pero estos animales no tienen abundancia de comida natural en estas zonas 

como en las de la pradera, y sobretodo las vacas que aunque estén muy cerca de 

una pradera tienen mucha leche. Y por esto todo lo que toman, todo lo convierten, 

y por esto generalmente son magras, por ello también, etc.

La segunda causa es porque en las regiones desiertas y vastas los bueyes 

aran y trabajan por esto, porque los bueyes son de virtud débil. Y por ello estos, en 

cambio, reposan por esta causa, porque los bueyes son de virtud débil, y por ello 

reposan y se engordan. Las vacas, en cambio, no lo son por esto, porque todo lo 

1103



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

que toman lo convierten, y por ello etc. De ahí que se le llama †arador† al ternero 

si no crece.

La tercera causa es porque la carne bovina está muy viciada en lo seco, por 

lo  tanto el  macho es más seco.  Por  otra  parte  en la  región seca tiene excesiva 

sequedad, y por ello el buey macho por razón de la abundante sequedad sale del 

temperamento.  Si,  en  cambio,  está  en  una  región  templada  vuelve  hacia  el 

temperamento. Acerca de la carne de vaca, en cambio, es de otra manera, porque 

ésta  está  más  viciada por  el  frío  que por  medio  de lo  seco,  porque lo seco  es 

reprimido por el sexo. Si, en efecto, está en una región cálida, lo frío se reprime a 

través del beneficio de la región, y por ello etc.

A otra cuestión hay que decir que se preguntaba qué partes son mejores. Y 

hay que decir que en algunas regiones los miembros anteriores deben de ser más 

preferidos, como en el carnero, en el ave y en el buey, ya que los anteriores son 

depurados por el fuerte calor, y las superfluidades son delegadas a los miembros 

posteriores.  Y  generalmente  dice  Isaac  que  aquella  parte  que  está  en  mayor 

movimiento es mejor, como las alas en las aves, la cola en los peces, y las escamas 

en los peces generalmente es malo, y en todos los animales o allí donde hay algo en 

el lugar de la escama, y en los peces generalmente, es malo935. O son animales en 

los que las partes posteriores sobresalen por encima de las partes anteriores, como 

en el cerdo, en el cordero y en el cabrito. En la primera edad y en tales animales los 

miembros posteriores prevalecen sobre los anteriores, y así queda clara la solución 

a las cuestiones.

10. Después se pregunta por qué el hombre puede afeminarse y, en cambio, 

la mujer no puede masculinizarse a través de la técnica sino sólo a través de la 

naturaleza, de aquí que hay muchos hombres que carecen de barba, pero la mujer 

nunca tiene barba como el hombre.

A esto por una razón lógica en primer lugar hay que decir así: el macho es 

como la bondad, el punto y la perfección de la virtud que aparece, porque dice el 

935 Véase Liber dietarum particularium cum commento... fol 136 vb 25ss.

1104



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Filósofo que el temperamento hace a los machos. El temperamento, en cambio, está 

en el  punto y el  no temperamento y la no igualdad hacen a las hembras.  Y se 

pregunta por qué el macho es como el hábito y la hembra, en cambio, es como la 

privación. Porque, en efecto, por el hábito se puede llegar a la privación, no, en 

cambio, al contrario, y por ello, etc.

La  segunda  causa  es  porque  dice  Avicena  que  los  miembros  radicales 

pueden perderse,  pero los miembros  perdidos no pueden renovarse.  Y por ello, 

comoquiera que el  macho va hacia la naturaleza de la  hembra por medio de la 

pérdida de los miembros generativos, estos miembros radicales pueden perderse, 

pero los miembros perdidos no pueden ser restaurados. Y por esto el macho puede 

dirigirse hacia la naturaleza de la hembra, en cambio, la hembra no puede dirigirse 

hacia la naturaleza del macho936.

11.  Después se pregunta acerca de las propiedades morales del sexo, y se 

pregunta qué sexo es más disciplinable,  y se arguye así:  la carne tierna genera 

intelecto,  como dice  el  Filósofo,  por  lo  tanto  allí  donde el  intelecto  sigue a  la 

materia, sigue menos al intelecto, pero esto sucede en las mujeres, por lo tanto etc.

Por  esta  razón  dice  el  Filósofo  en  el  libro  octavo  que  la  mujer  quiere 

castigar y no quiere ser castigada, y corregir y no ser corregida. En cambio, esto no 

pasaría si tuviera una mejor disciplina, por lo tanto etc.

En cambio está en contra el Filósofo, el cual dice en el libro octavo que para 

comenzar son más sutiles y astutas 937.

Por  esta  razón  los  niños  son  más  disciplinables,  pero  las  mujeres  son 

semejantes a los niños, como dice el Filósofo, por lo tanto etc.

Por esta razón vemos sensiblemente que las muchachas o las niñitas son 

mucho más disciplinadas que los niños, por lo tanto etc.

936 Un ejemplo claro de esto lo da Aristóteles cuando habla de la castración de un macho, éste tiende 
a hembra, cambia en algunos aspectos como en la voz, cf.  H. A.  590a-5, 631b30-632a13;  G. A.  
716b-12. Como ya se ha dicho anteriormente la hembra es un macho inacabado, es hembra por una 
cierta impotencia,  ya que no es capaz de cocer el  esperma debido a su complexión fría,  cf.  G. 
A.728a17-19, 741bss., 765b9ss. 
937 En este libro no dice nada en concreto sobre este tema.

1105



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esto se pregunta por qué la mujer desespera más y confía menos que el 

varón.

Y también por qué envidia más que el macho.

Y por qué razón es también de una naturaleza más compasiva. Y por qué 

llora fácilmente, de aquí que Ovidio diga:

ut flerent occulos erudiere suos938

Por otra parte se pregunta por qué razón la mujer es engañada rápidamente 

y es el sexo frágil.

Y por qué razón en una región no templada las mujeres son más sabias y 

discretas,  y los varones son estúpidos y agresivos, y,  en cambio, en una región 

templada y fría sucede al contrario.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que la disciplina es doble: o 

por razón de afecto y en las operaciones motivas, y así las hembras generalmente 

son más ágiles y más obedientes que los machos, de aquí que se infantiliza igual 

que un niño, se asusta de la misma manera que el ciervo y el perro en época de 

coito son indomables, y, en cambio, las hembras son pacíficas. O en la operación 

del  intelecto,  como  al  preguntar  la  verdad  y  al  responder  lo  falso,  y  en  estas 

operaciones la hembra nunca sigue al macho. El intelecto de ésta, en efecto, está 

más obscurecido que en el macho. Del primer tipo habla el Filósofo, y mediante 

esto queda clara la solución al porqué el Filósofo habla acerca de las operaciones 

motivas y no acerca de las aprehensivas.

A otra cuestión hay que decir que objeta que la hembra es semejante a un 

niño que es el más disciplinable. Hay que decir que esta similitud se dispone en 

cuanto a la emisión del esperma y no en cuanto a la impresión de la disciplina.

A otra cuestión hay que decir que la hembra desespera y desconfía, porque 

lleva la causa del efecto hacia si. En verdad, se genera a partir de la virtud débil y a 

partir de la falta de virtud. Y porque tiene y saca esto que es malo, por esto odia lo 

bueno ajeno y de aquí le sigue la envidia.
938 Cf.  Ovidio,  Amores  I,  690  …Neve  puellarum lacrimis  moveare,  caveto:  ut  flerent  occulos 
eludiere suos.

1106



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La segunda causa es porque la hembra es húmeda. Lo húmedo, en cambio, 

no es propio de ninguna impresión, comoquiera que lo húmedo es mal terminable 

en el término propio, como dice el Filósofo. El macho, en cambio, porque es seco, 

recibe la impresión  y lo seco es bien terminable. Y por ello de alguna cosa que se 

le ha prometido la hembra desconfía donde el macho confía, pero tiene envidia por 

la causa ya dicha, o sobretodo porque está atenta a sus hijos o porque está atenta a 

muchos asuntos. Y por esto se apodera de muchos para poder arrebatarlos de éstos 

mismos, y por medio de esto se causa la envidia, y por ello tiene envidia.

Entonces se pregunta por qué la hembra estima más al hijo que el padre.

Y se pregunta por qué el amor no es correspondido, porque la madre y el 

padre aman más a los hijos que los hijos a éstos mismos.

A esto hay que decir que la madre ama más que el macho, porque cuanto 

más le falta una cosa, tanto más le apetece excusar esta falta a través de un ardiente 

amor. En efecto, la falta del macho se alivia mediante el hijo.

La segunda causa es la magnitud del dolor y la aflicción respecto al padre. 

En efecto, cuanto más puede alguno dedicarse a otro, tanto más lo estima. 

A otra cuestión hay que decir que toda estimación o es de si mismo en si, o 

de si mismo en otro. Así pues, porque de la naturaleza propia del padre y de la 

madre hay algo en los hijos generados, y no al contrario, porque nada es separado 

por los hijos en los padres, como sucede al contrario, por ello los padres estiman 

más a los hijos que los hijos a los padres. 

La segunda causa es porque dice así el Filósofo: que decimos que deseamos 

la naturaleza porque es lo mejor, en cambio, es mejor ser que no ser, porque, así 

pues, por medio del ser de lo anterior existe el ser posterior, y no al contrario, por 

ello el amor no se devuelve.

A otra cuestión hay que decir que, según dice el Filósofo, lo húmedo, como 

dicen, es bien terminable en un término ajeno, en cambio, es mal terminable en un 

término propio. Así pues, porque las mujeres son muy húmedas, se convierten en 

cualquier cosa que ven, de aquí que si ven que alguien se alegra, ellas se alegran, si 

1107



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

ven que se entristece, ellas se entristecen. Y a partir de esto la compasión sucede de 

manera semejante, porque la mujer es fría y húmeda, es fácilmente pasible y se 

puede enfriar tan fácilmente.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  la  mujer  llora  fácilmente  porque  se 

compadece fácilmente. La causa es porque abunda en humedad. Pero los hombres, 

porque son secos y no se compadecen fácilmente, por esto no lloran fácilmente.

A otra cuestión hay que decir que una causa es la falta implantada o innata, 

de aquí que lo que no puede obtener mediante la virtud de su naturaleza, lo quiere 

obtener mediante el engaño. Y por ello, porque este sexo es débil y deficiente, lo 

que no puede obtener mediante el vigor, lo quiere obtener mediante el engaño, y 

por esto lo uno lo promete de palabra y lo otro lo tiene en el corazón. 

La segunda causa es la movilidad y la inconstancia de la mente. En efecto, 

por un lado está en un propósito y por otro lado está en otro.

Pero entonces se pregunta por qué causa es sagaz de manera natural en lo 

malo, y en lo bueno no es ni sagaz ni audaz y sí muy tímida.

A esto hay que decir que, según Avicena939, cuanto más avanza una virtud 

en las operaciones de una rama, tanto más se abandona en las operaciones de otra 

rama, de aquí que el que es bueno en el teatro, es malo en el estudio. Así pues, 

porque las mujeres tienden más hacia las operaciones de la naturaleza, se ordenan 

hacia lo malo y se alejan de las operaciones del intelecto. Y por esto son sagaces 

para lo malo, pero súbitamente lo obtienen aquí porque son muy húmedas, y por 

ello súbitamente lo reciben de cualquier circunstancia.

La segunda causa es la continua imaginación en estas malas operaciones, en 

efecto, comoquiera que el equilibrio las agita muchísimo, siempre piensan de qué 

modo se ha de actuar si sucede tal cosa. Y por ello cuando ocurre un suceso, saben 

aplicar muy rápido el remedio porque son previsoras.

939 Cf. supra en el libro I.

1108



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión hay que decir que en la operación de la generación es muy 

vergonzosa. Una causa es porque la mujer en la operación del coito se genera a si 

misma al recibir, en cambio, el varón evacua y se libera, y por ello etc.

La segunda causa es porque la hembra tiene el lugar de la materia y, en 

cambio, el macho tiene el lugar de la forma del que el hombre se glorifica, y en éste 

la mujer se vilipendia.

La tercera causa es porque en esta operación la mujer siempre recibe y, en 

cambio, el varón da copiosamente, al igual que el pobre se avergüenza del dinero 

que continuamente recibe, así también etc. Pero en las otras operaciones sucede al 

contrario, porque respecto a todas las operaciones en las que hay confusión, se da la 

falta o el desorden. Y porque el macho debe ser más ordenado y menos falto que la 

hembra, y por eso, etc.

A la última cuestión hay que decir que comoquiera que la hembra es muy 

húmeda, la mujer es la más húmeda de entre todas por razón de sexo y por razón de 

especie. Así pues, si está en un óptimo clima mediante el cual se halla su humedad 

y se dirige hacia el  temperamento,  tanto más decidida es y sobretodo porque a 

partir del esperma noble solo la digestión se genera por razón del calor del lugar, y 

por ello etc.

La segunda causa es porque en esas regiones las mujeres no trabajan, y por 

ello lo servil de éstas es apartado por medio de la naturaleza de la región. Éstas, en 

cambio, en las regiones frías trabajan mucho, y por ello las mujeres son menos 

decididas,  en  cambio,  los  varones  son  al  contrario,  etc.  Y  así  queda  clara  la 

solución de las cuestiones.

1109



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Respecto  al  libro  décimo  sexto  aún  queda  por  preguntar  acerca  de  los 

principios extrínsecos de la generación.

Y en primer lugar acerca del esperma.

En segundo lugar acerca de la menstruación del la sangre.

En primer lugar se pregunta acerca del esperma en cuanto a su necesidad.

En segundo lugar en cuanto a su generación.

En tercer lugar acerca de la comparación del esperma con la sustancia del 

feto, si el esperma es parte material de la propia concepción o no.

En cuarto lugar acerca del esperma en cuanto al modo de generar.

1. Respecto a lo primero, la primera cuestión es si el esperma es necesario 

en cualquier animal y en cual lo es más, y se arguye así: dice el Filósofo en el libro 

décimo quinto que todo lo que existe por naturaleza, o existe por causa del ser o 

por causa del ser bien940. Pero el ser para la naturaleza no existe sin un medio a 

través del cual se conserve la naturaleza. Esto, en cambio, es el esperma y la sangre 

de la menstruación, por lo tanto el esperma es necesario para la naturaleza.

Por esta razón dice el Filósofo en el libro décimo quinto que toda operación 

corporal se produce a través de un medio corporal941. Por lo tanto, comoquiera que 

el generar es una operación corporal, deja el medio corporal. Esto, en cambio, no es 

a no ser el esperma o algo en lugar del esperma, por lo tanto también etc.

Por esta razón dice el Filósofo al principio del libro décimo quinto que el 

esperma está en razón del agente y del factor, y la hembra por razón de la materia 
940 Aristóteles en toda su obra resalta la teleología en la naturaleza, cada cosa existe para algo, tiene 
una finalidad, cf. G. A. 715b5, 717a15, 744b16-17, 778b11.
941 Cf. G. A. 736b23-24.

1110



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

que pone está en razón de la materia y del paciente942. Pero en toda acción natural 

se exigen un agente y un paciente, por lo tanto el esperma es necesario en todos.

El Filósofo es contrario al decir que es necesario en unos como también en 

otros no. Por lo tanto no es necesario ya que por naturaleza no falta como algo no 

necesario.

Por esta razón se escribe al final del libro décimo quinto que así como el 

esperma se genera en los testículos943, así la leche se genera en las mamas. Pero hay 

muchos animales  que carecen de testículos,  por lo  tanto  no tienen esperma.  El 

esperma al igual que la leche se ordena hacia el mismo fin. Pero la leche no está en 

cualquier animal ni en cualquier momento, por lo tanto tampoco el esperma944.

Entonces se pregunta por qué el esperma está en más animales que la leche, 

ya que la digestión es más noble en el esperma que en la leche.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que así como en todos los 

animales está el corazón o alguna cosa en lugar del corazón, y así como algunas 

lanzas son rechazadas en el medio, también de manera semejante lo son la sangre y 

la carne o alguna cosa en lugar de éstas, así en cualquier animal hay esperma o 

alguna cosa en lugar del esperma. Pero éste en algunos animales es sacado a través 

de la vía de la transpiración, como el limo sale de las anguilas o de los animales 

generado a través de la putrefacción. Y este limo, como dice en el libro décimo 

sexto, está en el lugar de la hembra y congrega lo puro945. Por otra parte así se 

produce el esperma. Pero en otros animales sale a través de una determinada parte, 

en  unos  la  hembra  lo  recibe  del  macho  fuera,  como la  burra  del  burro,  y,  en 

cambio, en otros ambos lo echan fuera, como en los peces946. Efectivamente en 

primer lugar se generan los huevos y después el padre deja el esperma sobre ellos, 

942 Cf. supra, 729a20ss.
943 Cf. G. A. 717a21ss. 
944 Sobre los testículos y el esperma en general v. H. A. 509b4ss.; P. A. 689a5ss., 697a10-15; G. A.  
716b13ss., 721a-30, 724a15ss., 738b15, 747a20; Con relación a las mamas y el origen de su leche v. 
P. A. 688a18-688b34; G. A. 776a15-777a28.
945 Cf.  H. A.  569a10-570a24;  G. A.  726a8ss., donde trata de la generación espontánea de algunos 
animales como la anguila, y de cómo nacen a partir del limo.
946 Cf. G. A. 757a15.

1111



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

y entonces estos huevos son aptos para la generación. De manera semejante si la 

gallina tiene en el útero un huevo de aire947 con tal que sea amarillo, si el gallo pone 

el  esperma en la gallina,  el  huevo primero será no apto y después apto para la 

generación. Así, por lo tanto no es necesario el esperma en cualquier animal, sino 

algo en el lugar del esperma.

A los argumentos, en cambio, arguyo así y digo que aunque el ser de una 

especie sea muy orientado por la naturaleza, sin embargo, el esperma no lo es. Y 

esto  es  porque  puede  estar  en  algunos,  es  suficiente  un  agente  universal,  y  la 

naturaleza nunca hace por medio de dos cosas lo que puede hacer por medio de 

una, como se escribe en el libro octavo de los Físicos.

Pero  entonces  se  pregunta  por  qué  razón  toda  planta  tiene  la  virtud  de 

generar un semejante a si misma, y sin embargo no la tiene todo animal948.

A esto hay que decir que en las plantas la generación es doble, y una es 

semejante a la generación del animal, la otra, en cambio, no.

Una es semejante sin pérdida, así como, en efecto, el animal mediante la 

hembra se ordena hacia la generación, así la planta se ordena en cuanto a la semilla. 

En la semilla hay dos clases: una es la pepita, según Galeno, la pipa, que se ordena 

hacia la generación, pero a través de lo exterior se ordena hacia la conservación, y 

en cuanto a esto esta generación es semejante a la generación del animal,  y así 

como no todo animal genera mediante algo, de este modo tampoco lo hace toda 

planta, unas sí lo hace así y otras no. 

Y hay otra generación por medio de la escisión, pero esta generación que 

está en algunas plantas es por medio del hundimiento en la tierra, como en el sauce 

o en el saúco que se planta en la tierra.  O hay una generación por medio de la vía 

del injerto, como cuando una rama se injerta en otra y con este modo de injerto 

pueden producirse peras de manzanas, algo doméstico a partir de algo selvático, 

947 Cf. H. A. 539a33, 559b21ss., 637b12-15;G. A. 750b5-751a30, 757b1-30. 
948 Respecto a las diferencias en la generación entre la planta y el animal v. H. A. 539a16ss.; G. A. 
715a25-30, 723a16-18, 731a-731b15, 761b29-30. El Filósofo dice que la generación de la planta 
puede ser por brotes, esqueje o semilla.    

1112



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

como dice Paladio949, y en cuanto a esta generación no es semejante ni en la planta 

ni en el animal, y la causa es la uniformidad. Averroes dice en el libro segundo 

Acerca del alma y Haly de manera semejante,  que en cuanto a las plantas hay 

uniformidad en el todo y en la parte950. Y por ello así como generaba, así lo hacía 

cualquier parte, pero en los animales cualquier parte no es semejante al todo, es 

más, algunas partes o miembros son oficiales, y algunos semejantes. Y por ello la 

generación se produce mediante aquello que es semejante al todo.

La segunda causa es porque en las plantas hay tierra, así como de la misma 

raíz viene el estómago, el alimento y el principio de la generación951. Y por ello no 

se requiere una digestión ulterior en aquello que es el principio de la generación. Y 

por  ello  no  es  el  principio,  sino  lo  que  se  ha  generado  en  los  animales  más 

noblemente, por esto se exige una digestión ulterior en aquello que es el principio 

de la digestión. Y por ello no es el mismo el principio de la generación y el de la 

nutrición. Sí, por cierto, el principio de la generación se digiere antes.

A  otra  cuestión  se  objeta  acerca  de  la  leche  y  del  esperma  porque  el 

esperma se compara a la sangre de la menstruación con la materia primera en la 

que imprime y opera952. Pero se compara a la leche en los que generan y a la yema 

del huevo en los que ovan con aquello que acaba y completa. Porque, en efecto, el 

esperma está por razón del motor en todos los animales que generan, en cambio, la 

materia en la que imprime está por razón de lo móvil, como la menstruación está en 

los  animales  que generan y la  yema  y  la  leche en  los  que  generan  de  manera 

semejante. Y por ello, comoquiera que unos animales generan dentro y otros fuera, 
949 Cf. Paladio, Opus agricultura liber XIV sive De insidione, “De pomo”,77-80. 
Insita proceris pergit concrescere ramis
et sociam mutat malus amica pirum
seque feros siluis hortatur linquere mores
et partu gaudet nobiliore frui…
950 Véase Averroes, op. cit., párrafos 5 y 6.
951 Cf. supra, P. A. 650a20-27.
952 Sobre el origen del esperma y la menstruación v. G. A. 726a29ss. El semen y la menstruación son 
para Aristóteles análogos, cf. P. A. 689a11ss;  G. A. 727a3-5, Acerca de los sueños 460a9. Como ya 
se ha repetido varias veces, la hembra es un ser más débil, pues el esperma masculino es el residuo 
alimenticio en su última fase, en cambio, la menstruación es un residuo más abundante y menos 
cocido que el esperma.  

1113



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en los que generan fuera la materia debe ser uniforme, porque nunca estuvieron 

fuera  y  porque  este  animal  se  nutre  del  alimento  fuera  del  útero,  por  ello  la 

naturaleza le dio el alimento más digesto. Y por ello este alimento es natural y 

mediante  esta  vía,  dondequiera  que  está  el  esperma,  allí  está  el  alimento  que 

responde, a saber, a la sangre de la menstruación o a otra cosa análoga, y porque la 

menstruación era expulsada con sabor para lo que exigía el animal, comoquiera que 

no estaba acostumbrado a hacerlo fuera, por esto, en cambio, lo convertía en leche. 

Y por ello en aquellos en los que es fuerte y completo se exige la leche, porque no 

estuvo acostumbrado. En cambio,  en aquellos en los que se genera incompleto, 

como en los que ovan, como están acostumbrados a hacerlo fuera, se exige la leche.

2. Sigue después acerca de la segunda cuestión y se pregunta acerca de lo 

primero si el esperma está en todo sexo, y se arguye así: el macho y la hembra son 

distintos en los que generan y en las complexiones. Pero estos animales, como dice 

al principio del libro quinto, son semejantes a los árboles completos que no son o 

no pueden generarse en absoluto a partir de su semejante, como el cedro del cedro 

y lo primero de lo primero953. Pero las cosas viles, incluso la sal, se generan a partir 

de la putrefacción, pero es de tal manera que toda planta noble tiene una semilla a 

través de la cual se multiplica, por lo tanto generándolo todo de manera semejante, 

pero esto es la semilla del macho y de la hembra, el macho y la hembra están en 

todo sexo.

Por esta razón dice que el esperma es la superfluidad de la última comida en 

los miembros, pero esta última comida está tanto en la hembra como en el macho. 

Pero  dice Isaac  que  no  hay  ninguna  comida  tan  conveniente  que  se  asimile 

totalmente, sí ciertamente conviene que haya allí algo de superfluidad, por lo tanto 

habrá la superfluidad de lo residual en cualquiera, tanto en la hembra como en el 

macho.

953 Cf. supra, H. A. 539a16-23; G. A. 715a25ss.

1114



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice el Filósofo que la clara está en el lugar del esperma954, 

por lo tanto el huevo es lo fecundado, por consiguiente también es así en los que 

generan.

Por esta razón se escribe al principio del libro quinto que del esperma de la 

hembra y el del macho se produce el feto955, por lo tanto etc.

Por ello dice en el libro quinto que la mujer eyacula956.

Asimismo en el libro décimo dice que la hembra padece la polución en el 

sueño cuando sueña con un varón, igual que el varón lo hace cuando sueña una 

mujer957. Por lo tanto, comoquiera que es la misma la materia de la polución y la 

del esperma, las mujeres eyacula como los hombres.

El Filósofo es contrario al decir que las mujeres no echan esperma, y se 

arguye así: dice el Filósofo que la materia no coincide con los otros, y esto lo dice 

en el libro segundo de los Físicos958, pero la hembra existe por razón de la materia, 

por lo tanto no lo concede con otro tipo de causa. Por lo tanto comoquiera que el 

esperma existe por razón de la forma, sólo viene del macho el cual se considera por 

razón de la materia.

Por esta razón es el mismo el principio de generar y el de conservar según 

lo material, porque existimos y nos nutrimos de las mismas cosas959. Pero aquello 

de lo que se nutre el feto, está en la hembra de tal modo que no está en el macho960. 

Por lo tanto aquello que produce y actúa, sin embargo, estará en el macho y no en 

la hembra, porque la hembra no eyacula, como parece.

Por esto el Filósofo arguye así: si la hembra echa esperma, entonces todas 

las hembras eyaculan. Pero la conclusión es falsa, porque muchas mujeres no echan 

el esperma, ya que las mujeres negras no eyaculan, como se dice en el texto.

954 El Filósofo hace una exhaustiva descripción del huevo y habla a su vez del esperma de las aves, 
v. H. A. 559a-561a4; G. A. 751a30-752a25. 
955 H. A. 539a26-27.
956 Cf. supra
957 Cf. H. A. 634b30-35, 635a34-40, 635b31ss, 637b25-32; G. A. 739a20ss.
958 Cf. Física II, 1-2.
959 Cf. supra, G. A. 744b34-36.
960 Sobre el alimento del feto v. G. A. 740a25-741a5.

1115



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por  esta  razón se arguye  así:  dondequiera  que hay eyaculación,  allí  hay 

deleite961. Pero muchas mujeres conciben sin deleite, por lo tanto siendo que no es 

necesario, si las hembras eyacularan, por lo tanto etc.

Por  esta  razón  así  se  compara  la  menstruación  con  la  hembra  como  el 

esperma con el varón. Pero la menstruación sólo está en las hembras por lo que 

también el esperma sólo estará en los varones.

Después se pregunta si las mujeres negras eyaculan más que las otras o al 

contrario.  Y se  arguye  así:  dice el  Filósofo que las  mujeres  no echan esperma 

porque no pueden cocer el semen, por lo tanto comoquiera que las negras son más 

cálidas y pueden cocerlo más, por esto eyaculan más.

Por esta razón dice Avicena que la leche de la mujer es mejor y está más 

cocida962,  por lo tanto comoquiera que por medio de la misma razón se genera 

esperma y leche, por esto el esperma en las negras estará más cocido, por lo tanto 

las negras eyaculan más. 

El Filósofo, en cambio, es contrario al decir que las blancas y no las negras 

eyaculan más963.

A esto  hay que  decir,  según Avicena,  que el  esperma es  doble:  uno es 

espumoso,  espeso y granulado, y tal  esperma sólo se halla en el  hombre,  y tal 

esperma nació para actuar y no padecer, para mover y no ser movido964. En cambio, 

de otro modo el esperma es recibido en lugar de cualquier cosa superflua, emitida 

en el momento del coito. Según esto el esperma es la superfluidad de la última 

comida,  y  de  este  modo  en  los  varones  se  da  mucho,  en  las  mujeres  en  gran 

cantidad, y en ambos bastante. Pero este esperma viene de dos maneras: o a través 
961 En relación al deleite v. H. A. X; G. A. 724ass., 727b10-727b35; 739a32ss.
962 Véase Avicena, Canon medicinae II tract. 2 cap. 441.
963 Sobre esta distinción en concreto entre las mujeres negras y blancas no se ha encontrado nada en 
Aristóteles. 
964 “De membris virilibus et coitu” v. Avicena, Canon medicinae III fen 20 tract.1. Avicena define el 
esperma como: sanguis magis digestus et magis subtilis, est superfluitas digestionis quartae que fit  
quum dispartitur cibus in membris resudando venis,...
Y diferencia entre el esperma masculino (principium informationis) y el femenino (recipiendum 
formam). Sobre el esperma del macho dice que es: calidum, digestum et spissum. El de la hembra 
es:  genus sanguinis menstrui digestum, parumper et onversum parum et non elongatur a [virtute  
sanguinea] elongatione spermatis viri...

1116



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

de una virtud fuerte, y así se da más en el joven y en las mujeres negras que en las 

blancas, porque las negras son más fuertes que las blancas, como dice Galeno en el 

Pasionario.  O el  esperma viene a  través de la  vía  de la  no digestión,  y así  es 

acuoso, crudo y no digesto. Y tal esperma abunda más en las hembras que en los 

machos, y más en las blancas que en las negras, y así habla el Filósofo. Y este 

esperma viene por la exhuberancia de la materia. Y cuando a veces la mujer es 

colérica, entonces se generan pequeñas apostemas en la vulva y ulceraciones que 

dañan los miembros viriles, y esto sucede sobretodo en las mujeres inmundas y que 

retienen las menstruaciones965.

Por otro lado hay que responder que generalmente en cualquier animal hay 

una,  y  es  una sola  respuesta  en  general,  porque el  Filósofo da a  entender  este 

discurso  de  manera  general  en  todos  los  animales,  ya  que  dice  que  si  alguno 

considerara mi discurso de manera universal, llevaría a éste a ser uno solo. Y así 

hablando universalmente digo que unas mujeres eyaculan y otras no. Pero entre las 

que  son completas todas eyaculan, y allí donde dice en un solo lugar que la hembra 

eyacula, lo da a entender manera universal, porque las acabadas no eyaculan.

Podemos  responder  de  otro  modo,  ya  que  acerca  del  esperma podemos 

hablar de dos maneras: por parte de la propiedad, ya que porque mueve y existe en 

razón de motor y de manera semejante en razón de composición, ya que es grueso, 

espeso, espumoso y granulado, y de este modo, comoquiera que el esperma del 

varón siempre regula,  y,  en cambi,  el esperma de la mujer es regulado, de esta 

manera  la  hembra  no  eyacula,  y  así  habla  el  Filósofo966.  O  puede  recibirse  de 

manera absoluta en lugar de cualquier esperma y no según las propiedades, y así la 

hembra eyacula. Mediante esto queda clara la solución a los argumentos. En efecto, 

cuando compara el animal con una planta noble, y de manera semejante digo que 

965 Cf.  H.  A.  518b,  lib.X  donde se  tratan  en  especial  las  enfermedades  de  las  mujeres;  G.  A.  
738a30ss.
966 Cf.  G. A.  735a30-736a24, 737a18-737b6 donde trata tanto la naturaleza el esperma como su 
acción, ya que está dotado de movimiento y cuando va al útero conforta el residuo de la hembra y le 
aplica el movimiento.

1117



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en todo animal completo y noble hay esperma, se ha de entender sólo como se ha 

dicho.

A otra cuestión hay que decir que la clara no responde al esperma en todos 

los animales, sino solamente en los animales completos, y aunque en tales sólo las 

hembras eyaculan, no responde, sin embargo, por esto en los incompletos.

A otra cuestión hay que decir que se objeta acerca de la polución porque no 

responde, en verdad, al esperma. Pero está en el lugar del esperma, sin embargo, no 

están  en  el  lugar  del  esperma  los  completos  en  cuanto  a  las  propiedades  del 

esperma que existen para regular y no para ser reguladas, para actuar y no para ser 

pacientes.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  lo  húmedo,  lo  flemático,  lo  acuoso 

abunda más en los blancos que en los negros. Pero con respecto al esperma húmedo 

y granuloso y más cocido, se halla más en los negros que en los blancos, ya que la 

virtud y el calor son en ellos más fuertes.

3. Se sigue acerca de lo tercero, y se pregunta si el esperma del varón es la 

parte  material de lo concebido, y se arguye así: la causa eficiente en ningún género 

sucede con la materia967, por lo tanto, comoquiera que el macho da la virtud, da la 

causa eficiente y formal de tal manera que de ningún modo da la natural. Pero da el 

esperma, por lo tanto el esperma de ningún modo puede ser la causa material de 

esto mismo concedido968.

Por esta razón dice Galeno en el libro Acerca de las complexiones que hay 

tres cosas que tienen a su vez un orden entre ellas: la ley divina que solamente 

regula, la materia que sólo es regulada y la naturaleza que regula y es regulada 

porque recibe de la ley lo restante. Y dice que cuando sigue a la ley divina, ésta 

nunca  se  equivoca,  cuando  sigue  a  la  materia  siempre  se  equivoca,  y  allí  se 

equivoca sobre si la materia es superflua o diminuta.  Si es superflua, cuando debió 

hacer  cinco  dedos,  entonces  hace  seis,  en  cambio,  si  es  diminuta  hace  cuatro 
967 Cf. P. A. 639b12ss.
968 El macho actúa como agente que da la forma, en cambio la hembra es el paciente y da la materia, 
cf. g. A. 729a5-730b32.

1118



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cuando  debería  hacer  cinco.  Si  la  naturaleza  regula  en  la  generación  y  no  es 

regulada, entonces imprime tanto de manera formal como material.

Por esta razón es más noble en los modos de generar por propagación que a 

través de la conversión, pero el que genera por medio de la conversión da forma de 

tal modo que no da materia, sí, por cierto, la materia supuesta imprime la forma 

opuesta, por lo tanto es más fuerte el agente a través de la propagación.

Por esta razón así como se relaciona por encima de la naturaleza respecto a 

la  operación,  así  el  agente natural  se relaciona respecto a  la operación.  Pero el 

agente imprime sobre la naturaleza de manera virtual y formal de tal modo que no 

lo hace de manera material,  porque también el agente natural imprime virtual y 

formalmente de tal manera que de ningún modo lo hace materialmente.

Por esta razón dice el Filósofo en el capítulo  Acerca de la mezcla que las 

cosas mezclables deben ser iguales en las virtudes y en las potencias. Así pues por 

otro  lado habría  generación,  ya  que si  se  pone  una  gota  de  vino †...†,  no  hay 

mezcla, ya que no se dio la proporción de las cosas mezclables sino que se produce 

la  generación969.  El esperma del  varón,  en cambio,  está  más en relación con el 

esperma de la mujer y con la sangre de la menstruación. Por lo tanto, comoquiera 

que todo aquello que se mezcla con otro, debe retener la especie. Si el esperma de 

la  mujer  se  mezclara  con  el  esperma  del  hombre  y  con  la  sangre  de  la 

menstruación, retendría la especie de manera material.  Pero esto es falso, por lo 

tanto el esperma no es la parte material de lo propiamente concebido.

Por esta razón el esperma es como el artífice respecto al propio artífice. Si 

el artífice imprime de manera virtual tanto que no lo hace de manera material, por 

lo tanto también lo hará el esperma del hombre, porque el esperma no será la parte 

material de lo concebido.

Por esta razón dice el Filósofo acerca de la leche y del coágulo que vemos 

que el coágulo no se convierte en leche o en la sustancia de la leche de manera 

969 Cf. G. A. 723a18-19. El Filósofo aborda varias veces el tema de la correcta y justa proporción, el 
justo medio, esta idea la desarrolla especialmente en su Ética a Nicómaco. 

1119



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

material970, pero sí solamente lo hace de manera virtual o formal, por lo tanto el 

esperma de un semejante, y etc.

El Filósofo es contrario al decir que la creación del embrión †...† es a partir 

del  esperma del  hombre y de  la  mujer,  por  lo  tanto  es  la  parte  material  de lo 

concebido.

Por esta razón las mujeres eyaculan más, si el esperma de la mujer es la 

parte de lo concebido, por lo tanto también lo es el esperma del hombre.

Por  esto  dice  el  Filósofo  que  así  como a  partir  del  vino y  del  agua se 

produce una sola cosa por medio de la mezcla, así a partir del esperma del hombre 

y el de la mujer se produce un solo ser. Pero en cualquier mixto mezclable está la 

parte material de lo mixto, por lo tanto en cualquier generación de lo concebido el 

esperma del hombre es la parte material de lo concebido.

Por ello se pregunta acerca de la controversia entre el Filósofo y el médico, 

porque el médico expone que la materia viene de ambos, en cambio, el Filósofo 

dice que de la hembra sola.

A esto hay que decir que así como se pregunta si la hembra echa esperma, 

se entiende de manera material, así esta cuestión es si el esperma del macho es la 

parte  material  de lo concebido,  se entiende de manera  virtual.  Y así  como hay 

muchos machos que no eyaculan, así de manera semejante hay algunos machos 

cuyo  esperma  no  es  la  parte  material  de  lo  concebido.  Y  el  Filósofo  pone  el 

ejemplo del huevo incompleto que es un huevo de aire que es conducido hacia la 

aptitud para la generación mediante la virtud del esperma del macho971. De manera 

semejante  pone  el  ejemplo  de  los  huevos  de  los  peces  que  de  igual  manera 

mediante el tacto son conducidos por el macho o lo masculino al eyacular sobre los 

huevos, y los convierten en aptos para la generación.

970 Cf.  G.  A. 729a11-20,  734a14,  739b21,  771b3,  772a22  donde  también  encontramos  la 
comparación de la acción del esperma con la del cuajo en la leche.
971 Respecto a los huevos hueros o de aire cf.  supra,  H. A.  637b12-15;  G. A.  730a-730b6, 750b5-
751a30, 757b1-30.

1120



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En tercer lugar trata acerca de la perdiz, porque dice que sólo por el oído del 

macho concibe aunque no imprima nada. 

En cuarto lugar pone el ejemplo del dátil hembra, porque si se pone junto a 

uno macho,  si  el  viento  va  del  macho  a  la  hembra,  lo  madura  y  lo  hace  más 

fecundo. Y así lo lleva de potencia a acto aunque no imprima nada. Pero en el 

hombre, en la cabra y en los animales incompletos conviene que el esperma sea la 

parte material de lo concebido, y mediante esto se da bastante la solución a las 

razones.

A lo primero, en efecto, hay que decir que la materia es doble, y una es sin 

la forma femenina, y es sólo la materia, y acerca de ésta trata el Filósofo cuando 

dice que la materia nunca coincide con la causa eficiente. La otra materia es la que 

es materia como sujeto, y así deposita consigo a la hembra, y tal es la materia del 

hombre y del animal.  Y de este modo se considera el  esperma en razón de tal 

materia, y así como el que generaba fue la causa eficiente, así es este esperma que 

viene del que genera, como así queda claro en el movimiento de una piedra o en la 

proyección de una piedra por la mano972.

A otra cuestión hay que decir que no es semejante respecto a la ley divina ni 

respecto a la naturaleza, porque la regla divina está separada y no está en las cosas 

mixtas  de la  naturaleza,  pero la naturaleza está  en las cosas mixtas  de la  regla 

divina.  O por  otro  lado  y  hay  que  decir  mejor  que  la  naturaleza  es  doble:  la 

universal que da la orientación, y la particular que actúa. La universal es regulada 

por la natura divina, y ésta imprime de tal modo de manera virtual y formal que no 

lo hace de manera material. La otra, en cambio, es la virtud particular que opera a 

la hora del coito, y así mira la materia y está mezclada con el esperma. Y por ello 

ésta imprime de manera material y no solo de manera formal.

A otra cuestión hay que decir lo que es semejante acerca de la generación 

mediante  la  conversión  y  la  propagación,  porque  el  que  genera  mediante  la 

conversión pierde una naturaleza e imprime y dispone otra, como queda claro en la 
972 Cf.  supra,  P. A.  636b12-13;  G. A.  715a4-7, donde relaciona las cuatro causas,  final,  formal, 
material y eficiente con el tema de la reproducción.

1121



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

generación  del  fuego  a  partir  del  aire.  Pero  en  la  generación  mediante  la 

propagación  no  se  produce  la  resolución  hacia  la  naturaleza  primera,  por  ello 

requiere  y  dispone  más  materia.  Y por  esto  no  conviene  que  sólo  imprima  de 

manera virtual sino también de manera material,  y mediante esto queda clara la 

solución  a  la  controversia.  Digo,  en  efecto,  que  el  médico  sólo  y  de  manera 

particular entiende del hombre por esto, porque toda su intención se desarrolla y 

versa  sobre  el  hombre.  El  Filósofo,  en  cambio,  comoquiera  que  es  un  artífice 

especial, entiende de manera universal no sólo en el hombre sino también en los 

otros animales en los que se dan carencias, en efecto, como se ha visto, imprime de 

manera universal y formal y no de manera material, y mediante esto queda clara la 

solución de las cuestiones.

1122



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión tercera

Respecto al décimo sexto libro todavía resta preguntar acerca del flujo del 

esperma.

En primer lugar se pregunta si el esperma fluye desde todo el cuerpo973.

En segundo lugar si el esperma fluye desde todo el cuerpo por la vía de la 

disolución o por la vía de la derivación.

1. Respecto a lo primero dice de este modo: así como se escribe en el libro 

Acerca del alma y en el décimo quinto que a cada individuo le es dada la virtud 

generativa para que, como no puede continuar por el mismo en número, al menos 

continúe por el mismo en especie974. Pero cualquier parte del cuerpo es corruptible, 

por lo tanto a cualquier parte le es conferida la virtud generativa, por lo tanto el 

esperma fluye de cualquier parte975.

Por esta razón aquel esperma que forma fuera todos los miembros en acto 

estará antes  en el  cuerpo en potencia,  por lo tanto comoquiera que éste  mismo 

separado forma todos los miembros, es manifiesto que el esperma viene de todos 

los miembros.

973 Cf. G. A. 721b10ss.
974 Cf. Acerca del alma 415a25-416b30.
975 Cf.  G. A.  724b25-28. Aristóteles refutará la teoría de la pangénesis, que afirma que el semen 
procede de todas las partes del cuerpo. Ésta teoría aparece en varios tratados hipocráticos como 
Sobre los aires, aguas y lugares 14; Sobre la generación 3 y 8; Sobre la enfermedad sagrada 5, así 
como en Anaxágoras DK59B 10. Sobre esta misma teoría se basó incluso Darwin en el siglo XIX, 
pues sostenía que las células producían partículas diminutas, pangenes, que circulaban por el cuerpo 
y penetraban en los gametos femeninos y masculinos, dando lugar por último a las células de la 
siguiente generación. Según Darwin, una fracción de cada parte del cuerpo contribuye a formar el 
semen. Además tanto Darwin como Lamarck creían en la herencia de las características adquiridas. 
Ya en el  siglo XX con el redescubrimiento de los estudios genéticos de Mendel esta teoría fue 
refutada de forma definitiva.

1123



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esto dice el Filósofo que el esperma es la superfluidad de la comida 

última, pero esta superfluidad está en cualquier miembro, por lo tanto el esperma 

fluye de cualquier miembro.

Por  esta  razón  la  virtud  digestiva  y  la  aumentativa  están  en  cualquier 

miembro,  por lo tanto el esperma que es materia que genera fluye de cualquier 

miembro.

Por esto dice Avicena que lo que queda nutritivamente se manda de manera 

generativa976,  pero  nutritivamente  a  través  de  la  materia  queda  alimento  en  el 

miembro, por lo tanto el esperma fluye de cualquier miembro. 

Por el contrario el Filósofo arguye así: si el esperma viniera de cualquier 

miembro, entonces un patituerto generaría un patituerto y un tuerto un tuerto. Pero 

muchas veces sucede lo contrario, por lo tanto el esperma no fluye de cualquier 

miembro977.

Por esta razón el feto se genera a partir del esperma igual que se nutre de la 

leche.  Pero  la  leche  viene  de  determinados  miembros  en  el  cuerpo  porque  es 

generada por la materia prevista, por lo tanto el esperma fluye de manera semejante 

desde una determinada parte y no de todo el cuerpo. Pero el flujo del esperma es 

doble:  uno es  formal y  de este  modo sólo viene de los testículos,  y el  otro es 

material y de este modo fluye de cualquier miembro.

A lo opuesto por el contrario hay que decir que el Filósofo no niega que no 

fluya el esperma por todo el cuerpo, sino que niega que no se separe de la sustancia 

de cualquier parte del cuerpo.

A esto que tú objetas que un patituerto generará entonces a un patituerto hay 

que decir que una virtud fuerte puede suplir aquella falta. De aquí que aunque el 

esperma no fluya en un patituerto, sin embargo, una virtud fuerte suple esta falta y 

genera un pie a partir de otra materia.

976 Cf. supra en el libro VI.
977 Cf. G. A. 722a4-722b5, 724a4-14, 724b35-725a5 donde rechaza que el esperma fluya por todos 
los miembros

1124



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la segunda cuestión hay que decir que no es semejante, pues el esperma, 

como es el principio de la generación, se ordena de manera más inmediata y más 

esencial  hacia lo concebido que la leche que es el  principio de la nutrición. La 

leche, en efecto, no nutre los miembros a no ser que se transforme antes, pero los 

miembros se generan de manera inmediata a partir del esperma, y por ello también 

etc.

2.  Respecto a lo segundo dice así como dice el Filósofo en este libro: la 

concepción no es a no ser por medio del deleite978, y el deleite lo es por medio de la 

emisión. Por lo tanto por aquellos miembros en los que es mayor el deleite fluye el 

esperma, pero éste está en los miembros oficiales, por lo tanto el esperma fluye de 

los miembros oficiales.

Por esta razón así como dice el Filósofo en el libro décimo quinto que el 

esperma se asemeja mucho al cerebro, de aquí que dice en el libro décimo sexto 

que cuando el hombre ha tenido muchos coitos, su vista se debilita979. Por lo tanto 

comoquiera que el cerebro es un miembro oficial el esperma fluye de los miembros 

oficiales más que por los semejantes.

Por esta razón se escribe en el libro décimo quinto que el esperma mueve y 

distingue  la  materia  de  lo  concebido,980 por  lo  tanto  el  esperma fluye más  por 

aquellos miembros en los que es mayor  la distinción,  pero éste  se halla en los 

oficiales, por lo tanto el esperma fluye más por los oficiales.

Por el contrario, la virtud generativa es la rama de la virtud natural. Pero la 

virtud natural opera por medio de los miembros semejantes, en cambio, la animal 

lo hace por medio de los oficiales, por lo tanto el esperma fluye de los miembros 

semejantes y no por los oficiales.

Por esta razón el esperma es la superfluidad de la comida última, pero la 

comida existe, y el alimento no es debido a los oficiales a no ser por medio de los 
978 Cf. H. A. X; G. A. 728a10-11. Más arriba se ha tratado sobre el deleite y las poluciones nocturnas 
tanto del hombre como de la mujer, en H. A. X Aristóteles dedica especial atención al tema.
979 Cf. G. A. 747a15; Problemas IV 2, 3 y 32.
980 Como ya se ha dicho anteriormente el esperma contiene en si mismo el movimiento, cf.  G. A. 
734b7-20.

1125



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

semejantes, por lo tanto el esperma fluye de los miembros semejantes y no por los 

oficiales.

Por  esto  dice  Avicena  que  lo  que  queda  de  manera  nutritiva  existe 

principalmente a partir de los miembros semejantes, por lo tanto el esperma fluye 

principalmente de los miembros semejantes, lo cual concedo por lo que se refiere a 

la manera material. En efecto, comoquiera que la superfluidad de la comida última 

es el esperma, y la comida no es debida a los miembros oficiales a no ser por medio 

de  los  semejantes,  el  esperma  viene  de  manera  material  más  de  los  miembros 

semejantes en cuanto que son semejantes, pero viene de manera formal y virtual de 

los oficiales igual que de los semejantes.

Al primer argumento hay que decir que el esperma fluye virtualmente de los 

miembros oficiales igual que por los semejantes, y por razón de la virtud animal el 

deleite está en los oficiales.

Al segundo hay que decir que el esperma fluye más del cerebro que de los 

otros miembros. Pero éste no está en cuanto que es oficial, sino en cuanto que es 

semejante. El cerebro, en efecto, es de la misma naturaleza en el todo y en la parte 

al esperma. Por medio de estas cosas ya dichas queda clara a solución al tercer 

argumento.

3.  Respecto a lo tercero dice el Filósofo que toda pasión más realizada es 

abandonada por el  sujeto,  por lo tanto, comoquiera que en el  coito hay pasión, 

porque de otro modo no habría deleite, cualquier cosa es abandonada por el sujeto, 

por consiguiente el esperma viene de la virtud de los miembros981.

Por esta razón en la generación del feto la virtud es dejada por cualquier 

miembro en el esperma para generar un semejante a si mismo. Pero así como se 

tiene la virtud para la virtud, así se tiene la sustancia para la sustancia. Por esto, 

comoquiera que la virtud del esperma se separa del sujeto, la sustancia del esperma 

se separa de la sustancia de los miembros.

981 El Filósofo dice que el placer disminuye cuando la unión es muy a menudo, cf.  G. A. 723b34-
724a2. 

1126



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón los espíritus son semejantes a no ser que sean partes del los 

miembros, pero con el esperma los espíritus se separan, por lo tanto por una razón 

más fuerte lo son las partes de los miembros.

Por el contrario el Filósofo arguye así: porque si así fuera, habría más dolor 

en el coito por la disolución del continuo.

Por esta razón ningún agente natural o parcial da al paciente ninguna cosa 

respecto a  la verdad de su sustancia.

Por esta razón en la generación por medio de la conversión, que es menos 

noble, el que genera no da a lo generado nada de su sustancia.

Por esto el esperma es la superfluidad de la última comida, por lo tanto no 

fluye de la verdad de los miembros.

Junto a esto se pregunta acerca de la controversia entre los filósofos y los 

teólogos. En efecto, los teólogos dicen que de la verdad de los miembros se genera 

el feto, porque de otro modo no contraería el pecado original procedente de los 

antepasados. 

A esto hay que decir que el esperma según el Filósofo no viene de la verdad 

de los miembros, sino de la superfluidad del residuo de manera material982, pero 

viene de manera virtual de la verdad de los miembros, y así hablan los teólogos.

O digamos que la carne es doble: una es la carne perfectamente coagulada y 

vuelta hacia la naturaleza del miembro, y tal carne, no según lo teológico, se separa 

en la generación. Y la otra es la carne coagulada recientemente, y una parte de ésta 

puede  separarse  bien  en  la  generación,  y  así  hablan  los  teólogos,  y  esto  no 

contradice al Filósofo.

Al primer argumento hay que decir que algo es echado por el que genera, 

pero esto no es el miembro o una parte del miembro, sino la superfluidad de la 

982 Cf. G. A. 725a23-25. En la antigüedad había diferentes teorías sobre el origen del esperma. Más 
arriba hemos hablado de la teoría de la pangénesis, que refutaba Aristóteles. Junto a ésta también se 
proponía la teoría encefalo-mielógena, la cual, sostenida por Alcmeón de Crotona, afirmaba que la 
semilla procedía del cerebro y la médula espinal. Otra teoría, la desarrollada por Aristóteles, fue la 
hematógena, que ponía a la sangre como el origen del esperma, cf. Erna Lesky, Die Zeugungs und 
Vererbungslehren der Antike und ihr Nacwirken, Weisbaden, 1951. 

1127



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

comida  última.  O  digamos  que  si  algo es  echado,  esto  es  la  carne  coagulada 

recientemente.

Al segundo hay que decir que la virtud es separada de la virtud a través del 

espíritu. Los espíritus, así pues, son los portadores de las virtudes. Mediante esto 

queda clara la solución a lo tercero.

1128



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO XVII 

Cuestión primera

Ya por lo tanto hemos narrado, en efecto, la causa de la esterilidad de las  

mulas y etc.983

          

Considerado esto acerca de la generación del esperma y de la separación, 

consecuentemente se pregunta acerca de la fusión del alma en el esperma.

Admitido lo primero, que es en primer lugar si en el esperma está la virtud 

substancial.

Admitido lo segundo, comoquiera que está allí el alma, se pregunta si lo 

está en acto o en potencia.

Admitido lo tercero, se pregunta si es motor y perfección, o está sólo como 

motor.

Admitido  lo  cuarto,  comoquiera  que  el  alma  está  allí  en  potencia,  se 

pregunta qué lleva esta potencia a acto, si es cualquier otra cosa.

En quinto si esta virtud sale desde el cuerpo o desde el alma.
983 Cf. G. A. 749a10.

1129



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En sexto lugar si sale del alma de ambos padres o sólo del alma del padre.

En séptimo, si esta virtud es una en número o muchas.

1. Respecto a lo primero se escribe así en el libro octavo de los Físicos984: 

entre los que tienen un orden no hay que poner lo posterior sin lo anterior. Pero el 

esperma se nutre  y crece,  y éstos son los actos segundos,  por lo  tanto tiene el 

primer acto que es el vivir. Pero el vivir no se da a no ser a partir de la sustancia del 

alma, por lo tanto la sustancia del alma está en el esperma.

Por esta razón dice el Filósofo que el embrión vive como una planta, pero la 

vida  en  la  planta  es  a  partir  de  la  sustancia  del  alma,  por  lo  tanto  de  manera 

semejante sucede en el esperma.

Por esta razón lo completo y lo incompleto no hacen la diversidad en la 

especie ni en el número. Así pues, el mismo hombre es varón y niño, pero el feto 

completo vive de la sustancia del alma, por lo tanto de manera semejante vive antes 

que el complemento.

Por el contrario se escribe en el libro Acerca de la generación que a toda la 

generación le precede la alteración del acto985, la forma de las cosas activas y la 

disposición están en el paciente, como se escribe en el libro segundo  Acerca del  

alma986. Por lo tanto así como a la forma corporal le precede la disposición hacia 

aquella  forma,  igualmente  precede  a  la  forma  espiritual,  luego  antes  que  el 

complemento del feto la virtud está allí y no la sustancia.

Por esta razón se escribe al principio del libro décimo quinto y al principio 

del libro Acerca del alma que a cada cosa corruptible le es dada la virtud generativa 

para que genere un semejante a si mismo en especie987. Por lo tanto, comoquiera 

que el alma vegetativa y sensitiva es corporal, le es dada la virtud de generar un 

semejante  a  si  mismo  en  especie.  Por  lo  tanto  el  feto  vive  antes  que  el 

complemento y es aumentado por la virtud del alma y no por la sustancia.

984 Cf. Física 252a10-15.
985 Sobre la acción y la pasión en la generación y la corrupción véase Gen. et corrup. 323b-ss.
986 Cf. D. A. 416b15-33. 
987 Cf. G. A. 731b5-7; D. A. 415b3-7.

1130



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por  esta  razón  toda  causa  es  más  noble  que  su  causado,  por  lo  tanto, 

comoquiera  que el  alma es  impartible,  si  la  sustancia  del  alma estuviera  en  lo 

generado, entonces el efecto sería igual, a saber, del alma generada y del alma que 

genera.  Pero  esto  es  imposible,  por  lo  tanto  en  lo  generado  antes  que  el 

complemento no está la sustancia del alma sino la vida. 

Esto lo concedo, y el Filósofo pone un ejemplo en el libro décimo sexto con 

respecto  al  movimiento  de  los  proyectiles.  En  efecto,  así  como  en  una  piedra 

lanzada, la piedra se mueve por la virtud del motor y no por la sustancia, de aquí 

que si al punto se corrompiera la mano que lanza la piedra, no obstante la piedra se 

movería por la virtud del motor que está unida a la piedra. De aquí que la mano es 

el principio remoto, en cambio, la virtud es el principio unido y próximo.

De manera semejante digo que el esperma vive, aumenta y se nutre por la 

virtud separada de los padres y no por la sustancia del alma.

A lo primero por el contrario hay que decir que el nutrir y el vivir se hallan 

en el esperma mediante la sustancia del alma. La virtud, en efecto, que nutre y 

vivifica al esperma, sale de la sustancia del alma de los propios padres.

A lo segundo hay que decir que, así como está en el esperma, del mismo 

modo   está en la planta. Efectivamente, la semilla de la planta vive mediante la 

virtud separada de la planta, y esta virtud es la causa del alma vegetativa en el 

complemento.  De  aquí  que  tú  no  lo  comparas  bien,  ya  que  comparas  el  feto 

completo con la planta incompleta.

A lo tercero hay que decir que lo completo y lo incompleto respecto a lo 

mismo no hace la diversidad en número, como en un niño y en el mismo varón no 

lo hace sobre el niño y en varón. Pero respecto a las cosas diversas hace bien y así 

es en propósito. Así pues es incompleta en el feto por la virtud del alma de los 

padres, pero es muy completa por la sustancia del alma del propio feto.

2. Respecto a lo segundo dicen así Aristóteles y Galeno en el libro Acerca 

de las complexiones: que todo lo que opera, opera por medio de aquello que está en 

1131



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

acto988, por lo tanto, comoquiera que las operaciones del alma están en el esperma, 

conviene que el alma esté allí en acto989.

Por esta razón, así como el alma se genera absolutamente a partir del alma 

en el feto, así el cuerpo lo hace a partir del cuerpo. Pero a partir del cuerpo no se 

genera el cuerpo a no ser generando, así sucede en acto. Por lo tanto del alma en 

potencia no puede generarse el alma en el esperma, sino que conviene que el alma 

esté allí en acto.

Por  el  contrario,  en  cambio,  dice  el  Filósofo  en  el  libro  XII,  y  esto  lo 

aceptan  los  médicos,  que  la  virtud  natural  opera  por  medio  de  los  miembros 

semejantes, en cambio, la virtud animal lo hace por medio de los oficiales. Pero 

antes  del  complemento  del  feto  estos  miembros  no  están  en  acto  sino  sólo  en 

potencia, por lo tanto de manera semejante allí  está el alma no en acto sino en 

potencia.

Esto lo concedo junto con el Filósofo.

A lo primero por el contrario hay que decir que las operaciones del alma 

aparecen en el feto por medio de la virtud del alma de los padres, la cual está en 

acto, como la virtud del motor está unida por acto a la piedra que se mueve.

A lo segundo hay que decir que la sustancia procedente de la generación del 

cuerpo no se da a partir del cuerpo, y el alma se da a partir del alma porque el alma 

es  más  forma  y  más  espiritual  que  el  cuerpo,  y  por  esto  se  multiplica  más 

fácilmente que el cuerpo, como el fuego que tiene más de forma que otro elemento 

se multiplica más fácilmente.

3. Respecto a lo tercero dice así el Filósofo en el libro décimo sexto: que el 

embrión, si se pinchara se encogería, pero no pueden huir de lo sensitivo, a no ser 

que el alma sensitiva estuviera allí igual que la perfección, por lo tanto el alma está 

allí como motor y perfección. 

988 Cf. Acerca del alma 414a12-29.
989 Cf. G. A. 736a25-737a18.

1132



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón el Filósofo dice lo mismo: que el animal y el hombre no son 

semejantes990. De aquí que el animal es antes que el hombre. Pero el animal no 

existiría a no ser que el alma fuera igual que la perfección, por lo tanto el alma está 

allí igual que el motor y la perfección.

Por esta razón se escribe en el libro Acerca del movimiento del corazón que 

los primeros actos salen de la sustancia del alma, los segundos de la virtud. Pero los 

primeros y los segundos están en el esperma. El esperma, en efecto, vive y se nutre, 

y en cambio, esto no sucede a no ser que se atravesase por el alma en cuanto a la 

sustancia y la virtud, por lo tanto el alma está en el esperma igual que el motor y la 

perfección.

Contrariamente dice el Filósofo que el alma está en el esperma en potencia 

y no en acto. Pero todo lo que es perfección está en acto, por lo tanto el alma está 

en el esperma igual que el motor y no igual que la perfección991.

Por esta razón el alma sensitiva opera por medio de los miembros oficiales, 

la vegetativa, en cambio, por medio de los semejantes. Pero en el esperma no están 

estos  miembros,  por  lo  tanto  el  alma  vegetativa  y  la  sensitiva  no  es  como  la 

perfección sino sólo como el motor.   

Por  esta  razón si  el  alma estuviera  allí  como la  perfección,  entonces  el 

embrión sería un animal. Pero esto es imposible porque nada está en el género que 

no esté en alguna especie suya. Por lo tanto, comoquiera que el embrión no está en 

alguna especie de animal, el embrión no es animal.

A esto hay que decir que el alma está en el esperma como motor y no como 

perfección antes que el complemento. Así pues queda claro que es el motor de tal 

manera que no es la perfección y al contrario, como queda claro en un miembro 

paralítico. Así pues el alma está allí igual que la perfección, no, sin embargo, igual 

que el motor. Al contrario, en cambio, sucede con respecto al esperma, porque el 

alma está allí igual que el motor y no igual que la perfección.
990 Cf. G. A. 736b-5.
991 Según Aristóteles el alma es el principio del movimiento, cf. P. A. 641b5; Acerca del movimiento  
de los animales 703a3ss., donde también afirma que el soplo innato se halla en el corazón.

1133



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A lo primero por el contrario hay que decir lo que fue de tal manera. Dice el 

Filósofo que un ojo muerto no es un ojo a no ser de manera equívoca992, de forma 

semejante es el esperma muerto, ya que el esperma de la polución no es esperma a 

no ser de manera equívoca993. Pero verdaderamente en el ojo está el alma igual que 

la perfección, por lo tanto está en el esperma. Esto fue después del argumento.

Y hay que decir que el ojo no es ojo de manera unívoca, †…†, o así como 

en tanto que en este mismo el alma está como la perfección. Vemos, así pues, en un 

ojo ciego que el alma está como la perfección, y sin embargo el ojo ciego no es un 

ojo a no ser de manera equívoca. De manera semejante digo que para la veracidad 

del esperma no se requiere que el alma esté en él como la perfección, sino que es 

suficiente que la virtud esté en el esperma igual que el motor.

A lo segundo hay que  decir  que el  huir  de lo  nocivo puede ser  de  dos 

maneras:  o de manera ordenada, como la  anguila huye  del  fuego, o de manera 

desordenada como la cola cortada de una anguila huye del fuego y de nuevo vuelve 

hacia el fuego. Digo, por lo tanto, que el huir de lo nocivo de manera ordenada se 

da a partir del alma que es la perfección, pero de manera desordenada no. Y el huir 

de lo nocivo de manera desordenada se da en el embrión.

A lo tercero hay que decir que el animal por naturaleza existe antes que el 

hombre, pero el  feto es al mismo tiempo animal y hombre, como en la muerte 

muere al mismo tiempo el ser animal y el hombre, y, sin embargo, por naturaleza 

muere antes el ser hombre que el animal.

A lo cuarto hay que decir que el  autor habla acerca del movimiento del 

corazón y de las operaciones que se producen por la presencia del alma, y no acerca 

de aquellas que se producen por la virtud.

4.  Respecto a lo cuarto habla de esta manera: llevando algo de potencia a 

acto es más noble en cuanto que se traslada, así un ente en acto es más noble que 

992 Cf. P. A. 640b34-641a7.
993 El semen de las poluciones o el de los animales jóvenes es infecundo, cf.  H. A. 544b15; G. A. 
739a22-26.

1134



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

un ente en potencia. Pero el alma es más noble que la virtud, por lo tanto la virtud 

no puede en el feto llevar el alma de acto a potencia.

Contrariamente  el  autor  dice acerca del movimiento del  corazón que los 

actos segundos salen de la virtud del alma, pero los actos segundos están en el 

esperma, por lo tanto por medio de la virtud se llevan de acto a potencia.

Esto lo concedo y lo afirma el Filósofo.

Al argumento, en cambio, hay que decir por el contrario que la virtud no es 

el principio primero de llevar el alma en el feto de acto a potencia, sino sólo el 

medio. En efecto, el alma de los padres mediante la virtud separada del esperma 

lleva el alma en el feto de acto a potencia. 

5.  Respecto a lo quinto dice así: las potencias son diversificadas, pero los 

espíritus que son los portadores de las virtudes, salen del cuerpo, pues los espíritus 

se generan a partir de la sangre, por lo tanto de manera semejante sale del cuerpo.

 Por el contrario dice el Filósofo en el libro Acerca del alma que del alma 

vegetativa salen tres operaciones: el  nutrir,  el crecer y el vivir994.  La virtud, así 

pues, sale del alma y no del cuerpo.

A esto que objetas hay que decir que las virtudes se distinguen por medio de 

los  órganos de  manera  radical  y  no radical,  de  aquí  que  aunque la  virtud esté 

formalmente  en  el  espíritu  como  en  un  sujeto  deferente,  sin  embargo,  sale  de 

manera radical del alma.

6. Respecto a lo sexto se escribe así en el libro décimo octavo: que la virtud 

asimilativa del padre algunas veces supera a la asimilación de la madre, en cambio, 

otras veces es al contrario, de aquí que el feto unas veces se asemeja al padre y 

otras veces el alma se asemeja a la madre995. Esto, en cambio, no se daría a no ser 

que la virtud del esperma saliera de ambos padres, por lo tanto esta virtud  sale de 

ambos padres.

994 Cf. Acerca del alma 413a25-413b13.
995 Cf. G. A. 767b-767b15.

1135



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Contrariamente, en cambio, dice el Filósofo en el libro décimo quinto que el 

macho da el alma, la virtud y la forma, y la hembra da la materia996, por lo tanto del 

padre sale la virtud y no de la madre.

Por esta razón en la generación por medio de la conversión el paciente no 

da nada a no ser la materia, y el agente da la virtud y la forma, por lo tanto de 

manera semejante se da en la generación por medio de la propagación.

A esto hay que decir que de ambos sale la virtud, pero principalmente lo 

hace del padre997.

A lo primero por el contrario hay que decir que el Filósofo no niega que no 

venga de ambos, sino que afirma que principalmente viene del padre.

A  lo  segundo  hay  que  decir  que  no  es  semejante,  puesto  que  en  los 

elementos  la  generación  de  uno  es  la  corrupción  del  otro,  por  medio  de  la 

propagación  o  de  la  separación  de  la  hembra  a  partir  de  los  dos  se  genera  un 

tercero.

7. Respecto a lo séptimo se escribe así en el libro séptimo de la  Filosofía  

primera: existen en número las mismas cosas de las cuales la materia es la misma. 

Pero cualquier virtud se radica en la misma materia, a saber, en el espíritu y en el 

calor, por lo tanto esta virtud es una en número.

Por esta razón el movimiento se distingue por medio de la comparación con 

el  fin,  pero  todas  las  virtudes  y  operaciones  son  por  causa  del  mismo  fin  en 

número, a saber, por causa del complemento del feto, por lo tanto esta virtud es una 

en número.

Por el contrario, en cambio, dicen Avicena, Ioannitius y otros autores de 

medicina que la virtud generativa tiene cinco ramas o virtudes: la perforable, la 

cóncava, la suave, la que produce aspereza y la asimilativa998.
996 Cf. supra, G. A. 729a10-11.
997 Cf. G. A. 767b15-25, 768a21.
998 Cf. Ioannitius,  Isagoge I 5, 10. Sobre el número de virtudes y su división, dice así Ioannitius: 
Virtutis itaque trina fit partitio. Est uirtus animalis, est spiritualis, est et naturales. Virtus siquidem 
naturales una est quae ministrat, altera cui ministratur. Sed naturalis uirtus cui ministratur modo  
generat, modo nutrit, modo pascit. Virtus autem quae ministrat et non ministratur ei modo appetit,  
retinet, digerit et expellit. Quae deseruiunt pascenti uirtuti quemadmodum pascens uirtus nutribili.  

1136



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón las virtudes y las operaciones se diversifican por medio de 

los órganos, pero estas virtudes están en los diversos órganos en número, como la 

cóncava en el estómago y la perforable en el oído, por lo tanto esta virtud no es una 

en número, sino muchas.

A esto hay que decir que estas virtudes pueden referirse a su principio del 

que salen, a saber, al alma, y así la virtud es una en número y no muchas. Y así 

habla el  Filósofo y proceden las primeras razones,  o también por medio de las 

relaciones hacia el fin último o por medio de la relación hacia el medio que es el 

espíritu,  por  todos  estos  modos  es  la  virtud en  número.  Pero  al  referirse  a  las 

diversas operaciones las virtudes son diversas en número, así son las operaciones. 

Y así habla el médico que considera principalmente las operaciones. Por medio de 

esto queda clara la solución al primer argumento en cuanto al contrario.

A lo segundo hay que decir que al referirse a las operaciones las virtudes 

son diversas en número, pero al referirse al medio de la virtud la virtud es una en 

número, al igual que uno es el medio, a saber, el espíritu. Y anota que la luz unas 

veces está en la materia terrestre, y entonces se le dice carbón. Otras están en la 

materia aérea, y entonces se le dice llama. Otras veces está en la propia materia 

simple, y entonces se le dice propiamente luz. El alma vegetativa es proporcional a 

la primera luz, la sensitiva lo es a la segunda y la intelectiva a la tercera.

Et generanti uirtuti deseruiunt alie duae, una quae immutat cibum, altera quae informat; quae se  
differunt. Nam prior uirtus immutat cibum et ministrat uirtuti generanti sine informatione, secunda 
uero immutat et ministrat generanti uirtuti cum informatione. Sed informatiuae uirtutis operationes  
sunt quinque: assimilatiua, concaua, perforabilis, áspera et lenis...; Cf Avicena, Canon medicinae I 
fen 1 doctr. 6 “Virtutum naturalium alie sunt que sunt ministrantes”. 

1137



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Y también una clase de peces produce huevos y etc.999

Respecto al décimo séptimo libro resta preguntar acerca de los medios de 

vida que son los medios del vivir el alma con el cuerpo.

Y en primer lugar se pregunta acerca del calor.

En segundo acerca del espíritu.

Respecto a lo primero se pregunta en primer lugar si es el calor el medio de 

la vida o lo es el frío.

En segundo lugar se pregunta si este calor es ígneo o celeste.

En tercer lugar si este calor fluye desde el alma.

En cuarto lugar si es sustancia o accidente.

1.   Respecto  a  lo  primero  se  escribe  así  en  el  libro  duodécimo:  que  la 

naturaleza hace siempre lo que es mejor, y en el libro  Acerca de la generación 

decimos que la naturaleza desea lo mejor1000. Pero el frío es mejor conservante para 

la vida que el calor, porque el calor destruye su sujeto y lo consume, el frío, en 

cambio, no, por lo tanto el medio de la vida es el frío y no el calor.

Por  esta  razón  en  el  libro  de  Los  Meteorológicos se  escribe  que  la 

corrupción en todos los mixtos naturales se da por medio de la putrefacción1001. La 

corrupción accidental, a saber, lo cálido, por medio de la putrefacción opera más 

para con la combustión que lo frío, así como señala el Filósofo allí mismo, por lo 

tanto el frío debe ser mejor medio para la vida que el calor1002.
999 Cf. G. A. 754a20.
1000 Cf. supra, Gen. et corrup.336b27. 
1001 Cf. Meteo. 378b10ss.
1002 Cf. Meteo.379a6; P. A. 743a38, 743b3; “La naturaleza se sirve del frío y el calor porque ambos 
poseen por necesidad la capacidad de realizar uno una cosa y otro, otra. En la formación de los 

1138



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En cambio,  por el  contrario  el  Filósofo y todos los autores  de medicina 

dicen que la vida se da por medio de lo cálido y de lo húmedo, de aquí que se 

escribe en el libro Acerca de la muerte y de la vida que el calor físico no cesa de 

alimentar a su húmedo1003.

Por esta razón respecto al movimiento del corazón el vivir es moverse por si 

mismo, y en el libro de los  Físicos se dice que es propio de los seres animados 

moverse por si mismos1004, por lo tanto aquella complexión que es muy activa es el 

principio de la vida. Pero éste es el calor respecto al frío, por lo tanto el calor es el 

medio de la vida y no el frío.

Por  esta  razón se  debe  actuar  para  con la  forma y  padecer  para  con la 

materia, de aquí que cuanto más activa es una cosa, tanto más tiene de forma. Pero 

el  calor de entre todas la cualidades es la más activa, porque actúa para con el 

sujeto y para con el objeto, cosa que no hacen  las otras, como dice Isaac en el libro 

Acerca de los elementos1005.  Por lo tanto el calor tiene más forma, pero la vida 

permanece por medio de la unión, que es profundamente espiritual, con el cuerpo, 

por lo tanto el medio de esta unión fue aquella complexión que es más formal y 

espiritual. Ésta, en cambio, es el calor respecto al frío, por lo tanto el calor es el 

medio de la vida y no el frío.

Esto lo concedo.

A lo primero por el contrario hay que decir que aunque lo cálido consume 

más que lo frío, sin embargo, lo frío no pudo ser el medio de la vida porque vivir es 

moverse, en cambio, el frío inmoviliza.

Por otra parte,  en los jóvenes el  movimiento es desde el  centro hacia la 

circunferencia1006,  como desde el  corazón hacia los otros miembros.  Lo frío,  en 

seres, es por una finalidad por lo que uno enfría  y otro calienta, y por lo que se forma cada una de 
las partes”.
1003 Cf. Acerca de la longevidad y brevedad de la vida 465a15-16, 469b7-10, 469b22ss., 470a20-27. 
1004 Cf. Física 252b23-24.
1005 Cf. supra in libro XII.
1006 Cf.  Meteo.  339a15-16, donde dice que el movimiento es doble, a partir del centro y hacia el 
centro.

1139



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

cambio, mueve desde la circunferencia hacia el centro. Y mediante esto queda clara 

la solución a lo segundo.

O digamos que hay un cierto calor extraño o de fuera, y éste opera para la 

putrefacción, pero el calor natural de dentro no opera para la putrefacción.

2. Respecto a lo segundo se escribe así en el libro de Los meteorológicos: 

que  como  lo  mixto  se  compone  de  las  primeras  cosas  mezclables,  así  las 

complexiones segundas se componen de las primeras, por lo tanto el calor natural 

en un cuerpo vivo se da a partir de los elementos al igual que un cuerpo compuesto 

se da a partir de los elementos.

A lo opuesto dice el Filósofo en el libro décimo sexto que este calor no es 

ígneo porque el calor ígneo destruye y no da vida1007.

Por esta razón si el calor elemental fuera el principio de la vida, entonces 

todos los elementos mixtos serían seres vivos, porque en todos hay calor elemental. 

Pero esto es falso, por lo tanto etc.

A esto hay que decir que este calor en especie es el mismo que el calor 

celeste ígneo. Pero en las propiedades se asemeja al calor celeste, así pues tiene 

vida como el calor celeste, pero, sin embargo, se radica en el calor elemental. De 

aquí  que  este  calor  en  el  corazón  se  genera  a  partir  de  las  partes  ígneas  del 

alimento, y porque este calor está en una materia aliena, siempre actúa para con su 

sujeto consumiendo, a saber, para con lo húmedo radical que es el sustento de éste 

mismo.  Y  esto  húmedo  es  aéreo  y  no  acuoso  porque  lo  húmedo  acuoso  lo 

extinguiría a éste mismo, pero lo húmedo es el sustento de éste mismo. De aquí que 

como el calor del sol a partir del cual se da en la materia aliena como en los mixtos, 

siempre consume y altera, y de manera semejante lo hace el calor ígneo y el calor 

de nuestro cuerpo. Mediante esto queda clara la solución a los argumentos.

3.  Respecto a lo tercero se dice así: el alma es profundamente espiritual, 

pero  el  calor  es  una  forma  del  cuerpo.  Pero  a  partir  de  aquello  que  es 

1007 Cf. G. A. 736b35-737a7; Gen. et corrup. 330b30; Meteo. 382a7, nada se genera del fuego. 

1140



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

profundamente espiritual e inmaterial no sale la forma corporal y material, por lo 

tanto este calor no fluye del alma.

Por  esta  razón  todo  lo  que  genera  otra  cosa,  genera  esto  o  de  manera 

equívoca o unívoca. El alma, en cambio, no genera calor de manera unívoca porque 

el alma no es cálida, ni de manera equívoca porque el calor se genera de manera 

equívoca por medio del movimiento y porque el alma no se mueve, por lo tanto de 

ningún modo este calor fluye desde el alma.

Por el contrario dice el Filósofo en el libro décimo sexto que este calor es el 

calor del alma1008.

Y a esto hay que decir que este calor no es separado de manera material del 

alma, y esto prueba el primer argumento, pero de manera efectiva y equívoca.

A esto, en cambio, que tú objetas que el alma se mueve hay que decir que el 

alma es el principio primero de este calor, y el corazón es el principio inmediato. 

De aquí que el alma mueve el corazón, y por medio del movimiento del corazón se 

genera este calor.

4. Respecto a lo cuarto se dice así: es más espiritual el alma que la forma o 

la  materia,  pero  la  complexión  es  el  medio  entre  la  materia  y  la  forma,  es  el 

accidente y no la sustancia. Por lo tanto el calor que es el medio de unir el alma con 

el cuerpo es el accidente y no la sustancia.

Por esta razón todo lo que es objeto del sentido es accidente. Pero este calor 

es percibido por el sentido, por lo tanto este calor es accidente.

Por el contrario dice Haly que en el corazón se generan dos sustancias: una 

es el calor y la otra el espíritu1009.

Por esto el calor es natural, es el medio para vivir, y el espíritu lo es para 

conocer. Pero el acto de conocer es más espiritual que el de vivir, por lo tanto si el 

medio para vivir es el cuerpo, a saber, el calor, por lo tanto hay calor, y éste es 

sustancia y no accidente.

1008 Cf. G. A. 737a y ss.
1009 Sobre el corazón v. Pantegni fol 5 rb.

1141



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A esto hay que decir que hay un cierto calor que está en los miembros, y 

éste es accidente y no sustancia. Según lo que dijimos que el  hígado es cálido, 

también hay otro calor que existe porque es un cierto calor dulce y suave al tacto, y 

éste es la sustancia, y aquel es el medio.

A lo primero, por el contrario, hay que decir que no es semejante, porque 

entre la forma y la materia no hay nada a no ser el cuerpo, así pues el elemento 

primero es el cuerpo. De aquí que en la unión de la forma con el cuerpo el medio es 

el  cuerpo.  Aunque,  efectivamente,  el  alma  sea  profundamente  espiritual,  sin 

embargo el cuerpo es grueso y material. Y por ello fue conveniente que el medio de 

esta unión fuera la sustancia material, menos material que el cuerpo y más sutil que 

el cuerpo o la materia del cuerpo.

A lo segundo hay que decir que este calor es la sustancia compuesta a partir 

de  la  materia  y  la  forma,  pero  por  razón  de  la  forma  accidental  es  sentido 

perceptible.

Y  anota  que  hay  un  cierto  calor  fijo  en  los  miembros,  radicado  en  lo 

húmedo espermático, y éste no fluye ni refluye, sino que es radical y dura en el 

cuerpo durante su vida. En cambio, hay otro calor que se genera en el corazón y en 

el hígado, y este calor es el que fluye. Efectivamente, fluye y refluye porque se 

genera a partir de la materia del alimento.

1142



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

    

LIBRO XVIII

Cuestión primera

Ya  hemos  narrado  sobre  la  disposición  de  los  animales  de  manera 

universal y particular, y etc.1010

Una vez tratado el calor, aquí se pregunta acerca del espíritu1011.

En segundo lugar acerca de la salida del alma en el ser.

Respecto a lo primero se pregunta así en primer lugar acerca de la necesitad 

del espíritu.

En segundo lugar acerca de la quididad de éste mismo. 

En tercer lugar acerca de su generación.

En cuarto si el espíritu se nutre.
1010 Cf. G. A. 763b20.
1011  El espíritu, en gr. pneuma, del que se ha hablado a lo largo de la obra, podríamos decir que es 
una especie de vapor y aparece como “parte corpórea”. Según Aristóteles, la fuente del espíritu es el 
corazón. En éste hay una “sustancia vaporosa” muy caliente que es el espíritu principal, es decir, el 
instrumento  del  que  se  vale  la  facultad  regitiva,  la  cual  preside  y  engloba  a  todas  las  demás 
facultades, y que por supuesto también está ubicada en el corazón. 

1143



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

1. Respecto a lo primero se dice así: en la unión de la forma con la materia 

no se requiere en los elementos  un espíritu medio,  por lo tanto para un ser no 

semejante tampoco se requiere en la unión del alma con el cuerpo en los seres 

vivos.

Por  esta  razón  el  Filósofo  en  el  libro  cuarto  afirma  que  en  todos  los 

elementos  mixtos  son  dominados  los  graves,  por  lo  tanto,  comoquiera  que  el 

espíritu es un cuerpo mixto, en el espíritu serán dominados los elementos graves. 

Pero los elementos graves como la tierra y el  agua son opacos,  por lo tanto el 

espíritu  es  oscuro  y  opaco.  Pero  el  medio  en  el  conocer  debe  participar  de  la 

naturaleza de la luz, por lo tanto el espíritu no es necesario en el conocer ni en la 

unión del alma con el cuerpo.

Por esta razón el acto de conocer es más espiritual que el de vivir, pero en el 

acto de unir el calor natural es el medio entre el cuerpo y el alma, por lo tanto en el 

conocer será el medio más sutil. Esto, en cambio, no es sino el espíritu, por lo tanto 

el espíritu es necesario.

Por esta razón el alma es la luz espiritual, por lo tanto lo que da vida al alma 

con el cuerpo debe tener la naturaleza de la luz, pero éste es el espíritu, por lo tanto 

el espíritu es necesario.

Por esta razón el alma debe tener sentido y movimiento para el cuerpo por 

medio de sus virtudes. Pero la virtud no puede operar sin un deferente, por lo tanto, 

comoquiera que los espíritus son portadores de las virtudes, como dice Avicena1012, 

los espíritus son necesarios.

Por  esta  razón  en  la  operación  del  alma  cognitiva  la  luz  es  un  medio 

exterior,  por lo tanto de manera semejante en la operación interior la luz es un 

1012 Cf. Avicena, Libellus de viribus cordis (op. cit.) tract. 1 “de origine spiritus et generibus eius et 
principiis suae generationis et informationis”:  Creavit Deus ex concavitatibus cordis sinistram, ut  
esset armarium spiritus et minera generationis illius. Creavitque spiritum latorem virtutum anime 
in membra animalium tendendium mediante ipso...
...Produxt etiam spiritum ex [subtilitate humorum et igneitate] quemadmodum produxit corpus ex 
grossitie ipsorum et terrestreitate. Etenim comparatio spiritus ad humorum subtilitatem, est sicut  
comparatio corporis ad ipsos humores, quemadmodum enim membra constituuntur...

1144



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

medio interior. Pero esta luz interior no es sino el espíritu, por lo tanto los espíritus 

son necesarios.

Esto lo concedo. Efectivamente, comoquiera que el vivir es moverse hacia 

la vida, se requiere una cualidad que mueva muchísimo, a saber, el calor, y cuando 

aquí se requiere su sustento, a saber, lo húmedo, de aquí que, comoquiera que la 

virtud del alma es el vivir, por parte del cuerpo le corresponde el calor natural y 

vivificante, y tal vida se da en las plantas. Pero el alma cognitiva tiene la virtud de 

infundar vida y conocimiento, por parte del cuerpo le corresponde el calor natural 

en los animales, por parte del conocimiento el espíritu. Y la causa de esto es porque 

los nervios en cuanto que son flexibles, son el medio para el mover, en cuanto que 

son pequeños  y brillantes  lo  son para el  conocer.  Y porque la  virtud se  dirige 

mediante el espíritu, porque la naturaleza del medio del órgano y del objeto es la 

misma, por ello el medio que lleva la virtud debe tener la naturaleza de la luz, y el 

espíritu es necesario por esto, porque es la luz o tiene la efigie de la luz, como dice 

Avicena.

A lo primero por el contrario hay que decir que no es semejante, pues la 

forma que existe en la materia no actúa para con la materia, sino que reposa a partir 

de lo  que es impresa,  pero el  alma actúa de manera  continua en el  cuerpo.  El 

cuerpo, efectivamente, respecto a si mismo es pesado, y el alma lo mueve, pero 

mueve  cualquier  diferencia,  y  esto  lo  hace  mediante  la  virtud.  Y  por  esto  se 

requiere que los espíritus sean portadores de las virtudes.

A  lo  segundo  hay  que  decir  que  aunque  el  espíritu  por  medio  de  la 

naturaleza esté en los elementos mixtos como pocas cosas, sin embargo, por medio 

de la virtud del alma sutil y deleitante lo hace pequeño y brillante. Así pues, como 

el espíritu es el medio de unión del alma con el cuerpo, y el alma es la luz y la cosa 

más sutil y espiritual, fue conveniente que el espíritu fuera un cuerpo sutilísimo, 

según lo cual es posible que la naturaleza sostenga y tenga la forma que es la más 

sutil de entre todas las cosas o formas corporales e incluso espirituales.

1145



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

2. Respecto a lo segundo dice así: el medio en la unión de la forma con la 

materia en los elementos es el accidente y no la sustancia, por lo tanto de manera 

semejante  sucede  en  la  unión  del  alma  con  el  cuerpo  en  los  seres  vivos,  por 

consiguiente el espíritu es el accidente y no la sustancia.

Por esta razón en la unión del alma con el cuerpo el medio es la virtud  por 

parte  del  alma  que  es  el  accidente  y  no  la  sustancia,  por  lo  tanto  de  manera 

semejante el espíritu, que es el medio por parte del cuerpo, es el accidente y no la 

sustancia.

Por esta razón la luz altera de manera súbita, de aquí que veamos de manera 

súbita al abrir los ojos. Pero vemos llevándolos hacia fuera, porque esto no lo niega 

el Filósofo, sino que niega que el envío hacia fuera sea la causa de la unión. Por lo 

tanto, comoquiera que ningún cuerpo puede moverse al instante, el espíritu no es 

un cuerpo.

Por  esta  razón,  como  en  la  virtud  sensitiva  interior  el  medio  es  la  luz 

interior, así en la virtud sensitiva exterior el medio es la luz exterior. Pero la luz 

exterior no es el cuerpo sino el accidente, por lo tanto de manera semejante lo es el 

espíritu que es la luz interior.

A lo contrario dice Haly que en el corazón se generan dos sustancias: el 

calor natural y el espíritu.

Por esta razón todo lo que es sujeto es accidente, el espíritu de este tipo es 

un cuerpo. Así pues el sujeto es el que lleva la virtud, por lo tanto el espíritu es un 

cuerpo.

Esto lo concedo porque los espíritus se generan a partir de la parte más sutil 

del alimento, y todo el cuerpo se divide siempre en cuerpo, ya que todo lo continuo 

es divisible en infinito. Pero el espíritu es un cuerpo sutilísimo según el cual la 

naturaleza puede hacer sutil a algún cuerpo.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que no es semejante, 

como se ha visto antes.

1146



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la segunda hay que decir que el alma se opone menos a la unión que el 

cuerpo, y por ello la naturaleza puso el medio por parte del cuerpo y no por parte 

del alma. 

La segunda causa es el orden de la naturaleza, porque la naturaleza siempre 

hace lo que es mejor y procede haciendo las cosas sutiles. Y por esto pone el medio 

por parte del cuerpo y lo hace sutil en el límite de la sutilidad respecto a los otros 

cuerpos, de modo que es proporcional al  alma que es profundamente espiritual. 

Pero  si  fuera  el  medio  por  parte  del  alma  sería  conveniente  que  la  naturaleza 

procediera dando grosor, de manera que este medio tuviera alguna propiedad con el 

cuerpo. Y esto es contra el orden de la naturaleza, porque la naturaleza siempre 

tiende hacia el ser mejor, más noble y más espiritual, de aquí que procede dando 

sutilidad y no grosor.

A la tercera hay que decir que vemos al instante, pero los espíritus no se 

unen al instante con el objeto. La emisión del espíritu, efectivamente, no es la causa 

del ver, sino que la emisión del espíritu es la causa de la certeza y del discernir de 

un sentido entre todos los otros. Y esto es porque en este sentido el espíritu no es 

rehusado al  unirse con el objeto que no es encontrarlo en otros sentidos.

A la cuarta hay que decir que no es semejante respecto a la luz interior y a 

la exterior, pues la luz exterior está en el aire igual que en el deferente, y por esto es 

el accidente. Pero la luz interior es el sujeto que transporta a la virtud, y por ello es 

conveniente que sea un cuerpo.

Respecto a lo tercero dice así.

Y se pregunta en primer lugar si el espíritu se genera a partir de la operación 

de la primera digestión, de la segunda o de la tercera.

En segundo lugar se pregunta si el cuerpo es generado en cualquier parte.

3. Respecto a lo primero dice así: cada miembro tiene la virtud dispuesta 

para restaurar lo perdido, porque de otro modo no podría continuarse en el ser. Por 

lo  tanto,  comoquiera  que  en  cualquier  miembro  se  pierden  los  espíritus,  en 

cualquier  miembro  se  generan,  por  lo  tanto,  comoquiera  que  en  la  primera,  la 

1147



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

segunda y la tercera virtud digestiva se pierden los espíritus, por cualquiera de éstas 

el espíritu es generado.

Por  esta  razón  dice  Isaac  que  por  medio  de  la  virtud  aromática  son 

confortados los espíritus en el estómago1013, y la digestión se conforta y repara, por 

ello los espíritus se generan tanto en la primera virtud digestiva como en las otras.

Por esta razón se generan en el corazón, pero el corazón, según el Filósofo, 

es el principio de la segunda virtud digestiva, así pues, genera la sangre según él 

mismo1014, por lo tanto los espíritus son generados por la segunda virtud digestiva.

Contrariamente dice Avicena que el miembro o una parte del miembro se da 

a partir de la parte más gruesa del alimento, y el calor natural y el espíritu se dan a 

partir  de  la  parte  más  sutil,  pero  el  miembro  o  una  parte  del  miembro  no  se 

producen a no ser por la virtud digestiva de un acto, por lo tanto los espíritus se 

generan por la virtud digestiva de un acto.

Respecto a lo segundo de esto dice así: los espíritus se generan a partir de la 

tercera digestión, pero la tercera virtud digestiva está en cualquier miembro, por lo 

tanto el espíritu se genera en cualquier miembro.

Por esta razón el espíritu es el medio de unión del alma con el cuerpo, pero 

en cualquier parte se une el alma con el cuerpo, por lo tanto los espíritus se generan 

en cualquier parte.

Por el contrario los autores dicen que los espíritus se generan en el corazón.

A  lo  primero  hay  que  decir  que  los  espíritus  se  generan  a  partir  de  la 

operación de la tercera virtud digestiva.

A  lo  primero  por  el  contrario  hay  que  decir  que  aunque  en  cualquier 

miembro se generen los espíritus, como en el hígado y en el corazón, esto no se da 

a no ser por medio de la naturaleza de la tercera virtud digestiva. El hígado y el 

corazón tienen la virtud de la tercera digestión por medio de la cual se nutren, y por 

1013 Véase  Liber dietarum universalium cum commento... fol. 47 rb 32-33: ...spiritus animalis ex  
odoribus attractis nutritur et confortatur... 
1014 Cf. P. A. 650a30ss., 666a, 667a10. 

1148



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

medio de esta virtud se generan los espíritus.  Por medio de esto queda clara la 

solución al tercer argumento.

O digamos que el Filósofo no pone la generación de la sangre y la segunda 

digestión a no ser igual que en un principio recto1015.

A  lo  segundo  hay  que  decir  que  hay  una  cierta  generación  como  este 

espíritu,  a  saber,  a  partir  del  alimento,  y  así  la  virtud  aromática  no  repara  los 

espíritus en el estómago, ni tampoco en el cerebro la virtud aromática repara los 

espíritus  por  la  vía  del  deleite.  Comoquiera  que  los  espíritus  disfrutan  de  las 

virtudes aromáticas y son confortados, vigorizados e incluso animados, también de 

este modo se reparan por medio de este instrumento. 

A la segunda cuestión hay que decir que en cualquier miembro los espíritus 

se pierden y se regeneran. Pero en el corazón la generación es sensible, las cosas 

más pequeñas de los espíritus también están en la raíz. 

4. En cuarto lugar se pregunta si los espíritus se nutren. A esto hay que decir 

que los espíritus no se nutren, y la causa es su sutilidad y su pequeña cantidad. Un 

cuerpo mínimo es lo que la naturaleza puede hacer. De aquí que comoquiera que 

aquel que se nutre de manera propia, se restaura por medio del alimento y no por el 

todo, porque un miembro cortado no puede regenerarse por medio del alimento. Y 

por ello, comoquiera que los espíritus son un cuerpo sutilísimo, no puede perderse 

una parte sin la otra, y por esto el espíritu no se nutre. Pero cuando se pierde, se 

regenera un nuevo espíritu. De aquí que a partir del alimento, si se han perdido de 

manera súbita mil espíritus, al instante se regeneran mil, así, por lo tanto digo que 

el espíritu no se nutre, sino que se regenera.

Y hay que anotar que así como hay un cierto calor espermático radical en 

los miembros y otro fluyendo que se genera en el corazón, así hay un cierto espíritu 

radical implantado en los miembros, y estos espíritus radicales son numerosos en 

cualquiera †… y las cosas contrarias† se pierden según la parte, pero según el todo 

no  se  pierden  durante  la  vida.  Así  como,  efectivamente,  lo  húmedo  radical  se 

1015 Cf. P. A. 650a32-12; G. A. 740a21-740b12, 743a7-8. 

1149



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

consume continuamente según la parte y en el fin de la consunción, cuando está 

todo consumido llega la muerte natural. Si los espíritus radicales según la parte se 

pierden de manera continua,  y cuando por el  todo perecen, al  punto le sigue la 

muerte natural que ha sido puesta para cada individuo por medio de la naturaleza.

 Respecto  a  lo  segundo  se  pregunta  en  primer  lugar  acerca  del  alma 

vegetativa y de la sensitiva.

En segundo lugar se pregunta especialmente acerca de la intelectiva.

5.  Respecto a lo primero se pregunta si la vegetativa y la sensitiva salen 

hacia el ser por medio de la generación o por medio de la creación, porque de la 

misma manera que se tiene la forma de lo mixto para con lo mixto, y la forma del 

elemento para con la materia primera, así se tiene la forma del ser vivo para con el 

ser vivo. Pero la forma del elemento sale de la potencia de la materia, y la forma de 

lo mixto sale de la unión de las cosas mezclables, por lo tanto de manera semejante 

la forma del ser vivo sale desde la potencia de la materia, por consiguiente el alma 

sensitiva y la vegetativa salen por medio de la generación y no por medio de la 

creación.

Por esta razón se escribe en la obra Acerca del cielo y del mundo que todo 

lo que cae bajo la corrupción cae bajo la generación1016. Las almas vegetativa y 

sensitiva caen bajo la corrupción, por lo tanto salen hacia el ser por medio de la 

generación.

Por esta razón se escribe en el libro segundo de los  Físicos en el capítulo 

Acerca del caso y de la forma que es vano aquello que no incluye a lo que tiende, 

por lo tanto, comoquiera que el fin de la naturaleza es el alma sensitiva, la incluirá. 

O de otra forma la naturaleza sería vana, por lo tanto el alma sensitiva sale hacia el 

ser por medio de la generación, por consiguiente es mucho más vegetativa.

En sentido contrario se muestran los teólogos, y Agustín arguye así: la vida 

es más noble que toda forma natural, por lo tanto viene de algo más noble de lo que 

1016 Cf. Acerca del cielo 279b20-21.

1150



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

es la forma de lo mixto y del elemento1017. Pero antes del ser vivo no existen dos 

formas mixtas, por lo tanto el alma vegetativa y la sensitiva no se generan a partir 

de la forma natural, sino que salen hacia el ser por medio de la creación.

Por esta razón la raíz de la naturaleza es a partir de la materia, pero lo que 

no se genera a partir de la exigencia de la materia, no sale de la materia. Pero de tal 

manera son el alma sensitiva y la vegetativa, por lo tanto no salen de la materia 

sino que salen hacia el ser por medio de la creación.

Por  esta  razón todo ser  natural  existe  por  medio  del  contacto,  como se 

escribe en el libro segundo  Acerca de la generación1018, por lo tanto aquello que 

huye hacia el contacto no se da por naturaleza,  en cambio, de tal manera es la 

forma del ser vivo, por lo tanto no se da por naturaleza sino por un agente que está 

por encima de la naturaleza.

Entonces  acerca  de  la  controversia  entre  el  Filósofo  y  los  teólogos  se 

pregunta por qué el Filósofo afirma que la alma sensitiva y la vegetativa salen de la 

potencia de la materia, porque el intelecto solo se da a partir de lo intrínseco por 

medio de la creación1019.

A esto hay que decir que algunos de los animales son generados por medio 

de  la  propagación  y  de  la  separación  del  semen  al  igual  que  los  animales 

completos. Y en éstos no se contradicen cuando el alma vegetativa y la sensitiva 

vienen en el esperma en la potencia y no en el acto. Las otras salen hacia el ser por 

medio de la putrefacción y en tales dicen que en la potencia de la materia no se dan 

el alma vegetativa y la sensitiva, y más bien solo se prepara la materia y se crea el 

alma.  Y  los  Filósofos  dicen  lo  contrario,  que  la  virtud  viene  de  un  cuerpo 

supraceleste que se basta para sacar el alma de la potencia de la materia. Por lo 

tanto dicen así: que se exigen dos cosas para la salida del alma hacia el ser. Una es 

la preparación de la materia,  la alteración y la sutilidad,  y así el  alma sale por 
1017 Recordemos el dualismo antropológico expuesto por los padres de la iglesia: el hombre consta 
del alma, que es la parte más noble y elevada, y se halla asociada a la espiritualidad, y del cuerpo, 
que quedaba asociado al mundo de las cosas y a la materia.  
1018 Sobre la definición del término “contacto” véase Gen. et corrup. 322b25-ss.
1019 Cf. Acerca del alma 414a17, 30, 415a14.

1151



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

naturaleza.  La  otra  es  la  súbita  impresión del  alma,  y  ésta  se  da  por  la  causa 

primera.

Pero  entonces  se  objeta  contra  éstos  mismos,  porque  del  mismo  modo 

sucede  respecto  a  la  alma  intelectiva,  porque  la  materia  es  preparada  por  la 

naturaleza, y la impresión de esta misma alma se da por el creador.

A esto dicen que no es semejante porque la preparación del alma sensitiva y 

de la vegetativa se da por naturaleza, la del alma intelectiva se da por la virtud 

sensitiva y vegetativa. Pero la preparación de la sensitiva y de la vegetativa se da 

por naturaleza. Otra causa es porque ni en cuanto a la sustancia ni en cuanto a la 

operación el alma intelectiva requiere de una parte determinada como las otras. Por 

ello no conviene que la preparación se de por la naturaleza del alma intelectiva 

como respecto a las otras. A cualquier cosa que digan, digo según el Filósofo que la 

vegetativa y la sensitiva son sacadas de la potencia.

A lo primero por el contrario hay que decir que la vida es más noble que 

toda forma natural. Es cierto respecto a la forma de lo mixto y del elemento, y a 

partir de éstos no se causan el alma sensitiva y la vegetativa, sino a partir de los 

cuerpos superiores que son la vida plena, como dice el Filósofo.

A lo segundo hay que decir que la naturaleza inferior prepara a la materia, 

la naturaleza superior o la virtud de los cuerpos superiores la imprime de manera 

que induce y saca.

A lo otro hay que decir que la proposición del Filósofo es comprendida en 

la operación de los cuerpos y no en la de las virtudes, porque tiene lugar en las 

virtudes.

Después se pregunta a partir de qué materia se genera el alma sensitiva y la 

vegetativa, y si sale de la forma de lo mixto.

Y si llega por medio de la separación o por medio de la elevación.

Y si sale  del alma o de otra naturaleza.

Respecto a lo primero dice así Avicena: que a partir de las partes sutiles del 

alimento o del semen se produce un miembro, o a partir  de las más sutiles del 

1152



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

espíritu se produce una parte del miembro, por lo tanto el alma se producirá a partir 

de las sutilísimas.

Por esta razón la naturaleza actúa a partir de la suposición de la materia, 

porque no puede salir hacia toda la sustancia de una cosa. Por lo tanto si dirige al 

alma, esto será a partir  de la materia,  a saber, a partir  de la parte más sutil del 

semen.

Por esta razón la naturaleza no hace el cuerpo a partir de las cosas corpóreas 

sino a partir de la materia y de la forma. Por lo tanto comoquiera que el orden 

tampoco se da más para dar sutilidad que para engordar,  a partir  del cuerpo se 

producirá el  alma que no es un cuerpo, igual que hace al  cuerpo a partir  de la 

materia y de la forma que son cosas que están en el cuerpo.

Es contrario el Filósofo porque dice que el alma se produce a partir de las 

virtudes1020.

En primer lugar arguyo así: la división del cuerpo siempre es en cuerpos, 

por  lo  tanto  el  alma que  es  incorporal  no puede salir  de la  materia  de  ningún 

cuerpo.

Respecto a lo segundo de este tipo dice así: el cuerpo de un ser vivo se 

produce a partir de los cuerpos de los elementos, por lo tanto la forma se produce a 

partir de las formas de los elementos.

A lo opuesto dice Avicena que la vida se da a través de la distancia por 

medio de la contrariedad1021, pero las cualidades de los elementos están en lo último 

de la contrariedad, por lo tanto nunca serán el principio de la vida.

A la primera de estas cosas hay que decir que algo se produce a partir de 

algo, porque en ello se convierte, como la comida se convierte en sangre, y así lo 

corpóreo no es el principio de lo incorpóreo. Por otro lado algo se produce a partir 

de algo porque por medio de alguna virtud se lleva hacia el acto que allí estará en 

potencia, y así por medio de la virtud que viene de los padres en los que generan 

por medio de la propagación procedente de la potencia que estaba en el esperma, el 
1020 Cf. Acerca del alma 412a-413a10 donde da la definición de alma.
1021 Cf. supra en el libro I.

1153



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

alma vegetativa y la sensitiva son sacadas en acto. Y en los generados por medio de 

la putrefacción la virtud celeste hace esto porque hace una virtud separada de los 

padres en los seres que generan por medio de la propagación.

A lo primero por el contrario hay que decir que nunca una cosa corporal 

produce una incorporal por medio de la donación de sutilidad, porque el cuerpo es 

divisible  en  cuerpos  hasta  el  infinito,  como  tampoco  a  partir  de  la  materia  se 

produce la forma aunque la forma salga de la potencia de la materia.

A otra cuestión hay que decir que la naturaleza supone la materia a partir de 

la potencia desde la cual algo se dirige hacia el acto, y no como es su parte material 

desde la que sale.

A otra hay que decir que el alma de manera efectiva disminuye mediante la 

virtud y a  través del  modo de la  multiplicación como un don del  donador,  sin 

embargo, el medio del multiplicar disminuye, y esta misma alma se multiplica de 

tal manera que no disminuye.  En los generados por medio de la putrefacción el 

alma viene de la virtud de los cuerpos superiores, como el don viene del donador, y 

esto  es  por  medio  de  su  movimiento.  De  aquí  que  si  permanecieran,  no 

imprimirían,  y  según los diversos estados influyen los  diversos modos.  Pero el 

alma intelectiva fluye al igual que el don viene de un generosísimo donador que 

está quieto sin pena ni esfuerzo. 

6. Respecto a lo segundo se pregunta en primer lugar si el alma sale hacia el 

ser por medio de la generación o por medio de la creación, porque se escribe en el 

libro primero de los  Físicos  que la materia es casi innata e incorruptible, por lo 

tanto  la  forma que  no participa  en  nada de  la  materia  será  creada1022.  Esta,  en 

cambio, es el alma intelectiva, por lo tanto etc.

1022 Cf. Física 192a26-32.

1154



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dicen Platón y Damasceno1023 que todo lo que existe a partir 

de la nada es nada restituible, por lo tanto es necesario que se pueda multiplicar, 

por  consiguiente  el  alma  intelectiva  que  existe  a  partir  de  la  nada  puede 

multiplicarse. Esto, en cambio, no se da a no ser por medio de la generación.

Por esta razón dice Algazel que la operación más noble es que uno mismo 

se  multiplique  †…†.  Por  lo  tanto  si  el  alma  sensitiva  y  la  vegetativa  pueden 

multiplicarse, por una razón más fuerte la intelectiva podría o sería de una suma 

inferior a las otras.

A lo contrario dice el Filósofo en el duodécimo y en el décimo tercer libro 

de la Filosofía Primera que lo primero crea por medio de una copia que es igual a 

si mismo. Pero el alma intelectiva es una copia del creador, de aquí que tiene una 

similitud con el creador, por lo tanto de manera inmediata provino de éste.

Por esta razón todo aquello que sale de alguna cosa, regresa a ésta de donde 

salió.  Pero  el  alma  intelectiva  regresa  a  lo  primero,  por  lo  tanto  salió  de  éste 

mismo.

Igualmente el Filósofo en el capítulo décimo sexto Acerca del alma arguye 

así:  la  operación  corporal  no  produce  cuerpos  por  un  medio1024,  por  lo  tanto, 

comoquiera que por esto mismo para alma intelectiva no tiene en consideración el 

medio, no estará en el cuerpo a partir de un principio corporal, por lo tanto salió 

hacia el ser por medio de la creación y no por medio de la generación, lo cual 

concedo.

A los razonamientos, en cambio, hay que decir que aunque de si mismo no 

hay nada convertible,  sin  embargo,  por  medio de la  voluntad de lo primero es 

1023 En cuanto a lo que se refiere a la idea del alma en Platón véase, Timeo 32c-36d; Fedro 246a-d 
(el mito del carro alado). Para Platón el no ser o la nada no puede existir, es lógicamente imposible, 
pues de la nada no se puede generar  nada. El cristianismo rechazó la percepción cíclica de los 
griegos según la cual es imposible el paso del no-ser al ser. Los padres de la iglesia creían que el 
mundo había sido creado por Dios a partir de la nada y que tendría un final en el tiempo, es decir, 
presentaban una concepción lineal  con un principio y un fin. La Idea del Bien en Platón da el 
sentido  al  mundo,  es  eterno,  es,  por  tanto,  el  origen  y la  causa de  la  realidad  y de  los  seres. 
Damasceno y los padres de la Iglesia tomaron esa Idea del Bien platónica y la equipararon a Dios, 
un Dios creador que representa el origen y la causa de los seres. 
1024 Cf. Acerca del alma 414a15-25.

1155



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

incorruptible,  y  no  por  medio  de  la  voluntad  del  que  está  necesitado  de  una 

operación que es la generación, aunque esta operación sea noble en aquellos que la 

necesitan, y así habla Algazel.

Considerado esto,  se pregunta si el  alma intelectiva es mortal,  porque la 

forma da el ser a la materia y conserva en el ser, como dice el Filósofo en el libro 

tercero de los Físicos. Por lo tanto si la materia prima tiene el ser incorruptible, por 

una razón más fuerte lo tendrá la forma más noble que es el alma intelectiva.

Por esta razón la corrupción se produce por medio de la naturaleza de la 

materia,  por  lo  tanto  la  forma  que  se  aparta  profundamente  de  la  materia  es 

inmortal.  En  cambio,  el  alma  intelectiva  es  de  este  tipo,  por  lo  tanto  el  alma 

intelectiva es inmortal.

Igualmente la corrupción se produce con su contrario, como se escribe en el 

libro  Acerca  de  la  vida  y  de  la  muerte1025.  Pero  el  alma  intelectiva  no  tiene 

contrario, por lo tanto es incorruptible porque el alma intelectiva será inmortal.

Juan Damasceno y Platón1026,  en cambio, quieren lo contrario. 

Por esta razón existe a partir de la nada, por lo tanto no es restituible en 

nada.

A esto hay que decir que, como dice el Filósofo al final del libro primero 

Acerca del alma, el intelecto se aparta del cuerpo como lo perpetuo se aparta de lo 

1025 Cf. Acerca de la vida y de la muerte 469b21ss.
1026 Los Filósofos griegos admitían la existencia  del alma, aunque había fundamentalmente dos 
planteamientos: El alma como principio de vida, es decir, que, según esto, todos los seres vivos 
tienen alma, y ésta perece al morir los seres,  pues se halla unida substancialmente o naturalmente al 
cuerpo (Aristóteles). Y la segunda idea, que es la que escoge Platón, es el alma como principio de 
conocimiento. Platón decía que el alma humana está, desgraciadamente, unida accidentalmente al 
cuerpo, aunque cuerpo y alma son dos entidades distinguibles y desiguales. El alma, para Platón, es 
inmortal, es inteligible y perfecta, es, por tanto, lo que define al hombre. En cambio, el cuerpo es 
físico, mortal, sensible e imperfecto, pertenece al mundo de las cosas sensibles e intemporales, y  el 
alma, por consiguiente, es originaria del mundo de las ideas eternas. En  Fedón 80b, dice que  el 
alma es aquello que se asemeja a lo divino, a la inmortalidad, a lo inteligible, a lo que tiene forma  
única y no se puede descomponer, a lo que es inmutable…   Por su parte  Damasceno dice que 
gracias  a  su  compleja  naturaleza,  el  hombre,  compuesto  de  espíritu  y  materia,  es  un 
“microcosmos”, un resumen del mundo (Cf. De la Fe Ortodoxa, II, l2). Mientras que el cuerpo está 
hecho de los cuatro elementos, el alma es incorpórea, racional, inteligente y libre; anima a un cuerpo 
orgánico y perecedero, pero ella es inmortal. Por ella es por lo que el hombre está hecho a la imagen 
de Dios (Cf. De las dos voluntades, l5-l8).

1156



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

corruptible1027. En el capítulo décimo sexto dice que el intelecto solo viene de lo 

intrínseco y es algo divino y perpetuo1028. De aquí que digo que el alma intelectiva 

es  corruptible  por  causa  de  una  falta  en  si  misma,  y  así  todas  las  cosas  son 

corruptibles excepto lo primero.

Otra corrupción es por causa de la mala composición, al igual que una casa 

mal construida amenaza ruina, y porque el alma está bien compuesta, no está en la 

voluntad de Dios disolverla.

Otra corrupción es por medio de la naturaleza de la materia, ya que porque 

se da a partir de sus contrarios o porque tiene un contrario, al igual que lo cálido 

consume lo húmedo radical. Y de este modo habla el Filósofo en el libro Acerca de 

la vida y de la muerte, por un lado el alma es mortal y por otro inmortal.

Considerado esto, se pregunta si se crea antes que se infunde, porque toda 

causa precede a lo causado. Pero la primera causa es propia del alma intelectiva, 

por  lo  tanto  precede,  por  ello  también  lo  es  su  operación,  por  consiguiente  la 

creación es antes que la infusión ya que la creación es finalmente por infusión. 

Por esta razón se escribe en el libro octavo de los Físicos que la naturaleza 

es el principio del orden1029, por lo tanto en las operaciones de lo primero se dará 

mucho más el orden. Por lo tanto comoquiera que el orden en este mismo y en la 

naturaleza es mayor que en la naturaleza, sin embargo, el alma en la naturaleza y en 

el tiempo se crea antes que se infunde.

Platón afirma esto mismo: que el alma se crea en una estrella semejante1030.

Agustín afirma lo contrario, Aristóteles,  en cambio, no dice ni esto ni lo 

contrario.

Por esta razón los actos de las cosas activas y la disposición están en el 

paciente, por lo tanto antes de que la forma se imprima, conviene que la materia sea 

1027 Cf. Acerca del alma 411b-19.
1028 Cf. Acerca del alma 413b25-30.
1029 Cf. Física 252a10-15.
1030 Sobre la idea del alma en Platón cf. supra: Timeo 32c-36d; Fedro 246a-d.

1157



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

preparada. Esto, en cambio, no existe a no ser que sea creado infundiéndolo, por lo 

tanto al mismo tiempo se crea infundiendo.

A esto hay que decir que, como la forma se introduce súbitamente en la 

materia, como el alma intelectiva, al mismo tiempo se crea y se infunde. De aquí 

que el alma no se crea antes que se infunda. Aunque la causa preceda, sin embargo, 

el cuerpo precede al alma, porque conviene que éste mismo sea dispuesto antes.

A otra cuestión hay que decir que aunque el orden en el tiempo y en la 

naturaleza es mayor que en la naturaleza, sin embargo, porque sería en vano antes 

que la infusión, no conviene que sea creado antes de que sea infundido.

A otra hay que decir que Platón pone el alma en una estrella semejante, por 

esto: porque las estrellas disponen el cuerpo para con el alma, y porque una estrella 

tiene más influencia sobre un cierto cuerpo que sobre otro.

Considerado esto, se pregunta si en un cierto cuerpo hay una sola alma o 

tres, porque el orden está en las formas materiales como en las inmateriales. Pero 

en  las  materiales  siempre  la  segunda  alma  supone  la  primera,  y  la  tercera  la 

segunda, por lo tanto el alma sensitiva supone la vegetativa, y la intelectiva supone 

la sensitiva, por lo tanto las almas de la sustancia son tres.

Por esta razón se escribe en el libro Acerca del alma que el alma vegetativa 

y la sensitiva se disponen para con la intelectiva como el tetrágono se dispone para 

con el pentágono. Pero la sustancia del tetrágono está en el pentágono, por lo tanto 

la sustancia del alma vegetativa y de la sensitiva están donde está la intelectiva, por 

lo tanto hay tres almas1031.

Por esta razón en las plantas las operaciones naturales salen de la sustancia 

del alma vegetativa, por lo tanto de manera semejante sucede en el hombre, por lo 

tanto etc.

Por  esta  razón Agustín afirma lo opuesto:  que el  alma intelectiva  es un 

ejemplo  del  creador,  por  lo  tanto  tendrá  tres  potencias,  y  la  naturaleza  será  la 

esencia.

1031 Cf. Acerca del alma 414b17-33. 

1158



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por ello el complemento y el no complemento no difieren en la sustancia, 

por lo tanto, comoquiera que estas dos son completas respecto al alma intelectiva, 

son una sola cosa en la sustancia.

Por esta razón si hubiera tres almas en la sustancia, una no apartaría a la 

otra  de  su  operación,  ni  una  impediría  la  otra.  En  cambio,  nosotros  vemos  lo 

contrario, por lo tanto etc.

A esto, en cambio, hay que decir que hay tres potencias y una sustancia, de 

aquí que antes de la fijación de la alma intelectiva no existió ninguna de las otras, a 

no ser en potencia en el embrión.

A las cuestiones objetadas, en cambio, hay que decir que no es semejante 

respecto a las formas corporales y espirituales,  porque en la alma intelectiva se 

radican las otras, y por esto se justifican multitud de sustancias.

7. Considerado esto, se pregunta qué miembro tiene que generarse antes, si 

el  corazón o la  placenta,  porque se  escribe  en el  capítulo décimo sexto  que el 

corazón es el primer miembro en todos los animales1032. 

Por  esta  razón se escribe en el  décimo octavo que la  naturaleza  es  más 

solícita  en  torno a  lo  más  necesario.  Pero  el  corazón  es  más  necesario  que  la 

placenta, por lo tanto se genera antes que la placenta1033.

El Filósofo está en contra en el décimo sexto1034, y Avicena1035 en el tercero 

y †Constantino† en el Pantegni.

Por esta razón el esperma es como el hijo expulsado de la casa del padre 

que construyó antes la casa en la que habita. Por lo tanto, comoquiera que la casa 

del  esperma  es  la  placenta,  la  placenta  se  genera  antes  que  todos  los  otros 

miembros.

A esto hay que decir que la placenta se genera en primer lugar porque es 

entonces de la misma naturaleza en el todo y en la parte, y es de fácil generación, y 

1032 Cf. G. A. 743b26.
1033 Cf. G. A. 767a16-20.
1034 Cf. G. A. 743b26. 
1035 “De generatione embryonis” véase Avicena, Canon medicinae III fen 21 tract 1.

1159



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

porque el semen en la matriz preserva de las humedades acuosas que extinguen el 

calor natural.

Otra causa es porque es causado o generado por el  calor que contiene a 

partir de una sola compresión, al igual que la masa de harina, si se vertiera sobre un 

hierro candente, se convertiría en una especie de oblea.

A las objeciones hay que decir que de aquellos seres que se generan en el 

feto,  unos  existen  por  si  mismos  y  otros  por  accidente.  Por  si  mismos,  como 

aquellos que son de un ser animal, y así el corazón es el primero en la generación. 

Por accidente, como la placenta que se genera antes para que conserve el semen.

A lo otro hay que decir que en la generación la placenta es necesaria para la 

generación porque contiene el semen.

Pero entonces se pregunta a partir de qué se genera de manera material, y 

parece que se genera a partir de la menstruación, porque fluye y no permanece a no 

ser un momento.

Por esta razón la naturaleza es sagaz, y a partir de su sagacidad no se da el 

fin, por lo tanto será generada la placenta que es un miembro que fluye, en cambio, 

lo afirman Avicena y el Filósofo.

Por esta razón el fin de la generación es a partir del alimento, por lo tanto el 

principio a partir  del esperma es la  placenta,  por consiguiente  el  principio es a 

partir del esperma.

A esto, en cambio, hay que decir que igual que el cutis existe a partir del 

esperma, así la placenta por una sola causa fue necesaria en la creación del propio 

embrión. De aquí que el corazón y los miembros principales tienen dependencia, y 

porque  la  generación  a  partir  del  esperma  es  propia  de  aquello  que  es  muy 

necesario, de tal manera fue la placenta, y por esto etc.

Otra causa es porque se genera súbitamente cuando el esperma cae sobre un 

lado cálido de la propia matriz, por ello se produce a partir de lo especialmente 

hábil para con la generación, a saber, a partir del esperma.

1160



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es porque conviene que se engorde rápidamente, por ello es a 

partir de la materia gruesa, en cambio, tal materia fue la espermática, y por ello etc.

A las objeciones hay que decir por el contrario que los miembros fluyentes, 

que existen a partir del ser del feto, se generan a partir de la menstruación, pero la 

placenta al principio de la generación se genera a partir del esperma por dichas 

causas.

8.  Dicho esto se pregunta si la virtud generativa genera al mismo tiempo 

todos los miembros del cuerpo o lo hace por orden.

En segundo lugar se pregunta acerca del orden de las partes entre si, como 

acerca del orden del cuerpo con respecto a los otros miembros principales.

Respecto a lo primero dice así el Filósofo en el libro décimo sexto: como la 

virtud generativa está en el que genera, así al generar se dan las operaciones1036. 

Pero a la hora del coito el esperma fluye de cualquier parte, por lo tanto genera al 

mismo tiempo cualquier parte del propio feto.

Igualmente aquí mismo dice que en el esperma ningún miembro está en 

acto sino en potencia, por lo tanto al mismo tiempo la virtud operará para generar 

cualquier  miembro,  por  consiguiente  lo  formará  al  mismo  tiempo  y  al  mismo 

tiempo generará.

Del  mismo modo la  virtud nutritiva y la aumentativa están en cualquier 

virtud al mismo tiempo, por lo tanto de manera semejante la generativa que está 

después de éstas, opera.

En contra está el Filósofo al final del libro décimo sexto, y arguye así: la 

generación y la corrupción avanzan de manera circular, pero en el cuerpo animal 

los miembros nobles avanzan en último lugar hacia la corrupción, por lo tanto se 

generan antes1037.

A esto hay que decir que la generación de todos los miembros es al mismo 

tiempo, sin embargo, no se distinguen ni se completan al mismo tiempo. Pero los 

miembros principales por causa de la fortaleza de la virtud y de la intención de la 
1036 Cf. G. A. 735a12-18.
1037 Cf. G. A. 741b20-25.

1161



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

naturaleza se completan en primer lugar en especie.  De aquí que los miembros 

exteriores  son emuntorios  de los  interiores,  como dice  Galeno,  y  antes  son los 

interiores y en gran medida los principales, sin embargo, la virtud generativa opera 

al  mismo tiempo para con todas las partes. 

A las objeciones, en cambio, hay que decir que en la generación se tienen 

en consideración dos cosas: un modo es el término, y así la generación no se da en 

los miembros al mismo tiempo, porque los miembros principales se dan antes. De 

otro  modo  la  virtud  generativa  es  recibida  por  medio  de  la  preparación  de  la 

materia para la introducción de la forma en el miembro, y así la virtud generativa 

opera al mismo tiempo en todos los miembros que se generan a partir del esperma.

A otra cuestión hay que decir que la virtud generativa viene de cualquier 

parte por el flujo material y no, en cambio, por el formal. Y arguye acerca del flujo, 

pero al hablar acerca del flujo formal, antes da forma †a las cosas más extendidas†.

Respecto  a  lo  segundo  dice  así:  la  virtud  natural  opera  a  través  de  los 

miembros semejantes y a través de la complexión, en cambio, la virtud animal lo 

hace  a  través de la  composición de los  órganos,  por lo  tanto  la  complexión se 

produce antes que la composición, los miembros semejantes serán antes que los 

oficiales.

Por esta razón de las cosas que tienen un signo, como dice el Filósofo, es 

más fácil el paso, pero el semen es homogéneo, por lo tanto pasa más rápidamente 

a los miembros homogéneos que a los heterogéneos.

A la cuestión contraria está de acuerdo el Filósofo al decir que el cuerpo es 

generado, y Avicena dice que a partir del esperma se generan dos recipientes, de 

uno se genera el corazón y del otro el hígado, y en último lugar se generan los 

miembros que rellenan.

Después se pregunta qué miembro se ha formado antes, y parece que el 

hígado,  porque  las  virtudes naturales  operan antes  en el  esperma,  por  lo  tanto, 

comoquiera que en el hígado se hallan estas virtudes, el hígado se forma antes.

1162



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón donde está la virtud natural, allí está la vital y no se vuelve, y 

etc.

Por esta razón la virtud natural cesa en último lugar como sucede en un 

miembro paralítico, por lo tanto fue antes que las otras, por consiguiente también 

su miembro, éste, en cambio, es el hígado.

A la cuestión contraria está de acuerdo Avicena al decir que Hipócrates, que 

presupuso el calor natural vital, desconoció la vida.

Igualmente dice Haly que la vida es la raíz de las virtudes, por lo tanto 

también su órgano, en cambio, éste es el corazón, y etc.

Acerca del cerebro, en cambio, se arguye así: dice Haly que los signos más 

ciertos son los del corazón y después los del cerebro, por lo tanto el corazón es más 

noble que el hígado, y se forma antes.

Igualmente el cerebro opera de forma contraria al corazón, el corazón recibe 

del hígado la restauración de lo perdido. Pero es más necesario para temperar el 

calor en el corazón que para restaurar lo perdido, por lo tanto el cerebro es más 

necesario que el hígado, por consiguiente se genera antes que el hígado.

A lo primero hay que decir  que el  miembro oficial  se llama de muchos 

modos, o porque es heterogéneo, o porque ha sido destinado para algún oficio, de 

aquí que los miembros interiores no se llaman oficiales en un primer lugar sino en 

un segundo.

A las objeciones, en cambio, hay que decir que aunque el corazón en cuanto 

a  su composición tiene más cosas en común con los miembros semejantes,  sin 

embargo, la intención no prevalece a la composición. El corazón es antes que los 

otros miembros1038.

A otra cuestión hay que decir que es otro el orden en las virtudes y en los 

miembros generados a partir de si mismos, de aquí que opera antes la virtud natural 

que  la  vital,  sin  embargo  en  sus  órganos  la  generación  es  al  contrario.  La 

naturaleza, en efecto, crea en primer lugar el corazón porque es más necesario, y en 

1038 Cf. G. A. 735a24-25, 743b26-30.

1163



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

los diversos miembros la virtud natural precede a la vital, y en esto mismo es al 

contrario.

A otra  hay que  decir  que  Hipócrates  da  cuenta  en  el  animal  completo, 

Avicena habla en el incompleto, y así por un lado es antes la natural y por otro la 

vital.

A otra cuestión hay que decir que la virtud natural no retrocede en último 

lugar sino que lo hace la vital, sin embargo, porque la operación de la virtud natural 

es más sensible, por esto se precipita más tarde.

A la otra hay que decir que en cuanto al fin del cerebro en el contraoperar es 

más necesario y contra esto falta el frenesí. Otro fin es en cuanto al sentido y al 

movimiento, y contra esto falta la parálisis, y en cuanto a este fin el hígado es más 

necesario.  Y  así  no  destruye  tan  rápidamente  como  el  frenesí,  y  considera  la 

primera necesidad formada, por ello el cerebro se forma antes que el hígado.

9.  Considerado esto se  pregunta  acerca  de la  esterilidad1039,  y  en primer 

lugar si la esterilidad es una cosa natural o contra natura.

En segundo lugar se pregunta si puede ser por parte del alma como por 

parte del cuerpo.

En tercer lugar en qué sexo y en qué animales se halla.

En cuarto por causa de qué una esterilidad se cura y otra  no,  y cuál  es 

curable.

En quinto lugar se pregunta acerca de los signos de la esterilidad.

Respecto a la primera pregunta dice así: la virtud generativa es una rama de 

la virtud natural, por lo tanto el pecado en esta virtud es contra natura. Contra ésta 

peca la esterilidad, por lo tanto la esterilidad es una cosa contra natura.

Igualmente dice Avicena que la naturaleza tiende hacia lo universal, y su 

operación cae sobre el individuo. Por lo tanto aquello que impide este efecto es 

contra natura, la esterilidad es de este tipo, por lo tanto es una cosa contra natura. 

Se sostiene en el libro noveno que un miembro está enfermo porque cesa de las 

1039 Respecto a la esterilidad cf. supra, especialmente H. A. X; G. A. 746b11ss.

1164



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

debidas operaciones cotidianas. La esterilidad pone de tal manera impedimentos a 

la matriz, por lo tanto es una cosa contra natura.

A la cuestión contraria hay que decir que si la esterilidad fuera una cosa 

contra natura, o sería la causa de enfermedad o la enfermedad o el accidente, pero 

no es nada de estas cosas, por lo tanto etc. La parte menor del argumento queda 

clara porque la enfermedad es la cualidad que ordena al individuo hacia la muerte, 

la  esterilidad prolonga la  vida,  por  lo  tanto no es una enfermedad ni  es  contra 

natura.

Igualmente no es una cosa no natural porque el cuerpo puede durar largo 

tiempo sin su aproximación, por lo tanto es una cosa natural.

A esto hay que decir que por un lado la naturaleza dice que el modo de 

recibir es  según lo anterior y lo posterior, y se atribuye cuando se dice que la causa 

es por naturaleza antes que lo compuesto. Por otro lado la verdad de una cosa es 

como  la naturaleza  o  la  forma  o  lo  compuesto.  Según  esto  decimos  que  una 

quimera no es ninguna naturaleza. Por otro lado la naturaleza no es otra cosa que el 

principio de una cosa cualquiera que sea, como la naturaleza es el principio del 

movimiento, y etc. Y en primer lugar puede ser recibido o de manera universal o 

particular.  De  manera  universal,  como  dice  el  Filósofo,  recibe  algo  general  y 

corporal. Y acerca de esto dice el Filósofo que el movimiento de la naturaleza es 

hacia uno solo o especialmente bajo otro régimen, y es este, o es bajo el régimen de 

la virtud vegetativa, como en el libro segundo Acerca del alma1040 es la naturaleza 

de todas las cosas †que se mantienen†, y etc. Por ésta se atribuye la virtud natural 

de la  cual  es  propio digerir  y  crecer,  o  bajo  la  naturaleza del  alma sensitiva y 

vegetativa, y así es la virtud regitiva que es integrada a partir de las dos virtudes 

que, por lo tanto, integran ésta. Las cosas naturales son las que se consideran †de 

entre lo que se mantiene† contra natura, las que conservan y pueden corregirse se 

llaman innaturales. Y así divide el médico las cosas innaturales y las naturales y 

las contra natura, o se recibe en lugar de los medios de la naturaleza. Y así por un 

1040 Cf. Acerca del alma 414b30-35.

1165



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

lado  la  naturaleza  es  costumbre,  por  otro  es  composición,  y  por  un  tercero 

complexión.  Y  así  queda  clara  la  solución  del  porqué  la  esterilidad  es  una 

enfermedad,  como  dice  el  Filósofo1041.  De  aquí  que  el  ejercicio  del  miembro 

generativo es moderado, y es una cosa conveniente para la naturaleza, y el ejercicio 

de este tipo no es una enfermedad, sino que respecto a la primera operación la 

esterilidad es una enfermedad del miembro generativo. De aquí que por medio del 

accidente hace continuar la vida respecto al segundo uso y no respecto al primero.

Respecto a lo segundo se escribe así en el libro vigésimo de la  Filosofía  

Primera: que en todos los otros desde el principio hay un error, por lo tanto así 

como por parte del cuerpo en la materia puede existir un error, así sucede por parte 

del que influye como por parte del alma.

Igualmente hay un error moral y uno natural, pero el error moral tiene así 

una  salida  por  parte  del  cuerpo,  por  lo  tanto  de  manera  semejante  es  el  error 

natural.

En cambio, el Filósofo está en contra porque afirma que las virtudes no 

faltan sino que envejecen por medio de los órganos.

Del  mismo  modo  dice  en  el  capítulo  décimo  sexto  acerca  de  las 

menstruaciones que el error es siempre por parte de la materia1042.

Respecto a esto se pregunta por qué causa la virtud natural está sujeta a la 

materia y yerra por parte de la materia, sin embargo, la moral algunas veces lo hace 

por parte del alma y no sólo por parte del cuerpo.

A esto hay que decir que hay un cierto error de la virtud en si mismo por 

causa de su defecto, porque es a partir de la nada. Y la privación se encamina hacia 

la mala acción, como se escribe al final del libro primero de los Físicos1043, y por 

medio de esta vía es posible el error en todos los otros desde el primero. Pero, sin 

embargo, entre los que discuten y entre los que se abstienen los hay con mérito o 

con demérito, y hace el error moral, o es sin separación como en los animales y en 
1041 Cf. supra: G. A. 746b30ss.
1042 La falta de menstruación puede provocar esterilidad, cf. H. A. 582b11; G. A. 727b13-22.
1043 Cf. Física 192a15-16.

1166



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

las plantas. Y éste es el defecto en si mismo porque no es un error moral, porque, 

por lo tanto el moral proviene de la nada en el lugar del principio, por ello en el 

alma y en el cuerpo hay este error. Pero la materia es natural, y conocen todo el 

principio por la materia, o por la materia en la que está como un órgano o en el 

medio o en el calor y en el espíritu, o por la razón del objeto como el semen. Y así 

no hay ninguna vía del error por parte del alma. De aquí que no hay semejanza 

entre el error moral y el natural, porque el primero es espiritual, por ello tiene el 

principio a partir del alma y algunas veces a partir del cuerpo. Pero el natural lo 

tiene a partir de la materia, sin embargo, por ello nunca lo tiene por parte del alma.

Respecto a lo tercero dice así: el error sigue a un defecto de virtud y de 

complemento, por lo tanto, comoquiera que la hembra es incompleta respecto al 

macho1044, habrá más esterilidad en la hembra que en el macho.

Del mismo modo el varón tiene más de húmedo espermático, por lo tanto se 

da menos esterilidad por su parte. 

Parece lo contrario porque cuanto más noble es algo tanto más rápido llega 

al ser que las cosas completas. Por lo tanto, comoquiera que la hembra es menos 

completa que el macho, por lo tanto etc.

Igualmente  en  esta  misma  cosa  dice  que  la  hembra  es  un  macho 

ocasionado1045  porque en ella se da más esterilidad que en el macho.

En cambio, vemos lo contrario, y también dice el Filósofo que los machos 

generan más raramente.

Y hay que decir que en el hombre se da más la esterilidad porque el estado 

y el sitio en esta especie están ordenados hacia el aborto ya que depende más de la 

madre que en los otros animales.

Otra  causa  es  la  no  exposición  de  la  materia  hacia  su  forma  que  es 

totalmente espiritual.

Otra  causa  es  el  encuentro  de  los  accidentes,  porque  padece  de  manera 

corporal y espiritual.
1044 Cf. supra, G. A. 728a18-22, 737a25-30, 765b9ss.
1045 Cf. supra G. A. 728a18-22, 737a29, dice que la hembra es un macho mutilado.

1167



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es la movilidad y que el complemento es concebido. 

Otra causa es la rareza de la composición por causa de la utilidad del tacto, 

por ello se impide más rápidamente la concepción en el hombre que en los otros 

animales. De aquí que aunque esta especie sea muy perfecta, sin embargo, genera 

un efecto muy perfecto porque toda generación es por defecto. De aquí que el hijo 

es más pequeño respecto al  padre,  por ello es más impedido por las causas ya 

dichas.

A otra  cuestión hay que decir  que en cuanto que es a partir  de la parte 

generada,  es  más  un  impedimento  en  el  macho  que  en  la  hembra,  porque  se 

produce por una virtud más fuerte que es impedida más rápidamente.

A otra cuestión hay que decir que la hembra se separa más en cuanto al 

complemento, no, sin embargo, en cuanto casi a la forma, de aquí que es un macho 

ocasionado. De aquí que la esterilidad o es por un principio intrínseco o extrínseco, 

entonces es curable si lo es por un principio intrínseco, y esto es o de parte de la 

virtud o del órgano. Si es de parte del órgano igual que si las vías se taparan, de tal 

modo es curable, si es por medio de la falta de virtud, entonces es incurable1046. 

Acerca de los signos se pregunta por qué un colirio si se pone sobre los 

ojos, cae hasta la saliva, y por ello se siente el sabor. 

También se pregunta por qué si desciende hacia la boca y es sentido por la 

mujer, significa fecundidad, y si, en cambio, no sucede esto, significa esterilidad. 

Al hablar sobre ello sucede acaso muchísimas veces, y etc., que por causa de la 

obstrucción en las mujeres se da la esterilidad, lo cual da a entender que si el sabor 

del colirio no desciende hacia la lengua, la obstrucción es manifiesta, y porque es 

desde el cerebro, como ocurre muchísimas veces, no es signo de esterilidad.

Sigue acerca de las causas de la esterilidad en las mulas1047, y se pregunta en 

primer lugar si es posible la generación de la mula. 
1046 Cf. G. A. 747a6-22. También los médicos utilizaban pesarios, una especie de supositorios que se 
introducían  en  la  vagina,  consistentes  en  plantas  o  productos  medicinales.  En  los  tratados 
ginecológicos  del Corpus Hippocraticum los utilizaban como remedios cuando el útero o la matriz 
se mostraban obstruidas o cerradas e impedían la generación, cf. G. A. 739b5; Aforismos 5, 59.
1047 Cf. G. A. 747a23ss.

1168



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

En segundo lugar si es por parte del alma como por parte del cuerpo.

Y si la composición de las almas es como la de los cuerpos.

En tercer lugar por qué causa la similitud entre éstos está bajo la confusión, 

en cambio, entre los otros lo está bajo la distinción, al igual que se asemejan †entre 

los  bueyes  de  las  montañas†.  Por  qué  razón  se  asemejan  a  los  asnos  en  las 

costumbres y a los caballos en la cantidad.

Por qué razón la mula es generalmente mayor en tamaño que el mulo.

Por qué razón estos animales son estériles. Por qué huelen los excrementos 

y no, en cambio, la orina.

Por qué se ríen a carcajadas después de olfatear.

Por qué causa la caída desde el asno es peor que la desde el caballo.

Por qué causa la yegua se empareja con el burro y, en cambio, el caballo se 

empareja con la burra.

Respecto a lo primero, como dice el Filósofo en el libro Acerca del alma, 

hay que decir que †la difusión† de la dialéctica es en vano, a no ser que sea llevada 

hacia  el  principio  de  la  naturaleza.  Pero  los  principios  de  la  razón  no  son 

mezclables, por lo tanto de manera semejante sucede en la naturaleza.

Por esta razón dice Porfirio que especie con especie no genera nada, pero 

diferencia con diferencia hace el género1048. Por lo tanto de manera semejante en la 

1048 Véase Boecio, Porphyrii Isagoge translatio, (op. cit.). Ya en la introducción de la obra Porfirio 
nos dice de antemano de qué nos va hablar:  Cum sit necessarium, Chrisaorie, et ad eam quae est  
apud Aristotelem praedicamentorum doctrinam nosse quid genus sit  et  quid differentia quidque  
species et quid proprium et quid accidens, et ad definitionum adsignationem, et omnino ad ea quae  
in  divisione  vel  demonstratione  sunt  utili  hac  istarum  rerum  speculatione,  compendiosam  tibi  
traditionem faciens temptabo breviter  velut  introductionis modo ea quae ab antiquis  dicta  sunt  
aggredi, altioribus quidem quaestionibus abstinens, simpliciores vero mediocriter coniectans. Mox 
de generibus et  speciebus illud quidem sive subsistunt  sive in solis  nudis purisque intellectibus  
posita sunt sive subsistentia corporalia sunt an incorporalia, et utrum separata an in sensibilibus et  
circa ea constantia, dicere recusabo (altissimum enim est huiusmodi negotium et maioris egens  
inquisitionis); illud vero quemadmodum de his ac de propositis probabiliter antiqui tractaverint, et  
horum maxime Peripatetici, tibi nunc temptabo monstrare. Tras estas palabras comienza por definir 
los términos genus, species, differentia, proprium y accidens para poder después exponer lo que hay 
de común y de particular en ellos: De his communibus quae assunt generi et speciei et differentiae  
et proprio et accidenti; De communibus generis et differentiae, De propriis generis et differentiae,  
etc.

1169



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

naturaleza a partir de la yegua y de la burra no se produce nada, la virtud generativa 

requiere un complemento.

Pero sucede lo contrario en la permutación de las especies, por lo tanto no 

puede generarse.

Parece lo contrario, porque dice el Filósofo que la generación se produce a 

partir de los contrarios o a partir de los opuestos. Por lo tanto, comoquiera que las 

especies en el esperma son muy opuestas, a partir de estas mismas en gran medida 

se produce el temperamento y la generación.

A esto hay que decir que para la generación de tales animales se requiere 

grandeza  y un aspecto semejante, y el mismo tiempo de gestación según lo que 

dice el Filósofo en el libro décimo sexto1049. Y porque se halla un temperamento 

común en el caballo y en el asno, porque de cada uno es alimento, tienen el mismo 

aspecto, y por ello pueden generar un tercero, porque coinciden en las propiedades.

A  lo  objetado  hay  que  decir  que  lo  lógico  recibe  todos  los  principios 

comunes, y habla Porfirio también así1050: las especies son siempre distintas. Pero 

hay  otros  principios  propios  que  son  naturales,  y  respecto  a  éstos  se  da  este 

encuentro y de este modo respecto a estos se da el error.

O hay que decir de otro modo que hay un cierto estado de la naturaleza en 

el que no hay error, y así se da en †la lógica†. Hay otro en el que hay error, y así se 

da aquí. 

A otra cuestión hay que decir que así como se mezclan los espermas, así se 

comunican las propiedades.

Después se pregunta si cada especie permanece en lo generado, porque las 

mezclas  permanecen  en  lo  mixto,  por  lo  tanto  lo  generado  participa  de  cada 

especie.

Contrariamente se escribe en el libro quinto de los  Físicos que el medio 

difiere de los extremos en la especie, por lo tanto etc.
1049 Respecto al tamaño y al tiempo de gestación, cf. H. A. 577b7ss.; G. A. 748b20-32; Columela, VI 
37, 10; Plinio, VIII 69; Varrón, II 8. 
1050 Véase supra.

1170



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Del mismo modo todo movimiento es desde lo contrario hacia lo contrario, 

por lo tanto hacia la especie contraria, por consiguiente etc.

A esto hay que decir  que el  mulo difiere de cada uno de los padres  en 

especie.

A las cosas objetadas, en cambio, hay que decir que hay una cierta mezcla 

material, y en ésta retiene de manera oculta la especie de cada uno, sin embargo, no 

lo hace en la  forma,  porque uno no puede reprimir  al  otro,  por ello genera un 

tercero. El Filósofo, en cambio, se preocupa de la primera mezcla.

A otra cuestión hay que decir que la virtud generativa en el mulo fluye de 

cada uno de los padres, sin embargo, la virtud lo hace más del padre, y el alma de 

ninguno. De aquí que la virtud se destruye y por ello genera una nueva especie, de 

aquí que el error del alma es por accidente.

A otra cuestión hay que decir que la mezcla es en gran medida de cosas 

semejantes, y así es la mezcla en el mulo. Si uno es sutil, entonces lo sutil asciende, 

y así está en sagitario. De aquí que en el caballo la virtud es fuerte y en el asno hay 

mucha materia.

A otra cuestión hay que decir que la figura se añade poco a la materia. De 

aquí que a partir del cuarto género de la cualidad, también la materia viene del 

asno, por ello retiene su figura. Pero la elevación es desde la virtud fuerte, y por 

ello, comoquiera que la virtud fuerte viene del caballo, se eleva como el caballo.

Por otra parte, porque las costumbres son una secuela común, la complexión 

es una secuela de la materia, por ello el mulo tiene las costumbres del asno, y por 

ello es un animal astuto y se adiestra.

A otra cuestión hay que decir que el sexo sigue el curso de la virtud, y por 

ello, comoquiera que la virtud es más fuerte por parte del caballo y de la yegua, el 

caballo se empareja con la burra, y la yegua  se empareja con burro. 

A otra hay que decir que las mulas tienen mucho de húmedo respecto a lo 

de los machos. Y comoquiera que son animales secos, el sexo femenino reprime la 

sequedad, por ello va en aumento.

1171



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es, como dice el Filósofo, que la menstruación en éstas va en 

aumento, lo cual no se da en los machos, y por ello etc.

A  otra cuestión hay que decir que en los jumentos sale mucha menstruación 

con la orina, de aquí que la orina de éstos es gruesa y turbia. Y porque esta sangre 

es  aguda  y  pútrida,  porque  el  humo  es  muy  penetrante,  por  ello  no  quieren 

olerlo1051.  En  cambio,  huelen  los  excrementos  porque  en  éstos  hay  mucho  de 

grueso, de melancólico y de fétido, y por ello, porque son animales melancólicos, 

por causa de esto disfrutan, y por ello etc.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  elevan  el  cuerpo  para  provocar  el 

estornudo ya que el humo atormenta las meninges del cerebro, de aquí que fuerza 

la naturaleza del cerebro para expulsarlo, y de aquí que lo hace estornudar, y por 

esto rebuznan o ríen a carcajadas después de oler los excrementos.  

A otra cuestión hay que decir que una causa es el modo de tirar, ya que la 

caída desde el burro es peor porque tira desde la parte posterior,  en cambio, el 

caballo lo hace desde el todo o desde la parte anterior.

Igualmente  el  caballo  es  un animal  muy necesario  para  el  hombre  y se 

ordena finalmente hacia éste mismo, y por ello su naturaleza tiende a conservar al 

hombre. El asno, en cambio, es al contrario por causa de su naturaleza y por el 

desorden de la naturaleza.

A otra cuestión hay que decir que la mula es estéril, y la causa inmediata es 

porque el mulo es grande, y antes de llegar al complemento, se diferencia durante 

largo tiempo. Y porque en esta misma edad tiene mucha humedad, gruesa y dura, 

por ello los miembros no son hábiles para evacuar el esperma. Y porque tienen las 

vías  obstruidas,  de  manera  semejante  la  mula  no  tiene  menstruos  y  no  puede 

quedarse preñada fácilmente, sin embargo, puede conservar y nutrir.

Otra causa es porque la virtud se fatiga más en el aire diverso que en el aire 

semejante, y por esto cuando se produce la generación contra natura, uno debilita al 

otro y lo corrompe.
1051 Aristóteles dice que la yegua no tiene casi menstruación y la burra la echa con la orina, cf. G. A. 
748a20-24.

1172



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es porque expulsa las humedades con la orina, comoquiera que 

es un animal seco, las humedades de este tipo deben ser el principio del alimento 

del feto.

Igualmente porque no se extiende desde la naturaleza, tal animal se aparta 

ya de la naturaleza, y por ello no se conserva, y por consiguiente no se basta para la 

generación.

Respecto a esto se pregunta por qué tuvieron miembros generativos cuando 

la naturaleza no hace nada en vano.

Y hay que decir  que estos miembros  generativos son necesarios  para el 

individuo por causa de la expulsión de la superfluidad y de la impureza, y porque la 

naturaleza del individuo permanece en éstos, por ello tuvieron estos miembros.

1173



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Respecto al libro décimo octavo se pregunta acerca de los huevos.

En segundo lugar se pregunta acerca de la generación de los animales como 

en el gusano.

En tercer lugar acerca de los generados por medio de la putrefacción.

1. Y acerca de lo primero se pregunta por qué razón las partes en los huevos 

son distintas, en cambio, en el semen de los animales que generan la mezcla es por 

causa de la confusión.

Y por qué razón la clara y la yema se hacen líquido por el calor celeste y, en 

cambio, por el calor ígneo se coagulan y compactadas  se condensan1052.

Se  pregunta  también  acerca  del  orden de  esto  en  la  generación,  qué  se 

genera antes la yema o la clara.

También se pregunta acerca de la contrariedad entre el Filósofo y el médico. 

En efecto, dice el Filósofo que la clara es más cálida, en cambio, el médico dice lo 

contrario1053.

A  la  primera  de  estas  cuestiones  hay  que  decir  que  la  hembra  en  los 

animales que ponen huevos puede dar todo el principio material. Y así el Filósofo 

demuestra que el semen del macho no es la parte material de lo concebido1054. Y 

porque  el  principio  de  la  generación  y  de  la  nutrición  estuvo  siempre  en  los 

animales que ponen huevos bajo la confusión, lo digo con respecto a la hembra, por 

ello la naturaleza se esfuerza de manera distinta. Y por ello en los animales que 

ponen huevos la naturaleza diferenció partes. Pero en los animales que generan la 
1052 Cf. G. A. 753a y ss.
1053 Cf. G. A. 751b3.
1054 Cf. G. A. 751b31.

1174



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

materia de la generación viene principalmente del macho, en cambio, la materia de 

la  nutrición  viene  principalmente  de  la  hembra.  Y  porque  así  era  distinta  la 

naturaleza en el semen, cada uno lleva bajo la confusión. Otra causa es la final, 

porque en los animales que ponen huevos se produce fuera, y del no animal se 

origina un animal. Pero en los que generan se produce dentro, del no animal se 

origina un animal. Y por ello la naturaleza formativa de los miembros es la que da 

forma, perfora, ahueca, recubre, hace áspero y distingue donde es necesario. Por 

ello  comoquiera  que  ésta  en  los  animales  que  ponen  huevos  opera  fuera,  allí 

distingue, porque no recibe calor de la matriz como lo recibía en el que genera. Y 

por ello fue necesario que el principio material fuera distinto en el huevo, como lo 

son la clara y la yema.

A otra cuestión hay que decir que el  calor elemental  y el  celeste son el 

mismo en  la  especie,  sin  embargo,  difieren  en  la  intención  y  en  la  operación, 

porque los dos últimos intentan generar, antes no, porque intenta destruir, por ello 

el fuego no está lleno de vida, como dice el Filósofo en el libro décimo séptimo1055. 

Y  por  lo  tanto,  comoquiera  que  la  impresión  se  produce  en  lo  húmedo,  y  la 

figuración en las partes, el calor natural humedece los huevos, en cambio, el calor 

ígneo hace lo contrario porque fue coagulado por el calor: endurece muchísimo.

Igualmente puesto que es contrario porque el natural es mayor y menor, por 

esto se contrarían y tienen operaciones aunque están en la misma especie. De aquí 

que el calor temperado descompone y no consume mucho, el calor fuerte consume 

con descomposición y endurece lo grueso.

A  otra  cuestión  hay  que  decir  que  según  aquello  provienen  del  mismo 

principio, la yema es materialmente antes porque la clara se genera a partir de la 

sangre más cocida, y la sangre es antes cocida de manera imperfecta que perfecta. 

Sin embargo, por medio de la comparación con diversas cosas la clara es antes que 

la yema, porque la yema está en lugar del esperma.

1055 Cf. G. A. 753a18 y ss.

1175



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión hay que decir que la leche es más fría que la sangre, al igual 

que la mama lo es más que el hígado, como dice Galeno1056, sin embargo, hay más 

calor  para con el  alma porque es más digno y nutriría  más rápido.  De manera 

semejante  lo es la  clara porque para su principio material  el  semen también es 

húmedo, y así habla el médico. Sin embargo, tiene más de calor para con el alma 

que la yema, y así habla el Filósofo.

2.  Considerado esto, se pregunta acerca de la cantidad de los huevos, por 

qué causa hay más huevos en los peces que en los otros animales.

En segundo lugar se pregunta si hay más huevos en los animales grandes 

que en los pequeños.

En  tercer  lugar  se  pregunta  de  qué  modo  cuando  soplar  el  viento  se 

multiplican más.

Respecto  a  lo  segundo dice así:  la  virtud generativa  empieza  allí  donde 

acaba  la  aumentativa  al  igual  que  en  el  vigésimo  primer  año.  Por  lo  tanto, 

comoquiera que todo animal es mayor al final del crecimiento, se multiplican más 

en un animal grande que en uno pequeño.

Igualmente al principio de la obra Acerca del cielo y del mundo se considera 

que se tienen tres cosas por orden: la sustancia, la virtud y la operación1057. Por lo 

tanto, comoquiera que los animales grandes tienen más virtud, por ello tienen más 

operación, por consiguiente generan más.

En cambio, lo contrario a esto lo afirma el Filósofo en el libro sexto: que las 

gallinas pequeñas ponen más huevos1058.

Del mismo modo los animales grandes necesitan más alimento, por lo tanto 

tienen menos de superfluo. Se cuestiona también lo restante.

Por esta razón se escribe en el libro Acerca de las plantas que los árboles 

grandes  dan  menos  frutos,  por  lo  tanto  de  manera  semejante  en  los  animales 

1056 Cf. supra en el libro VII.
1057 Dice Aristóteles que el número tres es la perfección del universo, cf. Acerca del cielo 268a9 y ss. 
1058 Cf. H. A. 558b14-21.

1176



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

grandes. Igualmente en el libro décimo octavo dice el Filósofo que los animales 

pequeños tienen multitud de hijos, y los grandes no1059.

Respecto a la tercera cuestión dice así: el Bóreas conforta la virtud, por lo 

tanto avanza por su propia operación, por consiguiente multiplica los huevos.

En el libro décimo séptimo dice lo contrario: que al soplar el Bóreas hay 

pocos huevos, en cambio, cuando sopla el Austro hay muchos.

Respecto a esto se pregunta por qué causa los polluelos son reconducidos de 

potencia a acto por un animal semejante a si mismo y por uno no semejante, y, en 

cambio, no es así en los animales que generan.

De mismo modo en los animales que generan no es a no ser por la hembra, 

en los que ponen huevos lo es por cualquier sexo.

Igualmente se pregunta por qué causa esta reconducción requiere un calor 

de fuera y, en cambio, en los que generan no.

También  se  pregunta  por  qué  en  el  huevo  rompe  la  cáscara  cuando  es 

incubado, para que en el aire reciba el endurecimiento.

A la primera de estas cuestiones hay que decir que los peces son fríos y 

húmedos. A causa de su frío hacen los huevos incompletos porque son húmedos, 

por ello tienen mucha materia,  y la mayoría sigue la materia. Pero las aves son 

cálidas, por ello hacen los huevos incompletos, y, sin embargo, porque son secos, 

por  esto  son  pocos  en  número.  Y  por  esta  causa  los  huevos  de  las  aves  son 

ovalados, en cambio, los de los peces son redondos.

A otra cuestión hay que decir que hay una gran cantidad por causa de la 

exhuberancia de la materia cuando hay falta de virtud, y así habla el Filósofo en el 

libro  Acerca de las plantas altas.  Hay otra gran cantidad con la fortaleza de la 

virtud  y con la abundancia de la materia, y tal es elogiable. Respecto al primer 

modo, la gallina grande tiene menos huevos, y así lo entendió el Filósofo.

A otra cuestión hay que decir que los huevos de la generación se producen 

más cuando sopla el Bóreas porque el Bóreas conforta la virtud. Pero los huevos de 

1059 Cf. G. A. 749b26ss.

1177



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

viento se producen más cuando sopla el Austro porque el Austro hace que abunde 

la materia1060.

A otra  cuestión hay que decir  que en los animales que generan primero 

actúa el agente universal, después el particular alinea y asimila en la especie, y al 

contrario sucede en los que ponen huevos, porque el agente particular comienza y 

el universal completa, y por ello etc.

A otra cuestión hay que decir que la cáscara se rompe porque de manera 

continua en la incubación se ablanda y se hace sutil, y así se producirá ya por lo 

recibido, como si allí hubiera dos, ya que se quedará durante diez días.

Otra causa es por parte del que rompe, porque cuando le falta alimento al 

pollo, necesita más comida y entonces perfora la cáscara y sale.

3.  Considerado  esto,  se  pregunta  qué  tipo  de  huevos  son  mejores  para 

comer, si los huevos de viento o los huevos de generación. Porque como la clara se 

ordena para la generación, y, en cambio, la yema lo hace para ser comestible, así el 

huevo de la generación se ordena para la generación, en cambio, el huevo de viento 

es para ser comido como la yema, por lo tanto el huevo del viento es como el de la 

generación.

Lo contrario, en cambio, afirma el Filósofo: que lo dulce nutre1061,  y los 

huevos de la generación son más dulces porque son más digestos.

Respecto a esto se pregunta por qué en algunas aves el macho y la hembra 

ponen huevos, como el gallo sobretodo cuando es viejo. 

Igualmente se pregunta por qué del huevo de viento se genera un animal 

monstruoso como el basilisco1062.
1060 Sobre  los  huevos  de  viento  véase  supra  en  libro  VII;  Liber  dietarum  particularium  cum 
commmento...final fol. 146vb y 147ra: ...Queritur utrum ex ovo venti possit fieri generatio vel possit  
pullus generari, videturquod sic, dicit philosophus quod sperma masculi non est materia fetus...
1061 Cf. supra, G. A. 776a28.
1062 La palabra basilisco proviene del sustantivo griego basiliscos, que significa “reyezuelo”, como 
diminutivo de basileus, “rey”. En latín se produjo la misma derivación, y se le conoció también con 
el nombre de regulus. Desde la antigüedad ha sido citado por muchos autores, ya los griegos Eliano, 
Ateneo o Arquelao lo citan, pero sobretodo destaca el escritor latino Plinio VIII, 77-79, XXIX, 66. 
También aparece en Solino, Pomponio Mela, Dioscórides o Lucano, La Farsalia IX, 724, 726, 828. 
Siglos  más  tarde  cf.  Isidoro,  Etimologías XII  4,  6  del  que  dice:  Basiliscus Grece,  Latine  
interpretatur regulus, eo quod rex serpentium sit  adeo ut eum uidentes fugiant,  quia olfato suo  

1178



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

De  mismo  modo  se  pregunta  por  qué  causa  las  partes  superiores  se 

asemejan al gallo, y, en cambio, las inferiores se asemejan a la serpiente, de aquí 

que es un animal venenoso porque solo con la mirada mata.

Igualmente  se  pregunta  por  qué  el  basilisco  siempre  vive  en  lugares 

cavernosos, oscuros y escondidos.

A la  primera  de  estas  cuestiones  hay que decir  que la  clara  no  está  en 

relación a la digestión con respecto al cuerpo humano, no por razón de la yema se 

ordena  el  huevo  hacia  el  alimento  y  por  razón  de  la  clara  lo  hace  hacia  la 

generación. Digo por lo tanto que el huevo de la generación nutre mejor porque 

está más cocido y tiene más naturaleza de lo dulce.

 A otra cuestión hay que decir que se da más mola en la hembra del hombre 

por  causa  de la  abundancia  de  la  humedad  que en  los  otros  animales1063,  y  de 

manera semejante al igual que el gallo es cálido y húmedo, sobretodo en los gallos 

necat, nam hominem uel si aspiciat interimit. Si quidem et eius aspecto nulla auis uolans inlaesan  
transit,  sed quam procul sit,  eius ore conbusta deuoratur. A mustelis tamen uincitur,  quas illic  
homines inferunt cauernis in quipus delitescit, itaque eo uisu fugit, quem illa persequitur et occidit.  
Nihil  enim parens ille  rerum sine  remedio  constituit.  Est  autem longitudine  semipedales;  albis  
maculis lineatus. 
Avicena nos dice que su mirada es mortal y nos habla de su mordisco y de los posibles remedios en 
Canon medicinae IV fen 6 tract.  3 cap. 21-22.  También aparece en otro autor  del  s.  XIII  casi 
contemporáneo de P. Hispanus: Juan Gil de Zamora. Véase su Liber contra venena, (op. cit.) donde 
en el  tratado II  el  autor  habla  sobre los  remedios para el  veneno del  basilisco,  y asimismo la 
profesora C. Ferrero da una lista de diversos autores en donde aparece el basilisco (pp. 304-308), 
destacando entre otros el tratado de Pedro De Abano,  De venenis  I:  Visu quidem, sicut venennat  
basiliscos.   
Es destacable,  a su vez, el artículo de G. Bueno Sánchez,  “Ontogenia y filogenia del basilisco” 
Basilisco 1, marzo-abril 1978, pp. 64-79, donde hace un recorrido desde la antigüedad, pasando por 
los  Bestiarios Medievales, el  Fisiólogo, etc. hasta prácticamente el siglo XVIII enumerando a los 
diversos autores que han tratado sobre el basilisco, de sus orígenes, del veneno, de su simbología, 
etc. Con respecto a la aparición al basilisco en los autores del siglo XIII Bueno Sánchez dice: …
habrá dejado de ser un misterio el origen del basilisco: los gallos, cuando son viejos, ponen un  
huevo pequeño que, incubado un día canicular en un establo por una bestia venenosa (o un sapo),  
produce el basilisco. Confluye así la filogénesis medieval del basilisco con la sabiduría egipcia 
sobre el ave Ibis. Sabido es que esta zancuda de regiones cálidas era muy respetada en Egipto 
porque libraba las riberas del Nilo de numerosos reptiles. El Ibis combate a los reptiles y, a la vez,  
se encuentra en el origen del basilisco: los egipcios creían que el basilisco nacía de un huevo de  
Ibis. Paradójicamente, los campesinos de las riberas del Nilo destruían los huevos del Ibis a fin de  
prevenir funestos nacimientos. Diríamos que en la Edad Media se ha sustituido el Ibis por el gallo,  
que es quien ahora pone el huevo del basilisco. 
1063 Con respecto a la enfermedad ginecológica que llaman mola v. H. A. X; G. A. 775b25-776a15. 
También véase Avicena, Canon medicinae III fen 21 tract. 2. 

1179



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

viejos  donde  abunda mucha humedad,  por  esto  toman un color  más pálido,  y 

porque tienen testículos,  retienen dentro el  esperma,  y  así  hacen los  huevos.  Y 

porque dice Serapio que cuando el esperma es retenido contra natura, se convierte 

en un tipo de veneno, por ello el animal que se genera a partir del huevo de un gallo 

es venenoso. Y porque las partes superiores se forman antes y se distinguen en 

cualquier  animal,  la  virtud  que  está  en  el  huevo del  gallo  hace  que  las  partes 

superiores se asemejen a él mismo, pero las inferiores se asemejan a una serpiente 

porque la materia venenosa desciende hacia los miembros inferiores y se genera un 

animal venenoso, según lo cual está en el hígado, generalmente en las mujeres de 

Salerno, y por ello las partes superiores se asemejan al gallo, y etc.

A las cuestiones acerca de la generación del basilisco se da la solución así: 

en los animales que generan comienza el agente universal y acaba el particular, en 

cambio, en los animales que ponen huevos es al contrario. Y porque el basilisco es 

a  partir  del  huevo,  por  ello  allí  están  el  agente  universal  operando  según  la 

exigencia de la materia, y el particular haciéndolo por medio de la propia virtud 

que recibe de la generación, al igual que el hombre genera al hombre y el asno el 

asno.  Y  porque  la  materia  es  venenosa  tanto  porque  es  contra  el  orden  de  la 

naturaleza como porque es a partir de esperma venenoso, por ello la virtud celeste 

imprime en la materia según su exigencia,  por lo tanto genera parte del animal 

venenoso. Y porque es propio de la naturaleza transmitir siempre materia venenosa 

a los miembros extremos, genera una parte más vil, a saber, la cola de serpiente. 

Del mismo modo porque por causa de la fortaleza se da el veneno en los miembros 

extremos,  y  porque  por  causa  de  esto  permanece  la  virtud  del  gallo,  por  ello 

determina  para  si  una  parte  más  noble  como  la  cabeza,  sin  embargo, 

evidentemente,  por  razón  de  materia  todo  el  cuerpo  es  venenoso.  Hay  otra 

oposición:  que  el  gallo  pone  sus  huevos  o  su  huevo  ínfimo,  y  allí  concibe  la 

podredumbre  y  la  naturaleza  del  veneno.  Y la  virtud  superior  por  razón  de  la 

podredumbre  configura  más  abajo  el  animal  venenoso,  y  la  virtud  particular 

configura al gallo por la parte superior.

1180



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otros dicen que un pato se une con un sapo, y así a partir de la materia 

venenosa se genera un huevo y al ser hallado por un gallo, lo incuba, y así en la 

parte superior distingue e imprime su especie, y, en cambio, en la parte inferior lo 

hace según la exigencia de la materia.

Otros dicen que el gallo lucha contra la serpiente por causa de su aspecto 

contrario. Y así en la lucha sus humedades se impregnan y de ellas se genera un 

huevo. Y así a partir de la operación de cada agente se genera un animal distinto, 

como se ha dicho.

A otra cuestión hay que decir que se dice que una cosa está limpia porque 

muestra bien aquello que se imprime en ella, y porque el ojo es el cuerpo pálido, 

terso, desnudo, brillante, radiante, en los ojos se manifiesta más el veneno, y por 

ello, porque emite espíritus visibles al mirar, mata al igual que el lobo vuelve al 

hombre ronco al mirarlo por primera vez.

En cambio,  la  causa por la  cual  es  sobretodo tan venenoso que mata  al 

instante,  es  porque  dice  Serapio  que se  genera  a  partir  del  esperma retenido  a 

excepción de la materia, y porque es muy amigable para la naturaleza, por ello a 

partir de esto es peor en el varón la pasión que procede del menstruo, como dice 

Serapio en el capítulo Acerca de la matriz. Y por ello, porque se genera el esperma 

del  gallo  para  generar  un  animal  muy  conveniente,  cuando  se  corrompe,  se 

contraría muchísimo al hombre.

A por qué razón habita, en cambio, en lugares escondidos hay que decir que 

una causa es por parte de la generación, porque el aire despreciado se pudre y se 

corrompe. Y por ello, comoquiera que está en lugares tan escondidos, allí se genera 

y se conserva.

Otra  causa  es  por  parte  de  su  complexión,  porque  es  melancólica  y 

venenosa, de aquí que demos triaca contra las fiebres cuartanas1064, y por causa de 

su complexión es un animal tímido, y por ello se esconde.

1064 Con respecto a la fiebre cuartana véase P. Hispanus, Obras médicas, Tractatus de febribus, op.  
cit. pp.315ss.

1181



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Otra causa es en relación a su modo de vivir, ya que los animales que tienen 

ojos brillantes como el ratón o la rata, el gato o el murciélago. Y cualquier animal 

de este tipo ilumina para si el medio, y especialmente de noche, y ven peor de día 

porque el aire está más iluminado de día que de noche, y por ello de noche ven 

mucho más. Y porque el  basilisco es un animal de tal clase,  por ello habita en 

lugares escondidos y tenebrosos.

1182



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

LIBRO XIX

Cuestión primera

Ya hemos dicho la disposición de la comida y etc.1065

Respecto a esto se preguntan dos cosas.

La primera es acerca de la generación mediante un gusano.

La segunda es acerca de la generación de los animales que se generan por 

medio de la putrefacción.

Respecto a lo primero se pregunta en primer lugar acerca de la necesidad de 

la generación por medio de un gusano.

En segundo lugar se pregunta en qué animales, si en los sanguíneos o en los 

que tienen anillos.

Y en qué animales de los que tienen anillos.

 1.  Respecto a la primera cuestión dice así el Filósofo en el libro décimo 

séptimo: que el huevo es el medio entre el animal y el no animal1066, por lo tanto allí 

1065 Cf. G. A.778a10.
1066 Cf. G. A. 732a28ss.

1183



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

donde está el medio en la generación, conviene que esté el huevo, por lo tanto el 

gusano no es necesario.

Del mismo modo es más noble que el no animal, y el ser vivo que el no 

vivo, como dice el Filósofo en el libro décimo sexto. Por lo tanto, comoquiera que 

el animal que tiene anillos es más innoble que un ave, no generará por medio de un 

gusano, porque es un animal y más noble que el huevo.

Por esta razón el generador es universal y genera un gusano, por lo tanto, 

comoquiera que en ninguno se comunican el generador universal y el generador 

particular, el particular nunca genera un gusano.

A la cuestión contraria habla el Filósofo en el libro décimo séptimo en el 

lugar donde trata acerca de las abejas1067.

Igualmente no pueden poner huevos porque para el  huevo se requiere la 

menstruación,  por lo tanto tampoco la yema,  por consiguiente no pueden poner 

huevos.

Del mismo modo no tiene esperma porque el esperma es la superfluidad de 

la última comida en la sangre, como dice en este libro, por lo tanto, comoquiera 

que no tienen sangre, no pueden poner huevos.

A la primera cuestión hay que decir así: dice en el libro décimo séptimo que 

unas veces la generación falta por parte de la virtud y otras veces por parte del 

medio. Esto, en cambio, es por razón de la complexión o a partir de la falta de un 

órgano, o por razón de la falta de virtud, como en los animales viles, o por razón de 

materia, como en las aves, o por razón de la complexión, como en los peces porque 

son fríos y húmedos. De aquí que dice el Filósofo que los animales no sanguíneos 

son débiles y pequeños, por ello no pueden disponer la materia. Y en las aves el 

huevo es el medio porque hay materia espermática y menstruación, cosas que no 

fluyen en los gusanos. Igualmente,  porque no tienen distinción por causa de su 

debilidad,  por  ello  no  pudieron  hacer  un  huevo  sino  un  animal  vil,  y  por 

consiguiente generan un gusano.

1067 Cf. G. A. 759a8-761a11.

1184



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A la primera de estas cuestiones hay que decir que se ha de entender la 

proposición del Filósofo en el modo de la generación de los animales que ponen 

huevos, y según la operación del agente particular y no a través de la vuelta hacia el 

universal.

A otra cuestión hay que decir que el agente universal puede dar alma sin el 

agente particular, y no al contrario, y por ello éste vuelve hacia aquel, y no, en 

cambio, al contrario.

Respecto a esto se pregunta por qué el agente universal siempre hace un 

animal de manera inmediata, y no, en cambio, el particular. Y hay que responder 

que el particular opera respecto al animal más completo, por ello operan muchos 

medios.

Otra causa es la operación continua del agente universal y la interrupción 

del  particular.  Y  por  ello  el  universal  actúa  al  mismo  tiempo  y  dispone,  el 

particular, en cambio, necesita la disposición de la materia desde una naturaleza 

superior, y por ello etc.

A otra cuestión hay que decir que los animales no sanguíneos son débiles 

porque carecen de sangre de cuya clase es propio el amigo de la naturaleza, y por 

ello por causa de su debilidad el agente universal vuelve.

A otra cuestión hay que decir que hay muchos más animales en el agua que 

en la tierra, de aquí que dice el Filósofo en el libro décimo octavo que a la vida le 

repugna  más  la  tierra  que  el  agua.  De  aquí  que  los  animales  no  sanguíneos 

acuáticos tienen más virtud que los terrestres, y por ello ponen huevos y no generan 

un gusano1068.

A otra cuestión hay que decir que en cuanto a la materia de la generación 

las abejas son más hábiles para generar que los otros animales que tienen anillos, 

pero en cuanto a la virtud lo son menos, de aquí que la araña y la hormiga son de 

virtud más fría  que las  abejas,  y  por ello busca su alimento,  sin embargo,  con 

1068 Aristóteles dice que lo húmedo es más apropiado para la vida que lo seco, y el agua lo es más 
que la tierra, cf. G. A. 761a28. 

1185



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

mayor esfuerzo y trabajo, porque pueden volar menos que las abejas, y por esto las 

abejas, por razón de la falta de virtud, generan un gusano y no pone huevos.

2. Respecto a lo segundo dice así: hay muchas plantas que no generan a no 

ser a partir de la semilla, por lo tanto, comoquiera que todo animal es más noble 

que la planta, ningún animal genera una semilla.

Igualmente dice el Filósofo en el libro décimo quinto que el sexo está en los 

distintos animales y no en las plantas1069. Por lo tanto allí en primer lugar es propio 

de generar en si mismo y en otro, por lo tanto todo animal se genera a partir de la 

división del semen, y ninguno a partir de la putrefacción.

A lo contrario dice el Filósofo en el libro décimo séptimo que hay unos 

animales que se generan a partir del limo1070.

Igualmente, en cambio, dice acerca del movimiento del corazón que el calor 

es el medio para vivir y la luz para conocer. Pero los cuerpos superiores imprimen 

mediante  el  calor  el  alma vegetativa,  por  lo  tanto mediante  la  luz imprimen la 

cognoscitiva.

Igualmente en el mundo menor se genera el animal a partir del semen y de 

la podredumbre al igual que el hombre genera al hombre y al piojo, por lo tanto de 

manera semejante sucede en el mundo mayor.

Después  se  pregunta  si  estos  animales  existen  a  partir  de  los  cuatro 

elementos1071. Arguye así el Filósofo en el libro cuarto de Los meteorológicos: que 

el principio de la generación y el del hábitat es el mismo. Pero estos animales se 

generan en todos los elementos excepto en el fuego, por lo tanto existen a partir de 

tres elementos.

Por  esta  razón  dice  el  Filósofo  que  estos  animales  son  semejantes  a  la 

planta, por lo tanto como la planta existe o se genera a partir de lo húmedo acuoso 

1069 Cf. G. A. 715a25-30, 715b21-25.
1070 Cf. supra, G. A. 761b-9.
1071 Cf. G. A. 761a30-761b23.

1186



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

y de lo seco terrestre, de manera semejante lo hacen éstos, por consiguiente no lo 

hacen a partir de los cuatro elementos1072.

Lo  contrario,  en  cambio,  dice  el  Filósofo  en  el  libro  cuarto  de  Los 

meteorológicos: que todo lo mixto existe a partir de los cuatro elementos1073. Y aquí 

parece así: la mezcla es propia de las cosas mezclables alteradas en un ser vivo. 

Esto,  en cambio,  no sería  a no ser  que cualquier  elemento  tuviera  su contrario 

alterándolo, por lo tanto todos los mixtos existen a partir de los cuatro elementos.

Por  esta  razón  dice  Avicena  que  la  vida  permanece  por  medio  de  la 

distancia desde la contrariedad1074, por lo tanto conviene que cualquiera tenga su 

contrario reprimiéndolo muchísimo en el ser vivo, por consiguiente conviene que 

allí concurran los cuatro elementos.

A lo contrario hay que decir que algunos animales se generan por medio de 

la podredumbre.

 A lo objetado en lo contrario hay que decir que hay una cierta nobleza en si 

mismo, y así los cuerpos superiores son más nobles que el hombre. Hay otra por 

razón del fin, y así el hombre de manera semejante es más noble que toda criatura 

por la nobleza en si mismo. Sin embargo, todo animal es más noble que la planta 

por razón del fin, no porque algunas plantas se ordenen hacia el hombre de manera 

inmediata y algunos animales lo hagan de manera mediata.

O digamos  que  simplemente  el  animal  es  más  noble  que  la  planta  más 

noble.

A las cosas objetadas, sin embargo, en la segunda cuestión hay que decir 

que el  hábitat  no arguye  nada a no ser  el  dominio,  y no el  hecho de provenir 

totalmente de ellos.

3.  Considerado  esto,  se  pregunta  de  qué  modo  el  fuego  se  halla  en  la 

mezcla, si desciende en la propia materia y si no lo hace en la propia materia, y si 

este movimiento es material o violento.
1072 Cf. Meteo. 378b30-32.
1073 Cf. Meteo. 378b15-22.
1074 Cf. supra en el libro I: Avicena, Liber de anima V 7 (p.172).

1187



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Se pregunta con qué desciende, si con el rocío o con un rayo de sol1075.

Y por qué causa los elementos pesados ascienden en la propia materia, y, en 

cambio, el fuego no desciende cuando la materia es propia.

Y por qué causa todos los elementos, si se le acerca algo, descienden de 

manera  natural  a  excepción  del  fuego,  como  dice  en  Acerca  del  cielo  y  del  

mundo1076.

A la primera cuestión hay que decir que según algunos el fuego se genera 

por medio de la reverberación de la luz y del calor hacia los cuerpos opacos o por 

medio de la reverberación se produce el calor celeste ígneo.

Otra opinión dice que desciende con la lluvia.

Otra dice que desciende con el rocío celeste, la luz y el calor vivificante, de 

aquí que el rocío se genere en un lugar medio entre el frío y un gran calor.

A la cuestión hay que decir que las cosas tienen un ser en si mismas para 

que se conserve, y tienen otro ser para que se multipliquen en un semejante, y así 

los elementos tienen un doble movimiento hacia el propio lugar, uno para que se 

salven en si mismos, y otro para que se multipliquen. Como el fuego desciende de 

la candela para que se imprima en la candela apagada, como dice el Filósofo en el 

libro primero de  Los meteorológicos1077,  e Isaac en  Las dietas universales1078, de 

este mismo modo descienden los tipos de mezcla.

Otros dicen que los elementos ligeros, en cuanto que son partes del mundo, 

no descienden, sin embargo, respecto al fin descienden, ya que existen por causa de 

lo mixto, pero esto es lo mismo.

A otra cuestión hay que decir que el fuego no está en lo mixto sino en la 

materia ajena, como dice en el libro décimo sexto1079. Así pues nunca aparece en 

estos  inferiores  sino  en la  materia  ajena.  Si,  en  efecto,  estuviera  en la  materia 

1075 Sobre el rocío y otros fenómenos como la nieve o la lluvia a los que se hacen mención más 
abajo,  habla el Filósofo, cf. Meteo 347a14ss.
1076 Cf. Acerca del cielo 269b11-13, 308b12-21, etc.
1077 Cf. Meteo. 342a4-6.
1078 Véase Liber dietarum universalium cum commento... fol. 47 rb 21.
1079 Cf. G. A. 736b35-737a6.

1188



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

propia no estaría consumiendo sino sólo iluminando. Pero en la materia ajena tiene 

el primer acto junto con el segundo.

A otra cuestión hay que decir que desciende unas veces con la luz y con el 

calor celeste, otras, en cambio, con el rocío, y otras con el viento, y se imprime o 

en el simple o en el mixto, y así llega con cualquier impresión.

Pero entonces se pregunta de qué modo llega con el rocío, con la nieve y 

con la lluvia, ya que el agua extingue el fuego natural.

Y hay que decir que su acto es doble: uno es distinto, según el cual está en 

una especie distinta, como el fuego lo está en el agua hirviendo y lo mezclable en 

lo mixto. De aquí que decimos que el agua se opone a un acto manifiesto del propio 

fuego, extingue a ese mismo, en cambio, no se opone a un acto indistinto, y por 

ello desciende con la impresión húmeda.

A otra cuestión hay que decir que el fuego nunca desciende en la materia 

propia, sin embargo, la materia inferior asciende y es sutilizada por el calor celeste, 

y los miembros inferiores no engordan a los superiores a no ser en la mezcla, y por 

ello se eleva hacia el humo.

Otra  causa  es  lo  impasible  del  fuego,  su  materia  se  corrompería  más 

rápidamente que se engordaría para descender ya que no puede enfriarse porque se 

corrompe antes.

Otra causa es porque el movimiento con el medio o hacia el medio es por 

medio de lo pesado y lo ligero, y lo pesado en cuanto que es sutilizado y lo ligero 

en cuanto que es mejorada1080. Por ello la naturaleza, avanzando, siempre sutiliza 

mejor los cuerpos gruesos, pero no engorda los cuerpos sutiles porque empeorarían, 

y por ello etc.

Otra causa es que al principio de Los meteorológicos se trata respecto a que 

cualquier cosa que va hacia el fuego, se convierte en fuego, y por ello nada puede 

engordar el fuego, y por esto no desciende en la materia propia sino en la ajena.

1080 Cf. Meteo. 339a15-16.

1189



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A otra cuestión hay que decir que el fuego nunca desciende a no ser por 

causa del vacío, porque allí  está la complexión última, y la forma es dominada 

sobre  la  materia.  En  los  otros,  en  cambio,  es  al  contrario,  y  sobretodo  en  los 

pesados, en cambio en el aire es por un modo intermedio. Y por ello el agua o el 

aire descienden de manera natural bajo la ancha tierra, sin embargo, porque en mi 

opinión es dominado, en ese momento surgiría un vacío, y según esta vía el fuego 

desciende no de la primera manera porque es un elemento ligero en lo más alto. 

Otra causa es porque los cuerpos celestes se comunican con ésta misma, ya 

que le es cercana, como dice Averroes1081, y por ello por razón de conveniencia no 

desciende.

4.  Respecto a lo  segundo se pregunta en primer lugar  si  la  putrefacción 

puede ser la vía para la generación.

En segundo lugar si es el  mismo el sujeto de la putrefacción y el  de la 

generación.

En tercer lugar se pregunta por qué causa la muerte y la vida son a través de 

principios contrarios cuando la vía hacia la muerte, a saber, la putrefacción, y hacia 

la vida, a saber, la generación, se fortalece por medio del mismo principio.

En  cuarto  lugar  por  qué  en  las  aguas  estancadas  se  produce  más 

rápidamente la putrefacción que en las que corren.

Respecto  a  lo  primero  se  escribe  así  en  el  libro  cuarto  de  Los 

meteorológicos1082: que la corrupción es al mismo tiempo la putrefacción de todas 

las cosas, en cambio, la combustión es violenta. Por lo tanto, comoquiera que la 

putrefacción es el principio de la corrupción, de ningún modo será el principio de la 

generación. Por esta razón se escribe en el libro décimo sexto que toda putrefacción 

es por el calor innatural, pero el calor innatural es el principio de la corrupción y no 

de la generación, por lo tanto la putrefacción no es la vía hacia la generación1083.

1081 Véase Averroes, Comentario al libro Acerca del alma, op. cit., párrafos 3 y 5.
1082 Cf. G. A. 379a5-6.
1083 Cf. G. A. 762a15-35.

1190



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Por esta razón dice el Filósofo que la putrefacción se da en cuanto que lo 

mixto se resuelve en las cosas mezclables1084.  Pero como en la mezcla hay una 

generación tal que de ningún modo la tiene la corrupción, de manera que en la 

resolución de lo mixto en las cosas mezclables se da la corrupción, cosa que de 

ningún modo hay generación, por lo tanto la putrefacción de ninguna manera es la 

vía hacia la generación. 

Lo contrario, en cambio, dice el Filósofo al final del libro décimo séptimo, 

que mediante la putrefacción y la indigestión se generan algunos animales1085.

Por esta  razón dicen Avicena y Serapio que los piojos y los gusanos se 

quedan parados en el cuerpo para la putrefacción1086. Esto, en cambio, no sucedería 

a no ser que se generasen a partir de la putrefacción, por lo tanto la putrefacción es 

la vía para la generación.

Por esta razón se escribe en el libro primero Acerca de la generación que la 

naturaleza,  comoquiera  que  no  hace  nada  a  partir  de  la  nada,  en  absoluto  se 

corrompe  porque  va  profundamente  hacia  la  nada1087.  Por  lo  tanto,  aunque  la 

putrefacción es la corrupción de una cosa, sin embargo, es la generación de otra.

Respecto a lo segundo dice así  Isaac: que todo lo putrefacto es cálido y 

húmedo1088.  Pero el  principio de la vida es cálido y húmedo, por lo tanto es el 

mismo el principio de putrefacción y el de generación.

Por esta razón en los elementos es la misma la materia de corrupción y la de 

generación. Así pues, en la misma materia la corrupción corrompe la forma del aire 

y se imprime la forma del fuego. Por lo tanto, comoquiera que la generación de lo 

mixto y del ser vivo sigue la generación de los elementos en la generación del ser 

vivo,  la  materia  de  la  generación  y  la  de  la  corrupción  es  la  misma.  Pero  la 

corrupción natural es la putrefacción, por lo tanto etc.

1084 Aristóteles dice que la generación espontánea es el proceso de putrefacción y mezcla de agua de 
lluvia, cf. G. A. 762b10-12.
1085 Cf. G. A. 726a10-18; Meteo. 379a2-3. 
1086  Véase “De vermibus” en Avicena, Canon medicinae III fen 16 tract. 5.
1087 Véase Gen. et corrup. 317a32-ss.
1088 Véase Liber dietarum particularium cum commento... fol. 132 rb 45, 70.

1191



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Contrariamente dice el Filósofo en el libro décimo séptimo que como el arte 

reseca  lo  superfluo  y  aumenta  lo  diminuto,  de  manera  semejante  actúa  la 

naturaleza1089. Pero toda materia putrefacta es superflua, por lo tanto ésta misma se 

pierde y a partir del residuo se genera el animal.

Por esta razón la materia putrefacta es la vía hacia la corrupción, por lo 

tanto de ningún modo lo es hacia la generación. Por lo tanto no es el mismo el 

sujeto de la generación ni el de la corrupción ni el de la putrefacción.

Respecto a esto se pregunta acerca de la controversia entre el médico y el 

Filósofo. El médico, en efecto, afirma que todo lo putrefacto es cálido y húmedo. 

El Filósofo, en cambio, afirma en el libro cuarto de Los meteorológicos que todo lo 

putrefacto es frío y seco1090.

A otra de estas cuestiones hay que decir que hay una cierta putrefacción que 

es lo mismo que la resolución de lo mixto en las cosas mezclables, y ésta es acerca 

de la que se habla en el libro cuarto de Los meteorológicos, que la putrefacción es 

la  corrupción  natural1091.  Así  pues,  por  esta  podredumbre  o  putrefacción  se 

corrompe cualquier mixto, si se aparta propiamente de la materia, y esta corrupción 

es tanta que de ninguna manera la generación y tal putrefacción son la vía hacia la 

generación. Hay otra putrefacción que es la ebullición de lo húmedo y la mezcla de 

lo puro con lo impuro, y esta putrefacción es de manera febril, y ésta no despoja la 

especie. Así pues, los cuerpos putrefactos y los no putrefactos son lo mismo en 

especie, y ésta no es la vía para la generación sino más bien hacia la corrupción, de 

aquí  que generalmente los gusanos y los piojos huyen de la fiebre.  Y hay otra 

putrefacción  que  cambia  la  especie,  de  modo  que  en  una  apostema  la  sangre 

produce pus por medio de la putrefacción, y tal no es la vía hacia la generación del 

animal. Y la cuarta putrefacción es la resolución sutil que está en lo mixto y en la 

que permanecen las partes gruesas. Tal putrefacción, en cambio, está en la sangre 

sustraída por medio de una flebotomía. Así pues lo sutil se separa de lo grueso de 
1089 Cf. G. A. 762a16-18.
1090 Cf. Meteo. 379a10-11.
1091 Cf. Meteo. 379a5-6.

1192



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

tal manera que la acuosidad nada por debajo. Pero esta resolución puede ser por el 

calor elemental corruptivo, y así no es la vía hacia la generación, o por el calor 

celeste vivificado, y así es la vía hacia la generación. Los cuerpos celestes, así pues, 

mediante  la  luz  y  el  calor  con la  virtud  que  tienen  bajo  la  inteligencia  que  se 

mueve, influyen en la materia dispuesta mediante el calor extendido por medio de 

la luz hacia el alma sensitiva o el conocimiento, al igual que en el mundo menor 

por  medio  de  la  virtud  vital  del  alma  se  genera  un  animal  vil  en  la  materia 

putrefacta, por medio de esto queda clara la solución.

Al  primer  argumento  hay que decir  que aquella  putrefacción,  en efecto, 

acerca de la que habla el Filósofo no es la vía hacia la generación.

O  digamos  que  aunque  la  putrefacción  es  la  corrupción  de  una  cosa 

putrefacta, sin embargo, es la generación de otra cosa. Así pues, la intención de la 

naturaleza es construir, generar y corromper a no se por medio de un accidente 

como se genera otra cosa.

Por  medio de esto queda suficientemente  clara la  solución a  la  segunda 

cuestión, pues tal putrefacción no es la vía hacia la generación.

O digamos que por medio de esto queda clara la solución a la tercera. Así 

pues, aunque el calor que pudre es innatural para una cosa putrefacta, sin embargo, 

es natural para una cosa generada. O digamos que aunque el principio es innatural, 

sin  embargo,  después  cuando  el  calor  o  lo  cálido  radical  exhausto  se  hace 

contranatural como la hética se hace por medio de una pausa duradera, o el calor 

innatural de la hética se hace tan connatural que no se siente.

A  la  segunda  cuestión  hay  que  decir  que  es  el  mismo  el  sujeto  de  la 

putrefacción y el de la generación.

A lo primero  por el  contrario  hay que decir  que la  naturaleza reseca lo 

superfluo, así pues reseca la parte de la materia putrefacta, no porque es putrefacta 

sino porque para la generación de tal animal es superflua, al igual que la naturaleza 

expulsa en la flebotomía la sangre podrida, no porque está podrida sino porque es 

superflua, la flebotomía, así pues, no elige.

1193



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

A lo segundo hay que decir que aunque la putrefacción sea la corrupción de 

una cosa putrefacta, sin embargo, dispone hacia la vida de una cosa generada.

A la cuestión respecto a esto hay que decir que la putrefacción o está en 

proceso, y así habla el médico, y así todo lo putrefacto es cálido y húmedo, o está 

en acto o en el término, y así habla el Filósofo, y así pone todo lo putrefacto frío y 

seco, porque todo lo húmedo ya está exhausto por el calor de la continuidad. O 

digamos que al hablar acerca del calor y de la humedad propia y radical, todo lo 

putrefacto es frío y seco, porque lo cálido y lo húmedo radical se consume y se 

evapora por medio del calor que contiene, y así habla el Filósofo. Pero al hablar 

acerca del calor extraño, comoquiera que la putrefacción se vigoriza por medio de 

lo cálido y lo húmedo, aunque lo putrefacto es empobrecido por lo cálido y lo 

húmedo radical, sin embargo, concibe lo cálido y lo húmedo accidental, y así habla 

el médico.

 A la  tercera  cuestión hay que  decir  que  la  muerte  es  el  término  de  la 

corrupción, y por esto queda claro que en ninguno coincide con los principios de la 

generación, sino que se dan a partir de los principios opuestos. Pero la putrefacción 

es la vía hacia la muerte, y por esto coincide con los principios de la vida, porque el 

principio de la vida y de la putrefacción es a su vez agente y paciente, aunque la 

primera sea la putrefacción, la corrupción, sin embargo, de lo uno es la vía hacia la 

generación de lo otro, y porque la vida se da por medio de lo cálido y lo húmedo, 

de manera semejante lo es la putrefacción que es la vía hacia la vida.

A la cuarta cuestión hay que decir que las aguas estancadas se pudren más 

rápidamente. Una causa es la reverberación más fuerte de la luz y del calor. Las 

aguas, en efecto, que corren se deslizan y así huyen furtivas del reflejo de los rayos. 

De aquí que dice el Filósofo que las costas del mar tienen un gran calor, en efecto, 

puesto que los rayos no pueden reflejarse en el mar, se reflejan hacia la costa y se 

genera un gran calor1092.

1092 Respecto al mar y las costas v. Meteo. 353a30-359b25.

1194



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

La segunda causa es porque depura y limpia de suciedad enrareciendo las 

partes. De aquí que Ovidio dice también que toman lo corrompido para que no se 

muevan las aguas, de aquí que por medio del frotamiento se generan ampollas con 

espuma1093.

La tercera causa es porque por medio de la acción del calor en las aguas 

estancadas se mezcla lo puro con lo impuro, porque por medio del movimiento no 

huyen del reflejo de los rayos, y por ello en las aguas estancadas se generan más los 

animales por medio de la putrefacción que en las aguas que corren.

1093 Cf.  Ovidio, Epistulae ex Ponto,  1, Max.  5-6:…Cernis  ut  ignavum  corrumpant  otia  corpus,
ut capiant vitium, ni moveantur, aquae...

1195



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

Cuestión segunda

Respecto al decimonoveno libro restan algunas cuestiones.

Y en primer lugar se pregunta si un animal puede generarse en el fuego.

En segundo lugar si lo puede hacer en el aire.

En tercer lugar se pregunta en qué elemento se generan más animales.

En cuarto lugar en qué elemento son mayores.

En el quinto se pregunta acerca de la generación de los animales a partir de 

los árboles, como comúnmente declara el vulgo.

1. Respecto a lo primero dice así como se escribe en el libro décimo sexto: 

el calor y el espíritu son el medio de la vida, pero el calor aéreo natural es cálido y 

húmedo1094. Digo que el espíritu cálido y seco es ígneo, por lo tanto en el aire y en 

el  fuego los animales se generan más que en los otros elementos,  ya  que estos 

coinciden más con los medios de la vida.

Por esta razón se escribe en el libro undécimo que las aves participan más 

de la vida que los peces, porque los peces son fríos, y el calor opera más para con la 

vida que el frío1095, por lo tanto en los elementos cálidos los animales se generan 

más que en los fríos. Estos, en cambio, son el fuego y el aire, por lo tanto etc. 

Por esta razón dice Avicena en su libro Acerca del alma que la vida se da 

por  medio  de la  distancia  desde lo contrario1096.  Pero la  contrariedad se da por 

gracia de la materia, por lo tanto, comoquiera que el fuego retrocede muchísimo 

con lo contrario, es sobretodo el principio de la vida. 

1094 En este libro sólo habla sobre el calor, Cf. G. A. 718b19, 729b27, 730a17. 
1095 Cf. P. A. 648a20ss.
1096 Cf. supra.

1196



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

El Filósofo,  en cambio,  dice lo contrario en el  libro undécimo: que tres 

elementos son la vida plena, pero en el cuarto no hay lugar para la generación1097.

Por  esta  razón  se  escribe  al  principio  en  el  libro  cuarto  de  Los 

meteorológicos que  cualquier  cosa  que  cae  a  la  esfera  del  fuego,  al  punto  se 

convierte en fuego, por lo tanto la materia de la que debe generarse el animal, se 

convierte antes en fuego que se genera de ella un animal.

Por esta razón el Filósofo en el libro cuarto de Los meteorológicos arguye 

así: el lugar del hábitat y de la generación es el mismo, pero todos los animales 

habitan en elementos pesados, ninguno se genera en lugares ligeros.

Por esta razón la generación supone la mezcla, pero la mezcla no puede ser 

en el fuego, por lo tanto tampoco la generación animal puede ser menor, porque la 

mezcla es por medio del reflejo de los rayos, y el reflejo de los rayos sólo es hacia 

los elementos opacos, como dicen el Filósofo y Alfaretus, por lo tanto en el fuego 

no hay mezcla  ni la generación animal.

Esto lo concedo.

A la primera cuestión por el contrario hay que decir que aunque el fuego 

coincide en las propiedades con los medios de la vida, sin embargo, porque no 

puede producirse la mezcla, por ello tampoco lo puede hacer la generación.

A la segunda cuestión hay que decir que los animales cálidos participan más 

de la vida que los fríos, sin embargo, no es así en los elementos, sino de modo 

contrario,  porque en el  fuego está  el  calor  último,  como se  escribe  en  el  libro 

segundo  de  la  Filosofía  primera,  y  por  medio  de  esto  no  puede  producirse  la 

mezcla  en el  fuego,  porque cualquier cosa que cae al  fuego,  se hace fuego. El 

fuego,  en  efecto,  y  cualquier  elemento  tienen  tres  intersticios,  como  quiere  el 

Filósofo y Alfaretus. El intersticio más alto del fuego es brillante, puro, y así no se 

genera  nada  ni  se  corrompe,  de  manera  semejante  en  el  del  medio  no  hay  ni 

generación ni corrupción. Pero en el más bajo donde el fuego se une al aire, el 

fuego es turbulento, también allí la pérdida es continua y la generación es continua 

1097 Cf. P. A. 646a12ss. 

1197



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

por medio de la conversión, porque allí  de manera continua a partir  del aire se 

produce el fuego, y a partir del fuego se produce aire. De aquí que dice Alfaretus 

que las aguas que corren de norte a sur, que en el sur se pierde mucho agua y se 

convierte en aire y fuego. Pero en el norte se pierde mucho fuego y se genera aire a 

partir del agua. En el intersticio más bajo, por lo tanto, hay una generación continua 

por medio de la conversión, pero allí no puede estar la mezcla, y así tampoco puede 

estar la generación de un ser vivo, debido a dichas causas. El lugar, pues, de la 

mezcla es en el intersticio del medio, a saber, cerca de los elementos pesados.

A la tercera cuestión hay que decir que la distancia con lo contrario en los 

mixtos  no  se  produce  a  no  ser  a  través  de  la  alteración  de  las  cualidades 

elementales.  El fuego del  sol,  en cambio,  tiene entre los restantes  elementos la 

cantidad última, y por ello sucede menos para con el temperamento que los otros 

elementos.

Respecto a esto se pregunta por qué el fuego fermenta el pasto y es útil para 

la generación del pollo a partir del huevo, ya que impide la generación de animales 

como la de los gusanos y la de los putrefactos.

En segundo lugar se pregunta si la salamandra puede vivir en el fuego1098, 

como comúnmente afirma la gente.

A  la  primera  de  estas  cuestiones  hay  que  decir,  como  dice  en  el  libro 

Acerca del alma, que en algunos para la salida de la potencia en acto sólo basta una 

causa que estimule, al igual que el soldado puede hacer la milicia, y para la salida 

de esta potencia en acto sólo se requiere el estímulo para que llegue a acto1099. En 

otros  no  sólo  basta  una  causa  que  estimule  sino  que  se  requiere  que  lleve  de 

potencia a acto, porque el niño puede ser soldado, pero se requiere la educación de 

potencia a acto, porque antes aprende a ser soldado que a hacer la milicia. Digo, 

por lo tanto, que en el huevo la virtud del alma está separada con el esperma en 

clara y yema, y sólo basta una causa que estimule, porque aquí no se haya el alma 
1098 Cf. H. A. 552b16-17. 
1099 Cf. Acerca del alma 413a12ss. sin duda destaca la idea de potencia-acto que se repite en toda la 
obra Aristotélica.

1198



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

ni la virtud del alma a no ser que venga de otro lugar. De aquí que se requiere una 

causa eficiente, y porque el fuego no es vivificado sino preferiblemente destructivo, 

por ello no pudo conducir allí el alma, sino que corrompería mejor e impediría la 

generación. Pero el alma es conducida aquí de potencia en acto por el calor celeste 

vivífico.

Acerca del pasto, en cambio, decimos que el fuego en cuanto a los primeros 

actos coincide con el calor celeste,  a saber, en el  calentar y en el enrarecer las 

partes. En los segundos, aunque no convenga, porque el calor celeste es vivífico, el 

calor  ígneo,  en  cambio,  es  corruptivo  del  fuego.  Por  lo  tanto,  en  cuanto  a  los 

primeros actos fermenta el pasto por medio del enrarecimiento de las partes y por 

la elevación. Y de manera semejante, en cuanto al primer acto que es el calentar, 

ayuda a la generación del pollo.

A la segunda cuestión hay que decir que ningún animal puede vivir a partir 

del fuego puro, pero se dice que la salamandra vive en el fuego. Esto es porque es 

un animal muy frío, y por ello puede sufrir mucho calor.

La segunda causa es porque la salamandra con su frío extingue el fuego que 

hay junto a ella, de aquí que se cree que vive en el fuego aunque dentro de ella no 

hay fuego.

La tercera causa es porque la salamandra se opone al fuego en cuanto a los 

segundos actos, de aquí que hace tal cosa. Pero no puede consumir, como el agua 

se opone al fuego en cuanto al acto manifiesto, de aquí que aunque el agua sea 

cálida, sin embargo, extingue el fuego.

2. Respecto a lo segundo dice así: para con el aire no se da la reverberación 

de  los  rayos,  por  lo  tanto  no  hay  ni  mezcla  ni  generación  por  medio  de  lo 

consecuente.

Por esta razón los principios de la generación y de la conservación son los 

mismos, así pues, a partir de los mismos existimos y nos nutrimos, como se escribe 

en el libro segundo Acerca de la generación1100. Pero no se conserva ningún animal 

1100 Cf. supra.

1199



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en el aire, a no ser con esfuerzo y trabajo, sino que todos reposan en la tierra y en el 

agua, por lo tanto en el aire no se genera ningún animal.

Por esta razón la generación supone la mezcla.

Lo contrario dice el  Filósofo en el  libro décimo séptimo: que el  aire,  la 

tierra y el agua están llenos de vida, por lo tanto en el aire se generan animales. 

Por esta razón se escribe en el libro cuarto de Los meteorológicos que todos 

los elementos se pudren a excepción del fuego1101, por lo tanto en todos pueden 

generarse animales por medio de la putrefacción a excepción de en el fuego.

Por esta razón si en el aire no se produce la generación, esto o es por causa 

de  la  falta  de  mezcla  o  por  causa  de  la  falta  de  complexión.  Por  causa  de 

complexión  no,  porque el  aire  es  cálido  y húmedo,  y  esta  complexión  es  muy 

amigable para la vida. Y tampoco por causa de la falta de mezcla, porque en el aire 

a  partir  de los vapores elevados desde la  tierra  y desde el  agua se generan los 

cuerpos mixtos como la piedra o los metales. En efecto, así como dice el Filósofo 

en el libro de Los meteorológicos que en Alemania a partir del aire o desde el aire 

surgió el hierro a partir del que se hicieron las mejores espadas, por lo tanto los 

animales pueden generarse en el aire1102.

Esto lo concedo.

Pero advierte que el aire tiene tres intersticios. En el intersticio más alto la 

generación es continua por medio de la conversión, y allí el aire es cálido y seco, y 

allí no se generan animales. En el del medio, en cambio, el aire es frío y húmedo, y 

allí se generan los mixtos por medio del excelente frío y la coagulación, pero no los 

animales. En el intersticio más bajo el aire es cálido y húmedo, el cálido se produce 

por medio de la reverberación de los rayos desde la tierra y el agua, y el húmedo lo 

hace por medio de los vapores húmedos elevados desde el agua, y allí se generan 

los animales a partir de los vapores elevados desde la tierra y el agua. De aquí que 

como los vapores elevados desde los lugares que producen minerales se convierten 
1101 Cf. Meteo. 379a15.
1102 Dice el Filósofo que sólo hay animales en la tierra y en el agua, no en el aire ni en el fuego, 
porque sólo aquéllas (la tierra y el agua) son materia de los cuerpos vivos, cf. Meteo. 382a6-8.

1200



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

en cuerpos minerales, de manera semejante lo hacen los vapores elevados desde los 

pantanos en los que hay o habitan animales viles,  porque el  vapor elevado está 

infectado del mucílago a partir del cual se generan estos animales, y a partir de este 

vapor en el aire por medio del calor y a partir de la reverberación se genera un 

resultado vil,  al  igual  que se genera la serpiente o el  sapo mediante  la materia 

dispuesta. Por medio de esto queda bastante clara la solución a los argumentos.

3. Respecto a lo tercero dice que así como lo cálido y lo húmedo son el 

medio de la vida, por lo tanto en un elemento cálido y húmedo se generan muchos 

más animales que en otro de este tipo…

1201



          Petri Hispani Questiones super libro “De animalibus” Aristotelis

 

1202


	ð’¦lóm�„nN�ã`i« ñmó’¼€öZ#²ÏØÊÖm�˛÷
	|ŽÕ¨—⁄±ö¹�çµÚÅ†9ì¥©´!¹1˙¨ûÍ˜ÒüE˜³Ç
	„TòÄcâD°Óü�Sƒ¢Èw�÷ﬂ�‰ˆł©ﬂL	ÖŁ]9ô…Â
	êc4¼Ð?Ž;Œ±b*ýGðLKBhrò,uå•‘(ÍçÔ˛¥©K�%˜«±Yﬂù”½Ù½UüV�9pP±Úü+"ˇø;iÅâóıun�¯�ˆð�ò&
�Ú²‰5MÐÜkÂ©h‹uð©ex7¡1(-µb÷sjuí…u´WÏPW�ŸÓ2]÷/J
	Õ¼ó>å�—��
ž¦þ¬¤�mÇÖõÃ^bVü½ıÏ³Á�ÐüZ





