U "‘ B Diposit digital
de documents
Universitat Autonoma de la UAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Hernéndez Lasa, Jorge; Serés, Guillermo, dir. Epistola moral a Fabio : fuentes y
sentido. 2013. 31 pag. (808 Grau en Llengua i Literatura Espanyoles)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/112526
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/112526

Trabajo de FIn de Grado

La Epistola moral a Fabio:

fuentes y sentido

Jorge Hernandez Lasa
Grado en Lengua y Literatura Espafiola

DNI: 71305169-V



INDICE

Introduccién

El maestro Fernando de Herrera

Un vallisoletano en Sevilla; Jerbnimo Lomas de Cantoral

Tres estetas: Arguijo, Medrano y Rioja

Juan de Arguijo

Francisco de Medrano

Francisco de Rioja

Conclusion

Bibliografia

Pag.

13

13

17

22

26

28



INTRODUCCION

Hacia 1610, un autor practicamente desconocido escribe una de las obras maés
asombrosamente perfecta y equilibra de las letras espafiolas: la Epistola moral a Fabio.
Forma y contenido se corresponden estrictamente y fluyen armoniosamente en el cauce
de sesenta y siete tercetos encadenados (jamas un adjetivo fue tan exacto) y un
serventesio de una epistola en la que todo esté en su sitio y nada falta. En la encrucijada
de los siglos XVI y XVII, Andrés Fernandez de Andrada compone una obra cumbre
donde la filosofia moral espafiola que parte de Horacio se une al redescubrimiento de
Séneca y se funde con la tradicion y formas renacentistas para formar un tratado moral
coherente y sistematico como ninguln otro.

En este trabajo se analizaran las fuentes de la Epistola moral a Fabio,
deteniéndose en las formas y contenidos, asi como en la serie de temas, imagenes y
motivos literarios que propiciaran la creacion de la obra. Para ello, se trazara un
relativamente estrecho arco cronoldgico, desde Fernando de Herrera y Jer6nimo de
Lomas Cantoral hasta autores préacticamente contemporaneos como Juan de Arguijo,
Francisco de Medrano y Francisco de Rioja. Por supuesto, la seleccidn de estos autores
no sera aleatoria. En este trabajo se partird de la base de que la Epistola moral a Fabio
es hija de su autor y de su época y, mas alla de filiaciones con tal o cuél escuela, se
intentard demostrar que es un poema perfectamente posible en una, en teoria, estética,
luminosa y formal Sevilla. Es por ello que los autores elegidos presentaran rasgos que
difieren de la terminacion clasica de “escuela literaria”, bien sea por ambito geogréafico
(v. g., Lomas Cantoral y en un cierto sentido, Medrano) o por corrientes estéticas
diferentes (v. g., Fernando de Herrera). La ciudad del Guadalquivir sera el espacio sobre
el que giraran todos los autores y donde, como se verd, la poesia moral tendrd una
presencia importante, tanto de corrientes tradicionales (v. g., la que arranca de Horacio)
como innovadoras (como el estoicismo) en los poetas mas contemporaneos al capitan
Andrada, como lo fueron Arguijo, Medrano y Rioja. Todo ello constituird una misma
linea, nunca estatica y siempre en evolucién, desde los ultimos estertores del siglo XVI
hasta el nuevo panorama de los primeros afios del siglo XVI1.

Asi pues, el objetivo del trabajo sera demostrar que alrededor de la primera
década del mil seiscientos, existia en la ciudad de Sevilla un completo, complejo y
bullente caldo de cultivo en metros, imagenes y formas a partir de los cuales, surgira la

obra magna del Capitan Andrada.



EL MAESTRO FERNANDO DE HERRERA.

El primer problema que surge al comparar al capitan Andrada con Fernando de Herrera,
en teoria, definitivo: Herrera nunca cultivo la epistola, ni en verso ni en prosa. Entonces,
¢Andrada pudo tenerlo de referente? La biografia de Herrera nos presenta un autor de
origen humilde, culto e individualista. Alejado de la corte en permanente retiro, Herrera
vive indiferente al vulgo y entregado en cuerpo y alma a las letras. De hecho, su
personaje se acerca al patron demandado a Fabio, capaz de rechazar un cargo ofrecido
por el Arzobispo don Rodrigo®. Las virtudes reflejadas también contendran alguno de
sus mayores problemas. Su poesia reflejara una perfeccion formal impactante aunque no
arrebatadora. Rodrigo Caro? lo llamara Divino, aunque no se sabe si por sus poesias 0
por su vida retirada, definiéndolo junto a los rasgos de grave y severo. En el mismo

aspecto incidird Duarte:

La causa de que los versos de Fernando de Herrera no parescan a los ojos de
muchos afectuosos, que es no verse los afectos tan desnudos como en Ausias
Marc i en Boscan®.

A pesar de ello, la poesia herreriana se mantendrd muy viva entre los autores de la
primera mitad del 600. De Algunas obras, Unica obra publicada en vida de Herrera
(1582), José Manuel Blecua cuenta al menos diez ejemplares conservados?, sin contar
copias manuscritas. Por otro lado, Nicolds Marin Lopez plasmard en un excelente
articulo® el descubrimiento de dos versos herrerianos “latentes” (no publicados) en una
carta del Duque de Sessa fechada en 1612. Es, por tanto, un modelo vivo y seguido con
asiduidad en los circulos poéticos de la época del Capitan Andrada.

Dejando aparte la poesia, el legado herreriano también estard formado por obras
de caréacter tedricoliterario, como es el caso de la celebérrima Anotaciones a la poesia
de Garcilaso. En sus mas de seiscientas paginas procedentes, en numerosos casos Yy

segin Juan Montero de “las intervenciones y encargos de la(s) academia(s)

! Montero, Juan, Fernando de herrera y el humanismo sevillano en tiempos de Felipe Il, Sevilla, Servicio
de publicaciones del Ayuntamiento de Sevilla, 1998, p. 34.

2 Fernando de Herrera y la escuela sevillana, ed. de Gaetano Chiappini, Madrid, Taurus, 1985.

3 Herrera, Fernando de, Poesia Castellana original completa, ed. de Cristdbal cuevas, Madrid, Catedra,
1985, p. 482.

4 Herrera, Fernando de, Obra poética, ed. de José Manuel Blecua, Madrid, Boletin de la Real Academia
Espafiola, anejo XXXII, 1975, p. 15

5> “Dos versos mas para Fernando de Herrera”, en Marin Lépez, Nicolds, Estudios literarios sobre el Siglo
de Oro, 22 edicidn, Granada, Universidad de Granada, 1994.



sevillana(s)”®, podemos ver un vasto compendio de los conocimientos de la época. No
en vano, los intelectuales sevillanos, con de Mal Lara a la cabeza, tendrd&n como
preocupacion principal elevar el nivel cultural del pueblo. En su Filosofia vulgar, el
intelectual sevillano dira:
Bien se parecera por la manera de mis trabajos, que todo mi intento es [...]
aprovechar a todos los de mi patria, y por ellos a los demas, con aquella parte de
talento que fue Dios servido de concederme.’

El resumen de todas las teorias constituirdn las Anotaciones. La filiacion de la obra
dentro del circulo sevillano parece evidente, por ejemplo, al leer el prélogo de Medina,
poco méas que un manifiesto. A su vez, en ella se mostrara una lista muy nutrida de
autores del grupo, como Diego Girdn, Cristobal Mosquera de Figeroa o el licenciado
Pacheco, colaboradores de preliminares, traducciones o “expertos” en algunos
Discursos.
Por otro lado, las ideas y teorias herrerianas iran, en bastantes ocasiones, mas
alla del texto de garcilasiano, que supondra una limitacion de dificil solucién. S. B.
Vranich, por ejemplo, comenta las dificultades de los académicos sevillanos para
explicar el error de rima asonante la Egloga Il garcilasiana entre “faunos’ y ‘silvanos’
(vv. 1156-57). Dificil papeleta, aunque se apoye en un intelectual de tanta sapiencia
como Medina:
La respondencia que hace esta voz [‘faunos’] con ‘silvanos’, quiere Francisco
de Medina que sea asonancia, y que la a quite del asiento a la u, que no suene, y

se pronuncia fanos.®

En el caso de los géneros poéticos, las dificultades serdn ain mayores, como en
el tema que nos atafie, la epistola. Garcilaso es plenamente consciente de la
individualidad como género y escribe a imitacion de los hexametros latinos. De muy
distinta opinion es Herrera. Para €l, la teoria de géneros se basa en un sistema trimembre
con la poética latina como base y fin, a saber: epigrama y soneto, oda y cancion y por
ultimo, elegiaco y elegia. La epistola no sera considerada como tal y, con no demasiado

tacto, sorteara el problema con un breve comentario del verso libre, invento de los

6 Montero, Juan: Las "Anotaciones" de Fernando de Herrera: doce estudios: IV Encuentro Internacional
sobre Poesia del Siglo de Oro: (Universidades de Sevilla y Cordoba, 18-21 de noviembre de 1996), Sevilla,
Universidad de Sevilla, 1997, p. 101.

7 Vranich, S.B., Francisco de medina (1544-1615). Maestro de la escuela sevillana, Sevilla, Diputacién de
Sevilla, 1997, p. 82

8 Ibidem, p. 92



poetas “modernos” (italianos) que, ademas, no gozan de su simpatia®. En comparacion,
el espacio que le dedica a la elegia es notablemente superior. Para Herrera, es un género
firmemente enclavado en la tradicidn clasica (procederd, segun él, del griego élogas) y

con una capacidad expresiva muy importante por ocupar el género “medio”:

[la elegia] abraca en cierto modo el verso lirico i los epigramas, pero no de

suerte que, aunque se mescle, no se halle ni conosca diferencias'®.

Ahora si, Herrera acepta (hasta cierto punto) la obra garcilasiana. De hecho, las dos
elegias garcilasianas (una funeral y otra amorosa) constituyen un material “escaso”.
Herrera alcanza el nucleo tematico de la elegia, es decir, la pena por la ausencia y lo
traslada a su pensamiento petrarquista. Es, por tanto, el género perfecto para situar,

segun Lopez Bueno, el centro de su poesia amorosa:

Llamaronse estos versos €logas de la consideracion de los amantes. Despues
se traslado a los amores no sin razon, porque hay en ellos quexas casi continas i

verdadera muerte!!.

Las elegias constituiran el segundo género en importancia, con un total de 38
composiciones. A pesar de que Herrera sigue, seglin Schwartz*2, el camino marcado por
la elegia romana (leidas en clave petrarquista), un critico tan fino como él no puede sino
percibir sus posibilidades tematicas. En el clasico articulo “Satira y poética en
Garcilaso”, Claudio Guillen remarca el constante “deslizamiento” de la elegia hacia
otros géneros, principalmente la satira y la epistola, comun en la tradicion europea. La
elegia Il garcilasiana es el ejemplo evidente al contar con una numerosa contaminatio
de elementos satiricos y epistolares. EI mismo proceso, aunque sin ningun tipo de
rasgos satiricos, se hallara en Herrera.

Para el propoésito del trabajo, la elegia IV y VII presentaran los rasgos mas
evidentes de una traslacion hacia la epistola. La primera de ellas tiene un emisor
explicito en “Medina” (v. 4), mientras que la segunda aparece el epiteto “sefior” (v. 4)
correspondido, segun el epigrafe del poema, al Marqués de Tarifa, D. Fernando

Enriquez de la Ribera. A este pequefio corpus “epistolar” también debemos sumar las

® Herrera, Fernando de, Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. de Inoria Pepe y José Maria Reyes,
Madrid, Catedra, 2001, p. 668.

10 1bidem, p. 560.

1 bidem, p. 557.

12 Schwartz, Lia, De Fray Luis a Quevedo: lecturas de los cldsicos antiguos, Malaga, Universidad de
Madlaga, 2005, p. 77.



elegias VI y VII, a la muerte de Juan de Mal Lara y a Cabrera respectivamente, de la
obra postuma Versos (1617), publicada por su gran amigo Pacheco, aunque compuestas
mucho antes. Segutn Blecua,'® la primera composicion es anterior a 1568 y Cuevas'* la
sitla segunda, antes de 1580. El critico aragonés supone, a su vez, que muchas de estas
composiciones se habrian extendido de forma manuscrita, con lo que Andrada pudo
perfectamente conocerlas. Por ultimo, se debe mencionar otras dos elegias, la VI de
Algunas obras y la IX del primer libro de Versos, donde se incidird en los mismos temas
horacianos, si bien la presencia epistolar no sera tan evidente.

La tematica de todas las elegias se regira por los mismos principios. El “yo
poético” escribe a su amigo en un tono de desengafo, que le lleva a una particular
concepcion de los tépicos estoicos (con la ambicion y la esperanza como conceptos
fundamentales, aunque también estaran presentes la ira y el miedo) y a una confesién de
su abandono del camino de la virtud marcado por la razon. Herrera concibe la poesia,
segun Cuevas, como un diario sentimental petrarquista, dispuesto a integrarse en un
cancionero y donde las elegias “epistolarias” y morales actuarian de punto algido del
dolor y desengafio amoroso. Solo entonces el poeta hara autocritica y dara entrada a los

temas morales horacianos y senequistas.

Vemos, pues, que su poesia moral tendra como origen y fundamento la cuita
amorosa Yy sera profundamente intima. Es, como hemos dicho, una confesién en primera
persona, donde el propio “yo poético” se presenta como un ser que se ha apartado del
camino de la razon, es decir, de la “escondida senda” de Fray Luis de Leon:

Yo lexos por la senda trabajosa

sigo entre las tinieblas su lumbre
abrasado en su llama gloridsa

Y sino rompe, antes que’a la cumbre 25
suba el hilo morta, hallarm’espero
libre de esta confusa muchedumbre. (Algunas obras, Elegia IV)

Y el que, a su vez, se ve forzado incesantemente a abandonarla:
Yo mesmo aquel dolor que me condena

busco, i mi perdicion; i hago quexa 110
d’el cielo que mis impetus refrena (Versos, Elegia V1)

Evidentemente, el ideal de la senda trabajosa enlaza con el ideal de ascensus

neoplaténico. No obstante, en la poesia de Herrera jamas se produce, dado que el amor

13 José Manuel, Blecua, op. cit., p. 102.
14 Cuevas, Cristdbal, op. cit., p. 685.



le ata con la realidad. Solo en algunos momentos de maxima tension permite auspiciar
el fin deseado:
D’aquel error en que vivi engafiado 1

salgo a la pura luz, i me levanto
tal vez del peso que sufri cansado (Algunas obras, Elegia V1)

La veta neoplatonica no gozara de un peso tan decisivo en la Epistola moral,
aunque si formard una parte importante de la estructura de la obra. En su estudio,
Démaso Alonso ya advirtié una subdivision en dos partes (la Il y la IV, segin su
clasificacion) de los tercetos 58 al 114 donde la voz poética cambia de tiempo verbal. El
dialogo establecido entre el emisor y Fabio se rompe mediante una primera persona
mayestatica (V. gr., “No imitemos” v. 99) 0 una primera persona (V. gr., “me desvio” v.
68). El giro, algo brusco dentro de la perfecta estructura de la Epistola, sorprende al
lector. Con ello, el emisor quiere compartir el valor de la experiencia en dos temas:
primero, la caducidad de la vida, que nos afecta a todos los hombres por igual (versos
58-93) y segundo, nos insta a aplicar “el fin transcendente” (versos 94-114). Por tanto,
podemos aventurar la similitud teméatica y formal entre los dos autores que se
completara, no solo con la misma persona y relato personal, sino también con imagenes
muy parecidas. En Herrera, el punto de partida de sus elegias “epistolarias” sera comun:
la brevedad del tiempo a partir, bien de la caducidad de la vida o bien de la caida de los
grandes imperios (V. gr., la elegia XI). En Herrera, la vida humana es humo, polvo,
niebla, estio o0 una saeta. En Andrada, heno, rios, mieses, flores, otofio, invierno o la
caida de las hojas. No obstante, en ambos autores serd comun el tépico de la vida como
breve dia, imagen con la que empieza la elegia IV:

A la pequefia luz del breve dia, 1

y al grande cerco de la sombra oscura
veo llegar la corta vida mia (Algunas obras, elegia 1V)

El “yo poético” llega a la mitad de la vida y siente la llegada de la “sombra”:
¢Por ventura, mezquino, te parece 55

qu’el sol no toca el medio de su alteza
y la cercana noche te oscurece? (Algunas obras, Elegia 1V)

La muerte, personificada en el ocaso, también se asociard repetidamente con el frio,
como también podemos ver en la elegia VII:
jCuantas cosas mostro el sereno dia

Alegres, que tu furia apresurada 50
Entristecio en la noche i sombra fria (Versos, Elegia VII)



No podemos sino apreciar una clara deuda de Andrada con el Divino en el siguiente

terceto, donde sintetizara las dos imagenes de manera brillante:

¢ Qué es nuestra vida mas que un breve dia,
do apenas sale el sol, cuando se pierde
en las tinieblas de la noche fria? .(Epistola moral) 70

También encontraremos una evidente referencia en el “ansiado fin”, es decir, la
busqueda de la Virtud, con mayuscula. El “yo poético” herreriano y el emisor de la
Epistola quieren situarse, segn la ldcida expresion de Macri, “en el umbral de lo
eterno”’®: en el “alto asiento” (Epistola, v. 143) y donde “soplo airado no bate’l yerto
asiento” (Versos, Elegia XI, v. 190). A su vez, Herrera y Andrada no dudaran en usar la
imagen de la llama, muy presente sobre todo en parlamento de la razon en la elegia IV
en el caso del primero, y en los tercetos-conclusion en el del segundo:

ANDRADA

Asi aquella que al hombre solo es dada,
sacra razén y pura, me despierta,

HERRERA

iOh misero, oh anegado en el olvido
oh, en cimeria tiniebla sepultado!:

Recuerda dese suefio adormecido.

[...]

Porque, si vas por esta abierta senda,
seras uno en la errada i ciega gente,
do nunca el fuego de virtud t’encienda.

[...]

fuerca es de la virtud, i no es destino
romper el ielo i desatar el frio
con vivo fuego de favor divino.

(v. 49-75)

de esplendor y de rayos coronada;

Y en la fria region, dura y desierta,
de aqueste pecho enciende nueva llama
y la luz vuelve a arder, que estaba muerta.

(v. 109-115)

En resumen, Andrada tomara ciertas ideas e imagenes con una vinculacién clara
a Herrera para construir unos versos de un evidente caracter neoplatonico. Situacién
muy parecida la encontraremos en nuestro siguiente autor, Jeronimo de Lomas Cantoral,
autor (esta vez si) de epistolas morales y claro ejemplo de como la influencia de las

escuelas ira mas alla del &ambito geografico.

5 Herrera, Fernando de, Fernando de Herrera, ed. de Oreste Macri, Madrid, Gredos, 1972, p. 607.



UN VALLISOLETANO EN SEVILLA: JERONIMO DE LOMAS CANTORAL

Jer6nimo Lomas de Cantoral nacerd en Valladolid alrededor de 1540. Sera el autor de
Las obras de Hieronimo de Lomas Cantoral en tres libros divididas, publicada en 1578,
si bien compuestos, segin Rubio Gonzélez, en un margen que oscila entre 1560 a 1576,
es decir, practicamente contemporaneo al primer libro de Fernando de Herrera. Nos
encontramos ante una obra de madurez, Unica, englobadora y en el final de su etapa
creativa. En el prologo, Lomas Cantoral plasma su concepcion de la Poesia como un
arte divino, que ensefia deleitando y de la que los clasicos griegos y romanos son sus
mayores exponentes. Mayor interés despierta su concepto de imitacion. Lomas Cantoral
diré:
Pues en algunas [obras] tengo novedad, y en otras imito a los castellanos
antiguos, y en otras a los italianos modernos, olvidado casi del todo de la

imitacion griega y latina.

Composiciones originales, imitacion de castellanos e imitacion de italianos. Tres claras
divisiones para los tres libros que componen la obra. Todo ello debido a una influencia
evidente de las impresiones del barcelonés Boscan, a quien imita en todo momento en la
estructura y distribucion del poemario, aunque los 35 afios de separacion se notaran en

su obra. Segun destaca Juan Matas Caballero:

Se observa que en cada uno de los tres libros, de alguna manera, nos
encontramos con la mezcla y el cultivo de todas las corrientes literarias, cuyas

huellas se pueden detectar, con mayor o menor impronta.’

Es decir, en la época de composicion, muchos de los metros e innovaciones procedentes
de Italia ya estardn plenamente nacionalizados. A pesar de ello, Garcilaso y el poeta
barcelonés seran los modelos a seguir (mencionar como ejemplo el soneto LXVI con el
expresivo titulo “el autor, al mismo en loor de su obra”), y por ende, toda la corriente
petrarquista y neoplaténica que hallaremos, por ejemplo, representada en Herrera.

La mencion al autor sevillano no es vana. Lomas Cantoral residira en la capital
del Guadalquivir durante un tiempo relativamente largo, al menos el suficiente para

ponerse en contacto con los autores sevillanos mas en boga del momento. Por ejemplo,

16 Lomas Cantoral, Jerénimo, Obras completas, ed. de Lorenzo Rubio Gonzélez, Valladolid, Servicio de
Publicaciones de la Diputaciéon Provincial, 1980, p.66.

7 Matas Caballero, Juan, Espada del olvido. Poesia del siglo de oro a la sombra del canon, Ledn,
Universidad de Ledn, 2005, p. 77.



en Lomas Cantoral podria haber conocido perfectamente a Herrera, al que dedica un
soneto de alabanza (LXIII) y una agria respuesta a la contestacion nada afectuosa del
Divino (LXV). A su vez, es la propia Sevilla el lugar y la causa de la composicion de su
epistola méas horaciana, la 1V, de la que Andrada podria haber tenido noticia:

Aqui, Felipe, donde por camino 1
Ilano y tendido el Betis celebrado
sus aguas lleva al ancho mar vecino,
de mil inconvenientes rodeado
y casi sin osar mirar al cielo, 5
sujeto a la miseria de mi estado (Lomas Cantoral, Epistola V)

Como vemos Y al contrario que Herrera, Lomas Cantoral acepta sin ningun problema el
nombre y el género de la epistola. Hay una introduccién, con una mencion directa al
receptor (“Felipe”) y al lugar de composicion (“llano y tendido Betis”) junto con el
topico del locus horribilis, en este caso la ciudad de Sevilla. Los 304 versos en tercetos
encadenados avalan la entrada de los principales topicos horacianos, en dos partes bien
diferenciadas. Una primera (vv. 22-159'8) donde, al contrario que un canoénico Herrera,
el autor no dudara en introducir registros de la satira, siempre herederos de las epistolas
de Mendoza-Boscan. Seran los valores negativos del vulgo y toda la serie de figuras
topicas que le acompafan hacia los que se dirigird la pluma de Lomas Cantoral: por
ejemplo, el avaro (vv. 112-114), el ambicioso (vv. 115-117), el rico (vv. 124-126).
Practicamente en medio de la composicion, los versos 160-162 inauguran una mencion
a Dios:
Sélo el Sefior, que todo lo gobierna 160

sobre cualquier edad tendra corona,
que es la suya divina y sempiterna (Lomas Cantoral, Epistola IV)

El papel que ostentard Dios en la epistola IV es fundamental, lo que nos lleva
necesariamente a diferenciar la poesia de la Epistola moral. En la obra de Andrada, el
paganismo es un rasgo evidente y la religion brilla por su ausencia: apenas dos
menciones a Dios, una en una frase hecha (“No quiera Dios que siga los varones” v.
154) y otra con el mismo epiteto de “Sefior” en el verso 94. Mucho més interesante la
ultima, puesto que da lugar a un primer “ascenso” de la Epistola, ya sefialado por
Damaso, y que precede al segundo que se estudié en el primer capitulo. De hecho,

Lomas Cantoral expone e incluso avanza la vision neoplatdnica que se pudo observar en

18 Usaremos por acertadas divisiones de la obra del critico Juan Mata Caballero.

10



Herrera. En la epistola III reproduce la imagen del “alto asiento”, muy parecido al

herreriano, donde el “yo poético” recomienda a su amigo:

Huid de ser tan bajo y odioso,
y los ojos poned en aquel fuego
con gue lo amargo vuelve Amor sabroso,
que el puro amor no es el que pintan ciego:
con los ojos claros mira sus dolores, 80
su llanto, su callar, su pena o ruego. (Lomas Cantoral, Epistola I11)

Volviendo a la Epistola IV, en contraposicion y tras la mencién de Dios, el “yo
poético” describird el ansiado beatus ille que, sin llegar a niveles de Mendoza®®,
presentara tintes eclogicos:

Mas querran en el campo a las lanosas

ovejas ver aqui y alli rumiando
las herbezuelas tiernas y sabrosas

[...]

gozarén, de la dulce primavera, 280
las flores y los cantos de las aves;

del otofio, la fruta comedera (Lomas Cantoral, Epistola 1V)

O la defensa del amor familiar, novedoso concepto introducido por Boscan en su citada
epistola?’:
la mujer le da luego el jbienvenido!,

la familia le cerca en rededor 245
y de todos con gozo es recibido. (Lomas Cantoral, Epistola I11)

No obstante, mucho més cercano a Andrada sera el motivo del de ubi sunt?. Ya
Alonso Cortés en un articulo de 1909 destacd la misma lectura de “cayeron” en el

hipérbaton de Lomas Cantoral con la Epistola:

LomAs CANTORAL ANDRADA

Las altas torres de la gran Cartago Las ensefias grecianas, las banderas
cayeron, y de Troya el fuerte muro, del senado y romana monarquia,
y asi caira también esto que hago. murieron, y pasaron sus carreras .
[...] [--]

Los arcos y los templos fenecieron las hojas que en altas selvas vimos,
de aquella antigua roma y juntamente cayeron, jy nosotros a porfia

1% En la Epistola de don Diego de Mendoca a Boscdn, a partir del verso 211, Mendoza parte el discurso e
introduce a su amada Marfira en un locus amoenus tipicamente pastoril (iMira el sabroso olor de la
campafia, que dan las flores nuevas y suaves, / cubriendo el suelo de color estrafia; vv. 219-230).
Boscan, Juan, Obra completa, ed. Carlos Claveria, Madrid, Catedra, 1999.

20 | 3 principal serd la defensa del amor marital (vv. 123-171), tema realmente novedoso en la literatura
espaniola. Este “nuevo amor”, que ha sido anunciado a lo largo de todo su cancionero, se define como la
suma del amor “honesto” y del amor “deleitable”, pero ademas, ha de ser “Util” y provechoso. Es un
amor sereno, alejado del “fuego ardiente” petrarquista. Boscan, Juan, Obra completa, op. cit.

11



las glorias y triunfos que tuvieron. en nuestro engafio inmoviles vivimos!
(vv. 147-156) (vv.64-93)

Cartago y Roma serén las ciudades que gozaradn de mayor atencion en el Renacimiento,
dado su caracter “nacional” y de énfasis del valor hispano. Asi, leeremos en Herrera:
Vencio vencida Troya, i derribada 50

s’al¢o; 1 en su riiina se prostraron
los muros de Micenas estimada.

Las vencedoras llamas abrasaron
las altas torres, que labré Netuno 55
i a Grecia sus cenizas acabaron. (Versos, libro primero, Elegia XI)

La concisién con que Lomas trata el tema del ubi sunt? invita a relacionarlo con
la Epistola, aspecto que se refuerza en los versos finales. El autor vallisoletano acabara
la Epistola IV con una llamada del emisor a que siga sus pasos, versos muy similares a

los equivalentes finales del capitdn Andrada:

LoMAS CANTORAL ANDRADA

Si en esto pareciere que estoy loco Ya, dulce amigo, huyo y me retiro
y tu que sabes més, hallares cosa De cuanto simple amé: rompi los lazos
contraria del reposo y paz que toco, Ven y sabras al grande fin que aspiro,

me avisa; y donde no, si la envidiosa Antes que el tiempo muera en nuestros brazos
fortuna de mi bien no lo estorbare

yo seré presto alla, y a tan dichosa (vv. 202-205)
vida conmigo iréas si te agradare
(vv. 298-304)

12



TRES ESTETAS: ARGUIJO, MEDRANO Y RIOJA
En el nimero 36 de la revista Cruz y raya y encabezando una seleccion de sonetos de

los tres poetas, Luis Cernuda escribira lo siguiente:

Ni Arguijo ni Medrano, ni Rioja acumularon obra sin peso, ni manejaron
esa facundia embaucadora que hace acudir las gentes en torno a quien la
disfruta. Al contrario; en ellos tenemos un ejemplo del poeta que ni puede ni
quiere ser un brillante charlatan. Los tres, Medrano expresamente, fueron lo que

a finales del pasado siglo se hubiera dicho un estetas [...]*

Estetas, “persona que considera el arte como un valor esencial”??. Autores no
demasiado conocidos pero exquisitos en las formas y los contenidos. Autores por y para
la poesia, de una amplia y sélida base intelectual en el cambio de juego de la poesia en
los primeros afios del seiscientos espariol. Autores, en fin, sevillanos pero hispanicos,
que leeran, recogeran o transformaran la tradicion, ya sea de la maestria de Herrera o de
la literatura horaciana para formar el importante caldo de cultivo para la aparicion de la

cima epistolar y estoica que marcara la Epistola Moral a Fabio.

Juan de Arguijo

En 1563 nacia en la ciudad de Sevilla el primero de nuestros autores, Don Juan de
Arguijo. Al contrario que los otros poetas que se estudiaran, Juan de Arguijo provendra
de una familia muy acomodada. Seré hijo de Gaspar Arguijo, un habilisimo comerciante
tinerfefio que se alzard con una de las mayores fortunas sevillanas por el comercio con
Nuevo Mundo y que legaré a su hijo cargos tan importantes como el de Almirante o el
de Veinticuatro de Sevilla. No obstante, a lo largo de su vida, Arguijo hijo apenas
prestara atencion a sus cargos politicos, centrado en la literatura y, sobre todo, en la
buena vida. A la muerte de su suegro Esteban Pérez en 1593 y de su padre en 1594, el
joven poeta heredara una cuantiosa hacienda gque se encargara de dilapidar, no solo en

vicios sino también en una importantisima labor de mecenazgo. Entre ellas, la

21 Cernuda, Luis, “Sonetos clasicos sevillanos. Seleccién y nota de Luis Cernuda”, Cruz y raya : revista de
afirmacion y negacion, n? 36, 00-03-1936, Biblioteca Virtual de Prensa Histdrica [sitio web], 19-05-2013,
p. 105

22 Definicion extraida del diccionario RAE [edicidn en linea], 19-05-2013

13



Compaiiia de Jesus sera una de las grandes beneficiadas de su caridad, actitud que, en
los momentos de vacas flacas, pudo haberle salvado la vida.?®
Como poeta, Arguijo también gozard de un papel relevante en la vida cultural
sevillana. A lo largo del trabajo hemos visto el alto grado de relacién entre los poetas
sevillanos tanto artistica como de amistad. Este es el caso de, por ejemplo, Medrano,
quien en algun soneto no duda en instar amigablemente al vividor Arguio a cambiar su
actitud®®. Por supuesto, la riqueza y poder de Arguijo también le ayudaran a cultivar un
circulo de amigos muy amplio. EI mismo Lope le dedicara numerosas obras (La
Dragontea, El peregrino en su patria, por poner dos ejemplos) atraido por su fama de
generoso, lo mismo que el Divino, huésped ocasional de Arguijo y que, con algin que
otro prurito de orgullo, comentara en una misiva enviada a Juan Morales:
No le falté mas que decir el salario que me daba don Juan, y que no ha de

imprimir cosa sin que primero se la enmiende yo.%

Dejando a un lado lo meramente anecddtico, la frase indica el continuo fluir de juicios,
observaciones y comentarios en el mundillo literario de la época y que confluira en la
formacion de la academia de Sevilla. Bien una o bien varias, ya algunos criticos
suponen la existencia de una propia academia arguijiana. De este pensamiento es el
profesor Oriol Mird, quien se apoya en una carta de Pedro Venegas donde el literato
explica que su obra habria sido vista y juzgada (afios 1602-1604) por Arguijo, Medrano
0 Argensola entre otros?®. En su libro Pedro Espinosa: estudio biografico, bibliogréafico
y critico?’, Rodriguez Marin amplia la némina de autores de la academia, incluyendo
entre otros al Capitan.

En la cuestion de la relacion de Arguijo con los escritores de su época, no
podemos dejar de mencionar el manuscrito Apuntamientos y notas del maestro
Francisco de Medina a los sonetos de Don Juan de Arguijo. Alrededor de 1598,
Arguijo enviara al maestro sevillano un legajo de sus obras sobre el que, ya sea por
peticion del propio poeta o por iniciativa propia, Medina realiza unas escuetas, finas y

2 Acosado por las deudas, Juan de Arguijo se recogera en la Casa Profesa de los jesuitas, lo que le
permite aislarse de los acreedores. Arguijo, Juan de, Poesia completa, ed. de Oriol Miré, Madrid,
Catedra, 2009, p. 43.

2 “Cansa la vista el artificio humano...” (Soneto XXX), Medrano, Francisco, Poesia, ed. de Damaso
Alonso, Catedra, Madrid, 1988.

% Arguijo, Juan de, op. cit., p. 29.

26 |bidem, p. 29-30.

27 Rodriguez Marin, Francisco, Pedro Espinosa: estudio biogrdfico, bibliogrdfico y critico, Malaga, Servicio
de Publicaciones de la Universidad de Malaga, 2004.

14



sinceras enmiendas. El tono no diverge mucho de un didlogo entre amigos, con
agradables recomendaciones (“Mucho descaece la sinificacion sin el articulo, y se
esfuerza con la repeticion dél”?®) no exentas de un tono algo socarron (“Guardese
despojos para otras partes en que es menester: destrozos?®). Arguijo las estudiard
concienzudamente y actuara en muchos casos siguiendo sus recomendaciones®.
Entrando mas directamente en las caracteristicas de su obra, como muchos de
los poetas de su tiempo, la pluma de Arguijo tratard los mismos temas éticos y morales
provenientes de Horacio que, como tonica general, recorrian el final del siglo XVI. No
obstante, a diferencia de los tres autores que estudiaremos, el eje de la poesia de Arguijo
seré el mito, con una notable ausencia de la poesia intima. En las ruinas y en todo un
amplio bagaje mitoldgico buscara Arguijo los exempla que ayuden al poeta y lector.
Resumiendo su obra, Oriol Miré Marti diréa:
El fundamento, la base de la obra poética arguijiana se encuentra en la
pervivencia del pasado, histérico y mitolégico, como fuente de ensefianzas

morales y éticas, vitales al fin, aplicables a todos los tiempos.>!

No divergira mucho la opinion S.B. Vranich, quien enclavara firmemente a
Arguijo dentro de la tradicion literaria de su tiempo: “Su poesia, igual que su vida, esta
dirigida, programada, no solo estéticamente sino aun en cuanto a las fuentes de
inspiracién y a los modelos que imita”®2. Efectivamente, el poeta sevillano sera otro
gran deudor de la poética de Herrera, del que no dudara en trasladar, modificar y, como
en el caso siguiente, sintetizar imagenes y metaforas de manera ejemplar. Retomando la

imagen de la vida como dia en los dos primeros cuartetos del soneto XIII:

28 Arguijo, Juan de, op. cit., p. 323.

2 Ibidem, p. 322.

30 Como por ejemplo, cambiara en el soneto llll la palabra ‘mudable’ por ‘violento’. Arguijo, Juan de, op.
cit., p. 105.

31 Ibidem, p. 52.

32 Arguijo, Juan de, Obra completa de Don Juan de Arguijo: 1567-1622, ed. de S. B. Vranich, Valencia,
Albatros, 1985, p. 30.

15



HERRERA

A la pequefia luz del breve dia,
i al grande cerco de la sombra oscura
veo llegar la corta vida mia

ARGUIJO

Mira con cuanta priesa se desvia
de nosotros el sol al mar vecino,
y aprovecha, Fernando, en tu camino

ANDRADA

¢Qué es nuestra vida mas que un breve dia,

do apenas sale el sol, cuando se pierde
en las tinieblas de la noche fria?

la luz pequefia deste breve dia
jCuéntas cosas mostré el sereno dia (vv. 68-70, Epistola moral)
alegres, que tu furia apressurada

entristecié en la noche i sombra fria!
(vv. 49-51, Versos, Elegia VII)

Antes que en tenebrosa noche fria
pierdas la senda, y de buscarla el tino
i aventurado en manos del destino
vagues errando por incierta via

(vv. 1-8, soneto XIII)

La concisién de estos dos cuartetos es notable. La imagen es tratada con una

a2

adjetivacion profusa (“Luz pequena deste breve dia” y “antes que en tenebrosa noche
fria”) unidas con las metaforas del sol perdiéndose en el océano y a la oscura senda
fray-luisiana o, mejor dicho, herreriana:

Yo lexos por la senda trabajosa 22

sigo entre las tinieblas su lumbre
abrasado en su llama glorifsa (Algunas obras, Elegia 1V)

Sin duda, la relacién con Herrera sera mas intensa en el soneto XV. Con el ilustrativo
subtitulo de “de un desengafiado”, el poeta escribird uno de sus sonetos donde la voz
poética se vuelve mas intima:
Pues ya del desengafio la luz pura 1
descubre el vano error de mi cuidado

i el camino qu’escogi engafiado
me reduce a otra senda mas segura

¢como no rompo el lazo que tan dura 5
prision me tiene torpemente atado?
¢Por qué tardo? ¢ Qué espero sepultado
del hondo olvido en la regién oscura (Soneto XV)

En las Obras completas, Vranich data este soneto entre los mas tardios del poeta y fruto
de una época donde “empezara Arguijo a centrar el interés poético sobre si mismo, e ira
reduciendo y, en cierto modo, empobreciendo la tematica” 33, es decir, en un tono en
cierto modo depresivo. Con notas casi idénticas que en Herrera, el “yo poético”
adquiere consciencia del desengafio en el que vivia y quiere volver la mirada hacia la
“luz pura”, hacia la “senda trabajosa”. Andrada no pudo dejar de tener presente estos
cuartetos, no solo en el fragmento “platdnico” que establecimos paginas atras (V. gr., “la

region oscura” / “fria region, dura y desierta”) sino también en el celebérrimo ultimo

33 Aguijo, Juan de, ed. de S. B. Vranich, op. cit., p. 325.
16



serventesio. El “yo poético” del soneto quiere romper el lazo, la cadena que ata a la
region oscura. Pregunta retorica enfocada al lector plasmado en el verso 6: “;cémo no
rompo el lazo que tan dura”. Frente a ¢él, el verso 203 de la Epistola declama “de cuanto
simple amé: rompi los lazos”, es decir, el emisor de la Epistola, al contrario, ha
conseguido completar la terea y por tanto, puede conseguir la plena ataraxia. Versos, en

resumen, de una gran similitud.

Francisco de Medrano

El segundo autor que debemos tener en consideracion en el cambio de siglo y en el
panorama literario sevillano es el poeta Francisco de Medrano. Procedente de una
familia sevillana econémicamente desahogada y jesuita desde al menos 1586, Francisco
de Medrano también sera un claro ejemplo de la estrecha relacion entre los autores
incluso, de igual manera que Lomas Cantoral y Sevilla, a través de geografias distintas.
Medrano residira, al menos desde 1592-93, en la Universidad de Salamanca (por
supuesto, en el colegio de la Compafiia) y a la que regresa tras una breve estancia en
Monterrey (Galicia) en el afio 1600. Corre el afio 1602 cuando repentinamente,
Francisco Medrano abandona la Orden y vuelve a Sevilla, a su finca de Mirarbueno,
donde cultivara a casi todos los escritores de su tierra (Por ejemplo, autores como Rioja
y Arguijo, aunque la lista se agranda: Pacheco, Juan de la Sal...) lo que convertira su
finca en (otra) tertulia muy concurrida. Son afios de gran produccion artistica para
Medrano, que concluird abrupta y desgraciadamente en 1607 con el fallecimiento del
poeta a la edad de 37 afios.

Ciertamente, la temprana muerte de Francisco de Medrano privo a la historia de
la literatura de una extensa obra, aunque la conservada permite apreciar una gran
variedad de temas y pensamientos. Su originalidad residira, sin duda, en su caracter de
transicion. En el pequefio parrafo de introduccién, esbozamos una vida a caballo entre
Salamanca y Sevilla, con lo no sorprende la influencia de las dos escuelas en su
concepcidn poética. De hecho, criticos como como Cristébal Cuevas o Valbuena Prat lo
consideraran dentro de la escuela salmantina, si bien el primero sefiala su

ambivalencia®.

34 “Rioja y los poetas sevillanos del XVII” Valbuena Prat, Angel, Historia de la literatura espafiola, ed.
Gustavo Gili, 82 edicidn, Barcelona, Critica, 1968.

17



A su vez, se puede considerar como un poeta de transicion entre las dos
corrientes principales del Siglo de Oro si bien dicha afirmacion se debe generalizar.
Como otros muchos autores, Medrano es hijo de su tiempo y su poesia ilustrara buena
parte de la transicion Barroca. En su estudio, Damaso Alonso dira:

El pensamiento de Medrano se nos presenta, como en tantos otros
escritores espafioles en la tradicion estoica, mejor dicho, estoico-epicUrea pero,
profundamente religioso al mismo tiempo, no deja de recibir el riego de la

corriente de origen platonica.®

Aunque mas centrado en el analisis de la obra, de la misma opinion es Cristdbal

Cuevas:

También puede considerarsele puente entre Renacimiento y Barroco, ya
que simultanea un lenguaje poético directo, de tono grave y ligera tendencia
arcaizante, con otro repleto de cultismos, hipérbatos, reiteraciones,

correlaciones, estructuras paralelisticas, etc.*®

Asi pues, los referentes de su poesia moral seran comunes a buena parte de los
escritores de la época, con la inherente individualidad artistica y, si se quiere, con un
grado mayor de consonancia con la llamada escuela salmantina. Aunque los latinos
Horacio y Tasso tienen un papel relevante en su obra, la ensefianza de Fray Luis de
Leon serd palpable. Por fecha, Medrano bien pudo conocer al agustino en su estancia en
Salamanca entre 1587 y 1590. Lo que es seguro que conocio fue su inmensa fama que,
como se Vvio en anteriores apartados, llegara hasta la orilla del Guadalquivir en la pluma
de Fernando de Herrera.

Con la hipdtesis anterior, no se puede sino constatar la influencia entre ambos.
Bien es cierto que el estilo equilibrado y claro del Capitan es muy alejado del manierista
(en denominacién de Damaso Alonso) Medrano, pero los pensamientos horacianos son

equivalentes. ;Cémo no sentirlo en la ya familiar metéafora de la vida como breve dia?

¢ Qué tiramos, en vida, malvalientes, iAy, Sorino, Sorino, como el dia
tan breve, a tan prolixas pretensiones? huyendo se desliza!
que inquirimos, solicitos, regiones y unos atropellando y otros afios,
con otro sol calientes a la muerte corremos a porfia
(vv. 21-23, Ode XXIV) (vv. 1-4, Ode XXXIV)

35 Medrano, Francisco de, op. cit., p. 77.
36 Cuevas, Cristdbal, Fray Luis de leén y la escuela salmantina, ed. de Cristébal Cuevas, Madrid, Taurus,
1982, p. 64.

18



Lo mismo ocurre con la actualizacion de la imagen del rio desbordado:

MEDRANO ANDRADA

Quando Guadalquivir, con avenida Dejémosla pasar como a la fiera
soberbia ‘inchado, sobre sus riberas, corriente del gran Betis, cuando airado
lancase al mar con mas veloz corrida dilata hasta los montes su ribera.
soneto (w. 19-21)

(vv. 9-11, Soneto XX)

Bebe, pues, deél, que suele arebatado
Guadalquivir con subita avenida
llevarse a quien le bebe maltemplado
soneto

(vv. 9-11, Soneto XXVII)

Y mas concretamente, en el fragmento de la Epistola que se ha destacado en el trabajo,

la imagen de la mies:

MEDRANO ANDRADA
¢Qué somos, pues? ¢(Qué somos?: un  Antes que aquesta mies indtil siegue
traslado de la severa muerte dura mano,
deesto; una mies, Sorino, mas tardia y a la comun materia se la entregue!
iy a quantos sin granar los an segado! (W.85-88)

(vv. 12-14, Soneto XLVII)

Es decir, aunque la forma se latiniza al maximo (los hipérbatos se suceden con una
continuidad asombrosa), podemos apreciar una imagineria muy comun. Los temas
morales no distan de la tradicion horaciana, con un “yo poético” que insta a dejar las

pasiones y practicar el aurea mediocritas:
Cumple tu voto, y, grato al cielo santo
con lagrimas gozosas ya el sereno rostro vafa, y el seno;

que yo santiso, al tanto
te espero en Mirarbueno (Oda XXXI) 25

Con un llamamiento explicito al retiro, al igual que el emisor de la Epistola en el Gltimo
serventesio:
Quiero imitar al pueblo en el vestido 166

En las costumbres solo a los mejores
Sin presumir de roto y mal cefiido. (Epistola moral)

Capitulo aparte merece el caracter estoicosenequista que impregna la obra de

Medrano. “Filosofia del ocaso”, la llamara Zambrano, “de crisis histérica y de pura

19



necesidad”®’. Todos estos factores se juntaran a comienzos del XVII y gracias a Justo
Lipsio, el siglo entrante redescubrira, sobre todo, las teorias senequistas, aunque
ciertamente muchos de sus elementos ya habian sido adelantados por la moralidad de

cufio horaciano:

Al tratar de imitar a Horacio, emergen ciertas caracteristicas de una
actitud estoica ante la vida que, claro est, no delinean una imagen perfecta del
sabio estoico, sino que se mantienen dentro de las coordenadas de una sabiduria

vital ecléctica clasico-romana®

Las evocaciones a Séneca son constantes a lo largo del renacimiento. La poesia
de Luis de Leon contiene numerosos y mas que probables “acentos” estoicos (V. gr.,
oda “Virtud, hija del cielo”) y lo mismo ocurre con el sevillano Fernando de Herrera (V.
gr., “no asi en nuevo verano...”) quien su vez, traducira la Thyestes o las Tragedias del
autor latino. En 1600, aparecera Doctrina del estoico filésofo Epicteto, de Sanchez de
las Brozas, que cobra vida en 1612 con tres impresiones simultaneas en Barcelona,
Pamplona y Madrid. Del mismo afio es también Doctrina moral del propio desengafio
de las cosas ajenas, de Quevedo o algunas traducciones de La epistola a Lucilo de
Séneca. En resumen, durante el primer seiscientos encontraremos una nueva eclosion de
la doctrina filosofica estoica y que los escritores enseguida recogeran en sus obras. Este
es el caso de Medrano. A lo largo de su obra, el autor sevillano buscard construir el
traje minimo del hombre culto de todo tiempo, el “justo medio” en todas las facetas de
la vida, clara reminiscencia a Séneca, de la Epistulae morales, 5, 2.5%°:

Llegue a los pies, al tanto que, cefiida

no bese el suelo, no, la toga; y sea 10
tal mi suerte que sirva y luzca toda. (Soneto X1X)

No obstante, mucho mas particular serd la concepcién de la muerte. En los
tercetos siguientes, el emisor de la Epistola, en un grito de profunda y llana resignacién
como no existen muchos en las letras espafiolas, canta el siguiente terceto:

Sin templanza, ¢viste tu perfeta

alguna cosa? jOh muerte!, ven callada 182
como sueles venir en la seta. (Epistola moral)

37 Zambrano, Maria, “La cuestién del estoicismo espafiol”, Pensamiento y poesia en la vida espafiol
Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2000.

38 Alfred Bliher, Karl, Séneca en Espafia. Investigaciones sobre la recepcidn de séneca en Espafia desde el
siglo XlII hasta el siglo XVII, Madrid, Gredos, 1983, p. 302.

39 Cit. en Alfred Bliher, Karl, op. cit., p. 314.

20



La personificacion de la muerte, que ademas tiene el rasgo de ser callada. Muy
vivamente, el pasaje recuerda a la primera copla de la otra gran obra estoica de la
poesia, las Coplas de Jorge Manrique:

Recuerde el alma dormida,
avive el seso y despierte
contemplando
como se pasa la vida,

cOmo se viene la muerte 5
tan callando*

La vida pasa, la muerte siempre llega y lo hace sin noticia, alardes o gloria.
¢Puede haber un pie quebrado mas estoico que este? La metafora de la muerte callada
serd poco comln y la referencia difusa. Segin M.R. Lida de Malkeil*!, debemos
remontarnos hasta Ovidio en su Ars amatoria, Il, 670: lam uenit tactio curua senecta
pede. No obstante, es la vejez quien viene en ‘pie silencioso’ y no la muerte. Tras
Manrique, en las letras hispanas encontramos algunos ejemplos mas. En la Noche
oscura, San juan escribira:

Asi cuando la edad fuere cumplida,

y mis dias pasados sin riido,
la muerte no serd mal recibida®?

A lo que se unird, ya en el panorama literario sevillano, Fernando de Herrera [...]:

Corra mi edad callada
Y sin ser de los nobles conocida,
Y cuando asi mis afios
Sientan los duros dafios
De la muerte inclinada,
Viejo, sin nombre, acabaré mi vida
Entre la humilde plebe desvalida®

De la misma forma, Medrano también usara la imagen de la muerte como flecha:

Ni la certera flecha 5
de la muerte huiras, ni de su miedo
la importuna sospecha
tenerte dejara el &nimo ledo (Ode XV111)

En resumen, Andrada usa la imagen de la “muerte callada” como en Manrique,

pero “silenciosa como una flecha” como en Medrano. Por tanto, aunque muy

40 Manrique, Jorge, Poesia, ed. de Vicente Beltrén, Barcelona, Critica, 2000, p. 147-148.
4! Lida de Malkie, M.R. La tradicidn cldsica en Espafia, Barcelona, Ariel, 1975, p. 2005.
42 Cit. en Alfred Bldher, Karl, op. cit., p. 310.

43 Ibidem, p. 311.

21



plausiblemente Andrada conociera directamente las Coplas, se observa una vez mas la

reescritura de los motivos literarios.

Francisco de Rioja

Otro actor importantisimo en la configuracion del circulo sevillano serd el canonigo
Francisco de Rioja, contemporaneo de Andrada. A pesar de que a principios del siglo
XVI el joven poeta dista de tener la envidiable posicion, tanto cultural como
economica** que tendra bajo la proteccion del Conde-duque de Olivares (Manlio, en sus
poemas), la voz de Rioja se deja sentir en el mundo cultural sevillano. Formara parte
fundamental del circulo de Francisco Pacheco y de la finca de Mirarbueno, bajo el
auspicio de Francisco de Medrano hasta su muerte en 1604*°. Como resultado, llegaran
las primeras menciones de Lope de Vega o Cervantes*® y, sobre todo, el prélogo a la
obra de la edicion de Versos, de Fernando de Herrera. En él, Rioja realiza un exordio de
la obra y autor y se postula como un verdadero defensor de la obra del sevillano,

olvidada segln él por los contemporaneos:

Los versos de Herrera, an padecido grandes injurias aun los mas amigos
[...]. Los Versos que hizo en la legua Castellana, son cultos, llenos de luzes i
colores poeticos, tienen nervos i fuerca y esto no sin venustidad i hermosura, ni
carecen de afectos, como dizen algunos, antes tienen muchos i generosos, sino
que se asconden i pierden a la vista entre los ornatos poeticos; cosa que sucede a

los que levanten el estilo de la umildad ordinaria.*’

Aunqgue existe una gran discusion sobre el papel de Rioja en la edicion del
texto*®, el prélogo marcara un acontecimiento importante. Primero, la importancia de
Rioja en el circulo sevillano, compartiendo espacio con Fernando Pacheco. Para
entonces, 1619, “[Rioja] debia de haber escrito ya la mayor parte de sus versos, y sin

duda su presencia en los circulos literarios de la ciudad era habitual”*®.

44 Francisco de Rioja ostentara el cargo de Cronista real.

4> Como otros muchos autores de su tiempo, Rioja se hard eco en su obra de su muerte en el soneto
“Passa, Tirsis, cual sombra incierta i vana...” Rioja, Francisco de, Poesia, ed. de Begofia Lopez Bueno,
Madrid, Catedra, 1984 p. 155.

46 Las obras seran Jerusalén conquistada y en 1614, El viaje al parnaso de Cervantes. Rioja, Francisco de,
Poesia, ed. de Begoiia Lopez Bueno, Madrid, Catedra, 1984, p. 37.

47 Rioja, Francisco de, op. cit., p. 45-46.

48 Ibidem, p. 45.

4 Ibidem, p. 19.

22



A su vez, en las lineas anteriores se puede aprecia la valoracion de Rioja de la
poesia herreriana que, si bien entra dentro de unos parametros elogiosos, no por ello se
deja de deslizar soterradamente algunos juicios criticos, sobre todo referentes a algunos
“excesos”. Y es que, a pesar de que la critica tradicional le ha considerado como el
alumno mas aplicado de Herrrera®, la diferencia entre ambas concepciones, como se
encarga de resaltar Lopez Bueno, serd profunda e importante.

En la poesia moral, el lector aplicado muy pronto haya las primeras notas
diferenciales. Ni Rioja ni ninguno de los tres estetas tienen una concepcion formal y
estructurada de un libro poético y mucho menos, de un cancionero petrarquista, donde
se narre el itinerario vital del “yo poético”. Evidentemente, este presupuesto afectara de
manera decisiva a la conceptualizaciéon de su obra: lo moral no nacera en puntos de
méaxima tension sino que recorrerd de manera uniforme el trasfondo de los poemas, con
especial importancia en las silvas. Retomando las palabras de Begofia Lopez Bueno,

quien en una perfecta sintesis de las diferencias entre Herrera y Rioja, dira:

La poética riojana [...] parte de una concepcion aristotélico-horaciana: el
arte como mensaje y no como pura expresion. Actitudes distintas, pues, aunque

con realizaciones estilisticas muy proximas en ocasiones.!

Mismos usos estilisticos y, afiadimos, mismos puntos de partida. En la moralidad

riojana tanto como en la herreriana, el desencadenante sera la conciencia del “yo

poético” de la fugacidad de la vida que, por un lado, le lleva a los topicos comunes del

aurea mediocritas, la inutilidad de las ambiciones humanas o la virtud como muro ante

la adversidad y por otro lado, a una concepcion de la belleza tefiida de melancélica,

como podemaos apreciar en sus silvas a las flores (Silva X a la rosa o silva XI al jazmin):
¢COmo naces tan llena de alegria

si sabes que la edad que te da el cielo
es apenes un breve y veloz vuelo (Silva X) 5

Es precisamente el mismo punto de partida el que le lleva a presentar imagenes
similares, aunque con una predominancia de los motivos naturales. Hemos hablado del
papel de la flor, pero méas relevancia tendra el agua, como la conocidisima imagen

manriquefia del correr del rio que encontraremos posteriormente en Andrada:

%0 Muy ilustrativo es el articulo de Henry Bonneville donde ilustra la nocidn de escuela sevillana a lo
largo del siglo XVIII y los nexos que establecieron entre los autores. Bonneville, Henry, “Sobre la poesia
de Sevilla en el Siglo de Oro”, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2011.

51 Rioja, Francisco de, op. cit., p. 47-48.

23



HERRERA R10JA ANDRADA

Desampara tu osado desvario Como se van las aguas deste rio Como los rio, que en veloz corrida
no des mas ocasion a tanto engafio para nunca volver, asi los afios se llevan a la mar, tal soy llevado
que la edad huye, cual corriente del rio i solo dejan infalibles dafios al Gltimo suspiro de mi vida

que reparar no puedo voto pio
(vv. 49 50, Versos Elegia VII) (vv. 76-79)

(vv. 1-4, Soneto XLVII)

Es decir, Rioja recogerd muchas de las imagenes y metaforas herrerianas,
actualizandolas al mundo literario de su época. El ejemplo mas evidente lo encontramos
en la met&fora la vida como breve dia y el ocaso como muerte heladora lo
encontraremos fusionado en el soneto XXX:

T, pues, prudente, qu’el correr no inoras

del puro sol a la oscura noche fria 10
ardes en viendo lumbre soberana (soneto XXX)

O en el soneto XXXIlI
¢no ves que al sol como a la sombra fria 6
siempre acompafan penas voladoras? (soneto XXXII)

En un recorrido que se origina desde Herrera hasta Andrada:

HERRERA RioJA ANDRADA

A la pequefia luz del breve dia, T, pues, prudente, q’el correr no inoras ¢Qué es nuestra vida mas que un breve dia,
i al grande cerco de la sombra oscura del puro sol a la oscura noche fria do apenas sale el sol, cuando se pierde
veo llegar la corta vida mia ardes en viendo lumbre soberana en las tinieblas de la noche fria?

jCuéntas cosas mostrd el sereno dia (vv. 9-11, soneto XXX) (vv.67-69)

alegres, que tu furia apressurada
entristecié en la noche i sombra fria

(vv. 1-3, Elegia VII, Versos)

El mismo punto de partida, no obstante, no le llevard a Rioja a alcanzar las “altas
cotas” como ocurre con Herrera y en algunos sonetos de Arguijo. Es verdad que la
deuda con Herrera se hard notar en el uso de algunas metaforas platonicas y
petrarquistas, principalmente en su poesia amorosa:

Y si tal vez sentiste el amoroso fuego 11
que assi encendio mi pecho elado

dame no errar por tenebrosa Via (soneto VI)
pero no debemos olvidar que Rioja se apoyara firmemente en Horacio, sobre todo en el
caso de las silvas II, III, IV y V. El “yo poético” llama a la ataraxia mediante

numerosas exhortatio dirigidas a un amigo (silvas IV y V a Francisco de Villalon y

24



Francisco de Pacheco respetivamente) en las que se pueden establecer una ficcion
destinatario-emisor (“;Ves como las riberas permanecen / firmes, Pacheco al ponto
embravecido 1-2 Silva V)) que tanto nos recuerdan al género epistolar. A este recuerdo
también contribuye el uso del ejemplo de la experiencia:
Y0, aunque mas ostinado me aconsejes, 50
no e de huir de mi tavio suelo

I aunque de mi te alexes,
como dices, a mas benigno cielo (Silva 1V)

A pesar de la influencia de Horacio, el autor sevillano no evitara introducir conceptos
netamente estoicos. El ejemplo méas evidente lo encontramos en el soneto XXV, donde
se ensalza al hombre virtuoso pero también la necesidad de una purificacion activa del
espiritu:

¢Sabes que es infelice el siempre esento 5

de padecer debaxo de la luna
¢qué un mal sufrido i aspereza una

numero da entre diosos i alto asiento? (soneto XXV)
Bien es verdad en la el emisor de la Epistola no se rige por el sufrimiento cristiano-
senequista, pero si estard presentes algunas imagenes riojanas de caracter, como

podemos ver en la busqueda del “sabio ocio™:

RioJa ANDRADA

El que vela en tu alcance i se desvia Un angulo me basta entre mis lares,
del pobre estado i la quietud dichosa un libro y un amigo, un suefio breve,
ocio i seguridad pretende en vano gue no perturben penas ni pesares

(vv.4-6, silva I) (W. 127-129)

iO mil vezes dichoso el que igual cuenta
largas oras en ocio entre sus lares,
superior a vulgares opiniones

(vv.9-12, soneto LII)

En resumen, Rioja recogera al igual que Medrano elementos propios del
estoicismo. No obstante, no supondra un giro brusco sino que los fusionardn con toda la

importante tradicion renacentista, de moralidad horaciana y de herencia herreriana.

25



CONCLUSION

A lo largo del trabajo, se ha destacado dos puntos de especial relevancia a la hora
entender y explicar la Epistola moral a Fabio como hija de Sevilla. Primero, la
influencia y maestria de Fernando de Herrera. En la época de composicion de la
Epistola, el maestro sevillano sera una figura de prestigio y su legado, si no arrollador,
si se mantendré vivo en el mundo literario de la época. Una vez solucionado la aparente
contradiccion de los géneros literarios, ciertas notas y tintes neoplaténicas en algunas
partes y tercetos de la Epistola invitan aventurar una lectura clara y explicita de la obra
herreriana por parte de Andrada y, mas concretamente, de algunas elegias “epistolarias”.
En este aspecto, cabe sumar algunas imégenes comunes, principalmente “la noche como
breve dia”, que, como se ha analizado, recorreran las obras de todos los autores

sefialados, con sus consecuentes variaciones.

Por otro lado, en el trabajo también he estudiado la influencia de los autores
contemporaneos en la génesis de la obra de Andrada. En numerosas ocasiones, se ha
subrayado la amplia relacion interliteraria e intraliteraria entre todas las escuelas
poéticas de la peninsula y, mas si cabe, dentro de la propia Sevilla. La critica, lectura y
reescritura de los poemas entre los propios creadores, en clara reciprocidad, fue una
constante, con el consiguiente intercambio de formas e imagenes, en una época que
consideraba la literatura como imitatio y aemulatio. Asi, en la Epistola se pueden
encontrar referencias claras de un poeta vallisoletano y leer algunos versos
practicamente calcados de Arguijo. Aunque buena parte del trabajo ha consistido en el
analisis y comparacion de algunas metéaforas, también se ha querido llamar la atencion
del lector en las nuevas tendencias de la poesia moral presentes en los autores. Arguijo,
Medrano, Rioja y Andrada viviran en un panorama literario a las puertas de la
revolucion gongorina, y a su vez, en pleno redescubrimiento de la filosofia estoica. En
la introduccion y a lo largo del trabajo, también he sefialado la influencia constante de
Horacio pero sin olvidar la importante carga estoica. Como se ha visto, no implica ni
mucho menos una ruptura, sino un giro, y no solo en la Epistola, sino también en
muchos otros autores contemporaneos de Andrada. Por supuesto, el estoicismo no es
una doctrina nueva, pero si lo es su reivindicacién. Fray Luis o Herrera comparten, con
amplias diferencias, lineas de algun tono estoico, pero el nuevo siglo entre tanto traera

consigo una nueva postura vital y, con ella, nuevas formas de pensamiento. Rioja y

26



Medrano seran algunos ejemplos de la vuelta de Séneca, que compartira Andrada junto

con una lectura intensiva de Manrique.

En conclusién, en estas pocas lineas se ha querido profundizar, aclarar y, en
definitiva, poner en cuestion algunas fuentes e imagenes que permitan entender la
Epistola moral a Fabio dentro de su circulo literario y en su contexto ideoldgico, si no
desde una nueva Optica, si al menos desde algunas perspectivas relativamente
novedosas. Este ha sido el pequefio homenaje a una las obras méas apasionantes de la

literatura espariola. Vale.

27



BIBLIOGRAFIA

ARGUIO, JUAN DE, Obra completa de Don Juan de Arguijo: 1567-1622, ed. de S. B.
Vranich, Valencia, Albatros, 1985.

, Poesia completa, ed. de Oriol Miré Marti, Madrid, Catedra, 2009.

BLUHER, KARL ALFRED, Séneca en Espafia, Investigaciones sobre la recepcion de
séneca en Espafia desde el siglo XIlI hasta el siglo XVII, Gredos, Madrid, 1983.

BOSCAN, JUAN, Obra completa, ed. Carlos Claveria, Madrid, Catedra, 1999.

CABALLERO, JUAN MATAS, Espada del olvido. Poesia del siglo de oro a la sombra

del canon, Leon, Universidad de Ledn, 2005.

CHIAPPINI, GAETANO, Fernando de Herrera y la escuela sevillana, Madrid, Taurus,
1985.

CUEVAS, CRISTOBAL, Fray Luis de leon y la escuela salmantina, Madrid, Taurus,
1982.

FERNANDEZ DE ANDRADA, ANDRES, Epistola moral a Fabio y otros escritos, ed.

de Damaso Alonso, Barcelona, Galaxia Gutemberg, 2006.

FERRI COLL, JOSE MARIA, Las ciudades cantadas. El tema de las ruinas en la

poesia espafiola del Siglo de Oro, Alicante, Universidad de Alicante, 1995.

GUILLEN, CLAUDIO, EI Primer Siglo de Oro: estudios sobre géneros y modelos,
Barcelona, Critica, 1988.

HERRERA MONTERO, RAFAEL, La Lirica de Horacio en Fernando de Herrera,

Sevilla, Universidad de Sevilla. Secretariado de Publicaciones, 1998.

, Poesia castellana original completa, ed. de Cristdbal Cuevas, Madrid, Catedra,
1985.

, Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. de Inoria Pepe y José Maria Reyes,
Madrdi, Catedra, 2001.

, Obra poética, ed. de José Manuel Blecua, Madrid, Boletin de la Real
Academia Espafiola, anejo XXXII, 1975.

, Poesia, ed. de Maria Teresa Ruestes, Barcelona, Planeta, 1986.

28



Las "Anotaciones™ de Fernando de Herrera: doce estudios: IV Encuentro Internacional
sobre Poesia del Siglo de Oro, IV Encuentro Internacional sobre Poesia del
Siglo de Oro (Universidades de Sevilla y Cordoba, 18-21 de noviembre de
1996), ed. dirigida por Begofia Lopez Bueno, A. Blecua, [et al.], Sevilla,
Universidad de Sevilla, 1997.

LIDA DE MALKIE, M.R., La tradicién clésica en Espafia, Barcelona, Ariel, 1975.

LOMAS CANTORAL, JERONIMO, Las obras de Jerénimo de Lomas Cantoral, ed. de
Lorenzo Rubio Gonzalez, Valladolid, Servicio de Publicaciones de la Diputacién
Provincial, 1980.

LOPEZ BUENO, BEGONA, La poética cultista de Herrera a Gongora, Sevilla, Alfar,
2000.

MACRI, ORESTE Fernando de Herrera, Gredos, Madrid, 1972.
MANRIQUE, JORGE, Poesia, ed. de Vicente Beltran, Barcelona, Critica, 2000.

MARIN LOPEZ, NICOLAS, Estudios literarios sobre el Siglo de Oro, Granada
Universidad de Granada, 1988.

MEDRANO, FRANCISCO DE Poesia, ed. de Ddmaso Alonso, Madrid, Catedra, 1988.

MONTERO, JUAN SEVILLA, Fernando de Herrera y el humanismo sevillano en
tiempos de Felipe Il: antologia de prosa herreriana en su contexto, Sevilla,
Ayuntamiento de Sevilla, 1998.

RIOJA, FRANCISCO DE, Poesia, ed. de Begofia Lopez Bueno, Madrdi, Catedra, 1984.

RODRIGUEZ MARIN, FRANCISCO, Pedro Espinosa: estudio biografico,
bibliogréafico y critico, 1855-1943, Malaga, Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Malaga, 2004.

SCHWARTZ, LIA, De Fray Luis a Quevedo: lecturas de los clasicos antiguos, Malaga,
Universidad de Malaga, 2005.

VALBUENA PRAT, ANGEL, Historia de la literatura espafiola, ed. Gustavo Gili, 8°
ed., Barcelona, Critica, 1968.

VRANICH, S.B., Francisco de medina (1544-1615), maestro de la escuela sevillana,
Sevilla, Diputacion de Sevilla, 1997.

29



Articulos

BONNEVILLE, HENRY, “Sobre la poesia de Sevilla en el Siglo de Oro”, Alicante,
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2011.

CERNUDA, LUIS, “Sonetos clasicos sevillanos. Seleccion y nota de Luis Cernuda”,
Cruz y raya: revista de afirmacién y negacion, n° 36, 00-03-1936, Biblioteca
Virtual de Prensa Historica [sitio web], 19-05-2013.

FOSALBA, EUGENIA, “La ironia horaciana en la epistola poética del Siglo de Oro”,
Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2010.

GALVAN GONZALEZ, VICTORIA, “La epistola poética en el Renacimiento: Diego
Hurtado de Mendoza, un ejemplo”, Boletin Millares Carlo, n°® 14, 1995.

RIVERS, ELIAS L., “La epistola en verso del Siglo de Oro”, DRACO. Revista de
literatura espariola, n® 5-6, 1993-1994.

ZAMBRANO, MARIA, “La cuestién del estoicismo espafiol”, Pensamiento y poesia en
la vida espafiol Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2000.

30



