
This is the published version of the bachelor thesis:

Selva Puig, Ariadna; Abu-Sharar, Hesham, dir. La influencia árabe en la lengua
y cultura española. 2015. (1204 Grau en Traducció i Interpretació)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/146958

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/146958


 

La influencia árabe en la 
lengua y cultura española 

TRABAJO DE FIN DE GRADO 
 

2014-2015 

 
 
 

  

Autora: Ariadna Selva Puig 

Tutor: Hesham Abu-Sharar 

Estudios: Grado en Traducción e Interpretación 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 1 

ÍNDICE 

 
1. INTRODUCCIÓN .............................................................................................................................. 2 

2. CONTEXTO HISTÓRICO ................................................................................................................... 4 

2.1. Mahoma y la unificación de la “nación árabe” ....................................................................... 4 

2.2. Conquista de la Península Ibérica. Al-Ándalus ........................................................................ 6 

3. EL LEGADO CULTURAL ÁRABE EN ESPAÑA .................................................................................... 8 

2.3. Agricultura ............................................................................................................................... 8 

2.4. Arte islámico y arte mudéjar ................................................................................................. 13 

2.4.1. Características generales ............................................................................................... 13 

2.4.2. Características de la arquitectura islámica .................................................................... 14 

2.4.3. Arte mudéjar .................................................................................................................. 16 

2.5. Astronomía ............................................................................................................................ 21 

2.5.1. Astrónomos importantes ............................................................................................... 23 

2.6. Matemáticas .......................................................................................................................... 26 

2.7. Física ...................................................................................................................................... 28 

2.8. Ingeniería y mecánica ............................................................................................................ 30 

2.9. Alquimia y química ................................................................................................................ 31 

2.10. Toponimia .......................................................................................................................... 34 

2.11. Nombres y apellidos .......................................................................................................... 37 

4. CONCLUSIÓN ................................................................................................................................ 39 

5. BIBLIOGRAFÍA ............................................................................................................................... 40 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 2 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Influencia de la civilización islámica en Occidente 

La mayoría de los Europeos no han valorado exactamente la importancia de la aportación que han 

recibido de la civilización islámica ni han comprendido la naturaleza de lo que han tomado de esta 

civilización en el pasado, y algunos llegan hasta a desconocer totalmente todo lo que con ello se 

relaciona. Es extraño ver a los Europeos considerarse como los herederos directos de la civilización 

helénica mientras que la verdad de los hechos invalida esta pretensión. La realidad sacada de la 

historia misma hace constar perentoriamente que la ciencia y la filosofía griegas fueron 

transmitidas a los Europeos por intermediarios musulmanes. En otros términos, el patrimonio 

intelectual de los Helenos no llegó a Occidente más que después de haber sido estudiado 

seriamente por el Próximo Oriente y, si no fuera por los sabios del Islam y sus filósofos, los 

Europeos hubieran permanecido en la ignorancia total de estos conocimientos durante mucho 

tiempo, suponiendo que hubieran llegado a conocerlos alguna vez. Ya que estoy hablando, entre 

otros aspectos, de la lengua árabe, podemos ver una prueba segura de la extensión de esta misma 

influencia en Occidente, en la existencia de términos de origen y de raíz árabes mucho más 

numerosos de lo que generalmente se cree, incorporados a casi todas las lenguas europeas y cuyo 

empleo se ha proseguido hasta nosotros, aunque muchos de los Europeos que los utilizan ignoren 

totalmente su verdadero origen. 

 

Y es que como dice Ian Gibson, en su artículo de opinión “Una propuesta modesta”, lo sensato sería 

que en España el árabe fuera considerado parte esencial de la herencia nacional. Pues entre otras 

cosas, el léxico español contiene entorno a 4.000 palabras de origen árabe (el 8% del total), y ello 

sin tener en cuenta las decenas de miles de topónimos que jalonan todo el territorio.  Lo lógico, lo 

sensato, lo culto, lo normal y lo práctico sería que en España el árabe fuera considerado no solo una 

parte esencial de la herencia nacional, sino que se comprendiera su gran importancia, empezando, 

si se quiere, con su importancia comercial en el mundo contemporáneo. Incluso me atrevería a decir 

que los europeos quedaron en deuda con ellos. La razón, el vasto legado cultural que sembraron 

durante su larga estancia. 

 

La presencia musulmana en la Península Ibérica permitió el intercambio cultural entre Oriente y 

Occidente. Durante mucho tiempo, de la mano de los sabios árabes, tanto los conocimientos de la 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 3 

Antigüedad como sus propios descubrimientos llegaron a al-Ándalus, y desde allí se inició su 

difusión por todo el continente. Así pues, a continuación explicaré con más detalle los ámbitos 

donde dejaron más huella por su paso en la Península Ibérica. 

 

  



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 4 

2. CONTEXTO HISTÓRICO 

2.1. Mahoma y la unificación de la “nación árabe” 

Los árabes eran una población de origen semítico que vivía a la desolada península comprendida 

entre el mar Rojo, el golfo Pérsico y el océano Índico. Las zonas desérticas centrales de la península 

Arábiga eran habitadas por un pueblo nómada, los beduinos, que practicaban una pobre agricultura 

cerca de los oasis, pero que sobretodo eran ganaderos y pastores. Entre estas poblaciones beduinas 

del interior prevalía el politeísmo animista, a lo largo de las costas y ciudades, más en contacto con 

otras civilizaciones, las poblaciones recibían una fuerte influencia de las religiones monoteístas, 

como la cristiana y la hebrea. Fue en esta doble realidad que destacó la figura de Mahoma (571-

632). Él y su tribu adoraban a una serie de piedras sagradas, como la Kaaba o Piedra Negra, un 

meteorito conservado en su santuario de la Meca. 

 

Nacido en la Meca el 571, en el si de una familia de mercaderes, fue educado por un abuelo y un tío 

y se hizo jefe de caravana. Haciendo una ruta de la Meca a Jerusalén como caravanero, Mahoma, 

convencido de ser un profeta de Alá, decidió fundar una nueva religión. Su predicación, comenzada 

alrededor del año 610, se centraba en algunos principios fundamentales: solamente hay un solo 

dios, Alá, creador del mundo y juez de las acciones de los hombres; todos los creyentes se tienen 

que someter a su voluntad (el término islam designa, de hecho, la “sumisión a la voluntad de 

Dios”); el profeta de Alá es Mahoma. En estos principios es evidente la presencia de un 

monoteísmo muy rígido, que rechaza categóricamente la idea de la trinidad cristiana. Esta serie de 

mensajes se los había dictado el arcángel Gabriel, que se le aparecía durante sus meditaciones en el 

monte Hira.  

 

En un primer momento, el profeta se aderezó a su predicación a unos pocos discípulos, como su 

esposa e hijos. La nueva religión, con su abandono de las distintas divinidades tribales, se proponía 

desde el punto de vista político la superación de las discordias y divisiones que habían caracterizado 

buena parte de la población árabe. Con la aceptación de la palabra de Mahoma tomaba cuerpo la 

exigencia de unificación de un lazo entre todos los árabes, que se reconocían en un solo dios y en 

una sola fe. Más tarde, sus discípulos recogieron las enseñanzas de Mahoma en el libro del Alcorán, 

que quiere decir “recitación”.  Así como los hebreos seguían la Biblia y los cristianos el Nuevo 

Testamento, el pilar de la religión musulmana se encuentra en este libro. El mismo Alá dictó al 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 5 

profeta el texto de la “recitación” o quran, que contiene los preceptos para los fieles. En el Alcorán 

se indican dos principios fundamentales – solo existe un solo dios, Alá, omnipotente y juez, y 

Mahoma es su profeta – y las obligaciones de los fieles. El Alcorán también confirma el aspecto 

“guerrero” de la fe islámica, en afirmar que los que mueren en una guerra santa consiguen 

directamente el paraíso.  

 

Perseguido por los que le consideraban un impostor, Mahoma huyó de la Meca hasta Medina en el 

año 622; este episodio es conocido con el nombre de Hégira (la huida). El 632, solo dos años 

después de su entrada triunfal a la Meca, Mahoma murió.  Pero después de su muerte, sus 

sucesores extendieron la religión islámica  por toda Arabia y por el norte de África, conquistando así 

toda la península. Finalmente se establecieron en la capital de Damasco (Siria). 

 

El califa Umar I, sucesor de Abu Bkr y verdadero continuador de la obra de Mahoma, fue quien 

consolidó la unificación de la población árabe. Esto lo consiguió a través de lo que él creía que era la 

solución: la guerra. La lucha contra los hermanos musulmanes se consideraba sacrílega, mientras 

que al guerra contra los infieles no solamente era un deber sino que, además era santa. Umar I 

favoreció una serie de incursiones en los territorios de los imperios Bizantino y Sasánida. 

Aprovechaba la gran habilidad de los beduinos en los ataques sorpresa y su buen conocimiento del 

territorio como también la experiencia que muchos de ellos habían adquirido al servicio de aquellos 

imperios en cualidad de mercenarios. Por lo tanto, Umar I procedió a la ocupación de numerosos 

territorios alrededor de la península Arábiga, de manera que en poco tiempo los musulmanes 

crearon un nuevo imperio vastísimo. En el decurso de pocas décadas, la conquista árabe destruyó o 

puso en serio peligro a los más grandes imperios del área mediterránea y de Oriente Medio. El 642, 

el imperio Persa fue sometido del todo y en la misma época el imperio Bizantino perdió unas dos 

terceras partes de sus territorios orientales. A partir del 639, los ejércitos árabes se dirigieron 

también hacia las costas mediterráneas de África y, de conquista en conquista, llegaron hasta la 

costa atlántica. 

 

En el 711,  el caudillo bereber Tarik pasó de Marruecos a la Península Ibérica. Aquí, los visigodos no 

opusieron una resistencia eficaz, y al cabo de poco tiempo los árabes pudieron ocupar casi toda la 

Península, salvo los territorios más septentrionales, desde los cuales amenazaron los territorios 

francos con rápidas incursiones. 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 6 

En las primeras décadas del siglo VIII, el poder árabe islámico había llegado a Occidente hasta las 

fronteras francesas y a Oriente hasta las fronteras chinas. La expansión árabe fue frenada, por una 

banda, por los guerreros francos y , por otra, por el  áspero medio natural de Asia central, más que 

no por la fuerza del ejército chino (que de hecho fue derrotado en Talas, en la Asia central, el 751). 

Alrededor del año 720, el imperio árabe islámico había alcanzado una extensión de 9 millones de 

quilómetros cuadrados, poblada por unos 25 millones de habitantes. Sus dimensiones territoriales 

le convertían en el imperio más grande de todos los conocidos hasta esa fecha. Bajo el signo del 

islam se habían unificado desiertos inmensos, altiplanos extensísimos y estepas comparables con 

mares de hierba sin confines. Y los barcos de los seguidores de Mahoma surcaban la Mediterránea, 

habiendo roto por primera vez el tradicional dominio marítimo de la flota bizantina. Hasta después 

del siglo XII, la potencia islámica mantuvo su hegemonía y su fuerza expansiva y dio vida a la 

civilización más rica y culta de la época medieval. 

 

2.2. Conquista de la Península Ibérica. Al-Ándalus 

Al inicio del siglo VIII, después de la muerte del rey Witzia, el reino visigodo con capital en Toledo 

quedó dividido en dos mitades: la ocupada por los partidarios de Agila II y la de los partidarios de 

Rodrigo. El primero pidió ayuda a los musulmanes, que desembarcaron en Gibraltar en el año 711 

comandados por el bereber Tarik, que venció a Rodrigo en la batalla de Guadalete. Comenzaba así 

la invasión musulmana que, en tan solo siete años, dominó la Península Ibérica, con la excepción de 

las zonas montañosas cántabras y pirineas. La ocupación musulmana con capital en Córdoba duro 

ocho siglos, hasta que en el año 1492 los Reyes Católicos ocuparon Granada.   

 

Durante este período, Al Ándalus, el nombre con que se conoce la Península Ibérica durante la 

ocupación musulmana, se islamizó y adoptó las costumbres musulmanas. En el terreno cultural, el 

pueblo árabe aportó avances en todos los campos de la ciencia: astronomía, medicina, 

matemáticas, geografía, historia, biología, ingeniería… y fundó escuelas (madrassa) importantes en 

las mezquitas.  

 

Paralelamente, a partir de los primeros años de la invasión musulmana, en las montañas asturianas 

comenzó la reconquista cristiana, a partir de la cual se fueron configurando los cinco reinos 

cristianos de Castilla, León, Navarra, Aragón y Portugal. Durante la reconquista de la Península 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 7 

Ibérica, en todos los reinos cristianos se desarrollaron el arte románico y gótico, pero la profunda 

huella musulmana ha quedado plasmado en el arte mudéjar, que surge en los territorios que los 

cristianos recuperaron y se desarrolla paralelamente en el arte románico y en el gótico.   

 

También en Cataluña, al sud y al oeste del Llobregat, que marcaba de alguna manera la “frontera” 

cristiano-musulmana después de la recuperación franca de Barcelona, el 801, el dominio islámico 

fue persistente, e incluso cuando la Reconquista (presa de Toledo por Alfonso VI de Castilla, el 

1805) ya estaba bastante avanzada, todo perduró. Así, la influencia islámica fue muy importante y 

profunda; indiscretamente, el oro providente de las razias cristianas sobre los territorios 

musulmanes resultó decisivo para la consolidación del sistema señorial catalán.   

 

Ciertamente, es muy difícil explicar de manera satisfactoria como fue posible la rapidísima y 

victoriosa expansión árabe que menó el nacimiento de un gran imperio islámico. Lo más 

sorprendente es que un pueblo de tan solo 2 o 3 millones de personas (esta es la estimación de la 

población árabe de la época) consiguiera imponerse a imperios de 15-20 millones de habitantes, 

como el bizantino, o de 10-12 millones, como el Persa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 8 

3. EL LEGADO CULTURAL ÁRABE EN ESPAÑA 

3.1. Agricultura  

En la época romana se había desarrollado la agricultura extensiva, con la introducción del arado 

romano y, los árabes no aportaron demasiadas novedades, por lo que se siguieron empleando los 

términos latinos. 

 

Con nuevas técnicas de aprovechamiento del agua, los árabes desarrollaron la agricultura de 

regadío, que favoreció la introducción o desarrollo de cultivos frutales y hortalizas que necesitaban 

agua. Así pues, los primeros moradores musulmanes, con esfuerzo, constancia y siguiendo los 

sabios consejos de los ancianos agricultores más experimentados y con un profundo conocimiento 

de la agricultura y la arboricultura, consiguieron transformar las tierras baldías cercanas al río, en 

tierras productivas para el cultivo de arroz y cáñamo. Las fértiles huertas cuidadas ofrecían una 

gran variedad de frutos, verduras y hortalizas gracias a la proximidad del agua. Aquellos primeros 

pobladores árabes proyectaron, construyeron y nos dejaron los canals como patrimonio para 

futuras generaciones, una obra que vista por el paso de los años fue todo un portento de avanzada 

ingeniería para aquella época. Como queda demostrado, la agricultura y los regadíos tuvieron un 

gran desarrollo y se introdujeron nuevos y variados cultivos y árboles frutales. El castellano 

conserva numerosos arabismos léxicos en el ámbito de la agricultura y la jardinería. Aunque 

algunos de estos arabismos tienen relación con la agricultura de secano, la mayor parte se refiere a 

los productos de regadío y a todo lo relacionado con el riego como por ejemplo: acequia, azud, 

noria, aljibe, cenia. En el dialecto valenciano aún se utilizan palabras como: bacora, carchofa, 

carabassa, gesmil, sucre, canyamel, dacsa, llima, zafanoria, safrà, taronja, fanecada, arrop, aixerop, 

etc. O como mazorca en Andalucía.  

 

Las novedades en los trabajos y productos agrícolas se reflejaron en novedades léxicas que en el 

castellano fue adoptando. Referidos a la organización del terreno agrícola tenemos los términos 

bancal, baldío y acirate (“loma que sirve de lindero” o “senda que separa dos hileras de árboles”) y 

a las herramientas agrícolas encontramos arabismos dominantes sobretodo en Andalucía como: 

garrayo, mancaje, cimbara y almocafre. 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 9 

Relacionados con todo lo que supone aprovechar la escasa agua para regar los campos: la noria y el 

azudsacan, el agua del subsuelo o los ríos; se almacena en albercas y aljibes; se distribuye por 

arcaduces y acequias y se reparte entre los agricultores en alemas (en Navarra, “porción de agua  

repartida por turno”) oadores (en Aragón, “tiempo señalado para el riego”), aunque mediante 

acirates (“caballones, lomos de tierra para contener o dirigir el agua de riego”) pueden jaricar (en 

Murcia, (“reunir en un mismo cauce las hilas de agua de varios propietarios, para regar cada uno de 

ellos con el total agua durante el tiempo proporcionado a la cantidad de ella que ha aportado al 

caudal común”).  En Andalucía encontramos el balate, la tasquiva, la badina, el arrambladero, la 

tanda y la dula.  

 

En referencia a los populares árboles tenemos: naranjo, alcornoque, algarrobo, acebuche (“olivo 

silvestre”), alerce (“árbol similar al cedro”). Los frutos de dichos árboles son las aceitunas, que 

producen aceite, los albaricoques, los limones, las azufaifas, las algarrobas, las bellotas, las limas y 

las naranjas, cuya flor es el perfumado azahar.  

 

En los campos y huertas regadas se cultivaban hortalizas y frutas: alcachofas, berenjenas, 

espinacas, acelgas, zanahorias, alcaraveas o chirivías, alubias, sandías o arroz; condimentos como 

el azafrán y el ajonjolí; plantas forrajeras: alfalfa y altramuces. Los árabes introdujeron en la 

Península el cultivo del algodón y la palabra que denominaba la planta. Otros productos que se 

quedaron con el nombre dado por los árabes fueron la cúrcuma y el alazor. 

También cabe decir que los árabes llegaron, más escasamente a los terrenos de secano: se 

denominó alcacer al lugar sembrado de cebada y a la misma cebada cuando está verde en tallo. A la 

típica flor que crece en los sembrados de cereales se la llamó ababol o amapola (palabras formadas 

por la mixtura de elementos latinos y árabes). En la Andalucía occidental también se utiliza el 

arabismo mazorca. Incluso para algunas plantas silvestres, como la jara, la atocha y la retama, 

empleamos nombres arábigos. 

 

La jardinería, una forma especial de agricultura con fines ornamentales tuvo un enorme desarrollo 

en la cultura árabe, gracias al aprovechamiento del agua. Llegaron nuevas plantas y flores, con su 

nombre árabe, y otras plantas con nombre latino adoptaron el nuevo que les daban quienes las 

cuidaban en los jardines. Por ese motivo abundan los arabismos en el campo de la jardinería: 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 10 

arriate, azafrán, adelfa, ajenuz (“arañuela”), albahaca, alhelí, alhucema (“espliego”), arrayán, 

azucena, jazmín, nenúfar… 

 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Aceite Zeit الزَّيْت Aceite 

Aceitunas Zeitun يْتون  Aceituna الزَّ

Acelgas Salaq السَّلَق Acelga 

Acequia Saquiya  السّاقِية Riego 

Adelfa Addefla    الدَّفلى Arbusto tóxico y su fruto 

Ajonjolí Jaljalan  جَلجَلان Semilla de sésamo 

Albahaca Al-habaq الحَبَق Planta aromática 

Albaricoques Albarquq البَرقوق Madurar antes de tiempo 

Alcachofas Aljarshuf الخَرشوف Alcachofa 

Alcaraveas / 

chirivías 

Alcarauiya الكَراوِية Especie 

Alerce Al-ars الَأرز Cedro 

Alfalfa Alfasfasa الفَصفَصة Planta forrajera 

Algarrobas Aljarruba  الخَرّوبة Fruto de un árbol mediterráneo 

Algodón Qutun  القُطن Planta de algodón 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 11 

Alhelí Aljeiri  الخيري Planta de flores bonitas y olorosas 

Aljibe Jib الجِب Fosa donde se guarda el agua o prisioneros 

Almocafre Abu caf أبو كَف Azada pequeña 

Altramuces Aturmus التُّرمُس Especie de legumbre blanca 

Alubias Alubiya  اللّوبيا Semilla lobulada 

Arrayán Arrihan  الرّيحان Plantas aromáticas (adj. aromático) 

Arriate Riad  
الرّياض 

 )رَوضة(
Jardines 

Arroz Arrus  الَأرُز Arroz 

Atocha Atusha  الأتوشا Planta herbácea o su semilla 

Azafrán Az’afrán  الزُّعفُران Especie 

Azúcar Asucar  السُّكَّر Azúcar 

Azucena Asusanna  السَّوسَنة Flor blanca 

Azud Assad  السَّد Máquina con que se saca agua de los ríos para 

regar 

Bacora Bacura  باكورة Fruto primaveral 

Badina Batin   باطِن Terreno hundido que para el agua 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 12 

Balate Balat  بَلاط Camino empedrado 

Bellotas Baluta  بَلّوط Encima 

Berenjenas Badinjan  باذِنجان Berenjena 

Cúrcuma Curcum  الكُركُم Especie para hacer curri 

Dula Dauran  دَوَران Rotación o turno de riego 

Espinacas Sabanij  سَبَانِخ Espinacas 

Jara Sha’ra شَعرى Viene del árabe “peluda”. Matorrales 

Jaricar Sharik شَريك Viene del árabe “socio. Reunir las aguas de 

varios propietarios en un mismo caz 

Jazmín Yasmin  ياسمين Flor 

Limones Leimun  لَيْمون Limón 

Mazorca Masura  ماسورة Caño, cañería. Tubo, tubería 

Naranjo Naranj 
نارنج / نارانجة 

 )بُرتقُال(
Árbol que da naranjas 

Nenúfar Nilufar نيلوفر Flor acuática 

Noria Na’ura  ناعورة Viene del árabe “crujir” 

Retama Ratama  رتمة Pie de ciertos arbustos 

Sandías Sindiya )سندية )بطَيّخ Viene de “Sind”. El nombre de una región de 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 13 

 

3.2. Arte islámico y arte mudéjar 

Los dominios geográficos del arte islámico se extienden por el Próximo Oriente, por una gran parte 

de Asia, por África y por la Península Ibérica. Cronológicamente, el arte islámico comprende, de 

manera global, des del nacimiento de la religión islámica (siglo VII) hasta la actualidad. 

Aún y así, en el ámbito concreto de la Península Ibérica, el arte islámico comprende la época de 

dominio musulmán entre los años 711 y 1492, y más concretamente a partir del 755, el año en que 

el emirato de Córdoba se independizó de Damasco. A partir de aquí se pueden diferenciar tres 

etapas: La época omeya y califal (755-1030), la época almohade (1153-1212) y la época nazarita 

(1238-1492). 

 Características generales 

Influencias artísticas 

La mayoría de árabes eran nómadas y no tenían una tradición arquitectónica propia. Por eso, el 

arte musulmán recogió el sustrato artístico y constructivo de las civilizaciones precedentes. 

La arquitectura islámica comenzó asumiendo como propias algunas características constructivas del 

arte romano, como el uso de columnas, el arco de medio punto y las dovelas bicolor.  El arte 

bizantino también influyó en la utilización de bóvedas y de cúpulas para cubrir los edificios y del 

Próximo Oriente adoptó el arco apuntado y el arco lobulado. Además, también tomó el arco de 

herradura del arte visigodo.    

 

Influencia religiosa 

El arte musulmán va muy ligado a la religión y se caracteriza por la prioridad absoluta de la 

arquitectura sobre cualquier otro arte plástico. 

Pakistan donde había muchas sandías 

Tanda Damad  ضَمد Viene del árabe “vendar” 

Zanahoria Isfannariya  
اسفانارية 

 )جَزَر(
Zanahoria  



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 14 

Así pues, tanto la escultura, casi inexistente, como la pintura o el mosaico fueron siempre artes 

aplicadas al terreno ornamental, para recubrir todas las superficies con ricas decoraciones 

abstractas. En esta decoración artística hace falta diferenciar cuatro tipos básicos de 

ornamentación: la geométrica, también llamada de lacería, la vegetal o de ataurique, formada por 

hojas pequeñas que pueden ser simples o dobles, la arabesca, motivo de decoración que enlaza 

figuras vegetales y líneas geométricas y la caligráfica, formada por textos religiosos hechos en 

escritura cúfica o arábiga. 

 

 Características de la arquitectura islámica 

En la arquitectura islámica se pueden distinguir seis características técnico-constructivas que son 

fundamentales: los edificios son de dimensiones regulares, el ladrillo y la madera se utilizan de 

manera preferente como material de construcción. Además el uso de bóvedas y cúpulas es muy 

frecuente para realizar la cobertura de los edificios; las más destacadas son la bóveda nervada , la 

bóveda mocárabe de yeso y la cúpula gallonada. Hacen uso del arco de herradura en la mayoría de 

sus obras, además de los arcos de medio punto, apuntados, lobulados o polilobulados. Por último, 

son austeros e la decoración exterior, en contraposición a la rica y variada ornamentación interior, 

hecha fundamentalmente a base de yesos, cerámicas, mármoles, maderas, etc. 

 

La arquitectura musulmana se divide, básicamente, en dos tipos de construcciones: las de tipo 

religioso (mezquitas) y las civiles (alcázares militares). 

 

Arquitectura religiosa 

En la arquitectura religiosa el edificio más importante es la mezquita, un lugar creado a partir de la 

necesidad de llevar a cabo la plegaria colectiva. El origen constructivo son las basílicas romanas y 

paleocristianas, aunque también algunas están influenciadas por las bizantinas y son de planta 

central. Aún y así, la forma más frecuente es la planta rectangular en la cual se diferencian dos 

zonas principales:  la sala de oración (haram) y el patio (shan). 

 

La sala de oración está dividida en numerosas naves perpendiculares al muro, orientado a la Meca 

(quibla), y en el cual se abre una hornacina sagrada nombrada mihrab. Cera de este importante 

espacio hay la trona para dirigir la oración (mimbar) y, a veces, como en el caso de la mezquita de 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 15 

Córdoba, un espacio enrejado, nombrado maqsura, que separa el soberano del resto de los 

asistentes.  

 

El patio porticado y descubierto, es donde está el minarete des del cual se llama a la oración, y la 

fuente de las abluciones, en la cual los fieles se tienen que lavar (purificar) antes de acceder al 

recinto interior.  

 

Cabe destacar la mezquita de Córdoba (785-788, ampliada sucesivamente el 833, el 855, entre el 

962 y el 966, y el 987), de autor desconocido, de estilo hispanomusulmán, que es la expresión 

artística más evidente de la fe islámica. La palabra árabe masyid, a la cual se remontan los distintos 

nombres de la mezquita, significa literalmente “lugar de postración”, y designa el lugar donde los 

fieles adoran a Alá en la tierra para cumplir el ritual fijado de la oración, el deber cuotidiano 

principal de los musulmanes. La mezquita también tenia una finalidad política, porque la obligación 

de la oración permitía a los califas controlar de cerca las clases aristocráticas y políticas. Además, 

también cabe destacar la Torre de la Giralda de Sevilla (1195) que responde a los parámetros de 

sobriedad del período almohade.  

 

Arquitectura civil 

Entre las numerosas construcciones civiles destacan las de tipo defensivo, como la alcazaba, 

edificio militar que, además, tenia funciones de carácter civil administrativo. También cabe señalar 

las fortalezas o castillos, construcciones que servían para defenderse del ataque cristiano y que 

aprovechan al máximo las irregularidades del terreno, como se puede comprobar al ver el castillo 

de la Zuda de Tortosa.  

 

Otro tipo de construcción civil importante son los palacios. Habitualmente poco ornamentados por 

fuera, estos conjuntos arquitectónicos, destinados a albergar la residencia de los soberanos y 

príncipes musulmanes, llegan a ser verdaderas ciudades, como el palacio de Medina Azahara de 

Córdoba. De dimensiones variadas, los palacios acostumbran a estar divididos en dos partes: una 

zona dedicada a la vida pública y otra dedicada a la vida privada.  

 

El gran número de dependencias del palacio se distribuyen alrededor de un patio interior, como 

pasa en el palacio-castillo de Aljafería de Zaragoza, y a menudo van acompañados de bonitos 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 16 

jardines donde hay agua y tiene una importancia primordial. Tenemos los mejores ejemplos en la 

Alhambra de Granada y el palacio del Generalife, caracterizados por la gran belleza interior en la 

cual se conjugan de una manera excepcional el arte y la natura. Todo el conjunto palatino, además, 

acostumbra a encontrarse al interior de un recinto muy bien amurallado. Estas fortificaciones, 

también levantadas para defender ciudades, generalmente se componen de torres altas con formas 

geométricas, y notables puertas de acceso normalmente con bóvedas. 

 

En el ámbito de la península Ibérica también hace falta mencionar los baños públicos. Estos están 

situados principalmente en centros urbanos cerca de los mercados y de las mezquitas, los baños 

musulmanes tienen origen en las termas romanas, y consisten en una sala de entrada o vestíbulo y 

tres salas destinadas a los baños (piscina de agua fría, temperada y caliente). Aún y así, el uso no es 

solamente higiénico, sino también ritual.  

 Arte mudéjar  

El término mudéjar deriva del árabe, mudayyan, que significa “rezagado, ese a quién se le ha 

permitido quedarse”. En el terreno artístico, mudayyan es el nombre con el que se conoces las 

obras, principalmente arquitectónicas, que se desarrollaron en los reinos cristianos, pero que 

además incorporan influencias, elementos y materiales propios del estilo hispanomusulmán. 

 

Esta fusión permite reconocer, en un mismo edificio mudéjar, elementos constructivos propios de 

la arquitectura románica y gótica, como el arco de medio punto y el arco apuntado, con soluciones 

arquitectónicas islámicas como por ejemplo el arco de herradura y los arcos lobulados. 

 

En referencia a los materiales, en el arte mudéjar es característico el uso del ladrillo (mampostería), 

el yeso y la madera; el ladrillo es fundamental en la construcción de muros y pilares mientras que el 

yeso y la madera son utilizados claramente para la decoración. La madera se utiliza para las 

cubiertas, que siguen el modelo de los artesonados árabes, es decir, techos planos de madera 

decorados.  

 

 

 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 17 

Localización y evolución artística 

Cronológicamente, el arte mudéjar abarca desde el siglo XI hasta el siglo XVI, y su evolución se 

divide en dos etapas claramente diferenciadas por la influencia del arte cristiano: Románico 

mudéjar (siglos XI y XII) y Gótico mudéjar (siglos XIII-XVI).  

 

El arte mudéjar contiene una gran diversidad geográfica en toda la península Ibérica, diversidad que 

se explica básicamente por el factor histórico de la Reconquista. En este largo período, de 

recuperación lenta del territorio musulmán, se fueron estableciendo diferente centros o focos 

geográficos que dieron lugar a diversos estilos, que se pueden clasificar de esta manera: mudéjar 

castellanoleonés, en el cual predomina el romanicomudéjar; el mudéjar toledano, refleja y 

ejemplifica la interculturalidad; el mudéjar aragonés, caracterizado por una decoración abundante 

y por último, el mudéjar andaluz, en el cual se hace evidente el lenguaje ornamental nazarita.  

 

La diversidad de la arquitectura mudéjar  

Dentro de una cierta homogeneidad constructiva, la diversidad geográfica y cronológica de la 

arquitectura mudéjar hace posible que los diversos focos locales adopten características propias. 

 

El mudéjar castellanoleonés se define en el territorio de Castilla y León donde predomina el 

nombrado romanicomudéjar. Se desarrolla durante los siglos XI y XII. Son edificios de trazo 

románico (ábsides semicirculares, arcos de medio punto y cubiertas de madera), el uso del ladrillo 

como material constructivo ha hecho que este estilo también sea conocido como románico del 

ladrillo. Otra característica destacada es la poca ornamentación exterior, la decoración del cual se 

limita a los arcos ciegos, como lo demuestran la iglesia de San Lorenzo y la iglesia de San Tirso, 

ambas en Sahagún, y la iglesia de La Lugareja, en Arévalo. 

 

El mudéjar toledano se concentra en Toledo, el principal centro de arte mudéjar de Castilla, estilo 

del cual pertenecían numerosas capillas, parroquias, torres, murallas y sinagogas construidas en 

esta ciudad. Los primeros templos cristianos que se reconstruyen en esta ciudad, como la iglesia de 

San Román, muestran una evidente influencia islámica, utilizando por ejemplo el arco de herradura 

propio de la época califal. A partir de la segunda mitad del siglo XIII, la construcción de la catedral 

de Toledo introduce el estilo gótico. Este nuevo lenguaje tiene el mejor ejemplo en la iglesia de 

Santiago del Arrabal, si bien la torre-campanario, separada del templo, mantiene una estructura 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 18 

muy parecida al minarete musulmán. Este mismo modelo lo siguen las torras de las iglesias de San 

Román y de Santo Tomé, ornamentadas a los pisos superiores con ricas arcuaciones ciegas 

polilobuladas. La abundante presencia judía en la ciudad promovió la construcción de numerosas 

sinagogas. Destacan la de Santa María la Blanca y la del Tránsito. Ambas presentan un estilo 

nazarita. 

 

En referencia a la arquitectura civil, sobresale la toledana Puerta del Sol, única entrada mudéjar que 

se conserva del recinto amurallado del siglo XIV. 

 

El mudéjar aragonés es uno de los estilos más importantes de la Península Ibérica, tanto por la 

cualidad como por el gran número de edificaciones. La característica más destacada y particular del 

arte mudéjar aragonés es la rica ornamentación decorativa de sus edificios, tanto en el interior 

como, sobretodo en el exterior. Esta decoración mural exterior hecha con ladrillo muestra un grado 

elevado de riqueza y variedad; se hace uso de las complejas arcuaciones murales ciegas a base de 

arcos mistilíneos, polilobulados y de herradura. Además, también se le añaden otras decoraciones 

de tipo geométrico y floral, siguiendo la tradición ornamental islámica y, a veces, se complementan 

con cerámicas vidriadas policromes. La construcción más interesante del arte mudéjar aragonés son 

las torres de las parroquias. Destacan las torres de las iglesias de San Salvador y San Martín, en 

Teruel, y las torres de Magdalena y San Pablo, en Zaragoza.  

 

El mudéjar andaluz está localizado principalmente en las ciudades de Córdoba y Sevilla. La 

estructura de los edificios representativos del mudéjar andaluz muestra una clara influencia de los 

elementos constructivos góticos, como el arco apuntado, presente en la capilla Real de la mezquita 

de Córdoba y en las iglesias de Santa María y San Marcos en la ciudad de Sevilla. Aún y así, en 

referencia a la decoración, es evidente la influencia del rico lenguaje ornamental del arte nazarita, 

activo en Granada hasta al final del siglo XV. El mejor ejemplo de eso es el palacio que Pedro I 

ordenó edificar a los Reales Alcázares de Sevilla, en el cual destaca el salón de los Embajadores y los 

delicados mocárabes ornamentales que decoran las cubiertas de madera. En el focos mudéjar 

andaluz también se puede incluir el claustro del monasterio de Guadalupe en Cáceres, con su 

original templete central. 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 19 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Adalid Ad-dalil الدَّليل Guía 

Aduana Ad-diwana الدّيوان Registro público 

Albacea Al-wasiyya الوَصِيَّة Testamento 

Albarda Al-barda’a البرَذَعة Aparejo caballería 

Alborozo Al-buruz البزوز Desfile militar 

Alcaide Al-qa’id ِالقائد General 

Alcalde Al-qadí القاضي Juez 

Alcazaba Al-qasaba القصََبة Fortaleza militar 

Alcázar Al-qasr القصَر Castillo real 

Aldea Ad-day’a يْعة  Finca rústica الضَّ

Alevosía Al-aib العَيْب Culpa 

Alférez Al-faris الفارِس Caballero, jinete 

Alforja Al-jurya الخُرج Bolsa de la silla 

Alfoz Al-hawz الحوز / الحاوز Distrito 

Alguacil Al-visir الوَزير Ministro 

Aljaba Al-ya’ba الجُعبة Bolsa de flechas 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 20 

Almirante Amir al-bahr أمَير البحَر Jefe de la flota 

Almoneda Al-munada  المُناداة )المَزاد

 العَلنَي(

Pregón 

Argolla Al-gulla الأغلال Esposas 

Arrabal Ar-rabat َبض  Afueras الرَّ

Atalaya At-tal’i’ ِالطَّلائع Vígia, centinela 

Atarazana Dár-as-sána  ناعة  Arsenal de navíos دار الصِّ

Barrio Barri برَّي Afueras 

Jaez Yahaz جِهاز Aparejo caballería 

Macabro Maqabrir )مَقابرِ )مَقبرََة Cementerio 

Mameluco Mamluk مَملوك Esclavo 

Mazmorra Matmura مَطمورة Calabozo 

Meca Mak.ka مَكَّة Ciudad de la Meca 

Mezquita  Masyid مَسجِد Lugar de postración 

Mihrab Mihrab مِحراب Nicho de oratorio 

Mozárabe Musta’rab مُستعَرَب Arabizado 

Mudéjar Mudayyan ن  Rezagado, ese a quién se le ha permitido مُدَجَّ

quedarse 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 21 

Rehén Rahn )رَهن )رَهينة Prenda, garantía 

Rebato Ribat رِباط Ataque repentino 

Tambor Tambur طَبل Tambor 

Valido Walí والي Gobernador 

Zaga saqa ساقة retaguardia 

 

Tabla 1 - Glosario de arquitectura 

3.3. Astronomía 

El interés de los musulmanes por la Astronomía fue siempre activo debido a su obvia utilidad y a la 

propia religión. Les era útil para averiguar el comienzo del mes del Ramadán, marcar las horas de 

rezo, ajustar el calendario y conocer la orientación de la Meca (observando la posición del sol y la 

luna), principalmente para los mercaderes del Mediterráneo, los camelleros del desierto y los fieles 

de países lejanos. 

 

Todas estas circunstancias provocaron un florecimiento de esta ciencia, hasta el punto de que en 

Astronomía, el tiempo transcurrido entre los siglos VIII al XIV d.C. es conocido como el periodo 

islámico. Durante el mismo, los sabios musulmanes enriquecieron el legado que en tal materia 

habían recibido de los clásicos griegos y lo transmitieron a su vez a la Europa del Renacimiento. En 

Al-Andalus, donde se desarrolla de modo floreciente, nace un importante movimiento científico a 

partir del siglo IX, alrededor del Califato de Córdoba, coincidiendo con la decadencia de la misma en 

Oriente. 

 

Los astrónomos  musulmanes trataron de asimilar, primero, y mejorar, después, la astronomía 

griega, sin llegar a seguirla incondicionalmente, pues encontraron defectuosas algunas teorías 

(principalmente las de Ptolomeo). Para ello realizaron una enorme labor en lo que se refiere a la 

acumulación y ordenación de observaciones y a la invención o mejora de aparatos para medir los 

cielos y seguir los movimientos de los astros. Inventaron el péndulo y el reloj de sol, pronosticaron 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 22 

la existencia de las manchas solares, uno de los enigmas actuales, y estudiaron los eclipses y 

cometas. Añadieron dos coordenadas para determinar la posición de los astros; perfeccionaron las 

fórmulas astronómicas, y sus tablas astronómicas fueron las más completas y precisas, hasta que 

Kepler y los astrónomos del Renacimiento confeccionaron las suyas. Sus cálculos obligaron incluso a 

modificar el calendario. 

 

Los astrolabios y las azafeas eran aparatos de observación y máquinas calculadoras; sobre ellos 

dibujaban bellos jeroglíficos y graciosas figuras, y sin necesidad de hacer cálculos determinaban 

sobre el aparato posiciones, épocas y horas, después de realizada la observación. Mediante los 

primeros introdujeron lenta pero inexorablemente la toponimia estelar árabe en el Occidente 

europeo, dando nombre a estrellas y constelaciones tales como Altair (de “al-ta’ir”, el volador), 

Deneb (de “dhanb”, cola), Acrab (de “aqrab”, escorpión), Pherkand (de “farqad”, ternero), 

Betelgeuse, Aldebarán, Fomalhaut y Vega. Aún hoy en día son numerosos los términos relacionados 

con dicha ciencia que recuerdan su origen árabe: acimut (“as-sumut”: la dirección), cénit, nadir… 

 

La práctica de la Astronomía en la vida cotidiana tiene su aplicación en la construcción de 

cuadrantes o relojes solares en cuya manufactura alcanzaron una altísima perfección. En ellos 

aparece señalada la hora en tiempo antiguo, en los que la duración del día, desde el alba hasta el 

atardecer, era dividido siempre en doce horas iguales para cada día, pero desiguales entre los 

diferentes días (la duración del día en invierno es menor que en verano). Incluso idearon y 

construyeron el primer reloj automático conocido, que regulado por mercurio era capaz de medir la 

magnitud física del tiempo con tal regularidad y precisión que tuvo extraordinaria importancia en el 

desarrollo ulterior de las ciencias. Se trató de un reloj que reproducía mecánicamente el 

movimiento de los astros celestes localizándolos sobre su esfera y que medía la trayectoria del Sol y 

estrellas. 

 

Construyeron igualmente observatorios astronómicos en las principales ciudades: Bagdad, 

Hamacan, Samarcanda, Estambul, Toledo, Córdoba… 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 23 

 Astrónomos importantes 

El primer astrónomo original de Al-Andalus y el más importante científico de la época (siglo X) fue 

Maslama ben Ahmad Al-Majriti (Madrid), llamado justamente “El Euclides de España”. Fundó una 

escuela de Astronomía y Matemáticas en Córdoba, en la que se confeccionaron las primeras tablas 

astronómicas de la península. Dejó un gran legado escrito sobre la ciencia matemática y 

astronómica, entre los que destacan comentarios a la obra del matemático oriental Al-Khwarizmi, 

sobre el astrolabio, y otros temas. Añadió nuevas tablas astronómicas a las conocidas hasta 

entonces, adaptándolas al meridiano de Córdoba y perfeccionando el mapa del cielo. Asimismo 

convirtió el calendario persa a las fechas árabes, empleando la Hégira como punto de referencia. 

Escribió, además, libros sobre Medicina, Ciencias Naturales y Alquimia. 

 

Uno de los sabios más destacados de la ciencia hispanoárabe es Abu Ishak Ibrahim Al-Zarqali 

(conocido como Azarquiel), nacido en Toledo en el año 1029 d.C., aunque en 1085, tras la conquista 

de la ciudad por Alfonso VI, se trasladó a Córdoba, donde murió en el 1100. 

 

Está considerado como el más notable de los astrónomos: gran observador y amplio conocedor de 

los movimientos de los astros, brilló en la construcción de magníficos instrumentos de gran 

precisión, como un tipo de astrolabio denominado “azafea", que supuso una mejora de los 

existentes hasta entonces porque podía usarse indistintamente en cualquier latitud. Bajo su 

dirección, los astrónomos toledanos realizaron numerosas observaciones, cuya precisión ha 

asombrado a los astrónomos de todos los tiempos, y nuestro sabio las ordenó en unas excelentes 

“Tablas Toledanas”, completando las más importantes de sus antecesores y que fueron las más 

empleadas en Europa hasta la aparición de las de Kepler. Casi todos sus trabajos fueron traducidos, 

tanto al latín como al castellano. 

 

Azarquiel tiene especial importancia también porque tuvo una visión más audaz del sistema 

planetario que sus antecesores y fue el primero que hizo mover a los planetas menores alrededor 

del Sol; estudió la órbita elíptica de Mercurio, novedad extraordinaria en aquella época, y dio una 

teoría original sobre las estrellas fijas, que recogió Averroes en sus Comentarios a Aristóteles. 

 

Uno de los inventos que más asombraba a las gentes que visitaban Toledo era el de dos clepsidras 

(relojes de agua) construidas por nuestro astrónomo a las orillas del Tajo; se trataban de dos 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 24 

estanques que se llenaban coincidiendo con el plenilunio y se vaciaban con la luna nueva, de modo 

que los musulmanes de Toledo conocían por ellas el día del mes (los musulmanes se guiaban por 

meses lunares) y la hora. Los poetas las cantaron y algún ilustre visitante las calificó de «lo más 

maravilloso y sorprendente que hay en Toledo y que no tiene igual en el mundo habitado». En el 

año 1133, un rey de Castilla quiso conocer los secretos del artificio y un astrónomo judío se ofreció 

a desmontar una de las clepsidras y a mejorarla, pero fracasó en su intento y la clepsidra no volvió a 

funcionar. La otra desapareció más tarde sin dejar rastro alguno. 

 

Otro astrónomo de reconocido mérito fue Al-Bitruji (al que llamaban Alpetragio), que nació en Los 

Pedroches (Córdoba) y se educó en Sevilla. Publicó el libro titulado "Libro de la Forma" en el que se 

expone una nueva teoría relativa al movimiento de los astros, con la que trató de corregir la 

discordancia entre las hipótesis de Ptolomeo y la teoría del movimiento de Aristóteles, explicando 

los movimientos siderales a partir de un movimiento en espiral alrededor de la Tierra. Su obra 

recibió una calurosa acogida, manteniendo su influencia en Italia hasta el siglo XVI. 

 

Otro astrónomo médico y filósofo musulmán andalusí, nacido en Guadix en el siglo XII, fue Abu Bakr 

Ibn Tufayl (Abentofail o Abubácer), a quien Averroes y Alpetragio veneraron como maestro y 

amigo. Vivió en Córdoba y Sevilla y fue cadí con los almohades, que le colmaron de honores. Emigró 

al norte de África, donde fue médico del rey de Fez hasta 1185, año de su muerte. Fue, como casi 

todos los científicos de su época, un sabio enciclopédico, filósofo, astrónomo y médico. Estudió a 

Tolomeo y a Avempace, y se opuso al sistema del primero, negando la posibilidad de los 

movimientos, tanto en órbitas circulares excéntricas, como en el sistema de epiciclos y deferentes. 

De sus actividades como filósofo, matemático y médico han quedado muy pocas obras y, 

desgraciadamente, ninguna como astrónomo; sólo sabemos por sus discípulos que tenía teorías 

originales sobre el movimiento de los astros: “Has de saber, dice Alpetragio, que el ilustre cadí 

Abentofail nos dice que ha encontrado un sistema astronómico y unos principios científicos para 

demostrar los movimientos de los astros distintos de los principios propuestos por Tolomeo, sin 

admitir excéntricas ni epiciclos; con este sistema todo se ve confirmado y nada resulta falso”. 

 

Otro astrónomo del siglo XII es el sevillano Yabir ibn al Aflah (Geber), cuya obra principal es una 

crítica al Almagesto de Tolomeo, del que dice que es difícil de leer, dando una lista de errores 

encontrados, en especial en lo que se refiere al cálculo de eclipses, y en la determinación de las 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 25 

distancias de los planetas, cuya ordenación va a rectificar, situando a Mercurio y Venus por encima 

del Sol. Fue también un matemático muy importante además de transmisor de toda la ciencia 

matemática precedente. 

 

En el siglo IX, Ahmad ibn Muhammad Al-Fargani tradujo al árabe los textos griegos. Sobre el año 

820 encontró la máxima declinación del Sol, estimándola en 23º 35'. Escribió una obra muy 

importante traducida al latín en el siglo XII ("Elementos de astronomía"), y un libro sobre los relojes 

solares y sobre la forma del planisferio y del globo celeste. 

 

También Al-Battani (858-929) determinó con total precisión la oblicuidad de la eclíptica, la duración 

del año trópico y de las estaciones y del movimiento verdadero y medio del sol. Gracias a sus 

observaciones se pudo calcular en 1749 la aceleración secular del movimiento lunar. 

 

Abbas ibn Firnas nació en Ronda y murió en Córdoba en el año 887 d.C. Fue el primero de Al-

Andalus en usar las tablas astronómicas, necesarias para el ulterior desarrollo científico europeo. 

Durante su época, en Occidente, comienzan a utilizarse las cifras árabes o numerales y se hace 

mención por primera vez a la brújula. Construyó además un reloj anafórico y la primera esfera 

armilar europea. 

 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Acimut As-sumut السَّمت Dirección 

Acrab Aqrab عَقرَب Escorpión 

Altaír Al-ta’ir ِالطاّئر El volador 

Cénit/Zenit Zenith  زينيث El punto de la esfera celeste situado en la vertical del 

observador, que corresponde, en vertical a un lugar 

determinado de la tierra. 

Deneb Dhanb َذَنب Cola 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 26 

Nadir Ndir 

 

 Indica el punto de la bóveda celeste a las antípodas del ندَير

observador, o bien el punto exactamente opuesto al cénit.  

 

Tabla 2 - Glosario de astronomía 

 

3.4. Matemáticas  

Basta contemplar los aspectos cristalinos y geométricos de todo el arte y la arquitectura del Islam 

para constatar la situación de privilegio que las matemáticas tienen en la civilización islámica. La 

ciencia de los números, a la que los musulmanes dedicaron un interés extraodinario, sirvió de base 

para el enorme desarrollo del arte islámico, el cual descansa casi en su totalidad sobre principios 

geométricos basados en las matemáticas. Este amor por los números está directamente conectado 

con la esencia del mensaje islámico: la Unidad Divina (at-tawhid). Así, el número uno de la serie 

numérica es el símbolo más directo y comprensible de la fuente de todo ser. El resto de la serie de 

los números y sus infinitas relaciones es la escalera por cual el hombre asciende del mundo de la 

multiplicidad, emanada del uno, hasta el Origen.  

 

La herencia griega en el ámbito de las matemáticas se incorporó al legado musulmán 

principalmente a través de la escuela pitagórica y su concepción culitativa y casi mística de esta 

diciplina. No obstante, aunque la aportación de los griegos a las matemáticas fue enorme, nunca 

solucionaron un problema capital para el desarrollo de esta ciencia: no lograron disponer de un 

sistema de numeración fácil, ágil y capaz de materializar operaciones complejas. Casi desde el inicio 

del Islam, los musulmanes recopilaron todas las obras griegas sobre matemáticas, pero además 

heredaron las ideas desarrolladas en Mesopotamia, Egipto y , lo que es más importante, en Persia y 

la India. Los indios conocían y utilizaban el sistema decimal posicional, es decir, que a un mismo 

número le adjudicaban un valor distinto según la posición que ocupara respecto a los otros. 

Además, conocían el cero, con lo que su sistema, liberado de las letras del alfabeto y de otras 

fórmulas seudonuméricas, era perfecto. En su libro titulado Un estudio crítico de lo que la India 

dice, bien sea racionalmente aceptado o refutado, Al-Biruni nos explica que los indios inventaron 

los números debido a que la gran cantidad de alfabetos empleados en su país no les permitía 

utilizar ningún tipo de letra con un valor numérico admitido por todos. 

 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 27 

Los musulmanes conocieron los números indios a través de diversos compendios astronómicos 

llamados siddhantas, pero idearon otra forma de escribirlos, basada en el número de ángulos de 

cada cifra. Esta nueva grafía fue transmitida a Occidente y es la que ha terminado por imponerse en 

todo el mundo, aunque la antigua grafía india todavía continúa empleándose en aquel país, en las 

zonas de cultura persa y en el mundo árabe oriental. 

 

Dotados con un cómodo sistema de numeración, los musulmanes dieron un gran esplendor al arte 

del cálculo, ciencia que los apasionaba. La obra más famosa en la que aparecen los “números indo-

arábigos” por primera vez –llamados así a pesar de que no fueron los árabes, sino los persas, 

quienes introdujeron en el mundo islámico- fue escrita por el persa Al-Juarizmi (790-850), 

bibliotecario jefe del califa Al-Ma’mun (r. 813-833) de Bagdad, en torno al año 820 d.C. su libro se 

llama Suma y resta de la matemática hindú y fue traducido al latin en el siglo XII por el traductor 

inglés Abelardo de Bath, causando una verdadera conmoción en Occidente. Desde entonces 

aparecen y se popularizan en las lenguas europea nuevos términos como algoritmo, derivado del 

propio nombre de Al-Juarizmi, o cifa, que proviene del árabe sifr (vacío), palabra que en su origen 

sólo designaba al número cero.  

 

Otra figura de primera línea en el cálculo numérico fue el persa Al-Kashi (1380-1429), quien inventó 

la fracción decimal, hizo un cálculo muy preciso del número π –el cual no fue alcanzado hasta dos 

siglos después en Occidente- , construyó la primera calculadora conocida y fue el primero en 

resolver el llamado binomio de Newton, varios siglos antes que el propio Newton. Por todas partes 

del mundo islámico aparecen autores que escriben centenares de obras importantes para el 

progreso de las matemáticas: Los hermanos Musa, Tabit ben Qurra (830-901), Nasiraddin Al-Tusi 

(1201-1274) o el célebre poeta Omar Jayyam (1040-1123), cuyos trabajos en álgebra seguirían los 

célebres algebristas italianos del siglo XVI, Tartaglia y Cardano. 

 

Además el uso de los números, que los convierte prácticamente en los fundadores de la aritmética, 

los musulmanes hicieron del álgebra una ciencia exacta a través de trabajos como los de Al-

Juarizmi, sentaron las bases de la geometría analítica y dieron rango de ciencia a la trigonometría 

plana y esférica, por medio de la ingente obra de autores como Al-Battani, también conocido como 

Albategnius (alrededor de 850-929), quien estableció las primeras nociones trigonométricas y 

concibió la fórmula fundamental de la trigonometría esférica, o Al-Biruni (973-1048), quien además 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 28 

hizo aportaciones matemáticas excepcionales en campos como la aritmética teórica y práctica, la 

suma de series, el análisis combinatorio, la regla de tres, los números irracionales, la teoría de las 

razones (cocientes) numéricas, las definiciones algebraicas, los métodos de resolución de 

ecuaciones algebraicas o la geometría. 

 

Los musulmanes organizaron el saber matemático, aclarando y simplificando los conocimientos, 

pero además supieron extraer de las matemáticas, una ciencia que con anterioridad había sido casi 

exclusivamente especulativa, sus usos prácticos. No obstante, por encima de todo, el Islam 

encontró en las formas matemáticas el vehículo ideal para expresar, con una estética llena de 

sentido, su modo esencial de ver y comprender el mundo. 

 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN  TRADUCCIÓN 

Algebra Al-yabr الجَبر Algebra 

Cifra/zero Sifr صِفر Vacío, cero 

 

Tabla 3 - Glosario de matemáticas 

 
 

3.5. Física 

Cuando hablamos de la física, sería necesario distinguir entre dos concepciones que entienden esta 

ciencia de manera completamente distinta. Una, la actual, supone el estudio de la materia 

inorgánica, las leyes que rigen su comportamiento y las diversas fuerzas que actúan sobre ella. Otro 

modo de entender la física es el que se desprende de la propia palabra phisis, que en griego 

significa naturaleza. Quienes entendían la física de este modo se ocupaban de todos los fenómenos 

naturales, intentando relacionarlos entre sí: la llamada filosofía natural (at-tabiyyat). Lo que hoy se 

llama física, se encuentra en las fuentes islámicas dentro de este segundo caso. 

 

Por supuesto, también hubo entre los musulmanes personajes como Al-Biruni o Alhacén (965-

1040), que llevaban a cabo experimentos a la manera de los físicos modernos; gente que midió los 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 29 

pesos específicos de sustancias y minerales y que experimentó con la naturaleza de la luz. Pero la 

parte más importante de la física en el mundo islámico fue, en realidad, el estudio de la relación 

entre el mundo material, las otras regiones de la realidad, y la filosofía; es decir, el desarrollo de 

una serie de metodologías para el estudio de la naturaleza, que al mismo tiempo la relacionaban 

con el estudio de la metafísica y del mundo espiritual. 

 

Ya en el campo más técnico de la física, dentro de la historia general de la ciencia, los filósofos 

musulmanes criticaron la teoría aristotélica del movimiento e hicieron importantes contribuciones 

a la mecánica. Por lo que respecta al componente islámico dentro del mundo de la física, lo 

encontraremos en el hecho de que los musulmanes siempre estudiaron el mundo natural a la luz de 

su visión espiritual del universo, directamente derivada de la revelación islámica. 

 

A pesar de todo, también en el mundo islámico hubo escuelas, discusiones y personalidades 

diversas. Empedernidos aristotélicos como Avicena (980-1037), gran médico, matemático y 

astrónomo, quien sin embargo apenas hizo uso de la experimentación, o Al-Biruni, quien siempre 

se basó en la observación y el experimento; expertos en el estudio de pesas y medidas, como Al-

Jazini, del siglo XII; teólogos que se ven llevados a ocuparse de cuestiones de física, como Al-Nazam 

o Al-Baqilani; místicos “iluminacionistas” como Suhrawardi (1155-1191), quienes desarrollaron una 

física basada en la idea de que la sustancia del mundo es la luz, y personajes excepcionales como el 

hispano musulmán Averroes (1126-1198). 

 

No obstante, a pesar de sus diferencias, todos estos autores y escuelas tiene un importante rasgo 

en común. La filosofía natural islámica siempre buscó la idea de un cosmos jerarquizado, en el que 

las cualidades de las cosas son más importantes que sus dimensiones y cantidades físicas o su 

simple utilidad. Aún así, fueron numerosas las contribuciones de los musulmanes a la física tal y 

como es entendida en la actualidad, sobre todo en las áreas de la mecánica y dinámica. Conceptos 

sobre velocidad y gravedad manejados por el andalusí del siglo XII, Avempace, aparecen en las 

obras de Galileo; los comentarios de Averroes a la Física de Aristóteles, que se propagaron por 

todas las universidades europeas, constituyeron la base de la reforma copernicana, y fueron 

aclarados importantes aspectos sobre el movimiento, los sistemas de fuerzas y el magnetismo, 

quedando plantadas las simientes que inmediatamente después recogerían los físicos renacentistas 

occidentales. Sin embargo, por encima de todo, la contribución islámica de mayor importancia 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 30 

consiste en su apego a la visión unitaria y armónica del universo que subyace a un mundo en 

continua transformación. 

 

 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Algoritmo Al-Juarizmi (nombre de 

persona) 

-Termino derivado del propio nombre de Al الخَوارِزمي

Juarizmi 

 

Tabla 4 - Glosario de física 

 

3.6. Ingeniería y mecánica 

En cuanto a la utilización práctica de los principios físicos y de ingeniería, los musulmanes tuvieron 

su visión particular del asunto. Sus principales preocupaciones fueron eminentemente de orden 

constructivo y práctico, aunque también desarrollaron una tecnología “no práctica”, que podríamos 

calificar como curiosa y lúdica. Otras derivaciones de la ciencia y el maquinismo, o no les 

interesaron o fueron consideradas abiertamente como un conjunto de conocimientos que, cuando 

no resultaban inútiles, eran al menos peligrosos, pues se consideraba que destruían la armonía 

entre el hombre y el cosmos. 

 

Excepto en ciertas regiones del mundo islámico, en el resto el agua era escasa, por lo que los 

musulmanes dedicaron una especial atención a su obtención y explotación. Al ser la agricultura el 

principal medio de vida de la época, se desarrollaron cuantos medios técnicos permitían un mejor 

aprovechamiento del líquido elemento. Las técnicas de extracción de agua comienzan con los 

sistemas de sondeo, a los que siguen toda clase de pozos artesianos y sistemas basados en la 

tracción animal, humana o la energía eólica. Se construyen sistemas de irrigación subterránea, 

canales, diques y represas para conseguir embalses, pantanos y norias, a menudo gigantes, que han 

seguido en funcionamiento a través de los siglos. Las cuencas del Tigris y el Éufrates, por ejemplo, 

poseían una inmensa red de canales artificiales de navegación, el más famoso de los cuales, entre el 

río Éufrates y Bagdad, tenía 65 km. de recorrido. En las cuidades, el agua era objeto de una 

cuidadosa canalización y reparto. A este respecto destacan los trabajos hidráulicos que los 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 31 

musulmanes llevaron a cabo en Toledo, los cuales serían estudiados en el siglo XVI por el ingeniero 

italiano Giovanni Torriani. Los estudios sobre fluidos de otro famoso ingeniero italiano, Torricelli 

(1608-1647), también se inspirarían en gran medida en la tecnología de los musulmanes, basada en 

la presión del aire y el agua aplicada a fuentes, molinos y elevadores de agua. 

 

Otros conocimientos de física e ingeniería tienen su aplicación en las diversas industrias 

características de los antiguos países islámicos como la industria del papel, inventada por los chinos 

e introducida en Occidente por los musulmanes, la cual contó con famosas fábricas en Samarcanda 

y Jorasán. También fueron importantes las industrias del jabón, el azúcar de caña y la construcción 

naval, a cuya técnica se deben aportaciones tan destacadas como la vela latina y el timón codaste. 

El mundo musulmán disponía de importantes recursos mineros, siendo el Magreb, la Península 

Ibérica y Persia sus principales zonas de explotación. Fue célebre la región de Ganzaq, en el 

Kurdistán, donde se daban el oro rojo y el amarillo, la plata, el cobre y el mercurio; existían hornos 

de fundición en Jorasán, donde se llegaron a fabricar puertas de hierro de hasta cinco mil kilos, y se 

fabricaba acero en Samarcanda, sables en Chalaq y Toledo, bronce en el Turkestán, y aparatos de 

precisión en Mosul. 

 

Además de estos aspectos industriales, se prestaba también atención al estudio de las leyes físicas 

que los posibilitaban. Un buen ejemplo nos lo aporta Tabit ben Qurra, con su Tratado de las 

máquinas simples, los hermanos Musa y Al-Jazini, famoso por tratados sobre la balanza y los 

centros de gravedad. 

3.7. Alquimia y química 

La alquimia es una ciencia, en el sentido tradicional del término; es decir, es un modo de conocer el 

cosmos en su doble aspecto indisoluble: material y espiritual. Según esta perspectiva, el universo 

visible, la materia, posee una unidad fundamental, por lo que se deduce que es posible la 

transformación de un elemento material en otro, siempre que se den las condiciones adecuadas. Se 

trata de obtener nuevos elementos a partir de otros diferentes. Su máxima expresión, su 

culminación, consiste en transmutar las sustancias inferiores en aquella que suponga el grado 

máximo de la escala material. En el mundo mineral, esta sustancia es el oro único metal 

incorruptible e inalterable. Pero a su vez, el oro simboliza la perfección que el alquimista busca para 

sí mismo, pues en el plano psicológico y espiritual también es posible la conversión de las bajas 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 32 

pasiones o el alma animal (al-nafs al-hayawâniyya), representados por el vil metal, en el yo racional 

o superior (al-nafs al-nâtiqa), simbolizado por el más perfecto y luminoso oro. 

 

La alquimia, palabra que en las lenguas occidentales deriva del vocablo árabe al-quimiyya, revela su 

origen islámico, al menos en lo que respecta a su aspecto tradicional en el Occidente medieval. Se 

trata de una disciplina relacionada con la medicina y, en la última instancia, con la química 

propiamente dicha. Esta química deriva de aquella alquimia, pero los elementos espirituales fueron 

olvidados gradualmente y sólo perduró su parte material. La alquimia islámica nació de fuentes 

alejandrinas y, muy probablemente, de fuentes chinas. Se desarrolló muy pronto en la historia del 

Islam y está relacionada con el nombre de uno de los pilares del sufismo y, a su vez, sexto imam del 

shi’ísmo, Yafar as-Sadiq, cuyo discípulo, el famoso Jâbir ibn Hayyân, está considerado como 

fundador de esta disciplina.  

Jâbir ibn Hayyân (aprox. 721-815), conocido en Occidente como Geber o Geberus, nació en Tus 

(provincia de Jorasán, Irán) pero vivió en Kufa, Iraq. Su atracción hacia la alquimia vino desde su 

infancia, pues su padre era farmacéutico. Su prolífica obra fue traducida a las lenguas occidentales 

y buena parte de ella ha sobrevivido hasta la actualidad a través de sus traducciones llevadas a 

cabo en la Europa medieval. Jâbir, como todos los alquimistas clásicos, pensaba que las dos 

sustancias minerales básicas son el azufre y el mercurio, las cuales, además simbolizan los dos 

principios básicos de la naturaleza, lo masculino y lo femenino. Los demás metales surgen de las 

distintas proporciones en que se combinan estos dos elementos. No obstante, al margen de todo el 

simbolismo asociado con los conocimientos alquímicos, Jâbir fue un firme partidario de la 

experimentación, alcanzando hallazgos tan importantes como el ácido sulfúrico, el agua regia, el 

ácido nítrico, el ácido acético o el arsénico, y describiendo además un buen número de operaciones 

y procesos químicos, y de aparatos de laboratorio. 

 

Sin embargo, el padre de la química como tal –es decir, en su dimensión puramente racional y 

experimental- fue el célebre Al-Razi (865-925), conocido en Occidente como Rhazes o Rasis. En su 

obra El secreto de los secretos sigue Jâbir, pero en ella no existe rastro de misticismo o simbolismo 

de ningún tipo, y sólo expone hechos experimentales. Describe y clasifica las sustancias y aparatos 

que usa e indica el modo de preparación de los fermentos o catalizadores empleados. En sus doce 

libros sobre química también expone de manera exhaustiva el uso de las sustancias químicas en 

medicina (fue el primero en aislar el alcohol y emplearlo con fines médicos).  



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 33 

 

Son muy numerosos los musulmanes que siguieron los pasos de estas dos grandes figuras, y los hay 

de las dos tendencias: los alquimistas y los que podríamos llamar simplemente químicos. Tanto 

unos como otros aportaron un amplio legado, creando los precedentes del laboratorio químico 

moderno e ideando una gran cantidad de procesos útiles de experimentación. A ellos se debe, 

entre otros productos, el acero, el damasquinado y nuevos tipos de vidrio, diversos ácidos, 

alcoholes y sales, barnices impermeables y jabones, perfumes y esencias obtenidas por destilación 

de diversas especies de flores, y una extensa gama de tintas de diversos colores que jugaron un 

importante papel en el arte islámico.  

 

A pesar de todo, quizá el aspecto más importante de la alquimia sea su incorporación al sufismo y a 

otros métodos espirituales del misticismo islámico. De este modo, encontró su lugar permanente 

en el universo espiritual del Islam, a la vez que contribuyó a la ciencia de la química, pero sólo como 

producto secundario. 

 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Alcrebite  kibrit كبريت Azufre 

Ajebe Al-jab الجب Alumbre 

Alambique Al-inbiq الأنبيق Aparato utilizado para la destilación de líquidos mediante 

un proceso de evaporación 

Albayalde Al-Bayad ياضلبا “Blancura”/ Carbonato básico de plomo (II) 

Álcali Al-quily القالي Potasa 

Alcanfor Kafur كفور Sustancia semisólida cristalina y cerosa con un fuerte y 

penetrante olor acre. 

 Alcohol Kuhl كحول Alcohol 

Alquimia  Aljimiya اءالخيمي Alquimia 

Bórax Bawraq بورق Borato de sodio 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 34 

 

3.8. Toponimia 

 
En la toponimia hispánica de origen árabe son constantes las construcciones con los prefijos, Wadi, 

Jebel, Qalat, Medina y Ben, para reflejar algún aspecto de la historia de la época o de la geografía. 

Una gran parte hacen referencia a accidentes geográficos: Guadalquivir (wadi al quivir= el río 

grande), Algarve (al-garb=poniente), Añover (annaubar=pinar), Medina Azahara (ciudad de las 

flores, Guarronmán (río de almendros), Guadalajara (río de piedras), Algeciras (isla), Barajas (cerros 

enfrentados), Alcarria (terreno alto), Almeida (altiplano), La Mancha (meseta), Alcudia (otero), 

Alfaque (quebrada), Gibraleón (colina de León).  

 

Pueden aludir a actividades humanas o nombres propios: Almazán (al-mahsan = lugar fortificado), 

La Rábita (al-rabita = establecimiento militar de la frontera), Anaya (al-nahiya = camino), Alcalá (al-

qalat = el castillo), Alcántara (el puente), Jaraíz o Jerez (estanque), Almunia o Armuña (huerta), 

Catalayud (castillo de Ayub), Medinaceli (ciudad de Selim), Benicasim (hijo de Casim), Almadén (la 

mina), La Alberca (estanque), Almanzor (el victorioso). 

 

También pueden señalar el origen de la población del lugar o incluso apreciaciones visuales: 

Almagro (al-magrib = el Magreb), Almenara (al-manara = el lugar de la luz), Alhambra (la roja), 

Albaida (la blanca), Mozárbez, Moriscos, Castellanos de Moriscos, Cordobilla. 

Además de la toponimia, nos han dejado nombres y apellidos. 

 

Laca Lakk لاك Laca 

Latón Latun لأتون Latón 

Natrón Natrun نطرون Carbonato sódico 

Talco talq طلق Talco  

 

Tabla 5 - Glosario de química 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 35 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Albaida Al-baiida البيَْضاء La Blanca 

Alcalá Al-qalat القلَعة El castillo 

Alcántara Alquntara القنُطرَة El puente 

Alcudia Alqudiya القودية Otero 

Alfaque Hajis حاجِز Quebrada 

Algarve Al-garb الغَرب Poniente 

Algeciras Aljasira الجَزيرة Isla 

Alhambra Al-hambra الحَمراء La Roja 

Almadén Almedina المَدينة La ciudad 

Almagro Al-magrib المَغرِب El Magreb 

Almanzor Al-mansur المَنصور El victorioso 

Almazán Al-mahsan المَحصَن Lugar fortificado 

Almeida Almada المائدِة Altiplano 

Almenara Al-manara المونيا El lugar de la luz 

Almunia o Armuña Almanara المَنارة Huerta 

Anaya Al-nahiya الناّهِجة Camino 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 36 

Añover Annaubar َنوبر  Pinar الصُّ

Barajas Rabaca  برََكة Cerros enfrentados 

Benicasim Bin qasim بنَي قاسِم Hijo de Casim 

Catalayud Al-qalat ayub قلَعة أيوّب El castillo de Ayub 

Guadalajara Wadi aljara وادي الحِجارة Río de piedras 

Guadalquivir Wadi al-kabir الوادي الكَبير El río grande 

Guarromán Wadi ruman مان  Río de almendros وادي الرُّ

Jaraíz o Jerez Sharish شريش Estanque 

La alberca Lirca البرِكة Estanque 

La rábita Al-rabita باط  Establecimiento militar de la frontera الرِّ

Medina Azahara Medinat azahara هراء  Ciudad de las flores مَدينة الزَّ

Medinaceli Medina selim  ِمَدينة سالم Ciudad de Selim 

 

Tabla 6 – Topónimos 

 
 
 
 
 
 
 
 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 37 

3.9. Nombres y apellidos 

ESPAÑOL TRANSCRIPCIÓN ÁRABE TRADUCCIÓN 

Abadal Abd allah عَبد الله Esclavo de diós/nombre de persona 

Baduy Badawi بدََوي Beduino 

Corbacho Kurba:y كُرباج Azote, vergajo 

Dante Lamt No encontrado Ante 

Ejarque Asharq الشَّرق El oriente 

Farez Fa:ris فارِس Jinete 

Gomer Guma:ra غمارة Tribu beréber 

Hora Hur.r حُر Libre 

Iznar Hasn na:r حِصن الناّر Fuerte de fuego 

Jaez Yaha:z جِهاز Aparejo, equipo 

Lorza Jurza خُرزة Costura 

Marfil ‘azm al-fi:l عَظم الفيل Hueso de elefante 

Nazar Nas.sar  نصَراني(نصَّار( Cristiano 

Olias ‘uliyya عُليا Altura 

Purcel Bury hila:l برُج هِلال Torre de la luna 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 38 

Quina Qin.na كِنَّة Galbano 

Requena Rak.ka:na No encontrado Firme, segura 

Silla Suhayla سُهيَْلة Planita 

Tarifa Tari:fa  طرَيفة Punta 

Ubet ‘Ubayd عَبيَْد Nombre de perona 

Vega Buq’a بقُعة Campo, valle 

Xafar Ya’far َجَعفر Nombre de persona 

Yscar ‘askar عَسكَر Campamento 

Zubialdea Za;wiya al-day’a يْعة  La ermita de la aldea زاوية الضَّ

 

Tabla 7 - Nombres y apellidos 

 

 
 
En definitiva hay muchas palabras de origen árabe y no tienen por qué usarse poco, si no todo lo 

contrario. Como es el caso de: Alquiler الكِراء, auje  أوَْج y noble نبَيل. 
 
 
 
 
 
 
 
 



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 39 

4. CONCLUSIÓN 

Como resultado del trabajo presentado, es posible concluir que existe una influencia muy 

importante del árabe en la lengua y cultura españolas. Encontramos pruebas arquitectónicas, 

científicas, sociales y sobretodo lingüísticas que han recibido una influencia total por parte de los 

árabes. Esto es debido a factores históricos, como ya hemos visto en el marco del contexto 

histórico, los árabes eran un pueblo muy característico que convivió durante ocho siglos con los 

habitantes de la península ibérica y que por lo tanto dejaron una fuerte huella.  Desde el punto de 

vista cultural, aunque muchos piensen que no es evidente, ambas culturas comparten raíces. Por 

ejemplo, en el ámbito de la música y el baile; como es el caso del "Flamenco oriental", un estilo que 

fusiona el flamenco y la música árabe. Es tocado con instrumentos como el laúd y la guitarra. 

Incluye la magia de Oriente y el baile flamenco. En el plano rítmico, se encuentran ritmos y 

variaciones comunes, como la rumba y baladi o el fandango y el chabi (típico del Norte de África). 

Desde el punto de vista de la lengua, cabe señalar la gran influencia del artículo “al” en el 

vocabulario español. Podemos hablar de la aglutinación y/o de la deglutinación de éste en los 

arabismos en el castellano actual. Por mi parte quiero hacer hincapié en el hecho de que mucha 

gente no es consciente de esta influencia tan maravillosa del árabe en nuestro lenguaje. Por 

ejemplo, se desconoce que muchos términos usados habitualmente en el lenguaje oral derivan o 

provienen del árabe, claros ejemplos de ello son las expresiones "hola", "café", "dado" o hasta el 

típico "olé" usado en varios ambientes tanto taurinos como festivos. Pienso que se tendría que 

apreciar mucho más estas raíces comunes que tenemos con el pueblo árabe. Haciendo este trabajo 

no me he dejado de sorprender con la cantidad de similitudes que tienen nuestras culturas al fin y 

al cabo y he disfrutado mucho descubriendo el significado y origen de muchas palabras. Ha sido, sin 

duda, una experiencia muy interesante.  

 

 

  



La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 40 

5. BIBLIOGRAFÍA 

 

Libros 

El medi social. Proa enciclopedia catalana temática. Enciclopedia catalana, volumen 5. Páginas 284-

290. 

 

TRIADÓ TUR. J.R., PENDÁS GARCIA, M., TRIADÓ SUBIRANA, X. Historia de l’art. Vicens Vives. 

Páginas: 130-134 Tema 7. 

 

Artículos 

CALVO BAEZA, JOSE MARIA. Colección Pliegos de encuentro islamo-cristiano. Librito número 13 

Apellidos españoles de origen árabe. 

 

CABO PAN, José Luis. El legado del árabe. Consejería de Educación y Ciencia en Bélgica, Países Bajos 

y Luxumburgo. 

 

GIBSON, Ian. Una propuesta modesta. La influencia del islam en la cultura europea. 3 de marzo del 

2007. 

 

GIOL Y SOLDEVILLA, ANTONIO. Colección Pliegos de encuentro islamo-cristiano. Librito número 2 

Palabras españolas de origen árabe. 

 

PIZARO, Felipe y BAENA, Miguel Ángel. El legado árabe en al-ándalus y europa occidental. 

Matemáticas.  

 

Arabismos en el español de la agricultura y la jardinería Blogolengua sobre la lengua española y 

otros formas de decir [blog]. Disponible en: 

http://www.blogolengua.com/2009/06/arabismos-agricultura-jardineria.html 

 

 

VERNET, Juan. Los árabes salvaron el saber clásico. La Vanguardia. 1 de septiembre del 2002. 

http://www.blogolengua.com/2009/06/arabismos-agricultura-jardineria.html


La influencia árabe en la lengua y cultura española 

2014-2015 

 

 41 

 

VIÑALS CEBRIÀ. JUAN B. Marjalena, marchalenes y los musulmanes: Canales que aquellos 

pobladores árabes proyectaron, construyeron y dejaron como patrimonio para futuras 

generaciones. Webislam. 23 de setiembre de 2008.[en línea] Disponible en: 

http://www.webislam.com/articulos/34472-marjalenamarchalenes_y_los_musulmanes.html 

 

Vídeos 

Matemáticas: El Legado Científico del Mundo Árabe. Soporte visual. Documental de Radio 

Televisión Española (TV2). 25 de abril de 2011. 

https://www.youtube.com/watch?v=VFS0Dchk1ds#t=18  

 

Astronomía: El Legado Científico del Mundo Árabe. Soporte visual. Documental de Radio Televisión 

Española (TV2). 25 de abril de 2011. https://www.youtube.com/watch?v=wZOR1duMOsY 

 

Física: El Legado Científico del Mundo Árabe. Soporte visual. Documental de Radio Televisión 

Española (TV2). 25 de abril de 2011. https://www.youtube.com/watch?v=kp4Xp3tjrQ8 

 

Alquimia: El Legado Científico del Mundo Árabe. Soporte visual.. Documental de Radio Televisión 

Española (TV2). 25 de abril de 2011. https://www.youtube.com/watch?v=ck0gbY8FH4k 

 

 

WEBS  

Etimología del vocabulario español. http://etimologias.dechile.net/ 

 

Portal web de la junta de Andalucía. http://www.juntadeandalucia.es/index.html 

 

 

 

 

 

http://www.webislam.com/articulos/34472-marjalenamarchalenes_y_los_musulmanes.html
https://www.youtube.com/watch?v=VFS0Dchk1ds#t=18
https://www.youtube.com/watch?v=wZOR1duMOsY
https://www.youtube.com/watch?v=kp4Xp3tjrQ8
https://www.youtube.com/watch?v=ck0gbY8FH4k
http://etimologias.dechile.net/
http://www.juntadeandalucia.es/index.html

