
 

UNIVERSITAT AUTÒNOMA DE BARCELONA 
FACULTAT DE CIÈNCIES POLÍTIQUES I SOCIOLOGIA 

 
 
 

LES GUERRILLERES KURDES 
CONTRA L’IMPERI I EL PATRIARCAT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Grau de Sociologia 
Treball de Fi de Grau 

 
Alumna: Marta Mejías Muñoz 
Tutor: Ferran Izquierdo Brichs 

 



1 
 

 
 
RESUM EXECUTIU 
 
La situació del Kurdistan des d’una perspectiva de gènere és un cas insòlit. A través de 
la participació a les guerrilles, les dones han pres un protagonisme tan rellevant dins la 
lluita que la necessitat del seu alliberament ha passat a ser un eix tan prioritari com la 
qüestió nacional.  

Els objectius principals de la meva investigació són l’anàlisi de l’apoderament de les 
dones i de les condicions que han permès transformar l’estructura social.  

A nivell teòric, he pres com a base la teoria del gènere constructivista (Scott, 1990), la 
perspectiva sociològica de la interseccionalitat (Crenshaw, 1989) i la teoria del canvi 
social marxista (Marx, 1847). Centrant-me en el cas d’estudi, m’he basat en algunes 
referències que aborden la qüestió de les dones a les guerres. Aquestes són la idea de 
les “ànimes belles” i els “guerrers justos” (Elshtain, 1995) i les aportacions de Sjoberg 
(1979) que radiquen en la tolerància patriarcal a la que està sotmesa la participació de 
les dones en conflictes armats. 

Arran de la meva investigació, he vist com al Kurdistan, el fet de que les dones siguin 
essencials dins la guerrilla ha trencat amb els imaginaris que consideren que la guerra 
és un camp d’actuació masculí.  

La participació de les dones kurdes a les milícies ha estat un element clau per a què el 
seu alliberament hagi constituït un eix central entre les prioritats polítiques del 
moviment kurd. La presa de les armes per part de les dones, no només subverteix 
estereotips tradicionals sinó que, manifesta la imatge de les dones com a lluitadores, 
trencant així amb l’imaginari de les dones com a “ànimes belles”. Tant és així, que les 
guerrilleres, per la heroïcitat amb la que se les percep, són  un exemple de referència 
per a totes les dones de la societat kurda i són claus pel plantejament del canvi. 

Han estat tres elements principals, els que han facilitat aquest procés de 
transformació: la tradició d’autoorganització per part de les dones, el suport d’un 
moviment de majories socials i l’existència de líders que han facilitat l’acceptació de les 
reivindicacions i han estès la necessitat d’incloure les dones al centre de la lluita. Tot 
això, emmarcat en un context de conflicte social que ha distorsionat la vida de les 
persones. Arran d’aquest, la militarització de les dones s’ha assumit com una 
necessitat i ha estat a partir de la seva participació que se les ha reconegut com a 
subjectes. 

 



2 
 

 

ÍNDEX 

1. INTRODUCCIÓ .................................................................................................................. 3 

1. 2. FORMULACIÓ D’HIPÒTESIS ............................................................................................... 3 

2. MARC TEÒRIC .................................................................................................................. 4 

2.1. PERSPECTIVA D’ANÀLISI ..................................................................................................... 4 

2.2. DONES I PARTICIPACIÓ EN GUERRES ................................................................................. 4 

3. EXPLICACIÓ DEL CAS ........................................................................................................ 6 

3.1. EL KURDISTAN .................................................................................................................... 6 

3.2. DONES DE REFERÈNCIA ...................................................................................................... 6 

3.3. ELS MOVIMENTS DE DONES ............................................................................................... 7 

3.4. LES GUERILLERES KURDES .................................................................................................. 7 

4. RESULTATS PRINCIPALS .................................................................................................... 8 

4.1. HIPÒTESI 1 .......................................................................................................................... 8 

4.2. HIPÒTESI 2 I SUBHIPÒTESI 2.1 ............................................................................................ 9 

5. CONCLUSIONS ............................................................................................................... 10 

6. BIBLOIGRAFIA ................................................................................................................ 11 

7. ANNEXES ..........................................................................................................................i 

7.1. ARTICLE ACADÈMIC  “LES GUERILLERES KURDES: CONTRA L’IMPERI I EL PATRIARCAT” ... ii 

7.2. GUIÓ ENTREVISTES ........................................................................................................... xxi 

7.2.1. GUIÓ PER A PERSONES A BARCELONA ...................................................................... xxi 

7.2.2. PREGUNTES ENVIADES A GUERRILLERES AL KURDISTAN ......................................... xxii 

7.3. RESPOSTA DE LES UNITATS DE DEFENSA DE LES DONES (YPJ) ....................................... xxiii 

7.3.1. RESPOSTA ORIGINAL EN ÀRAB ................................................................................ xxiii 

7.3.2. RESPOSTA TRADUIDA AL CASTELLÀ ........................................................................ xxvi 

 

 
 
 
 
 
 



3 
 

1. INTRODUCCIÓ 

La violència, la lluita i la guerra són conceptes tradicionalment lligats a un imaginari 
masculí, però en el cas del Kurdistan les dones han pres un protagonisme rellevant a la 
lluita a través de la participació a les guerrilles fins al punt en què la necessitar del seu 
alliberament ha passar a ser un eix tan prioritari com la qüestió nacional. 

L’elecció d’aquest objecte d’estudi rau en l’excepcionalitat del cas. La situació al 
Kurdistan en termes de gènere és un fet insòlit que implica grans transformacions 
estructurals. 

A ulls del món occidental, la fascinació de les dones kurdes guerrilleres és relativament 
recent, però elles hi han estat actives des de dècades enrere. Així, els objectiu principal 
d’aquest treball són centrar-me en l’apoderament de les dones arran de la seva 
activitat a les milícies i a més a més, investigar al voltant de les condicions que han 
permès aquests canvis dins l’estructura social.  

 

1. 2. FORMULACIÓ D’HIPÒTESIS 

 
Hipòtesis 1: Les guerrilleres kurdes a través de les seva participació directa al conflicte, 
s’apoderen com una identitat política, assolint transformar els estereotips imposats 
per a elles i creen nous models de referència.  

Hipòtesis 2: La situació de conflicte fa que l’alliberament de les dones hagi passat a ser 
un eix central en el moviment kurd i que el context gaudeixi d’una situació 
d’excepcionalitat. 

Subhipòtesis 2.1: El conflicte, juntament amb la defensa d’una ideologia 
alliberadora com el confederalisme democràtic, que manté com a 
premissa que “el poble kurd no serà lliure fins que les dones kurdes no 
ho siguin”, són la clau per donar explicació a les transformacions de 
gènere que està experimentant el Kurdistan. 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

2. MARC TEÒRIC   

2.1. PERSPECTIVA D’ANÀLISI 

L’enfocament teòric que vull aplicar a la meva investigació és la teoria del gènere 
constructivista.  

Utilitzant les aportacions de la teòrica Joan Scott, el gènere pot definir-se com un 
“element constitutiu de les relacions socials basades en les diferencies que distingeixen 
els sexes i és una forma primària de relacions significants de poder” (Scott, 1990: 44). 
És una categoria que ens serveix per posar en qüestió construccions i representacions 
socials que s’han assumit com naturals. Per tant, no hi ha cap identitat ni innata ni 
immutable sinó que són el resultat d’una construcció social articulada històricament. 

No obstant, no existeix un consens fàctic sobre les identitats de gènere dins la teoria 
feminista i existeix un debat obert social i acadèmicament, entre les postures 
enfrontades de “la igualtat” i “la diferència“.  

Per l’abordament el treball, partiré de les aportacions d’algunes autores que han 
intentat consolidar-lo.  

Joan Scott (1988), considera que estem davant d’un fals dilema. Segons la historiadora 
nord-americana, existeixen una multiplicitat de relacions socials i amb els anàlisis post-
estructuralistes, pretén eliminar els valors absoluts de la societat i visibilitzar la 
pluralitat dels subjectes.  

Plantejant-nos aquesta multiplicitat, segons Butler (2001) podem evitar colonitzar les 
cultures no occidentals i fer visible diferents moviments de dones. 

Per aquest motiu la perspectiva que adoptaré serà des de la interseccionalitat, 
concepte introduït per Crenshaw (1989) per destacar que existeixen diferents 
estructures de subordinació que configuren la vida identitat i discriminacions de les 
persones.  

Per últim, vull concloure amb que la teoria sociològica que utilitzaré de referència per 
al desenvolupament del la meva recerca és la teoria del conflicte marxista que 
assumeix que el conflicte desencadena transformacions dins l’estructura social (Marx, 
1970/ 1847).  

  

2.2. DONES I PARTICIPACIÓ EN GUERRES 

Les dones han estat presents en nombrosos esdeveniments històrics tot i que la seva 
participació hagi estat invisibilitzada (Nash i Tavera, 2003).  

Normalment, se les inclou als exèrcits no pas perquè aquests es qüestionin els seus 
privilegis de gènere sinó perquè elles són capaces d’apropiar-se dels valors masculins 
(Sjoberg, 1979), produint-se així una assimilació cultural (Izquierdo, 1998). Encara amb 
això, una vegada incloses, sovint es veuen infravalorades (Alcedo, 1998) i queden 
subordinades a la tolerància patriarcal. 



5 
 

Existeix cert consens sobre els motius que dificulten la concepció de les dones com a 
guerreres. Aquests rauen en la idea d’Elshtain (1995) de les “ànimes belles” i els 
“guerrers justos”. Aquest imaginari posiciona a les dones en una postura passiva i de 
patiment i dificulta que se les pugui concebre com a lluitadores. Així, les dones que no 
segueixen l’ordre que les defineix com a passives són condemnades amb severitat 
(Lodoño, 2005). 

Rojas de Ferro (1998) desenvolupa aquesta idea, afegint que aquesta invisibilització de 
la  participació de les dones a les guerres, té efectes negatius en les relacions de poder.  

Seguint les perspectives de les autores citades anteriorment, trobem que la guerra, 
pels homes es tradueix en un reforçament de la socialització de gènere mentre que per 
les dones és un procés de ruptura. Així, la transgressió de les guerrilleres és el propi 
gènere a través de la irrupció d’un espai tradicionalment considerat masculí. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

3. EXPLICACIÓ DEL CAS  

3.1. EL KURDISTAN  

El Kurdistan és la nació sense estat més gran del món. Són  tants els atacs i 
persecucions que ha patit el seu poble que fan que podem parlar del genocidi kurd.  

Tot i les diferencies contextuals que cada regió kurda, el Kurdistan Nord, Bakur (situat 
a l’Estat Turc) i el Kurdistan Occidental, Rojava (a l’Estat Siri) presenten grans similituds 
en la seva estratègia i model polític. Per aquest motiu concretaré la meva recerca en 
aquestes dues regions. 

La revolució kurda està adoptant el model ideològic i estratègic del Partit dels 
Treballadors del Kurdistan, PKK (actualment considerat organització terrorista per 
Turquia, la Unió Europea i els Estats Units), liderat pel filòsof i ideòleg del moviment 
kurd, Abdullah Öcallan. Per tant, per entendre el moviment kurd, cal analitzar 
l’organització del PKK, partit de majories socials amb capacitat de crear consciència, i 
l’ideari que desenvolupa Öcallan.  

L’ideari que adopta el PKK al 2005 a partir de les reflexions d’Öcallan és el 
“Confederalisme democràtic” i un dels seus eixos centrals és el feminisme i 
l’emancipació i reconeixement de les dones, fet que marca la línia estratègica del 
moviment (podem trobar més informació sobre aquest model l’article acadèmic que 
s’adjunta). 

 

3.2. DONES DE REFERÈNCIA 

És sorprenent com un moviment que té lloc a l’Orient Mitjà adopta aquesta postura en 
relació a les dones. P. R., periodista i activista per Kurdistan, explica que l’origen 
d’aquesta decisió es troba en la sensibilitat d’Öcalan cap a les dones, fruit d’algunes 
experiències vitals personals i polítiques. La resistència d’algunes dones, que va ser 
molt més heroica que la d’alguns homes, va fer que se les comencés a valorar. 

La co-fundadora del PKK, Sakine Cansiz, o la primera dona parlamentaria kurda, Leyla 
Zana, són algunes dones influents que s’han convertit en un símbol per a tot el 
moviment, especialment per a les dones. 

Les seves accions, juntament amb les d’altres dones van gaudir de tant potencial que 
han contribuït a què la seva identitat de dones quedi  reflectida dins l’estructura del 
moviment fins al punt de que s’assumeixi que la seva participació és 
inqüestionablement necessària.  

 

 

 

 



7 
 

3.3. ELS MOVIMENTS DE DONES 

Al 1993 va tenir lloc la creació del primer exèrcit de dones a Bakur. Arran de la 
multiplicitat d’activitat política i social duta a terme per les guerrilles de dones, altres 
dones varen organitzar-se a les seves regions.  

Actualment totes les organitzacions de dones estan integrades a les Comunitats de 
Dones (KJK), la plataforma paraigües dels col·lectius de dones que aglutinen sectors 
ideològics, socials i militars imprescindibles pel moviment kurd. 

Fins a dia d’avui, són molts els mèrits que els moviments de dones han aconseguit a 
nivell formal. Un exemple és que totes les organitzacions del moviment kurd tenen la 
seva secció femenina. A més a més, tots els òrgans apliquen un sistema de co-
presidència als càrrecs. Aquesta política es tradueix en que en qualsevol càrrec ha 
d’estar ocupat sempre per una dona i un home i mai del mateix grup ètnic, també 
s’apliquen quotes als òrgans del 40% (Rodó-de-Zárate i Jorba, 2016). Tanmateix, s’han 
establert disposicions legals per abolir qualsevol tipus de violència i discriminació cap a 
les dones (Vàzquez, 2015). 

 

3.4. LES GUERILLERES KURDES 

Guerrilleres al Kurdistan en podem trobar tant a les milícies mixtes com a les que són  
exclusivament de dones.  

Com he exposat anteriorment, al 1993 neix el primer exèrcit mundial de dones a 
Bakur, actualment anomenades YJA-STAR. A Rojava les Unitats Femenines de Protecció 
(YPJ) és constitueixen al 2012 (podem trobar més informació sobre les seves funcions i 
característiques a l’article adjuntat). 

Les mateixes YPJ, m’escriuen per explicar-me el perquè de la necessitat de la 
militarització de les dones.  El motiu no es justifica merament a través de finalitats 
estratègiques i de combat, sinó que “és una eina essencial per a la igualtat” (un grup 
de dones de les YPJ, 2016) per garantir que les dones participin i estiguin 
representades al mateix nivell que els homes.  

Tot i l’increment de les dones guerrilles durant els últims anys, la seva acceptació no va 
ser immediata. A l’entrevista realitzada a les YPJ, m’expliquen que en un principi no les 
veiem capacitades per poder liderar guerrilles i eren relegades a tasques 
administratives. Aquesta manca de confiança en les dones en aquest context és 
quelcom que es reprodueix en la majoria d’exèrcits, segons indiquen les aportacions 
teòriques de Miren Alcedo (1998) i Laura Sjoberg (1979).  

Cal afegir que l’entrada dones a les milícies no es produeix exclusivament per una 
consciència nacional, sinó que ho fan com una forma d’escapar de l’opressió patriarcal. 
Encara actualment moltes dones kurdes s’introdueixen a les guerrilles perquè per elles 
és el camí cap a la llibertat, no només nacional o del seu gènere, sinó de les seves 
vides.  



8 
 

4. RESULTATS PRINCIPALS 

4.1. HIPÒTESI 1 

La presa de les armes per part de les guerrilleres kurdes és una irrupció per part de les 
dones en un espai tradicionalment masculí, en el que històricament elles no hi ha estat 
benvingudes. Aquest fet en si mateix, ja és indicatiu del procés transformador, no 
obstant no és l’únic. 

El conflicte kurd, no és el primer conflicte històric que incorpora les dones a les seves 
milícies.  En altres lluites, les dones ja en van formar part, però tal com exposa la 
comandant cap i fundadora de les YPJ, Meryem Kobane (2014), van estat relegades a 
un paper secundari. Com a fet diferencial, les dones kurdes han pres un paper actiu i 
principal dins la lluita i és per primera vega que exèrcits exclusius de dones hi són dins 
l’exèrcit general. 

Mahmud Colak (2015), representant davant del Parlament Europeu del Congres 
Nacional del Kurdistan, exposa que a Rojava, són  les dones qui estan plantant cara 
davant les agressions de l’Estat Islàmic i desenvolupen un paper fonamental en la 
resistència. Veiem que aquestes desenvolupen un protagonisme imprescindible pel 
moviment. Així, les guerrilleres kurdes són  l’esperança per les dones d’altres grups 
ètnics de la regió, convertint-se en un col·lectiu de referència per a l’alliberament.  

Mentre que tradicionalment l’emancipació de les dones ha estat considerat un 
assumpte exclusiu de les dones, segons la representat del Moviment Internacional de 
Dones Kurdes, Melike Yasar (2015), al Kurdistan, “la llibertat de les dones significa la 
llibertat pel poble” i aquest ideal ha impregnat la consciència col·lectiva de la societat. 
Les militants de les YPJ m’escriuen dient que la revolució de les dones a Rojava no és 
una finalitat en si mateixa sinó que és un mitjà per l’alliberament: l’alliberament de 
totes les dones i tota la humanitat i afegeixen que “qualsevol revolució nacional que no 
inclogui l’alliberament de les dones no assumirà els seus objectius i estarà condemnada 
al fracàs” (grup de dones de les YPJ, 2016). 

Les dones al Kurdistan no només participen de la lluita al front de batalla (Rodó-de-
Zárate i Jorba, 2016). Tot i així, el grup de militants de les YPJ entrevistades expliquen 
que les milícies de dones han estat clau per trencar amb la marginalitat a la que 
tradicionalment s’ha assignat a les dones. 

En definitiva, les línies de batalla del Kurdistan són, per una banda contra la repressió 
política que nega l’existència al seu poble, i a la vegada contra el patriarcat. L’objectiu 
últim del moviment kurd és l’alliberament de la humanitat i per a assolir-lo, 
l’alliberament de les dones és un mitjà per l’emancipació de la societat.  

Són les experiències de resistència a la lluita per la llibertat de les dones que han 
contribuït a un canvi en l’imaginari. A través de la participació d’algunes dones, moltes 
altres s’han apoderat ja que les han vist com un exemple i per altra banda, els homes 
han passat a considerar-les companyes per igual. Veiem que per a què s’hagi pogut fer 
efectiu el reconeixement de les dones, aquestes han agut d’irrompre un espai que 
tradicionalment ha pertanyut als homes. Aquesta situació ens podria recordar al 



9 
 

procés d’assimilació cultural definit per Maria Jesús Izquierdo (1998). No obstant, el 
cas kurd és una paradoxa, ja que l’estratègia de les dones kurdes a la guerrilla és 
generar la seva lluita amb els seus propis valors. 

La participació de les dones a la guerrilla ha estat un element clau per a què el seu 
alliberament hagi constituït un eix centrat en les prioritats polítiques del moviment 
kurd, així podem validar Hipòtesi 1. La presa de les armes per part de les dones no 
només subverteix estereotips tradicionals sinó que, posa de manifest la imatge de les 
dones com a lluitadores, trencant així amb l’imaginari de les dones com a “ànimes 
belles” que estableix Elshtain (1995). També trenquen amb el que Lodoño (2005) 
anomena la percepció del caràcter antinatural de la violència femenina. Segons YPJ, les 
dones kurdes que han pres les armes s’han convertit en un “referent simbòlic per tota 
la societat i una font de confiança en matèria de defensa i protecció, sobretot per a les 
dones”(grup de dones de les YPJ, 2016).  

No obstant, la societat kurda continua essent una societat conservadora i patriarcal.  
Segons les mateixes dones kurdes queda molta feina a fer tant dins de la societat civil 
com dins del moviment. Tot i així, les guerrilleres, per la seva heroïcitat, són  un 
exemple de referència per a totes les dones i donen opció a què tinguin l’oportunitat 
de plantejar-se el canvi en les seves vides.  

 

4.2. HIPÒTESI 2 I SUBHIPÒTESI 2.1 

Per a una anàlisi de la situació del Kurdistan i de com s’estan abordant les qüestions de 
gènere cal tenir en compte tres factors: l’autoorganització per part de les dones latent 
des dels anys 80, un moviment de majories que ha adoptat l’alliberament de les dones 
coma eix central, i per últim, l’existència de líders que han fet extensiva la necessitat 
d’incloure-les a la lluita.  

La història del poble kurd, és una història d’opressió i persecució. Leyza Zana (1998) 
afirma que les dones són  qui més han patit en tot el procés del conflicte i és que la 
seva discriminació ha esdevingut per ser kurdes i per ser dones. A totes les tragèdies 
que implicava el genocidi kurd, a les dones se’l afegia l’increment de la violència de 
gènere, els crims d’honor...(Belarbi-Kamil, et. al. 2013). Aquesta situació pot esser 
analitzada amb una perspectiva interseccional desenvolupada per Crenshaw (1989), ja 
explicada prèviament.  

És la pressió sexista d’una estructura feudo-tribal, juntament amb l’opressió nacional, 
que incrementen la necessitat de participació de les dones al moviment 
d’alliberament. Així, les dones kurdes, atacades per les diferents estructures de 
dominació, han procedit a autoorganitzar-se  i fer-hi front.  

Per entendre com les seves demandes se situen al centre no podem desvincular el 
context social i ideològic.  Un factor primordial per al desenvolupament d’aquest 
procés d’emancipació és la legitimitat del PKK, el partit del moviment que gaudeix del 
suport de les majories. És una avantatge per les dones estar integrades en un 
moviment que busca combatre la mentalitat patriarcal. 

No obstant, aquesta presa de consciència no és fortuïta sinó que compta amb la figura 
d’Abdullah Öcalan, el líder i promotor de discurs. Trobem per tant, una figura 



10 
 

d’extrema autoritat, que a partit de l’actuació d’algunes dones, considera que 
l’estratègia a seguir és posar les dones al centre de la lluita.  

A més a més, l’existència de dones lluitadores, que han estat exemple per a la societat, 
han contribuït al trencament de la societat patriarcal. Les YPJ m’expliquen que 
demostrant que són plenament hàbils a guerra “s’han convertit en la garantia política 
de la legítima defensa per salvaguardar a la població de les dones” (grup de dones de 
les YPJ, 2016) i ha estat així que els homes hi han dipositat confiança.  

Amb tot això, podem contrastar la Hipòtesi 2 pel que fa al conflicte i les conseqüències 
que en genera, tragèdies i patiment, ha distorsionat la vida de les dones fins al punt 
que s’han vist obligades a lluitar per la humanitat, per la seva nació i per elles mateixes 
replantejant-se el seu rol dins la societat. És a partir d’un conflicte nacional extrem que 
es militaritzen les dones, i és arran de la seva participació que se les reconeix com a 
subjectes. Ens trobem davant d’un conflicte amb característiques excepcionals i fent 
referència a la teoria marxista, veiem com aquest mateix conflicte a generat 
transformacions socials estructurals.  

A la vegada, també podem contrastar Subhipòtesi 2.1 ja que sense que el discurs 
alliberador d’Öcalan hagués estat integrat i acceptat des del PKK les dones haurien 
tingut més dificultats per generar les seves pròpies estructures i possiblement no 
hauria estat viable situar la seva presència i demandes al centre. 

 

5. CONCLUSIONS 

Des de diferents moviments feministes, s’ha dut a terme una crítica a un procés 
d’emancipació de les dones desenvolupat a partir de les consignes d’un ideòleg home, 
Öcalan (Dirik, 2015). No obstant, no és només el seu discurs que va promoure la 
politització de les dones kurdes però, malgrat la presència i la participació de les dones 
en el moviment abans dels escrits d’Öcalan, les seves aportacions van ser clau per a 
l’acceptació per part dels homes del moviment, de la societat i inclús d’algunes dones i 
que per tant, la seva figura, com a referent simbòlic, ha estat estratègica.  

Per últim, voldria destacar la importància que han tingut les dones kurdes per al 
revolució del Kurdistan, ja que sense el seu paper central, no hauria estat possible.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

6. BIBLOIGRAFIA 

ACIK, Necla: “Kobane: the struggle of Kurdish women against Islamic State”. 
OpenDemocracy, 22 d’octubre de 2014, disponible a: 
https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-
kurdish-women-against-islamic-state[Consulta: 4d’abril de 2016]. 

AFSIN, Delal: “The Kurdistan Woman’s Liberation Movement”, Partiya Karkerên 
Kurdistan, disponible a: 
http://www.pkkonline.com/en/index.php?sys=article&artID=180[Consulta: 9 d’abril de 
2016] 

Alcedo, Miren (octubre-gener 1998): “Mujeres de ETA: la cuestión del género en la 
clandestinidad”, La Factoría, n.º 4, pp. 31-40. 

BUTLER, Judith (2001): El género en disputa: el feminismo y la subversión de la 
identidad, México, Paidós. 

BELARBI-KAMIL, Alba; MARCO, Lorena; MARTÍNEZ, Luis. (2013). “La mujer kurda: entre 
el conflicto y la tradición”, a: REPRESA, Fernando (eds.), Mujeres que mueven el 
mundo. Género y Codesarrollo en la sociedad global. Burgos, Editorial Gran via 

COLAK, Mahmud; entrevista per DURÁN, Jose: “En Kurdistán se dan auténticas 
condiciones para una revolución popular”, Diagonal Periódico, 30 d’octubre de 2015, 
disponible a: https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-
autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html[Consulta: 30 d’abril de 2016]. 

CRENSHAW, Kimberlé (1989): “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 
Politics”, The University of Chicago Legal Forum, núm. 140, pp. 139-167. 

DESCONTROL, Editorial (2015): “Les transformacions socials”, a DESCONTROL, Editorial 
(eds.) La Revolució ignorada. Barcelona, Editorial Descontrol. 

DIRIK, Dilar; entrevista per JORBA, Marta, RODÓ, Maria:  “El que hi ha a Kobanê és un 
projecte polític d’emancipació radical”, Directa, mitjà per la transformació social, 6 de 
novembre de 2014, disponible a: https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-
politic-demancipacio-radical[Consulta: 23 d’abril de 2016]. 

DIRIK, Dilar (2015): “The Women’s Revolution in Rojava: Defeating Fascism by 
Contructing an Alternative Society”, a Strangers in a Tangled Wilderness (Ed.), A small 
key can open a large door: The Rojava Revolution, Combustion Books.  

ELSHTAIN, Jean Bethke(1995): Women and War, Chicago-Londres, The University of 
Chicago Press. 

IZQUIERDO, María Jesús (1998): “Los órdenes de la violencia: especie, sexo y género”, 
a FISAS, Vicent (ed.): El sexo de la violencia. Género y cultura de la violencia, Barcelona, 
Icaria. 

https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-kurdish-women-against-islamic-state
https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-kurdish-women-against-islamic-state
http://www.pkkonline.com/en/index.php?sys=article&artID=180
https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html
https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html
https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-politic-demancipacio-radical
https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-politic-demancipacio-radical


12 
 

KOBANE, Meryem. Entrevista per CASAGRANDE, Orsola; ARRUGAETA, José Miguel: 
“Kobane combat en nom de la humanitat contra una manera de pensar que no 
reconeix religions, ètnies ni llengües” Directa, mitjà per la transformació social, 29 
d’octubre de 2014, disponible a: https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-
humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-
ni[Consulta: 3 de maig de 2016]. 

LODOÑO, Luz María (agost 2005): “La corporalidad de las guerreras: una miradad 
sobre las mujeres combatientes desde el cuerpo y el lenguaje”, Revista de Estudios 
Sociales, núm. 21, pp. 67-74. 

MARX, Karl (1970): La miseria de la filosofía, Mèxic, Siglo veintiuno editores (data de 
publicació del llibre original: 1847). 

NASH, Mary; TAVERA, Susana (eds.) (2003): Las Mujeres y las guerras. El papel de las 
mujeres en las guerras de la edad antigua a la contemporánea, Barcelona, Icaria. 

ÖCALAN, Abdullah (2011): Democratic Confederalism, Colonia, International Initiative 
Edition. 

ÖCALAN, Abdullah (2013): Liberating Life: Woman’s Revolution, Colonia, International 
Initiative Edition. 

RODÓ-DE-ZÁRATE, Maria; JORBA, Marta (gener-juliol 2016). “Piedras para la 
reconstrucción de Kobanê: Una revolución feminista en el Kurdistán”, Revista Latino-
americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, vol. 7, núm. 1, pp. 178-186. 

ROJAS DE FERRO, Maria Cristina (1998). “Las ‘almas bellas’ y los ‘guerreros justos”. 
Revista En otras palabras: Mujeres, guerra y paz, núm. 4, pp. 38-48. 

SCHUMANN, Gerd (1998): Las mujeres en Kurdistán, Hondarribía, Editoral Hiru. 

SCOTT, Joan. W, (primavera 1988): “Deconstructing Equality-versus-Difference: Or, the 
Uses of Poststructuralist Theory for Feminism”, Feminist Studies, vol. 14, núm. 1, pp. 
32-50.  

SCOTT, Joan. W. (1990): “El género: una categoría útil para el análisis histórico”, a 
AMELANG, James; NASH, Mary (eds.): Historia y género: las mujeres en laEuropa 
moderna y contemporánea, València, Alfons el Magnanim. 

SJOBERG, Laura (1979): Gendering Global Conflict: Toward a Feminist Theory of War, 
Nova York, Columbia University Press. 

“The Kurdistan Women’s Liberation Movement for a Universal Women’s Struggle”,  
Komalên Jinên Kurdistan, (n.d.): disponible a: http://www.kjk-
online.org/hakkimizda/?lang=en [Consulta: 20 d’abril de 2016]. 

VÀZQUEZ, Jordi (2015): Kurdistan, el poble del sol, Manresa, Tigre de Paper. 

 

https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni
https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni
https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni
http://www.kjk-online.org/hakkimizda/?lang=en
http://www.kjk-online.org/hakkimizda/?lang=en


13 
 

YASAR, Melike; entrevista per ALBANI, Leandro: “La revolución en Rojava es una 
revolución de las mujeres”, Resumen Latinoamericano, 13 de maig de 2015, disponible 
a: http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-
rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/[Consulta: 30 d’abril de 2016]. 

YJA-STAR: Entrevista per KOCABIÇAK, Evren : “Interview with the World’s First Army of 
Women: YJA-STAR”,  İsyan Devrim Özgürlük , 23 de març de 2015, disponible a: 
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-YJA-
STAR/[Consulta: 28 de març de 2016]. 

YPJ: “Entrevista con un grupo de militantes de las YPJ, Plataforma Kurdiscat”, 6 d’abril 
de 2015, disponible a:http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-
grupo-de-militantes.html[Consulta: 18 d’abril de 2016]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/
http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-yja-star/
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-yja-star/
http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-grupo-de-militantes.html
http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-grupo-de-militantes.html


 

 

 

 

 

7. ANNEXES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

7.1. ARTICLE ACADÈMIC  

“LES GUERILLERES KURDES: CONTRA L’IMPERI I EL PATRIARCAT” 

 

“Cuatro mariposas volaban alrededor del fuego, la primera, desde la lejanía, 
descubrió que el fuego producía luz, y volvió a sus compañeras a contárselo. La 
segunda, intrigada y atraída por la luz, se acercó aún más y descubrió que el 
fuego daba calor, y también se lo contó también a las demás. La tercera 
mariposa quería descubrir aún más, y se acercó tanto que el fuego la quemó 
un poco. Inmediatamente se lo contó a las demás. La cuarta, quería 
comprender plenamente el espíritu de fuego, se acercó tanto, que murió 
abrasada por las llamas". 
(Extret d’una entrevista a un grup de militants de les milícies de dones de 
Rojava realitzada per la plataforma Kudiscat) 

 

INTRODUCCIÓ 

La violència, la lluita i la guerra són conceptes tradicionalment lligats a un imaginari 

masculí, però en el cas del Kurdistan les dones han pres un protagonisme rellevant en 

la seva lluita. Així, l’objectiu principal de la recerca ha estat l’aprofundiment en l’estudi 

de la situació de les dones guerrilleres al Kurdistan. 

L’elecció d’aquest objecte d’estudi rau en l’excepcionalitat del cas. La situació al 

Kurdistan és un fet insòlit, ja que al Kurdistan s’hi ha desenvolupat un moviment 

d’alliberament, no només encapçalat per dones, sinó que l’emancipació de les dones 

ha passat a ser un eix vertebral tan prioritari com la qüestió nacional. Al Kurdistan, la 

lluita no es du a terme només en contra de l’Estat, també en contra del patriarcat i de 

la masculinitat. Així, el fet de que s’estigui duent a terme un moviment d’aquestes 

característiques a l’Orient Mitjà, implica per si mateix grans transformacions 

estructurals que són la motivació principal d’aquesta investigació. 

Cal afegir, que tot i que a ulls del món occidental, la  fascinació de les dones kurdes 

guerrilleres és relativament recent, aquestes hi han estat actives des de dècades 

enrere. Aquesta història de lluita rau oblidada a ulls d’una perspectiva etnocèntrica 

dels estudis vigents sobre el poble kurd. De la mateixa manera, també manquen 

estudis que ofereixin una explicació a les condicions que permeten que les dones 

puguin transgredir el seu rol socialment assignat. Un rol de submissió i passivitat. Les 

milicianes kurdes han pres un paper no només actiu, sinó primordial en un conflicte 

armat. L’adopció d’aquest rol actiu es contraposa amb el rol tradicionalment femení.  

Per tant, l’objectiu principal d’aquest treball d’investigació és explorar la transformació 

de la identitat de les dones milicianes kurdes en un procés autoorganitzatiu i de 

recuperació de poders i llibertats.  



iii 
 

Més concretament, pretenc aprofundir en dos àmbits centrals. En primer lloc sobre 

com a través de la participació en les guerrilles, les dones kurdes s’han apoderat d’una 

identitat política, han transformat els estereotips de gènere imposats i han creat nous 

models de referència per a totes les dones. Per altra banda, el meu altre objectiu és 

investigar al voltant de les condicions que han promogut aquests canvis i sobre els 

motius que expliquen que l’alliberament de gènere hagi passat a ser un objectiu 

principal en un moviment d’alliberament nacional. 

 

FORMULACIÓ D’HIPÒTESIS 

A través de tota la informació i motivacions descrites prèviament, em plantejo dues 
hipòtesis principals per intentar donar explicació a la situació que conforma l’actual 
context del Kurdistan en clau de gènere: 

Hipòtesi 1: Les guerrilleres kurdes a través de les seva participació directa al 
conflicte, s’apoderen com una identitat política, assolint transformar els 
estereotips imposats per a elles i creen nous models de referència  

Hipòtesi 2: La situació de conflicte fa que l’alliberament de les dones hagi 
passat a ser un eix central en el moviment kurd i que el context gaudeixi d’una 
situació d’excepcionalitat 

Subhipòtesi 2.1: El conflicte, juntament amb la defensa d’una ideologia 
alliberadora com el confederalisme democràtic, que manté com a 
premissa que “el poble kurd no serà lliure fins que les dones kurdes no 
ho siguin”, són la clau per donar explicació a les transformacions de 
gènere que està experimentant el Kurdistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

MARC TEÒRIC 

PERSPECTIVA D’ANÀLISI 

L’enfocament teòric que vull aplicar a la meva investigació és la teoria del gènere 
constructivista.  

Amb aquesta perspectiva podem observar quines implicacions té el gènere en la 
construcció de les identitats i com aquestes construeixen uns sistemes de relacions 
socials complexes. Són  aquests sistemes, que a partir de les diferencies sexuals, 
configuren la creació socio-cultural dels rols assignats a dones i homes. 

Utilitzant les aportacions de la teòrica Joan Scott, el gènere pot definir-se com un 
“element constitutiu de les relacions socials basades en les diferències que distingeixen 
els sexes i és una forma primària de relacions significants de poder” (Scott, 1990: 44). 
Així, el gènere no només assigna rols sinó que manté lligams amb una distribució 
jeràrquica de l’estructura social. És una categoria que ens serveix per posar en qüestió 
construccions i representacions socials que s’han assumit com naturals, com és el cas 
del pacifisme de les dones.  

Seguint aquesta perspectiva de caràcter constructivista i allunyada d’un essencialisme 
biològic, no hi ha cap identitat ni innata ni immutable sinó que com Scott apunta, són 
el resultat d’una construcció social articulada històricament. 

No obstant, no existeix un consens fàctic sobre les identitats de gènere dins la teoria 
feminista, sinó que aquest enfocament ha tingut efectes rellevants derivant en un 
debat, encara obert social i acadèmicament, entre les postures enfrontades de “la 
igualtat” i “la diferència“. El primer sosté que les diferències entre gèneres són un 
instrument de dominació masculina i que les injustícies del sexisme radiquen en la 
marginació de les dones i la distribució de bens socials desiguals. Per altra banda, el 
feminisme de la diferència vol lluitar contra la imatge de dona oprimida i busca la 
valoració social de la diferencia, que considera que és existent.  

Encara amb aquest dilema sense resoldre, certes autores han intentat consolidar-lo 
assumint que “la dicotomia igualtat i diferència, planteja una elecció impossible” 
(Luna, 2000, 28) ja que el feminisme de la diferència, en un sentit últim, persegueix la 
igualtat a través de la seva existència com a dones. Mentre que, per altra banda, les 
posicions de la igualtat  coincideixen amb el mateix objectiu però a l’obviar la 
diferència poden deixar de banda l’experiència real del fet de ser dona.  

En aquest sentit, Joan Scott (1988) considera que estem davant d’un fals dilema i que 
el debat “igualtat versus diferència” és un atzucac que ofereix ambdues opcions com si 
fossin interdependents i excloents. Per Scott no existeix una entitat homogènia de 
dona enfrontada a una altra d’home, sinó que existeixen una multiplicitat de relacions 
socials i per tant la lluita contra la subordinació ha de ser visualitzada de formes 
específiques i diferents. És per això que proposa les anàlisis post-estructuralistes, amb 
l’objectiu d’eliminar els valors absoluts de la societat i visibilitzar la pluralitat, i no la 
unitat dels subjectes.  



v 
 

En definitiva, la importància per la superació de la subordinació de les dones rau en 
posar en qüestió les identitats essencials independent de la consideració sobre si les 
dones han de ser idèntiques als homes per a què se les reconegui com a iguals o si, per 
altra banda, han de reafirmar la seva diferència (Mouffe, 1992, 373). 

Cal plantejar-se la multiplicitat de les formes de la categoria de dona, ja que 
“l’asimetria entre homes i dones significa coses diferents en contextos diferents” 
(Lamas, 1986, 184). Així, segons Judith Butler (2001), podem evitar colonitzar les 
cultures no occidentals. D’aquesta manera, podem fer visible diferents moviments de 
dones, cadascun amb la seva perspectiva política.  

És per aquest motiu que la perspectiva que adoptaré serà des de la interseccionalitat, 
concepte introduït per Crenshaw (1989) per destacar que existeixen diferents 
estructures de subordinació (podem parlar de classe, ètnia, gènere, entre altres) que 
configuren la identitat i discriminacions a la vida de les persones. Així, Crenshaw no 
parla d’una suma de desigualtats sinó que planteja que aquestes interseccionen de 
manera diferent per a cada situació personal i grup social.  

Per últim, vull concloure amb que la teoria sociològica que utilitzaré de referència per 
al desenvolupament del la meva recerca és la teoria del conflicte marxista. El conflicte 
no només desenvolupa relacions canviants dins l’estructura social, sinó que és tot el 
sistema que pateix transformacions a causa del conflicte (Marx, 1970/ 1847). Així, 
podem entendre que el conflicte social pot ésser motor de transformació social i per 
tant és un mecanisme de canvi social. 

 

DONES I PARTICIPACIÓ EN GUERRES 

Malgrat tots els prejudicis que han intentat impedir i ocultar la  participació de les 
dones en conflictes armats, i que les representacions tradicionals del gènere no 
accepten que les dones siguin combatents, elles hi han estat presents en nombrosos 
esdeveniments que han configurat la història (Nash i Tavera, 2003).  

Arran del increment de les dones en cossos armats, la seva presència ha començat a 
estar més acceptada però aquesta acceptació està subordinada a la tolerància 
patriarcal. Quan es fa esment a les guerrilleres sempre se les identifica com a “dones 
guerrilleres” especificant la seva essència de dona mentre que els homes simplement 
són  identificats com a “guerrillers” (Sjoberg, 1979). 

Tot i que la participació de les dones en conflictes armats sigui una transgressió del seu 
rol,  no necessàriament ha de vincular-se a l’emancipació de les dones ni vol dir que 
aquestes no actuïn sota l’autoritat masculina. Normalment, se les inclou als exèrcits no 
pas perquè aquests es qüestionin els seus privilegis de gènere sinó perquè elles són 
capaces d’apropiar-se dels valors masculins (Sjoberg, 1979). Encara amb això, una 
vegada incloses, sovint es veuen infravalorades, tant pels seus companys com per elles 
mateixes. Veiem així que tant per part dels exèrcits, com per part de tota la societat, 
existeix una gran desconfiança cap a la presa d’armes per part de les dones (Alcedo, 
1998). Així, el que acaba succeint, és que les dones que participen en activitats 



vi 
 

masculines, acaben assumint les formes de fer i comportament masculins, produint-se 
així, una assimilació cultural (Izquierdo, 1998).  

Amb això, existeix cert consens acadèmic sobre els motius que dificulten la concepció 
de les dones com a guerreres. Aquests rauen en la idea d’Elshtain (1995) de les 
“ànimes belles” i els “guerrers justos”. Aquesta metàfora és proposada per tractar els 
rols construïts sobre dones i homes i com les representacions que han marcat les 
guerres i han construït normes de gènere tradicionals s’han estès fins a considerar-se 
naturals. És aquest imaginari que posiciona a les dones en una postura passiva i de 
patiment que dificulta que se les pugui concebre com a lluitadores. En la mateixa línia, 
es percep un caràcter antinatural de la violència femenina i les dones que no segueixen 
l’ordre que les defineix com a passives són condemnades amb severitat ja que no 
segueixen la norma social (Lodoño, 2005). 

L’autora Rojas de Ferro (1998) desenvolupa aquesta idea, afegint que aquesta 
invisibilització de la  participació de les dones a les guerres, té efectes negatius en les 
relacions de poder. A més a més, esmenta la divisió d’esferes públiques i privades. 
Defineix com l’esfera pública està masculinitzada i s’associa amb la raó, per tant és on 
hi té lloc la política i els sentiments de poder, és a dir on hi poden participar els homes. 
En canvi, l’esfera privada on hi participen les dones, està feminitzada i per tant, 
subordinada dins una escala jeràrquica de poder (Sjoberg, 1979). Aquesta esfera queda 
exclosa de la política, i per tant, les dones també. 

Seguint les perspectives de les autores citades anteriorment, ens trobem davant un 
context en el que la guerra, pels homes es tradueix en un reforçament de la 
socialització de gènere mentre que per les dones és un procés de ruptura. Així, la 
transgressió de les dones guerrilleres és el propi gènere a través de la irrupció d’un 
espai tradicionalment considerat masculí. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

EXPLICACIÓ DEL CAS 

EL KURDISTAN  

El Kurdistan és la nació sense estat més gran del món. Les seves fronteres no estan 
clarament delimitades però actualment es troba entre els estats de Turquia, Síria, Iraq i 
Iran. Té una extensió d’uns 500.000 km2 i una població total aproximada de 40 milions 
(Izady, 1992). Encara avui en dia, la realitat kurda és pràcticament desconeguda per al 
món sencer i especialment per a Occident.  

La característica comuna de totes les regions kurdes és la seva condició de nació 
oprimida. El poble kurd ha estat negat de drets i identitat, perseguit, oprimit, 
represaliat, assetjat. Són  tants els atacs patits que fan que podem parlar del genocidi 
kurd. Tot i així, la realitat contextual de cada regió del Kurdistan és extremadament 
diferent ja que s’han viscut processos polítics paral·lels, moltes vegades aïllats i sense 
estar coordinats i per tant la societat i cultura que els conforma tenen característiques 
distintes. 

És per aquest motiu que voldria destacar que d’ara en endavant totes les explicacions i 
anàlisis que dugui a terme seran referides al Kurdistan Nord, Bakur (situat a l’Estat 
Turc) i el Kurdistan Occidental, Rojava (a l’Estat Siri). La concreció de la recerca la duré 
a terme sobre aquestes dues regions donades les similituds que comparteixen en la 
seva estratègia política i en el seu model organitzatiu.  

La revolució kurda a Rojava està adoptant el mateix model ideològic i estratègic que a 
Bakur (Acik, 2014, Dirik, 2014). Aquest model neix de la línia política del Partit dels 
Treballadors del Kurdistan, PKK (actualment considerat organització terrorista per, 
Turquia, la Unió Europa i els Estats Units), liderat pel filòsof i ideòleg del moviment 
kurd, Abdullah Öcallan. Durant el desenvolupament de la meva investigació en faré 
nombrosos esments ja que és el partit que gaudeix del suport de la majoria social 
kurda i que per tant té la capacitat de crear-ne consciència. Per tant, per entendre el 
moviment kurd, cal analitzar l’organització del PKK i l’ideari que desenvolupa Öcallan. 

El PKK neix el 1978. És el partit revolucionari del Kurdistan, en els seus inicis d’arrel 
marxista-leninista. M’agradaria destacar que el congrés fundador del PKK estava 
constituït per 22 persones, dues de les quals foren dones, Kesire Yıldırım i  Sakine 
Cansiz. Faig una especial menció a aquestes dones perquè han estat un referent 
essencial per al moviment de dones kurdes i per a la lluita de l’alliberament del 
Kurdistan. El seu paper, tindrà una especial influència en la línia ideològica en termes 
de gènere que adoptarà posteriorment el PKK i la resta del moviment.  

Arran de diverses reflexions d’Öcalan inspirades en les aportacions de pensadors com 
Murray Boochin i Immanuel Wallerstein, al 2005 la ideologia del moviment 
d’alliberament kurd fa un gir cap al “Confederalisme Democràtic”, meta de tots els 
col·lectius i partits agrupats a la Confederació de pobles del Kurdistan (KCK) (Vàzquez, 
2015). El KCK és l’organització paraigües de les organitzacions polítiques, socials i 
militars kurdes. Està constituït per 4 partits polítics (un per cada regió kurda), 
organitzacions femenines, militars i juvenils.  



viii 
 

Orientat en el municipalisme llibertari, el confederalisme democràtic és la nova forma 
d’organització social per la que apostarà i aposta el moviment kurd i que persegueix 
una administració política democràtica sense estat: 

“El Confederalismo Democrático es un paradigma social no-estatal. No es controlado por un 
Estado. Al mismo tiempo, el Confederalismo Democrático es el proyecto original organizacional 
y cultural de una nación democrática. El Confederalismo Democrático se basa en la 
participación de base. Sus procesos de toma de decisiones yacen en la comunidad. [...] 
Confederalismo Democrático en Kurdistán es también un movimiento antinacionalista. Apunta a 
la realización del derecho a la autodefensa de la gente a través del avance de la democracia en 
todo Kurdistán sin cuestionar las fronteras” (Öcalan, 2011: 33). 

A més a més, un dels pilars centrals del Confederalisme Democràtic és el feminisme i 
l’aposta per l’emancipació i el reconeixement de les dones. En critica l’opressió i 
l’esclavitud. La proposta d’Öcalan consisteix en trencar amb el sistema de dominació 
patriarcal i matar l’imaginari de mascle dominant de la societat, és el que estableix 
com “teoria de la ruptura”. (Öcalan, 2013: 18).  

“Matar al hombre dominante es el principio fundamental del socialismo. Ese es el significado de 
la potencia letal: matar la dominación unilateral, la desigualdad y la intolerancia. Además, es 
matar al fascismo, la dictadura y el despotismo. Deberíamos ampliar este concepto para incluir 
todos estos aspectos”(Öcalan, 2013: 34). 

Es parteix de la base de que la mentalitat masculina fomenta totes les formes de 
dominació i aquestes s’han d’abolir per al foment de la construcció d’una societat 
lliure. “Erkegi öldürmek” (matar al mascle) es va convertir en un lema especialment 
popular entre els kurds. Aquesta idea va impregnar tant a la societat com al moviment 
d’alliberament, que varen constituir-se cases de meditació, on es duen a terme els 
“projectes de reeducació d’homes” obertes a tots aquells que vulguin rebre formació 
per a la deconstrucció de la masculinitat. Es tracta de projectes formatius de nou 
mesos sobre història i política des del punt de vista de les dones. Aquestes cases de 
meditació també estan obertes de les dones que vulguin reeducar-se i alliberar-se de 
la perspectiva masculina en la que se les ha educat (Arte, 2016). 

 

DONES DE REFERÈNCIA 

És sorprenent com el líder d’un moviment que té lloc a l’Orient Mitjà adopta aquesta 
postura en relació a les dones. A una entrevista amb P. R., periodista i activista per 
Kurdistan, m’explica que l’origen d’aquesta decisió es troba en la sensibilitat d’Öcalan 
cap a les dones, fruit d’algunes experiències vitals. La primera va ser la vivència d’haver 
vist de petit com les seves germanes van ser venudes per casar-se a canvi de llaunes de 
blat. Un altre dels impactes va ser arran de la resistència d’algunes dones, que va ser 
molt més heroica que la d’alguns homes i per tant, fa que se les comenci a valorar. A 
més a més, no és casual que els primers escrits d’Öcalan en relació a l’alliberament de 
les dones els realitzi des de la presó, ja que en aquell moment el suport majoritari que 
va rebre va ser per part de les dones. 

Una de les dones més influents va ser la co-fundadora del PKK, la ja anomenada 
anteriorment Sakine Cansiz, assassinada a París el 2013 juntament amb dues dones 



ix 
 

kurdes més Didan Dogan i Leyla Soylemez . Al 1980, just abans del cop d’Estat turc, va 
ser empresonada amb altres milers d’incomptables kurds. A la presó, les dones eren 
explotades, humiliades i torturades. Cansiz fou la primera en continuar amb les 
reivindicacions del moviment kurds des de la presó, des d’on va començar a traçar 
llaços de companyonia i solidaritat. El moviment que va dur a terme va transgredir els 
murs de les presons, primer a través dels familiars dels presos i així succeeix que 
moltes més dones s’incorporen al moviment. Cansiz es va convertir en un símbol de la 
resistència kurda per a tot al moviment, especialment per a les dones (Arte, 2016). 

Una altra dona de referència és Leyla Zana, la primera dona kurda en obtenir un escó 
al Parlament Turc al 1991. Durant el seu discurs d’investidura, i influenciada pel 
moviment iniciat per Cansiz, va pronunciar en kurd que “prometia promoure la 
fraternitat entre kurds i turcs”. Aquesta acció, va fer que fos empresonada a la vegada 
que es va convertir en un altre símbol per a totes les dones.  

Paral·lelament, al front, l’actitud de moltes dones també va ser de gran potencial. Un 
exemple és el cas de la comandant Beritan. En mig d’un combat, mentre l’altre 
comandant, germà d’Öcalan, dóna l’ordre de retirada de totes les files, la comandant 
Beritan, resisteix i decideix lluitar fins el final.  

Per concloure aquest apartat, vull destacar que són moltes més les dones que han 
demostrat la vàlua de la seva resistència i el seu compromís de la causa. El moviment 
kurd compta amb una infinitat de dones màrtirs i lluitadores que han contribuït a què 
la seva identitat de dones quedi reflectida dins l’estructura del moviment fins al punt 
de què s’assumeixi que la seva participació és inqüestionablement necessària.  

 

EL KURDISTAN I ELS MOVIMENTS DE DONES 

Si prèviament he fet aquest esment específic al PKK, al KCK i als escrits de Öcalan, és 
perquè aquests tenen una gran vinculació al moviment d’alliberament de dones que 
està esdevenint al Kurdistan i són la clau pel desenvolupament del conflicte kurd. Així, 
per entendre el context és necessari citar el context ideològic en què es du a terme. 

Havent fet aquest aclariment, voldria retornar a la situació real de les dones kurdes, al 
que està succeint dins el seu moviment i al procés de transformació que està tenint 
lloc. És a partir de l’alliberament de Kobanê (el cantó central dels tres cantons 
autònoms de Rojava) i les imatges de les guerrilleres kurdes, que a Occident ens 
comencem a fascinar per l’actuació i protagonisme que estan prenent les dones al 
conflicte. No obstant, la seva organització té el seu origen dècades enrere.  

Cronològicament, al 1993 va tenir lloc la creació del primer exèrcit de dones a Bakur. 
Arran de la multiplicitat d’activitat política i social duta a terme per les guerrilles de 
dones, altres dones varen organitzar-se a les seves regions.  

Seguidament, al 1995 va tenir lloc el primer Congrés de l’Alliberament de les Dones al 
Kurdistan, on es forma la Unió de Dones Lliures del Kurdistan (YAJK). Al 1999 apareix el 
primer partit de dones, actualment anomenat Partit de l’Alliberament de les Dones 
(PJA). No obstant, en un context històric en el que l’objectiu és confederar les lluites, al 



x 
 

2005 es crea l’organització femenina de la KCK, la Comunitat de Grans Dones (KJB), a 
Bakur. El seu objectiu principal era estendre l’organització femenina de les dones per a 
què aquestes tinguessin un paper principal en la construcció d’una confederació 
democràtica (Gatamaula, 2015).  

Actualment les organitzacions de dones estan integrades a les Comunitats de Dones 
(KJK) a Bakur i a les Yekîtiya Star a Rojava. Aquestes són  les organitzacions paraigües 
de dones que aglutinen sectors ideològics, socials i militars de dones imprescindibles 
pel moviment kurd. Són moltes les associacions o col·lectius de dones que participen 
de la lluita en diferents àmbits, no només al front de batalla. Trobem cases de dones, 
acadèmies, cooperatives... No obstant, per entendre el seu funcionament, estratègia i 
ideologia em centraré en l’aprofundiment de les organitzacions que tenen una funció 
coordinadora i vertebren el moviment, les ja anomenades KJK i Yekîtiya Star. 

Aquestes organitzacions, que coordinen les dones que participen en diferents espais 
de la lluita, vetllen pel desenvolupament d’una identitat alliberadora per a les dones a 
tots els espais vitals. La premissa central és que l’emancipació d’un poble està subjecte 
al nivell de llibertat que tenen les dones del mateix. En altres paraules, assumeixen que 
llibertat d’un poble només pot esser efectiva si les dones també són lliures.  

Posteriorment, a l’anàlisi de resultats veurem quins són els motius que donen 
explicació a aquest apoderament de les dones, però prèviament m’agradaria fer un 
repàs de quins són  els espais que elles estan conquerint i constituint.  

Totes les organitzacions del moviment kurd tenen la seva secció femenina. Hem vist el 
cas de les KJK, amb paral·lelisme amb les KCK. El mateix succeeix amb els partits 
polítics, o exèrcits. D’aquesta manera, es garanteix que les demandes de les dones 
queden representades en tots els àmbits. Aquest ha estat un procés clau per a què les 
dones puguin desenvolupar la seva pròpia perspectiva política i social en lloc 
d’assimilar les característiques dels homes, segons exposa el Manifest del Moviment 
de Dones del Kurdistan.  

Tant és així que totes les organitzacions membres de la KCK han aplicat un sistema de 
co-presidència als càrrecs. És un dels mecanismes claus que materialitzen la 
participació de les dones a qualsevol tipus d’estructures. Aquesta política es tradueix 
en què qualsevol càrrec d’una organització mixta, ja sigui una alcaldia, un comitè de 
barri o el comandament d’una guerrilla ha d’estar ocupat sempre per dues persones i 
aquestes han de ser sempre una dona i un home i mai del mateix grup ètnic. No només 
això, sinó que a moltes organitzacions l’elecció de la candidata està oberta només a les 
dones, d’aquesta manera es garanteix que no es banalitza la decisió i que la 
representant vetllarà pels interessos de les dones i traslladarà i aportarà les 
perspectives i debats que aquestes estan desenvolupant als seus moviments (Rodó-de-
Zárate i Jorba, 2016). 

A més a més, qualsevol òrgan ha d’estar format per un 40% de dones, un 40% d’homes 
i un 20% que queda a elecció natural per individus independentment del seu sexe 
prioritzant minories ètniques o religioses (Vàzquez, 2015).  

Un altre factor que mostra la presa de consciència de gènere a nivell formal són les 
següents disposicions legals a Rojava. Emeses al cantó de Cizîrê al 2014, a Rojava 



xi 
 

s’estableix la persecució formal de qualsevol violència de gènere, qualsevol agressor és 
condemnat a l’ostracisme i queden prohibits els crim d’honor. A més a més, es 
prohibeixen els matrimonis forçosos i la poligàmia i s’igualen els drets laborals i socials 
(Vàzquez, 2015). 

 

LES GUERILLERES KURDES 

Havent vist quina és la situació actual del Kurdistan i concretament de les dones, 
voldria centrar-me en l’anàlisi de les guerrilleres, l’objecte central de la recerca.  

Guerrilleres al Kurdistan en podem trobar tant a les milícies mixtes com a les que són  
exclusivament de dones. A Bakur els principals exèrcits són les Forces de Defensa 
Popular (HPG) i la secció femenina, les Unitats de Combat de Dones (YJA-STAR). A 
Rojava trobem les Unitats de Protecció Popular  (YPG) i l’exèrcit de dones, les Unitats 
de Protecció de la Dona (YPJ).  

Cal destacar que els exèrcits de dones són  independents i sota cap cas estan 
subordinats al seu anàleg mixt. Existeix una coordinació entre ells però tots els exèrcits 
són autònoms. Els exèrcits de dones kurdes estan integrats i parteixen de la mateixa 
base que la resta del moviment de dones. Tot i així, els exèrcits gaudeixen d’especial 
independència en la seva estructura militar. L’activista kurda a la diàspora Dilar Dikir 
(2014) explica que tant les milícies mixtes com les de dones se centren en l’educació 
ideològica i política, però que les milícies de dones posen especial èmfasi en l’educació 
i l’apoderament de les dones i promou la participació de les dones com un segell 
distintiu.  

Com ja he exposat anteriorment, és al 1993, quan apareix el primer exèrcit de dones a 
Bakur, essent el primer exèrcit mundial de dones. Des del 2014 s’anomenen YJA-STAR, 
la seva estructura, com ja he comentat és autònoma i es defineixen a si mateixes com: 

“Les responsables del desenvolupament en la consciència en la defensa i autodefensa de les 
dones i persones al Kurdistan. Són responsables de l’enfortiment de les organitzacions de la 
legítima defensa de les dones. La seva missió és ser la força d’autodefensa de les dones kurdes 
dins les forces guerrilleres. Protegeixen les dones i tots els kurds de qualsevol tipus d’assalt i 
atac. [...] En contra dels assetjaments les YJA-STAR defensen tots els valors revolucionaris a 
nivell ideològic, polític i social. A la vegada desenvolupen una consciència, organització i lluita 
contra tot tipus d’opressió i violència cap a les del dones”  (Extret del Manifest de les KJK). 

El mateix succeeix a Rojava, però al 2012 amb les YPJ. En la mateixa línia que ocorre 
amb la creació de les milícies de dones a Bakur, Les YPJ neixen davant la necessitat de 
creació d’una estructura femenina pròpia. És una forma d’apoderament i també de 
demostrar la capacitat de les dones d’assumir les mateixes funcions que els homes a 
l’exèrcit. Així, es considera que són  necessàries per a fer contrapès a les milícies 
mixtes, que tot i comptar amb la participació de dones, són tradicionalment 
masculines i de caràcter opressor cap a les dones (Editorial Descontrol, 2015). 

Poden sorgir dubtes sobre la necessitat de la militarització de les dones. Les YJA-STAR 
(2014) donen explicació als motius que fonamenten aquesta necessitat. En primer lloc, 
cal esmentar que la introducció de les dones a les milícies kurdes no s’explica 



xii 
 

merament a través de finalitats estratègiques i de combat, sinó que es considera un 
instrument d’igualtat per a què les dones puguin gaudir de les mateixes possibilitats 
que els homes. En una entrevista realitzada a unes militants de les YPJ, elles mateixes 
afirmen que la incorporació de les dones a la guerrilla “és una eina essencial per a la 
igualtat”. Per altra banda, davant la situació de conflicte que impera en el Kurdistan, la 
lluita per l’alliberament nacional només es pot dur a terme mitjançant la guerra i 
l’exèrcit. D’aquesta manera, és inevitable que els models d’organització de les dones 
siguin a través de la militarització. Per elles, la lluita és l’única via per garantir la 
defensa del seu poble i d’elles mateixes.  

Entre el 1987 i 1994, s’estima que el percentatge de dones guerrilleres kurdes va 
créixer d’un 1 a un 20% i actualment en són  al voltant del 45% (Sharifi, 2011) , les YPJ 
les conformen entre 7 i 10 mil dones (Acik, 2014). Encara que l’increment de les dones 
a la guerrilla fou molt viu, la seva acceptació no va ser ni senzilla ni immediata. Segons 
explica el manifest de les KJK existia una manca molt gran d’autoconfiança per part 
seva, i de confiança per part dels seus companys. Per part de les mateixes dones, 
moltes consideraven que el seu paper no era ser proactives a la guerra sinó que havien 
d’acomplir amb la funció de responsabilitzar-se de les cures de les llars i dels homes 
guerrillers. El que succeïa amb els homes, és que no les veiem capacitades per poder 
liderar guerrilles i dur a terme estratègies militar i en molts casos les sotmetien a 
xantatges sexual. A l’entrevista amb la militant de les YPJ, ella confirma que durant la 
primera entrada de les dones a les guerrilles, la seva funció estava restringida a 
tasques administratives i se les considerava ineficaces en la guerra.  Aquesta manca de 
confiança en les dones en aquest context, no és ni molt menys exclusiu del cas del 
Kurdistan, si no que és quelcom que es reprodueix en la majoria d’exèrcits, segons 
indiquen les aportacions teòriques de Miren Alcedo (1988) i Laura Sjoberg (1979).  

Cal afegir que l’entrada de dones a les milícies no es produeix exclusivament per una 
clara consciència nacional, sinó que per elles també és  una forma d’escapar de 
l’opressió. Moltes dones comencen a entrar a la guerrilla ja que ho veuen com un camí 
de fugida de les famílies i dels matrimonis forçosos. Encara actualment moltes dones 
kurdes s’introdueixen a les guerrilles perquè per elles és el camí cap a la llibertat, no 
només nacional o del seu gènere, sinó de les seves vides.  

Per finalitzar aquest apartat, voldria destacar el compromís que suposa per a la 
població kurda i sobretot per a les dones, la participació a la guerrilla. Al Kurdistan, 
totes aquelles que entren a la guerrilla renuncien pràcticament a qualsevol vincle 
familiar. No s’admeten dones que siguin mares, pel que fa que el perfil majoritari 
d’integrants, són dones joves solteres o excepcionalment dones a qui els han 
assassinat les filles o fills. Una altra qüestió a destacar és que, dins dels grups 
guerrillers està taxativament prohibida qualsevol tipus de relació amorosa. Els motius 
són  per evitar relacions de poder i per garantir la concentració a la guerrilla. En una 
entrevista a un grup de les YPJ realitzada per la plataforma Kurdiscat (2015) elles 
afirmen que quan “decideixes entrar a la guerrilla, decideixes també abandonar les 
teves relacions personals d’amor”. Veuen una incompatibilitat entre l’estima individual 
i l’estima i la lluita per tota la humanitat i persones i pobles oprimits. És per aquest 
mateix motiu que també es priva la maternitat.  

 



xiii 
 

 

RESULTATS PRINCIPALS 

Hipòtesi 1: Les guerrilleres kurdes a través de les seva participació directa al 
conflicte, s’apoderen com una identitat política, assolint transformar els 
estereotips imposats per a elles i creen nous models de referència 

La presa de les armes per part de les guerrilleres kurdes és una irrupció per part de les 
dones en un espai tradicionalment masculí, en el que històricament elles no hi han 
estat benvingudes. Aquest fet en si mateix, ja és indicatiu del procés transformador 
que està tenint lloc al Kurdistan, no obstant no és només l’únic. 

El conflicte kurd, no és el primer conflicte històric que incorpora les dones a les seves 
milícies però el cas kurd consta d’unes característiques que el doten de peculiaritat.  
Les dones ja van formar part de lluites com és al cas d’Amèrica Llatina o  de Vietnam, 
però tal com apunta la comandant cap i fundadora de les YPJ, Meryem Kobane (2014), 
han estat relegades a un paper secundari. Com fet diferencial, les dones kurdes han 
pres un paper actiu i principal dins la lluita i és per primera vegada que exèrcits 
exclusius de dones hi són dins l’exèrcit general. 

Kobane (2014) explica que aquest paper actiu dins la guerrilla per part de les dones, ha 
hagut de fer front a les reticències i desconfiances inicials per part dels homes i inclús 
d’algunes dones fins que mitjançant la perseverança, auto-sacrifici i la resistència, la 
revolució de Rojava ha passat a ser una batalla liderada per les dones. No només això, 
sinó que, mentre que tradicionalment l’emancipació de les dones ha estat considerada 
un assumpte exclusiu de les dones, segons la representat del Moviment Internacional 
de Dones Kurdes, Melike Yasar (2015), al Kurdistan, “la llibertat de les dones significa la 
llibertat pel poble” i aquest ideal ha impregnat la consciència col·lectiva de la societat.  

Mahmud Colak (2015), representant davant del Parlament Europeu del Congrés 
Nacional del Kurdistan, exposa que el moviment de dones kurdes és el més gran 
d’Orient Mitjà en totes les seves dimensions, en quan a presència militar, resistència 
guerrillera i moviments socials, polítics i culturals. A Rojava, són  les dones qui estan 
plantant cara davant les agressions de l’Estat Islàmic i desenvolupen un paper 
fonamental en la resistència. Veiem així que el paper de les dones a la guerrilla kurda 
no és ni secundari ni des de la passivitat, sinó que aquestes desenvolupen un 
protagonisme imprescindible pel moviment. Així, les guerrilleres kurdes són  
l’esperança per les dones d’altres grups ètnics de la regió, convertint-se en un 
col·lectiu de referència per a l’alliberament. Un grup de militants de les YPJ m’escriu 
dient que la revolució de les dones a Rojava no és una finalitat en si mateixa sinó que 
és un mitjà per l’alliberament: l’alliberament de totes les dones i tota la humanitat i 
afegeix que “qualsevol revolució nacional que no inclogui l’alliberament de les dones no 
assumirà els seus objectius i estarà condemnada al fracàs” (grup de dones de les YPJ, 
2016). 

Cal afegir que no són  només les dones milicianes les que lluiten per la llibertat. 
Existeixen nombroses agrupacions de dones kurdes que treballen per a la construcció 
política de la societat a través de cooperatives, escoles, acadèmies, organitzacions... 



xiv 
 

Entre elles tenen la mateixa consideració, l’única diferència és que lluiten en diferents 
fronts (Rodó-de-Zárate i Jorba, 2016). 

Les mateixes YJA-STAR (2016) afirmen que les dones no només lluiten a la resistència 
per involucrar-se en tots els àmbits de treball de la vida. Tot i així, és arran 
d’incorporar-se al combat que es trenca amb la lògica masculina i també amb els 
enfocaments tradicionals clàssics. Una militant de les YPJ reafirma l’afirmació anterior 
explicant que les milícies de dones han trencat amb la marginalitat a la que 
tradicionalment s’ha assignat a les dones. 

En definitiva, les línies de batalla del Kurdistan són, per una banda contra la repressió 
política que nega l’existència al seu poble, i a la vegada contra el patriarcat. L’objectiu 
últim del moviment kurd és l’alliberament de la humanitat i per a assolir-lo, 
l’alliberament de les dones és un mitjà per l’emancipació de la societat. Les guerrilleres 
kurdes no volen liderar una revolució dels homes sinó que volen generar-ne la seva 
pròpia. Tot i que en els seus inicis pogués ser així, actualment no participen de la 
guerrilla a través de l’assimilació de valors masculins sinó que hi són actives 
desenvolupant els seus propis valors com a dones. 

Amb això, són les experiències de resistència en la lluita per la llibertat de les dones 
que han contribuït a un canvi en l’imaginari. A través de vivències d’algunes dones, 
moltes s’han apoderat ja que les han vist com un exemple, mentre que per altra 
banda, els homes les han passat a considerar companyes per igual. Veiem que per a 
què s’hagi pogut fer efectiu el reconeixement de les dones aquestes han hagut 
d’irrompre en un espai que tradicionalment, i en la majoria de contextos pertany als 
homes. Aquesta situació ens podria recordar al procés d’assimilació cultural definit 
anteriorment segons la perspectiva de Maria Jesús Izquierdo (1998). No obstant, el cas 
kurd és una paradoxa, ja que, com he explicat prèviament, l’estratègia de les dones a la 
guerrilla és generar la seva lluita amb els seus propis valors, fet que queda garantit per 
exemple, creant estructures no mixtes en tots els àmbits de la lluita. 

Veiem així, com la participació de les dones a la guerrilla ha estat un element clau per a 
què el seu alliberament hagi constituït un eix centrat en les prioritats polítiques del 
moviment kurd. Així, podem validar Hipòtesi 1, en tant a què a partir d’aquesta 
participació de les dones, elles s’han anat apoderant d’espais militars i polítics 
elementals per a la transformació social. La presa de les armes per part de les dones no 
només subverteix els rols i estereotips tradicionals sinó que posa de manifest la imatge 
de les dones com a lluitadores, trencant així amb l’imaginari de les dones com a 
“ànimes belles” que estableix Elshtain per metaforitzar la imatge de les dones en 
conflictes armats. No només això, sinó que també trenquen amb el que Lodoño (2005) 
anomena la percepció del caràcter antinatural de la violència femenina. Les dones 
kurdes que han pres les armes, no només no se les condemna per no seguir una norma 
social que les defineix com a passives, sinó que se les ha començat a reconèixer a 
partir de la seva militarització i la seva resistència. La militant de les YPJ entrevistada 
afegeix que les combatents que han lluitat a primera línia s’han convertit en un 
“referent simbòlic per tota la societat i una font de confiança en matèria de defensa i 
protecció, sobretot per a les dones”.  



xv 
 

No obstant, la societat kurda continua essent una societat de tradició conservadora  de 
caràcter patriarcal. A les llars, les dones continuen estant sotmeses i relegades a la 
seva funció domèstica. Segons les mateixes dones kurdes queda molta feina a fer tant 
dins de la societat civil com dins del moviment. Tot i així, les guerrilleres, per la seva 
heroïcitat, són  un exemple de referència per a totes les dones i donen opció a què 
tinguin l’oportunitat de plantejar-se el canvi en les seves vides. Per tant, encara que 
queda un llarg camí ver a avançar, l’apoderament de les dones als exèrcits està essent 
clau  per transformar la mentalitat de la dominació masculina que el moviment vol 
abolir, a la vegada que la societat està experimentant canvis en les tradicions i 
percepcions.  

 

Hipòtesi 2: La situació de conflicte fa que l’alliberament de les dones hagi 
passat a ser un eix central en el moviment kurd i que el context gaudeixi 
d’una situació d’excepcionalitat 

Subhipòtesi 2.1: El conflicte, juntament amb la defensa d’una ideologia 
alliberadora, el confederalisme democràtic, que manté com a premissa que 
“el poble kurd no serà lliure fins que les dones kurdes no ho siguin”, són la 
clau per donar explicació a les transformacions de gènere que està 
experimentant el Kurdistan 

 

Quan fem referència al Kurdistan parlem d’una situació d’excepcionalitat no només 
perquè el moviment kurd inclogui les dones, sinó perquè aquestes hi són  de forma 
activa, en són una part vertebral i seu alliberament ha constituït un eix central en la 
praxis, ideologia i estratègia del moviment. Des d’Occident, continua essent 
sorprenent com un moviment que succeeix a l’Orient Mitjà, pot esser encapçalat per 
dones. Com ja he esmentat prèviament, és a partir dels atacs a Kobanê que les 
guerrilleres kurdes han començat a fascinar els imaginaris occidentals però cal tenir en 
compte que la seva participació i organització ha estat activa des de dècades enrere.  

Així, per a una anàlisi de la situació del Kurdistan i de com s’estan abordant les 
qüestions de gènere cal tenir en compte tres factors: per una banda, l’autoorganització 
per part de les dones latent des dels anys 80, un moviment de majories que ha adoptat 
l’alliberament de les dones com a eix central, i per últim, tot i que estem parlant 
sempre d’un moviment horitzontal i de bases, ha comptat amb l’existència de líders, 
que són referents simbòlics molt forts, que han facilitat que les reivindicacions de les 
dones fossin acceptades per les majories a la vegada que s’ha fet extensiva la 
necessitat d’incloure-les en la lluita. 

El poble kurd ha estat discriminat històricament però és a partir del cop d’estat de 
1980 a Turquia quan la persecució i la repressió cap la cultura i les manifestacions 
identitàries kurdes s’accentuen exponencialment i n’incrementen els atacs, les tortures 
i en definitiva, el genocidi cap al poble kurd.  

Val a dir que, les dones kurdes, igual que la resta de dones del món, han estat i estan 
oprimides sota el domini patriarcal. Per tant, l’abolició d’aquest és un eix central de la 
seva lluita. Ser dona i kurda vol dir viure sota el risc de patir violacions, segrestos, 
matrimonis forçosos... Trobem per tant que, és la pressió sexista d’una estructura 



xvi 
 

feudo-tribal, juntament amb l’opressió nacional, que incrementen la necessitat de 
participació de les dones al moviment d’alliberament.  

Leyza Zana (1998) afirma que les dones són  qui més han patit durant tot el procés del 
conflicte i és que la seva discriminació ha esdevingut per ser kurdes i per ser dones, en 
aquest sentit tant per l’Estat Kurd a Bakur o l’Estat Islàmic a Rojava com pels seus 
propis companys kurds. A més a més de totes les tragèdies que implicava el genocidi 
kurd per a tota la població, per a les dones s’afegien l’increment de la violència de 
gènere, els crims d’honor, humiliacions, vexacions, la mort de familiars... També són  
elles qui han estat sotmeses a un major risc de violència política per part de l’Estat 
(Belarbi-Kamil, et. al. 2013). Aquesta situació pot esser analitzada amb una perspectiva 
interseccional desenvolupada per Crenshaw (1989), ja explicada prèviament. Segons 
aquesta els diferents grups socials estan sotmesos a diferents estructures de 
subordinació que no es juxtaposen sinó que interseccionen. En el cas de les dones 
kurdes podríem parlar d’una doble discriminació, atenent al seu gènere i ètnia, o inclús 
una triple si incloguéssim la categoria de classe.  

Així, hem vist que des de llavors, les dones kurdes, atacades per les diferents 
estructures de dominació que les envolten, han procedit a autoorganitzar-se i actuar 
com a dones per poder fer-hi fer front. A més a més, les reticències viscudes per part 
dels seus companys de lluita cap a la implicació de les dones a la lluita armada fa que 
elles preguin consciència sobre el seu paper fonamental. Per elles “l’emancipació de 
les dones només es pot dur a terme a través de les idees pròpies, les organitzacions i les 
accions de les pròpies dones” (YJA-STAR, 2014), així que en primer lloc, és la mateixa 
participació de les dones a la revolució el que ha motivat que el seu alliberament es 
converteixi en una qüestió tan important com la qüestió nacional.  

El  Manifest del Moviment d’alliberament de les dones del Kurdistan confirma que la 
presa de poder de les dones deriva d’anys de resistència davant de la prohibició del fet 
de ser kurd, fet que en les dones es manifestava amb més explotació, persecució i 
violència. D’aquesta manera, participar en associacions polítiques va ser un factor que 
les tornava a dotar d’identitat.  

Tot i així, per entendre com les seves demandes se situen al centre no podem 
desvincular del context social i ideològic.  Un factor primordial per al desenvolupament 
d’aquest procés d’emancipació és la legitimació del PKK, el partit del moviment que 
gaudeix del suport de les majories socials i que per tant té la capacitat de generar un 
discurs que impregni a la societat. Per tant, és una avantatge per les dones estar 
integrades en un moviment que busca combatre la mentalitat patriarcal, ja que es 
considera que no pot existir alliberament social si les dones estan oprimides.  

No obstant, aquesta presa de consciència no és fortuïta sinó que compta amb la figura 
d’Abdullah Öcalan, el líder indiscutible del moviment i promotor en la creació de 
discurs. Per tant, una de les claus per entendre el moviment d’emancipació de les 
dones és la teoria de l’alliberament desenvolupada per Öcalan amb la premissa de que  
“el poble kurd no serà lliure fins que les dones no ho siguin” i la proposta d’abolir la 
masculinitat entenent-la com el principal sistema de dominació. Per tant, trobem que 
una figura d’extrema autoritat dins el moviment considera que l’estratègia a seguir és 
posar les dones al centre de la lluita. Cal remarcar però, que l’origen principal que va 



xvii 
 

motivar a Öhalan a arribar a aquesta conclusió és l’actitud heroica d’algunes dones 
com Sakine Cansiz, Leyla Zana, entre altres davant la resistència i la lluita.  

A més a més, l’existència de dones lluitadores, que han estat exemple per a la societat, 
com és el cas de les dones membres de les milícies, ha contribuït al trencament de la 
societat patriarcal. Les milicianes de les YPJ entrevistades expliquen que  demostrant 
que són plenament hàbils en conducció d’exèrcits i en tàctiques de guerra “s’han 
convertit en la garantia política de la legítima defensa per salvaguardar a la població 
de les dones” (un grup de dones de les YPJ, 2016) i ha estat així que els homes han 
dipositat la confiança en elles. 

En definitiva, són  múltiples factors els que doten a la lluita kurda d’unes condicions 
d’excepcionalitat. Rodó-de-Zárate i Jorba (2016) destaquen l’autoorganització de les 
dones des dels 80, la predisposició de les dones per a l’autodefensa i els escrits 
d’Öcalan que situen a les dones com un element central en la lluita. Amb tot això, 
podem contrastar Hipòtesi 2 pel que fa al conflicte i les conseqüències que en genera, 
tragèdies i patiment, ha distorsionat la vida de les dones fins al punt que s’han vist 
obligades a lluitar per la humanitat, per la seva nació i per elles mateixes replantejant-
se el seu rol dins la societat. És a partir d’un conflicte nacional extrem que es 
militaritzen les dones, i és arran de la seva participació que se les reconeix com a 
subjectes. Ens trobem davant d’un conflicte amb característiques excepcionals i fent 
referència a la teoria marxista, veiem com aquest mateix conflicte ha generat 
transformacions socials estructurals.  

A la vegada, també podem validar Subhipòtesis 2.1 ja que sense que el discurs 
alliberador d’Öcalan hagués estat integrat i acceptat des del PKK les dones haurien 
tingut més dificultats per generar les seves pròpies estructures i possiblement no 
hauria estat viable situar la seva presència i demandes al centre. 

 

 

CONCLUSIONS 

Des de diferents moviments feministes, sobretot occidentals, s’ha dut a terme una 
crítica a un procés d’emancipació de les dones desenvolupat a partir de les consignes 
d’un ideòleg home, Öcalan (Dirik, 2015). No obstant això, no és només el seu discurs 
que va promoure la politització de les dones kurdes. El fet de viure una situació 
d’opressió extrema, en el que a causa del genocidi les dones perden membres de la 
família i es queden soles a les llars, fa que elles assumeixin que són  les dones qui s’han 
de responsabilitzar de la lluita (Arakon, 2015). Tot i així, des del moviment de dones 
kurdes, s’afirma que malgrat la presència i la participació de les dones al moviment 
prèvia als escrits d’Öcalan, les seves aportacions van ser claus per a l’acceptació per 
part dels homes del moviment, de la societat i inclús d’algunes dones i que per tant, la 
seva figura, com a referent simbòlic, ha estat estratègica.  

Per últim, voldria destacar la importància que han tingut les dones kurdes per al 
revolució del Kurdistan, ja que sense el seu paper central, no hauria estat possible.  

  

 



xviii 
 

 

 

BIBLOIGRAFIA 

ACIK, Necla: “Kobane: the struggle of Kurdish women against Islamic State”. 
OpenDemocracy, 22 d’octubre de 2014, disponible a: 
https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-
kurdish-women-against-islamic-state[Consulta: 4d’abril de 2016]. 

AFSIN, Delal: “The Kurdistan Woman’s Liberation Movement”, Partiya Karkerên 
Kurdistan, disponible a: 
http://www.pkkonline.com/en/index.php?sys=article&artID=180[Consulta: 9 d’abril de 
2016] 

Alcedo, Miren (octubre-gener 1998): “Mujeres de ETA: la cuestión del género en la 
clandestinidad”, La Factoría, n.º 4, pp. 31-40. 

ARAKON, Maya: “Kurdish Women’s Unknown History of Struggle”, Revolutionary 
Stretegic Studies, 31 de març de 2015, disponible a: 
https://revolutionarystrategicstudies.wordpress.com/2015/03/31/kurdish-womens-
unknown-history-of-struggle/[Consulta: 6 d’abril de 2016]. 

ARTE (2016). Kurdistan: Girls at war [Vídeo]. Disponible a: 
http://kurdishquestion.com/oldsite/index.php/kurdistan/kurdistan-girls-at-war.html 

BUTLER, Judith (2001): El género en disputa: el feminismo y la subversión de la 
identidad, México, Paidós. 

BELARBI-KAMIL, Alba; MARCO, Lorena; MARTÍNEZ, Luis. (2013). “La mujer kurda: entre 
el conflicto y la tradición”, a: REPRESA, Fernando (eds.), Mujeres que mueven el 
mundo. Género y Codesarrollo en la sociedad global. Burgos, Editorial Gran via 

COLAK, Mahmud; entrevista per DURÁN, Jose: “En Kurdistán se dan auténticas 
condiciones para una revolución popular”, Diagonal Periódico, 30 d’octubre de 2015, 
disponible a: https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-
autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html[Consulta: 30 d’abril de 2016]. 

CRENSHAW, Kimberlé (1989): “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 
Politics”, The University of Chicago Legal Forum, núm. 140, pp. 139-167. 

DESCONTROL, Editorial (2015): “Les transformacions socials”, a DESCONTROL, Editorial 
(eds.) La Revolució ignorada. Barcelona, Editorial Descontrol. 

DIRIK, Dilar; entrevista per JORBA, Marta, RODÓ, Maria:  “El que hi ha a Kobanê és un 
projecte polític d’emancipació radical”, Directa, mitjà per la transformació social, 6 de 
novembre de 2014, disponible a: https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-
politic-demancipacio-radical[Consulta: 23 d’abril de 2016]. 

https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-kurdish-women-against-islamic-state
https://www.opendemocracy.net/arab-awakening/necla-acik/kobane-struggle-of-kurdish-women-against-islamic-state
http://www.pkkonline.com/en/index.php?sys=article&artID=180
https://revolutionarystrategicstudies.wordpress.com/2015/03/31/kurdish-womens-unknown-history-of-struggle/
https://revolutionarystrategicstudies.wordpress.com/2015/03/31/kurdish-womens-unknown-history-of-struggle/
http://kurdishquestion.com/oldsite/index.php/kurdistan/kurdistan-girls-at-war.html
https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html
https://www.diagonalperiodico.net/global/28211-kurdistan-se-dan-autenticas-condiciones-para-revolucion-popular.html
https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-politic-demancipacio-radical
https://directa.cat/que-ha-kobane-es-un-projecte-politic-demancipacio-radical


xix 
 

DIRIK, Dilar (2015): “The Women’s Revolution in Rojava: Defeating Fascism by 
Contructing an Alternative Society”, a Strangers in a Tangled Wilderness (Ed.), A small 
key can open a large door: The Rojava Revolution, Combustion Books.  

ELSHTAIN, Jean Bethke(1995): Women and War, Chicago-Londres, The University of 
Chicago Press. 

GATAMAULA (2015): “El moviment kurd de dones”, a DESCONTROL,  Editorial (eds.). La 
Revolució ignorada. Barcelona: Descontrol Editorial, pp. 51-62. 

IZADY, Mehrad R. (1992): The Kurds: A concise handbook. Nova York, Taylor & Francis 
Publishers. 

IZQUIERDO, María Jesús (1998): “Los órdenes de la violencia: especie, sexo y género”, 
a FISAS, Vicent (ed.): El sexo de la violencia. Género y cultura de la violencia, Barcelona, 
Icaria. 

KOBANE, Meryem. Entrevista per CASAGRANDE, Orsola; ARRUGAETA, José Miguel: 
“Kobane combat en nom de la humanitat contra una manera de pensar que no 
reconeix religions, ètnies ni llengües” Directa, mitjà per la transformació social, 29 
d’octubre de 2014, disponible a: https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-
humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-
ni[Consulta: 3 de maig de 2016]. 

LAMAS, Marta (1986): “La antropología feminista y la categoría de género”, Nueva 
Antropología, vol. 8, núm. 30, pp. 173-222. 

LODOÑO, Luz María (agost 2005): “La corporalidad de las guerreras: una miradad 
sobre las mujeres combatientes desde el cuerpo y el lenguaje”, Revista de Estudios 
Sociales, núm. 21, pp. 67-74. 

LUNA, G. Lola. (agost de 2000): “De la emancipación a la insubordinación: de la 
igualdad a la diferencia”, Asparkia: Investigació feminista, núm. 11, pp. 27-35. 

MARX, Karl (1970): La miseria de la filosofia, Mèxic, Siglo veintiuno editores (data de 
publicació del llibre original: 1847). 

MOUFFE, Chantal (1992): “Feminism, Citizenship and Radical Democratic Politics”, a 
BUTLER, Judit; SCOTT, Joan W. (eds.): Feminists Theorize the Political, Nova York-
Londres, Routledge, pp. 369-384. 

NASH, Mary; TAVERA, Susana (eds.) (2003): Las Mujeres y las guerras. El papel de las 
mujeres en las guerras de la edad antigua a la contemporánea, Barcelona, Icaria. 

ÖCALAN, Abdullah (2011): Democratic Confederalism, Colonia, International Initiative 
Edition. 

ÖCALAN, Abdullah (2013): Liberating Life: Woman’s Revolution, Colonia, International 
Initiative Edition. 

https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni
https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni
https://directa.cat/kobane-combat-en-nom-de-humanitat-contra-una-manera-de-pensar-que-no-reconeix-religions-etnies-ni


xx 
 

RODÓ-DE-ZÁRATE, Maria; JORBA, Marta (gener-juliol 2016): “Piedras para la 
reconstrucción de Kobanê: Una revolución feminista en el Kurdistán”, Revista Latino-
americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, vol. 7, núm. 1, pp. 178-186. 

ROJAS DE FERRO, Maria Cristina (1998): “Las ‘almas bellas’ y los ‘guerreros justos”. 
Revista En otras palabras: Mujeres, guerra y paz, núm. 4, pp. 38-48. 

SCHUMANN, Gerd (1998): Las mujeres en Kurdistán. Hondarribía. Editoral Hiru. 

SCOTT, Joan. W, (primavera 1988): “Deconstructing Equality-versus-Difference: Or, the 
Uses of Poststructuralist Theory for Feminism”, Feminist Studies, vol. 14, núm. 1, pp. 
32-50.  

SCOTT, Joan. W. (1990): “El género: una categoría útil para el análisis histórico”, a 
AMELANG, James; NASH, Mary (eds.): Historia y género: las mujeres en laEuropa 
moderna y contemporánea, València, Alfons el Magnanim. 

SHARIFI, Massoud (2011): “Women and nationalism: How women activists are 
changing the Kurdish conflicte”. A State, Society and Economy in the Modern Middle 
East. SOAS University of London. 

SJOBERG, Laura (1979): Gendering Global Conflict: Toward a Feminist Theory of War, 
Nova York, Columbia University Press. 

“The Kurdistan Women’s Liberation Movement for a Universal Women’s Struggle”,  
Komalên Jinên Kurdistan, (n.d.), disponible a: http://www.kjk-
online.org/hakkimizda/?lang=en[Consulta: 20 d’abril de 2016]. 

VÀZQUEZ, Jordi (2015): Kurdistan, el poble del sol, Manresa, Tigre de Paper. 

YASAR, Melike; entrevista per ALBANI, Leandro: “La revolución en Rojava es una 
revolución de las mujeres”, Resumen Latinoamericano, 13 de maig de 2015, disponible 
a: http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-
rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/[Consulta: 30 d’abril de 2016]. 

YJA-STAR: Entrevista per KOCABIÇAK, Evren : “Interview with the World’s First Army of 
Women: YJA-STAR”,  İsyan Devrim Özgürlük , 23 de març de 2015, disponible a: 
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-YJA-
STAR/[Consulta: 28 de març de 2016]. 

YPJ: “Entrevista con un grupo de militantes de las YPJ, Plataforma Kurdiscat”, 6 d’abril 
de 2015, disponible a:http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-
grupo-de-militantes.html[Consulta: 18 d’abril de 2016]. 

 

 

 

 

http://www.kjk-online.org/hakkimizda/?lang=en
http://www.kjk-online.org/hakkimizda/?lang=en
http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/
http://www.resumenlatinoamericano.org/2015/05/13/kurdistan-la-revolucion-en-rojava-es-una-revolucion-de-las-mujeres/
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-yja-star/
http://isyandan.org/english/interview-with-the-worlds-first-army-of-women-yja-star/
http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-grupo-de-militantes.html
http://kurdiscat.blogspot.com.es/2015/04/entrevista-con-un-grupo-de-militantes.html


xxi 
 

 

7.2. GUIÓ ENTREVISTES 

7.2.1. GUIÓ PER A PERSONES A BARCELONA 

 

1. La situació actual al Kurdistan, vista en clau de gènere, és excepcional. Com 
explicaries que s’ha arribat a aquesta situació en un context patriarcal? 
 

2. Com han aconseguit transformar una societat patriarcal d'aquesta manera? 
 
 

3. Què fa que l'alliberament de la dona hagi passat a formar part del moviment 
nacionalista? 
 

4. Per quin motiu veuen les dones dels Kurdistan turc i de Rojava la necessitat de 
crear unes milícies no mixtes? 
 

5. Ambdós exèrcits tenen funcions diferents? I les dones? 
 

6. Quines diferencies organitzatives hi ha entre les experiències de les dones dels 
diferents kurdistans?  
 

7. Quin és el perfil majoritari de les milicianes? Hi ha mares? En cas afirmatiu, com 
gestionen la seva maternitat? 
 

8. Com estan distribuïts els càrrecs dins les milícies no mixtes? Les dones tenen 
algun tipus de dificultats pel fet de ser dones?  
 

9. Les dones experimenten la situació de conflicte igual que els homes? 
 

10. Quins són  els factors que motiven a les dones kurdes (alliberament social, 
nacional o alliberament de gènere...)? 
 

11. Quina percepció té la societat kurda sobre les milicianes? 
 

12. Com afronten les famílies que les seves filles preguin la decisió de ser 
combatents? Passa el mateix amb els fills? 
 

13. Què n’has après de la teva experiència al Kurdistan? 
 

14. Hi ha res més que vulguis afegir? 

 

 



xxii 
 

 

7.2.2. PREGUNTES ENVIADES A GUERRILLERES AL KURDISTAN 

 

15. The current situation in Kurdistan, from a gender point of view, is exceptional. 
How would you explain those changes in the Kurdish society in a patriarchal 
world? 
 

16. How would you explain that women liberation became in a focus of the 
nationalistic movement? 
 

17. Where does the empowerment of Kurdish women come from? 
 

18. Why do you feel the necessity of having a women militia? 
 

19. Which is the main profile of women in the YPJ? Are there mothers? You do you 
deal with maternity? 
 

20. Which are the main factors that motivate woman to enroll in the militia?  
 

21. Why are there some women who enroll in the YPJ and others in the YPG?  
 

22. Which are the main factors that motivate woman to be a member of the 
militia?  
 

23. Why are there some women who enroll in the YPJ and others in the YPG?  
 

24. How is your relation with the YPG? Are there differences between YPJ and YPG?  
 

25. Is the function of women in the YPJ is the same than in YPG? 
 

26. How are charges distributed in the YPG? Do women in the YPG have any 
difficulty for being women? 
 

27. How is the perception that society has about Kurdish women fighters? 
 

28. How do families react when their daughters decide to participate in war? Is it 
the same situation with their sons decide it? 
 

29. Does the participation of women in militia have any effect on transformation of 
gender stereotypes? 

PLEASE, BE FREE TO ADD ANYTHING ELSE YOU WOULD LIKE TO 



xxiii 
 

7.3. RESPOSTA DE LES UNITATS DE DEFENSA DE LES DONES (YPJ) 

7.3.1 RESPOSTA ORIGINAL EN ÀRAB 

 

حينما تصل الثورة الى روح المجتمعات وقتها ندرك بان الثورة ذات معنى وجوهر ،لانها طاقة 

الحية تحيي جميع خلايا نسيج الاجتماعي .وهذا ما انعكس على واقع روج افا ، ففي مضمونها 

بنت حرية الجنسين  في المقام الاول،ادراكا منها بان الحرية لا تتأتى من تحرير رقعة جغرافية ت

 فقط بل لا بد ان تكون ثورة لخلق وترسيخ معايير المجتمع والانسان الحر.

فالمستجدات التي تحدث في ساحة روج افا كردستان وبشكل خاص على صعيد حرية الجنسين 

اضحى مقياسا لبلوغ الثورة هدفها الموعود .  اصبح مثالا يحتذى به حيث  

الذهنية هي مزيح من ثقافة ،عادات وتقاليد ومقاييس اخلاقية تنعكس على سلوكيات المجتمع والفرد 

عام هي الذهنية البطرياركية حيث حولت ٥٠٠٠سواء أكان رجلا او امراة , الذهنية المتجذرة منذ 

انت معادلتها الازلية والى الان رغم كل المقاومات والمراة الى عبدة هذه ك ,الرجل الى سيد

والتضحيات التي تمت لازالت تفرض نفسها.  وما حدث ويحدث في روج افا هونتاج تخطي هذا 

المفهوم, فالمراة ذات دور ريادي في جميع مؤسسات المجتمع ان كانت سياسية اواجتماعية ، 

بلوماسية... الرجل بدوره ايقن بان بناء مجتمع حر اقتصادية ، الدفاع المشروع  ، ثقافية ، وفنية ود

 ينبع من اطروحة المراة الحرة والرجل الحر.

للكرد تاريخ حافل من الثورات القومية رغم ان المراة الكردية احتلت مكانا بارزا فيها، غير -٢

ب والعبر انها لم تنظم نفسهاضمن هيكلية تنظيمية ،لا يخلى الامربانها اكتسبت تراكما من التجار

لتدرك بان بناء الكيان الحر يتحقق بتنظيم الذات وما نراه من انجازات للمراة الكردية في ثورة 

روجافا اليوم هو نتاج هذا الوعي. بالنتيجة،فاية ثورة قومية ان لم تحتوي في داخلها ثورة المراة 

 الحرة لن تحقق غاياتها وستأبى بالفشل.

وكان من المهم تداول تجييش المرأة بوجهة نظر .تخلق فيها التاريخالارتقاء بالمرأة إلى مكانة -٣

علمية والتعبير عنه بحقائق تاريخية فهذه الظاهرة في حركة التحرر الكردستانية ومكانة المرأة 

و تعبر عن مستوى , ودورها في الحرب اتخذت أبعاداً شاملة لا يمكن قياسها بأية ثورة أخرى

ففي البداية يتعلق . ية حركة تحررية نسائية أو كفاحات ثورية أخرىتنظيمي رفيع لا نراه في أ

فعزم المرأة على تنظيم آمالها وتطلعاتها وجعلها ملكاً , تجييش المرأة بمفهوم الحياة والبحث عنه

للمجتمع باسره واصرارها في ذلك ساعدها على احتضان كل الأخطار مهما كانت حدتها في سبيل 

. وتعتبر خطوةً وتجربةً أولى في التاريخ العالمي. نحو واعٍ ومخطط أكثر تكريس هذا النشاط على

". لأنه أداة أساسية للمساواة "لكن لماذا تجييش المرأة ؟إن الجواب الساطع والشفاف لهذا السؤال هو

بل بروح وجمالية المرأة لأنها من خلاله تكتسب , ولم يقصد بذلك تجييشاً بالمعنى العسكري فحسب

ويعتبر التجييش أداة وقوة الحرب , الباهي للجمال وبه تحارب كافة الخصائص الذليلة للمرأةالمعنى 

ً , لأجل الوطنية والحرية وعلى كل امرأة تنضم إلى . ويكون  على مستوى المشاعر والفكر معا

حركة التحرر الكردستانية القتال واثبات وجودها بهويتها هي وليس من الضروري التلون بلون 

فلكل واحدة منهن سحرٌ وجمالٌ خاص بها ولدى اجتماع كل هذه , في ظل تنظيمهم الموحدواحد 



xxiv 
 

فحرية المجتمع , ولتكون الطريق والبوابة لحرية مجتمعها, الألوان معاً تكتسب رونقاً وتزداد جمالاً 

الحل السليم بأنه لا يمكن إيجاد , وتم الاعتماد بالاستمرار على حقيقة القائلة. نابعة من حرية المرأة

مالم يتواجد تنظيمها الخاص بها سواء في المجال , لمعضلة الحرية والمساواة المعقدة والعالقة

لأن تحررها لن يتحقق . السياسي والمؤسسات الاجتماعية وحتى الثقافية منها, الاقتصادي, العسكري

هميته بالنسبة لها ومن المستحيل فهم تجييش المرأة ومدى أ. الإ بترسيخ تنظيمها الأيديولوجي

ما لم يدرك هذا الأمر وما تمخض عنه من تأثيرات ومستجدات . وللشعوب والإنسانية جمعاء

فالهدف الأولي والجوهر الأصلي لتجييشها هو اجتماعي وكذلك  ثقافي . تاريخية في حياة الشعوب

وتطوير  ,وليس مجرد حصرها في مواقف عسكرية ضيقة أو التواجد في الصفوف الحرب الساخنة

نهج الحرب الموازي للنهج الأيديولوجي المتبني والذي ينظر إلى مناضلية المرأة المتحققة على أنها 

.القيمة الثورية الأسمى والأرقى وقوة التنظيم وسلاحه  

المناضلات في وحدات حماية المراة عازبات وهذا ما يفرضه الواقع الميداني العسكري من -٤

 الناحية البيولوجية .

كل عضوه تعمل على أساس الطوعية وبروحٍ وطنية, أخلاقية, سياسية, وحماية المصالح الوطنية -٥

بوعي الدفاع المشروع, وتوعية المرأة لكسر قيود العبودية والتخلف المفروض عليها. وتقف بوجه 

ي كل حالات الاغتصاب الجنسي, الجسدي, الثقافي والأخلاقي للمرأة والمجتمع, فتستخدم حقها ف

 الدفاع المشروع وتطور قوتها من ناحية التكتيكات

المرحلية وكسب الانضباط الذاتي في جميع الظروف والمواقف. وأي امرأة من أي مكون نسائي  

في المجتمع يمكنها اتخاذ قرارها بنفسها لتقف في وجه جميع العوائق والصعوبات والعادات 

نضمام إلى وحدات حماية المرأة.والتقاليد الرجعية البالية, ولها الحق في الا  

وحدات حماية المرأة جيش شبه مستقل ذاتياً والقوة الطليعية ضمن وحدات حماية الشعب حيث -٦

تناضل ضمن صفوفها بهويتها كعضوة لوحدات حماية المراة ضمن مخطط واستراتيجية مشتركة ، 

نها أن تنظم نفسها بنسبة أكبر وبنظام كوتا الجنسية على ألاّ يقل عن نسبة أربعين بالمائة, ويمك

أيضاً.ولها مرجعيتها في اخذ القرار بحقها بدون الرجوع الى اي مرجعية اخرى عن طريق 

الكونفرانس او الاجتماعات الموسعة او حسب الاحتياج عن طريق اجتماعات المجلس العسكري 

او وحدات حماية .التوزيعات العسكرية تتم حسب الكفاءات ان كانت ضمن وحدات حماية الشعب 

المراة ولا توجد اي عراقيل من هذه الناحية وهي تتولى مكانها في القيادة العامة لوحدات حماية 

 الشعب وكذلك في المجلس العسكري.

هي القوة الحامية لحقوق المرأة في روج افا وسوريا، نظمت ذاتها لتصبح القوة الرائدة لجميع -٧

مقاتلات في أكاديميات دفاع الذاتي للمرأة، لاكتساب مقاييس وطراز نساء العالم, لذلك تعمل لتأهيل ال

ووعي الحرية والحياة الحرة ، لبناء الشخصية في مستوى الاحتراف القيادي وهي ليست وحدات 

مسلحة ومؤسسة عسكرية محضةو ليست قوة للهجوم وإنما للحماية والدفاع عن القيم والمبادئ 

والإنسانية, ولضمان العدالة الاجتماعية وتتبنى الذهنية  والأرض وكل ما يتعلق بالإنسان 

 الإيكولوجية ايضا.

  



xxv 
 

بالطبع احدثت تغيرات جذرية في ميدان العسكري الذي كان محصورة برجال فقط ورغم -٨

انضمام المراة لهذه الساحة لكن اقتصرت على أدوار الادارية، هذا لان المنظور الذهني تجاهها 

بحتا. لكن الكرديات في وحدات حماية المراة حطمن كل هذه المفاهيم  كان منظورا بيولوجيا

والمعتقدات التي استصغرتها وهمشتها ، واثبتت بان بمقدور المراة قيادة الجيوش ، بجهدها 

وحذاقتها ومهارتها في تكتيكات الحرب واصبحت ضمانة لنهج الدفاع المشروع لحماية القيم تجاه 

ذا ما جعل الرجل ايضا يمنحها الثقة في قيادته.ثقافة الحروب الذكورية وه  

مثلما ذكرنا انفا احدثت الثورة تغيرات جمة وجذرية في ذهنية المجتمع ككل بالاخص دور الذي -٩

قامت به المراة ضمن ميادين الثورة،لدى انضمام النساء الى صفوف وحداتنا، في البداية كانت 

الذكوري تجاه المراة ، بعدم كفاءتها لخوض الحرب هنالك عراقيل جدية من المنظور الذهني 

ولكن بعد ما اثبتت المقاتلات ذواتهن وفي الخنادق الامامية زالت كل الاعتقادات من هذا الجانب 

ولكن لا ننفي التقرب العاطفي لازال سائدا من قبل الامهات والاباء تجاه ابناءهم سواء كان شابا او 

 فتاة.

على المجتمع الكردي وبالاخص مسألة تجييش المراة في ثورة روج افا  التغيرات التي طرأت-١٠

فقط ادت إلى انهيارجميع مفاهيم الثقافة الذكورية و افرغت المعتقدات التي كانت متداولة عن عدم 

كفاءة  المراة في الميدان العسكري بوصفها الجنس الناعم ، الذي لا يتحمل صعوبات ومشقات 

 الحروب .

اثبتتها المقاتلات الكرديتات في الجبهات الامامية، جعلت منها  رمزا يفتخر به المجتمع غير ان ما 

بكافة اطيافه, ومصدرا للثقة, وقوة يستند عليها في ميادين الدفاع والحماية وبالاخص بالنسبة 

 للنساء.

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxvi 
 

7.3.2. RESPOSTA TRADUIDA AL CASTELLÀ 
 

1. Cuando llegue la revolución al alma de una sociedad, reconocemos que tiene 
sentido y valor, porque es la energía que se revive en todos los sectores sociales.  Eso 
se ha demostrado en la realidad de Rojava que desde hace mucho tiempo ha adoptado 
la libertad de género. ¿Cómo entiende esta zona el significado de la libertad? Pues no 
solo consignemos  la libertad de liberar una región geográfica, sino también de crear 
los principios de la sociedad y el hombre libre. Lo que está pasando en Kurdistán, y 
sobre todo en Rojava, con respecto a la libertad de género y la igualdad entre la mujer 
y el hombre, ha sido un ejemplo seguido y una medida para cumplir el objetivo de la 
revolución.  

La mentalidad es mezcla de cultura, tradición y principios morales que se reflectan al 
altitudes de la sociedad y el individual sea hombre o mujer. Desde hace 5 mil años, la 
mentalidad patriarcal ha convertido al hombre como Ser Supremo, y a la mujer como 
esclava. Todavía vivimos bajo esta forma a pesar de todas las luchas y resistencias. Lo 
que está pasando y ha pasado en Rojava es el resultado de denegar este concepto, es 
que la mujer juega papel muy importante in las instituciones políticas, sociales y 
económicas, también participa en la defensa y los proyectos culturales y en cuerpos 
diplomático... El hombre ahora entiende que al construir una sociedad libre se exige 
existir una mujer libre con un hombre libre.  

2. Los kurdos tienen un historia llena de revoluciones nacionales, y aunque la mujer 
kurda ha ocupado una posición importante en la lucha, pero no se ha organizado 
dentro una estructura organizativa. Sin embargo la mujer kurda ha ganado una 
experiencia aglomerada y ha traído a colación que al crear un estado libre se puede 
conseguir la auto organización, y lo que la mujer kurda ha conseguido es el resultado 
de esta conciencia. En fin, cualquier revolución nacional que no incluya la liberación de 
las mujeres no asumirá sus objetivos y estará condenada al fracaso.  

3.  Era muy importante desarrollar la pisición de la mujer para participar en escribir la 
historia en forma objetiva. Este fenómeno en el movimiento de liberación de 
Kurdistán, y el estatus de la mujer y su papel en la guerra ha tenido buena fama que no 
exista en otra revolución. También está demostrando el primacial estructural nivel que 
no exista en otro movimiento de liberatorio feminista u otra lucha revolucionaria.  

La participación de las mujeres en la guerra tiene que ver con el concepto de la vida y 
la búsqueda de ella. La fuerza de la mujer kurda en su mirada a su objeto y como lo ha 
presentado para toda la sociedad, se le ayuda a cruzar el peligro para demostrar sus 
actividades en una manera organizada. Se considera la primera experiencia de este 
tipo en la historia mundial.  

Pero, ¿por qué participa la mujer en las operaciones armadas? simplemente porque el 
ejercito es ¨una medida para la igualdad¨. Digo militarizar a la mujer pero no me 
refiero el carácter militar solo, sino al alma y la belleza de la mujer porque a través de 
esta medida consigue otro sentido de la belleza y en la que lucha contra el carácter 
inferior que clasifica la mujer. También la militarización se considera una medida y la 
fuerza de guerra necesaria en la lucha nacional y libertaria. Cada mujer que junta en el 



xxvii 
 

moviendo de libración Kurdistán tiene que luchar y jugar papel en utilizar su entidad y 
no hace falta cambiar su color según la organización unida. Cada mujer tiene su propia 
belleza y atracción. Ella es el camino y la puerta de la liberación de su sociedad, es que 
la liberación de la sociedad viene de la liberación de la mujer y su existencia en el 
campo militar, económico, social, cultural y político. 

No se puede entender la importancia de la militarización de la mujer, si no analizamos 
el resultado y las novedades históricas y su influencia a la vida de la gente. El objetivo 
de la militarización es social en primer lugar, luego cultural y no solo limite en las líneas 
calientes de la guerra. Tenemos que desarrollar el lado ideológico paralelo que 
considera la lucha de la mujer como un valor revolucionario superior, además es la 
fuerza y la arma de la organización cualquiera.  

4. las luchadoras en YPJ son solteras y eso se obliga biológicamente el campo militar. 

5. cada mujer trabaja de manera voluntaria y en el espíritu de patriotismo, moral, 
político y está a favor de protección de los intereses nacionales  y de legítima defensa.  
También educar a las mujeres para romper los grilletes de la esclavitud y subdesarrollo 
impuestas. Se encuentra en contra de todas violaciones sexuales, físicas, morales y 
culturales, utilizando su derecho a la legítima defensa y desarrolla su fuerza en 
términos de tácticas temporales. Cualquier mujer de cualquier componente de la 
comunidad feminista puede decidir ella misma para enfrentarse todos los obstáculos y 
dificultades y las tradiciones reaccionarias, y tiene el derecho a unirse a las unidades 
de protección de la mujer. 

6. Las unidades de protección de la mujer es un ejército autónomo, y es la vanguardia 
en YPJ. La mujer lucha en YPJ a través su entidad como una militante en las unidades 
de protección de la mujer según un plan estratégico en común, y según un sistema de 
cuota no menos de 40%, se puede subir esta cuota también. Las unidades pueden 
decidir sin volver a ningún otro referente, a través el congreso o las asambleas abiertas 
o según la necedades se puede volver al consejo militar. La capacidad es la única 
condición para tomar la escala militar en ambos YPJ y las unidades de protección de la 
mujer. No ha ningún obstáculo y la mujer lleva buena posición en la dirección general 
de YPJ y en consejo militar.  

7. Es la fuerza para proteger los derechos de la mujer en Rojava y en Siria, está 
organizada para convertirse en una fuerza para todas las mujeres en el mundo, por eso 
trabajo para rehabilitar a los combatientes en academias de autodefensa a las 
mujeres, para subir la conciencia y modelo de libertad y de vida libre, para construir un 
personalidad de liderazgo personal. No es solo unas unidades armadas o una 
institución militar, tampoco una fuerza para atacar, sino para proteger y defender los 
valores, principios y la tierra y todo lo relacionado con el ser humano. Para garantizar 
la justicia social y adoptar el eco-lógico también. 

8. Por supuesto ha provocado unos cambios radicales en el campo militar que fue 
restringido a los hombres solamente, mientras que la adhesión de las mujeres a esta 
arena pero estaba restringido a funciones administrativas, porque la perspectiva 
mental hacia ella fue de punto de vista puramente biológico. Pero las mujeres kurdas 
en las unidades de protección de la mujer rompieron todos estos conceptos y 



xxviii 
 

creencias que ha mirado a ellas como marginadas. La mujer ha demostrado que las 
mujeres pueden liderar ejércitos, a través sus esfuerzas y sutilezas y habilidades en 
tácticas de guerra y se ha convertido en una garantía política de legítima defensa para 
salvaguardar los valores de las guerras contra la cultura machista y esto es lo que hace 
al hombre también le da su confianza en su liderazgo. 

9. como hemos mencionado anteriormente, la revolución provocó cambios 
considerables y radicales en la mentalidad de la sociedad en su conjunto, en particular 
el papel desempeñado por las mujeres en los campos de la revolución. Cuando las 
mujeres juntarse a las filas de nuestras unidades, en principio, había obstáculos graves 
desde la perspectiva machista hacia las mujeres, que son incapaces para entrar en 
guerra, pero después de demostraron sus capacidad como combatientes en las 
trincheras del frente, todas las creencias de este lado se han eliminado pero no 
negamos el lado emocional que todavía prevaleció por madres y padres a sus hijos 
sean mujeres u hombres. 

10. Los cambios en la comunidad kurda, sobre todo en la cuestión de la movilización 
de las mujeres en la revolución de Rojava llevaron a caer la cultura patriarcal- machista 
y a vaciar las creencias que se circulaban que prometen que las mujeres nos son 
capaces en el ámbito militar y que no soportan las dificultades y penurias de la guerra. 

Sin embargo, lo que están demostrado a las combatientes Kurdas comprobada en 
primera línea, hizo un símbolo de todos los sectores de la sociedad para estar 
orgullosos, y una fuente de confianza y una fuerza en los campos de defensa y 
protección, especialmente para las mujeres. 

 

 

 

 


