
This is the published version of the text:

Lirón Vilaró, Anna; Gil Bardají, Anna, dir. Lesbianes, feministes i queers a
Palestina i el Líban. Traducció d’un recull de textos feministes (àrab-català).
2016. (1202 Grau en Traducció i Interpretació)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/160626

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/160626


FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ 

 
GRAU DE TRADUCCIÓ I INTERPRETACIÓ (ANGLÈS)  

 
TREBALL DE FI DE GRAU 

Curs 2015-2016 

 
 
 
 
 

Lesbianes, feministes i queers a Palestina i el Líban 

Traducció d'un recull de textos feministes (àrab-català) 
 

ANNA LIRÓN I VILARÓ 
1333519 

 
 
 
 
 
 
 
 

TUTORA 

ANNA GIL BARDAJÍ 
 

Barcelona, juny del 2016 

 

 



2 
 

 

Dades del TFG 

 

Títol: Lesbianes, feministes i queers a Palestina i el Líban. Traducció d'un recull de textos feministes (àrab-català) 

Título: Lesbianas, feministas y queers en Palestina y el Líbano. Traducción de una recopilación de textos feministas 

(árabe-catalán) 

Title: Lesbians, feminists and queer people in Palestine and Lebanon. Translation of a set of feminist articles (Arabic-

Catalan) 

 

Autora: Anna Lirón Vilaró  

Tutora: Anna Gil Bardají 

Centre: Facultat de Traducció i d'Interpretació 

Estudis: Grau de Traducció i d'Interpretació (Anglès) 

Curs acadèmic: 2015-16 

 

Paraules clau 

feminisme, lesbianisme, qüestió queer, exili, homonacionalisme, interseccionalitat, moviment polític, Palestina, Líban 

    

Resum del TFG 

Aquest treball consisteix en la traducció de l'àrab al català de cinc articles apareguts entre el 2007 i el 2015 a Palestina i el Líban 

que aborden la qüestió queer, el feminisme i el lesbianisme. Es tracta d'articles que descriuen tant posicions i reflexions 

teòriques com el funcionament, l'organització i les pràctiques d'alguns grups d'aquestes zones. A més, el treball inclou una breu 

presentació dels textos i les autores, un informe de traducció que recull les principals dificultats terminològiques així com 

decisions preses durant el procés de traducció i, finalment, un buidatge terminològic amb els termes més rellevants que 

apareixen als articles, amb una proposta de traducció al català, el castellà i l'anglès. 

 

Avís legal 

© Anna Lirón Vilaró, Barcelona, 2016. Tots els drets reservats. 
Cap contingut d'aquest treball pot ésser objecte de reproducció, comunicació pública, difusió i/o transformació, de forma 
parcial o total, sense el permís o l'autorització de la seva autora. 



3 
 

Palabras clave 

feminismo, lesbianismo, cuestión queer, exilio, homonacionalismo, interseccionalidad, movimiento político, Palestina, 

Líbano 

    

Resumen del TFG 

Este trabajo consiste en la traducción del árabe al catalán de cinco artículos aparecidos entre el 2007 i el 2015 en Palestina y el 

Líbano que abordan la cuestión queer, el feminismo y el lesbianismo. Se trata de artículos que describen tanto posiciones y 

reflexiones teóricas como el funcionamiento, la organización y las prácticas de algunos grupos de estas zonas. Además, el 

trabajo incluye una breve presentación de los textos y las autores, un informe de traducción que recoge las principales 

dificultades terminológicas así como decisiones tomadas durante el proceso de traducción y, finalmente, un vaciado 

terminológico con los términos más relevantes que aparecen en los artículos, con una propuesta de traducción al catalán, al 

español y al inglés. 

 

Aviso legal 

© Anna Lirón Vilaró, Barcelona, 2016. Todos los derechos reservados. 
Ningún contenido de este trabajo puede ser objeto de reproducción, comunicación pública, difusión y/o transformación, de 
forma parcial o total, sin el permiso o la autorización de su autora. 
 
 

Key words 

feminism, lesbianism, queerness, exile, homonationalism, interseccionality, political movement, Palestine, Lebanon 

    

Abstract 

In this paper five articles published between 2007 and 2015 in Palestine and Lebanon are translated from Arabic into Catalan. 

These articles deal with queerness, feminism and lesbianism, describing theoretical positions and thoughts, and the organization 

and practices of some groups of this region, as well as how they work.  In addition, this paper includes a brief introduction to the 

texts and their authors; a translation report containing the main terminological difficulties as well as the decisions made during 

the translation process; and finally, a terminological compilation including the most relevant terms found in the articles, 

suggesting a translation into Catalan, Spanish, and English.    

 

Legal notice 

© Anna Lirón Vilaró, Barcelona, 2016. All rights reserved. 
None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, broadcast and/or transformed, either in whole or 
in part, without the express permission or authorization of the author. 
 

 



4 
 

Índex 
1. Introducció .................................................................................................................... 5 

2. Presentació de l'obra i les autores ................................................................................. 7 

3. Informe de traducció ..................................................................................................... 9 

4. Traduccions ................................................................................................................. 12 

4.1 Nació i exili en l'experiència queer. Recull d'articles sobre lesbianisme ......... 12 

4.1.1 Presentació ..................................................................................................... 13 

4.1.2 La nostra història, el nostre missatge............................................................. 15 

4.1.3 Nació i exili en l'experiència queer ............................................................... 18 

4.1.4 Drets de les dones i drets de les lesbianes: cap a un model transversal ........ 26 

4.2 Quin moviment polític hi ha al Líban? Debat sobre el feminisme i la qüestió 

queer .......................................................................................................................... 34 

5. Buidatge terminològic ................................................................................................ 53 

6. Conclusions ................................................................................................................ 55 

7. Bibliografia: fonts consultades ................................................................................... 56 

 



5 
 

1. Introducció 

 

Aquest treball consta de la traducció de cinc textos sobre feminisme i 

lesbianisme escrits per autores palestines i libaneses. Quatre d'aquests articles van 

publicar-se l'any 2007 en un llibret titulat Nació i exili en l'experiència queer, editat pel 

col·lectiu de lesbianes palestines Aswat. El cinquè, en canvi, és molt més recent, de 

l'estiu del 2015, i va aparèixer a la revista Kohl, que s'edita al Líban. Mentre que els 

articles del llibret d'Aswat ofereixen més aviat reflexions teòriques, el text de la revista 

Kohl és un diàleg entre cinc activistes libaneses, a través del qual ens acostem a les 

lluites feministes al Líban dels darrers anys. 

Amb la traducció d'aquests articles pretenc reflectir una (petita) part del 

pensament feminista àrab contemporani: el lesbianisme feminista. Sóc conscient que, 

com tot moviment social i intel·lectual, el feminisme àrab presenta una gran varietat de 

tendències, la majoria de les quals no queden reflectides en aquests textos. En aquest 

sentit, és important deixar clar que els articles que aquí llegireu no són representatius 

del conjunt del pensament feminista àrab. Ara bé, poden servir com a porta d'entrada, 

com a punt d'accés a un univers que encara ens és molt desconegut.  

Des del meu punt de vista, la traducció suposa un enriquiment per a la cultura en 

què s'inscriu la llengua d'arribada. En aquest cas, la difusió en català d'aquests textos té 

dos objectius polítics. En primer lloc, contribuir d'alguna manera a trencar els prejudicis 

i les generalitzacions imperants sobre les dones àrabs, fruit d'un racisme (implícit i 

explícit), una islamofòbia i una arabofòbia creixents. Penso que trencar aquests 

estereotips és fonamental per teixir lligams forts de confiança, lluita i solidaritat amb 

dones feministes àrabs. En segon lloc, contribuir a la lluita contra el patriarcat i 

l'homonacionalisme des d'una perspectiva feminista. Crec que conèixer les reflexions 

teòriques, les contradiccions i els processos d'autoorganització de lesbianes feministes a 

Palestina i al Líban pot ser una eina útil en aquest sentit. Malgrat les diferències de 

context polític, social i cultural, crec que podem aprendre molt de les veus i les 

experiències que recullen aquests textos. A més, ens permet ampliar horitzons i ens 

proporciona un bagatge cultural feminista que va més enllà dels nostres referents 

habituals: Europa i els Estats Units. 



6 
 

A banda de les traduccions, el treball també inclou una breu presentació dels 

textos i les seves autores, un petit informe de traducció i un buidatge terminològic. En la 

presentació he mirat de resumir el context en què apareixen aquests textos i qui són les 

autores, tot i que, de fet, els articles ho relaten amb més detall i en primera persona. En 

l'informe de traducció m'he centrat en la terminologia i explico algunes decisions de la 

traducció. Per acabar, el buidatge terminològic recull els termes que apareixen als 

articles, amb una proposta de traducció a l'anglès, al castellà i al català. 



7 
 

2. Presentació de l'obra i les autores 

 

1. Nació i exili en l'experiència queer, recull d'articles sobre lesbianisme – 

Aswat (2007)1 

Aswat és un col·lectiu de palestines lesbianes, bisexuals, transsexuals, 

transgènere, intersex i queers que va néixer l'any 2003 i encara continua totalment actiu. 

Les polítiques d'Aswat s'articulen en tres eixos indissociables: com a palestines lluiten 

contra l'opressió a què són sotmeses per part de l'estat d'Israel; com a dones planten cara 

a una societat patriarcal; i com a lesbianes, bisexuals, transsexuals, transgènere, intersex 

i queers s'enfronten homofòbia i l'homonacionalisme. 

Aquest llibret divulgatiu va ser publicat l'any 2007 per Aswat i conté sis articles. 

Aquí només hem traduït la introducció —en què es presenta l'obra amb més detall— i 

els tres primers articles, perquè els altres ja eren traduccions. Les autores dels dos 

primers articles són dues activistes cofundadores d'Aswat (Rauda Morcos i Dayna). El 

tercer, en canvi, és de Rasha Moumneh, una activista feminista libanesa, que ha centrat 

la seva lluita en la construcció d'un moviment feminista i queer alternatiu i en el suport 

a la causa palestina. 

 

2. ‹‹Quin moviment polític hi ha al Líban? Debat sobre el feminisme i la qüestió 

queer››, inclòs a la revista Kohl – Sanaa (2015)2 

Aquest article va ser publicat al número 1 del primer volum de la revista Kohl, 

una revista sobre feminisme, sexualitat i corporalitat que pretén fer d'altaveu del 

pensament i les lluites de l'Orient Mitjà i el nord d'Àfrica. La revista s'edita en dues 

llengües: àrab i anglès. També voldríem apuntar que en aquest mateix número de la 

revista hi ha un article escrit per una activista d'Aswat. Ara bé, així com el llibret 

d'Aswat va dirigit al públic en general (és a dir, a la societat palestina), la revista Kohl té 

una orientació molt més acadèmica i, per tant, el públic lector és més especialitzat.  

Com ja indica el títol, ‹‹Quin moviment polític hi ha al Líban? Debat sobre el 

                                                 
1 Aswat (Ed.) (2007) مجموعة مقالات تبحث في موضوع المثلیة الجنسیة . المنفى في تجربة المتحررات جنسیاالوطن و , 
Heinrich Boll Foundation. Disponible a: www.aswatgroup.org 
2 Sanaa (2015)  ‹‹ في لبنان؟ نقاش في النسویة والكویریة" حركة سیاسیة"أي : أحادیث  ›› Inclòs a: مجلة لأبحاث الجسد : كحل

ندروالج   Vol. 1, núm. 1. Beirut (Líban), estiu del 2015. Disponible a: www.gsrc-mena.org/kohl 



8 
 

feminisme i la qüestió queer›› és una conversa entre cinc activistes feministes-queers 

del Líban que reflexionen sobre el moviment polític, el feminisme i la seva trajectòria 

col·lectiva en els darrers anys. Tot i que Sanaa figura com a autora de l'article, només és 

la persona que dirigeix una mica la conversa, però no la seva veu no té més pes que les 

altres. 



9 
 

3. Informe de traducció 

  

En primer lloc, comentaré les dificultats terminològiques que he trobat durant la 

traducció i com les he resolt. La immensa majoria de literatura sobre lesbianisme 

feminista és escrita en anglès, això implica que tant la llengua de partida (àrab) com la 

d'arribada (català) prenen l'anglès com a punt de referència en major o menor mesura. 

És per això que, tot i que l'anglès no és ni la meva llengua materna ni una llengua del 

treball, l'he inclòs en el buidatge terminològic.  

El problema principal és que la terminologia sobre aquesta qüestió no està 

normalitzada en àrab, de manera que cada text fa propostes diferents pel mateix 

concepte. En aquest sentit m'ha servit molt un glossari en àrab, publicat per Aswat, en 

què es defineix cada terme i se'n dóna l'equivalent en anglès. Aquest glossari m'ha 

facilitat molt la comprensió dels textos, perquè, de fet, són els mateixos textos d'Aswat 

que encunyen alguns dels termes en àrab. En canvi, el text de Kohl tendia més a adoptar 

manlleus dels termes anglesos.  

Un cop aclarits els conceptes a què fan referència els termes, per traduir-los al 

català he consultat el Termcat i he fet servir els termes normalitzats. M'agradaria 

comentar el cas del terme queer. Mentre que en els textos d'Aswat s'encunya un terme 

en àrab الجنس ة/متحرر , en l'article de Kohl s'aposta per adoptar un manlleu de l'anglès 

 De la mateixa manera, jo dubtava entre buscar un equivalent en català per a .(كویر)

queer basat en el terme d'Aswat (que podria ser alliberat/ada del gènere) o bé adoptar el 

manlleu. Finalment, d'acord amb la proposta del Termcat i tenint en compte la difusió 

que ja ha tingut el terme queer, vaig optar per adoptar el manlleu. Pensava que introduir 

un nou terme, encara que fos més transparent i explicatiu, despistaria el lector acostumat 

a llegir queer.  

D'altra banda, en àrab trobem el contrast entre la connotació de مثلیة (connotació 

positiva) i سحاقیة (connotació negativa). Tot i això, en els textos سحاقیة només apareix un 

cop i sembla que l'autora fa servir aquesta paraula per reapropiar-se'n i buidar-la de 

contingut negatiu. No he trobat la manera de reflectir aquest contrast en català i ho he 

traduït sempre per lesbiana. En català, els equivalents despectius de lesbiana que he 

trobat tenen un ús tan reduït i estrany que perden el seu caràcter ofensiu. 



10 
 

A part d'això, el terme que més problemes de traducció m'ha portat ha estat المثلیة 

 .que apareix en un dels articles d'Aswat i he traduït per homonacionalisme ,الفاشیة

Principalment, el que em feia dubtar el fet de passar de feixisme a l'original a 

nacionalisme a la traducció. Tot i que l'opció de pinkwashing també era possible, de 

seguida em vaig adonar que s'utilitzava sobretot per fer referència a unes determinades 

polítiques d'Israel. Per tant, tenint en compte que els textos eren publicats a Palestina, 

l'ús de pinkwashing podia ser ambigu. Finalment, després de consultar persones 

expertes en el tema, llegir textos paral·lels en anglès que descriuen el mateix fenomen i 

veure per Internet una xerrada en anglès d'una membre d'Aswat en què presentava el 

col·lectiu i la seva lluita, m'he decantat per homonacionalisme.  

En segon lloc, pel que fa a l'estil dels articles he intentat mantenir el mateix 

registre que l'original. Tots els textos tenen un registre mitjà, tant els d'Aswat —que són 

divulgatius— com l'article de Kohl —que és un diàleg—. En el cas de la conversa de 

Kohl, vaig contactar amb la revista per informar-me sobre la llengua original de l'article: 

em van fer saber que les participants al debat parlaven en àrab dialectal (dialecte 

libanès) i que, a l'hora de transcriure, s'havia passat a l'àrab estàndard. De tota manera, 

en la mesura que el text original ho reflectia, he intentat conservar trets propis del 

llenguatge oral en la traducció al català. A més, en aquest cas, com que la revista és 

bilingüe, m'he pogut fixar en la versió anglesa per contrastar la meva traducció. 

En tercer lloc, atès que he traduït textos sobre el lesbianisme feminista, crec que 

és interessant comentar l'ús del gènere morfològic tant en els originals com en la 

traducció. Els articles d'Aswat solen optar gairebé sempre pel masculí genèric i en algun 

cas apareix un femení genèric, mentre que les formes dobles gairebé no apareixen. En la 

traducció he optat per conservar aquest tret característic del llenguatge —que crec que 

es deriva de la seva voluntat divulgativa— i he fet servir el gènere sempre d'acord amb 

l'original.  

En canvi, a la transcripció del debat de Kohl es fa servir o bé el femení genèric o 

bé formes dobles (és a dir, primer la forma femenina i després d'una barra, la terminació 

masculina). Cal assenyalar que, a diferència del català, l'àrab marca el gènere als verbs, 

cosa que fa que tot el text sigui un batibull de barres i desdoblaments de gènere. Entenc 

que la intenció d'aquests desdoblaments amb preferència de la forma femenina és donar 

protagonisme a les dones en les experiències que es relaten. En traduir l'article al català 



11 
 

no he conservat el desdoblament constant de gènere, perquè obstaculitza molt la lectura 

i perquè —durant molta estona— la conversa gira al voltant d'un col·lectiu format 

íntegrament per dones. Per tant, he optat pel femení genèric, que penso que compleix 

l'objectiu de fer visible el paper de les dones. 

En quart lloc, quan calia transcriure noms propis de col·lectius, associacions, 

organitzacions, etc. he optat per la transcripció que aquests mateixos col·lectius fan 

servir, sovint a partir de l'anglès, que no necessàriament coincideix amb una transcripció 

lògica en català. Per exemple, he transcrit میم per Meem (en comptes de Mim); o fins i 

tot, en el cas més extrem de Bareed Mista3jil he mantingut aquesta transcripció àrab 

popular, que dóna un resultat difícil de llegir en català. Amb això, prioritzo donar 

facilitats al lector perquè en pugui trobar més informació per Internet, abans que 

encertar una transcripció acurada des d'un punt de vista lingüístic, però que no permeti 

seguir el fil. 

Per acabar, voldria assenyalar que durant el procés de traducció he consultat 

diverses persones versades en el tema (tant en àrab com en català). En el cas de l'àrab, 

per obtenir informació de primera mà sobre els col·lectius de què tracten els textos i per 

demanar aclariments sobre les connotacions i la freqüència de les paraules. En el cas del 

català he demanat consell, bàsicament, en qüestions terminològiques.  



12 
 

4. Traduccions 

4.1 Nació i exili en l'experiència queer. Recull d'articles 

sobre lesbianisme  

 

‹‹La meva llengua és el murmuri de l'aigua en el riu dels temporals, els miralls 

del sol i el blat al camp de batalla. Potser, de vegades, he errat en expressar-me, però 

seria fantàstica, i no me n'avergonyeixo, si substituís el diccionari pel cor.››  

Fadwa Touqan 

 

‹‹En aquesta ciutat de les contradiccions vaig descobrir que la seva espiritualitat 

i els seus pecats m'atreien. Passar del nord al centre del país va suposar per mi passar de 

tenir desitjos a fer-los realitat. A Jerusalem, la ciutat conservadora, jo era “fora” de 

l'armari, mentre que al poble era “dintre”. “Fora” allà on ningú no em coneixia, “dintre” 

allà on tothom proclamava que ho sabia tot de mi.›› 

Nació i exili en l'experiència queer, Dayna 

 

 

Dedicatòria: 

A les membres d'Aswat3 i a totes les 

dones a qui mai no hem sentit la veu... fins ara.  

 

Amb profund agraïment ens dirigim a totes les persones que han contribuït a la 

publicació del llibret Nació i exili en l'experiència queer; a les que han donat suport a 

aquest projecte en particular i a Aswat en general, tant associacions com individus; a 

l'equip d'informació i publicacions; a l'equip coordinador; a les autores que han 

participat en el llibret i, finalment, a totes les membres d'Aswat, perquè sense vosaltres 

no se sentirà la nostra veu. 

                                                 
3 N. de la t. Aswat significa veus en àrab. 



13 
 

 

4.1.1 Presentació 

 

Nació i exili en l'experiència queer és la primera publicació en àrab sobre 

lesbianisme des d'una perspectiva feminista, en particular, la del col·lectiu Aswat: dones 

palestines lesbianes. Aquest llibret s'enquadra en una sèrie de publicacions que duu a 

terme el nostre projecte d'informació i publicacions. Es tracta d'un projecte pretén 

recopilar informacions, fer augmentar el coneixement i la conscienciació sobre temes 

com la identitat sexual o el lesbianisme i fer-ne difusió a través del web d'Aswat. Un 

altre objectiu d'aquestes publicacions és que esdevinguin una via de comunicació entre 

Aswat i la nostra societat, de manera que ens donin a conèixer i posin sobre la taula 

aquestes qüestions, que potser encara són desconegudes.  

Aquest llibret és un recull d'articles sobre el lesbianisme. Amb els tres primers 

articles, volem oferir una visió des de l'interior de la societat àrab: exposar les nostres 

opinions i les d'altres autores sobre el lesbianisme. En els tres darrers, en canvi, hem 

mirat de recollir plantejaments occidentals que poden assemblar-se a les nostres 

experiències, amb molts dels quals podem establir ponts. 

El primer article és de Rauda Morcos, coordinadora general d'Aswat. La seva 

aportació mira de proporcionar als lectors i lectores una visió general d'Aswat, de la 

nostra trajectòria i el nostre missatge, per tal que es facin una idea dels àmbits en què 

treballem i de la nostra visió política i social. El segon article és de Dayna, una de les 

fundadores del col·lectiu Aswat. En aquest article (‹‹Nació i exili en l'experiència 

queer››) planteja una gran quantitat de qüestions problemàtiques que ens ronden a totes 

pel cap sobre el significat de nació, emigració i exili; alhora que aborda el tema de com 

podem viure la nostra identitat sexual en aquesta societat. Per acabar, el tercer article 

‹‹Drets de la dona i drets de les lesbianes››: cap a un model transversal, és de Rasha 

Moumneh i conclou així: ‹‹Cal que aquells que lluitem per la justícia social pensem en 

tàctiques més incisives que les que hem fet servir fins ara.›› L'article planteja la situació 

dels gais i les lesbianes al Líban i a la societat àrab en general, així com la relació de la 

nostra lluita com a lesbianes amb la lluita pels drets humans i els drets de la dona. 

D'altra banda, el quart article —‹‹Apunts d'una lesbiana feminista en temps de 

guerra››— és de Lepa Mladjenovic, una activista lesbiana feminista de Belgrad. 



14 
 

Mladjenovic hi exposa problemes similars als nostres, atès que gran part de nosaltres 

vivim una situació de guerra i ocupació en els territoris palestins ocupats. El cinquè 

article és d'una coneguda autora mexicana lesbiana feminista, ja morta, Gloria Anzaldúa 

i es titula ‹‹Moviments de rebel·lia i les cultures que traeixen››. L'autora hi fa un 

plantejament punyent sobre la seva pertinença a ‹‹una minoria dins una minoria dins 

una minoria...››, com a dona lesbiana mexicana que viu als Estats Units d'Amèrica. Es 

pot fer una analogia entre aquestes diferents baules d'opressió i les que coneixem 

nosaltres com a dones palestines lesbianes. Per acabar, el darrer article d'aquest llibret és 

d'una famosa autora dels Estats Units, Adrienne Rich i es titula ‹‹L'heterosexualitat 

obligatòria i l'existència lesbiana››. Rich hi fa una anàlisi de la visió de la societat 

envers les lesbianes, alhora que ofereix una mirada detallada sobre aquest tema a 

occident4. 

Nosaltres, amb aquest llibret, pretenem consolidar el lligam entre la situació que 

vivim com a dones lesbianes i la situació que viuen en general les masses populars 

àrabs, tant al nostre país com als països veïns. A través d'aquests articles i les qüestions 

que s'hi aborden, sentim veus de dones des de diversos indrets que ens fan arribar la 

seva anàlisi i el seu plantejament polític, feminista i lesbià; convençudes del nostre 

compromís a continuar treballant en la mateixa línia que vam prendre a l'inici del camí i 

que vam consolidar amb els nostres eixos de treball: el projecte de conscienciació i 

educació, el projecte de suport mutu i el projecte d'informació i publicacions. 

Esperem haver aconseguit aportar una veu i un plantejament nous al camp de la 

informació i la cultura alternatives. Nosaltres continuarem treballant per fer aparèixer 

pròximes publicacions.  

Aswat 

                                                 
4 N. de la t. Aquí només presentem els tres primers articles, que són els escrits en àrab originalment. Els 
altres tres es poden consultar a Internet: el de Mladjenovic només és en anglès (‹‹Notes of a Feminist 
Lesbian during Wartime››), però el de Rich està traduït al castellà i el d'Anzaldúa és escrit en castellà. 



15 
 

4.1.2 La nostra història, el nostre missatge 

 

Rauda Morcos 

 

Per tal d'entendre la necessitat d'Aswat, és important comprendre la situació que 

va provocar que aparegués. Moltes de nosaltres militàvem en projectes feministes i 

d'altres érem activistes per la pau i la resistència contra l'ocupació. Cap de nosaltres, 

però, no tenia un col·lectiu en què pogués combatre la discriminació que vivíem cada 

dia fruit de ser ‹‹una minoria dins una minoria dins una minoria...›› 

Com a dones palestines lesbianes que vivíem en una societat heterosexual i 

conservadora, vam fer els primers passos fent pública la nostra homosexualitat. Al 

començament ho fèiem per nosaltres mateixes; més tard, el nostre entorn ens va 

demostrar que havíem de continuar lluitant contra l'homofòbia creixent i pel 

reconeixement de la nostra existència. 

L'any 2002, va sorgir una llista de correu electrònic per a dones palestines 

lesbianes i va convertir-se, així, en el primer espai de seguretat per a les lesbianes de la 

societat palestina, tant a l'interior de l'estat d'Israel com als territoris ocupats. 

El gener del 2003, vam convocar la primera reunió sense saber ni planificar el 

que comportaria aquesta trobada. A l'agost ja vam decidir començar a organitzar-nos 

com a col·lectiu: així va néixer Aswat, que va passar de ser una llista de correu 

electrònic a convertir-se en veu i representant de les dones palestines. El setembre, vam 

demanar ajuda a Kayan, una organització feminista àrab sense ànim de lucre, registrada 

a Israel. Kayan ens va donar suport i ens va proporcionar una plataforma organitzativa, i 

actualment, Aswat treballa com a projecte independent dins de Kayan. De manera que, a 

partir del 2004 i fins avui, vam començar a acostar-nos a la societat palestina a través 

dels nostres tres projectes: conscienciació i educació, suport mutu i informació i 

publicacions. 

Moltes dones de la societat palestina vivim o vivíem la nostra identitat sexual en 

secret. Jo penso que, clarament, això es deu a tres factors. En primer lloc, la nostra 

posició estructural, perquè com a minoria palestina dins d'Israel no gaudim dels 

mateixos drets que la resta de ciutadans i ens enfrontem a un racisme brutal. A més, 

pertanyem a una societat que viu sota un règim d'ocupació: l'exèrcit israelià vulnera els 



16 
 

nostres drets fonamentals i continua construint el Mur de l'Apartheid per forçar la 

separació dels palestins. En segon lloc, som dones que exercim rols que la societat 

patriarcal no autoritza. En darrer lloc, la societat ens nega el dret a expressar la nostra 

sexualitat. 

Per desgràcia, aquestes cadenes se sumen a un altre entrebanc, és a dir, la 

dificultat amb què topen les dones per expressar els seus drets i llibertats nacionals, 

civils i de identitat de gènere. Com tota societat patriarcal, la societat palestina no 

accepta i, sovint, rebutja amb hostilitat qualsevol expressió de l'altre. Per tant, quan les 

dones tenen el valor de definir-se més enllà dels límits que els imposen les identitats de 

gènere i els papers tradicionals i convencionals, s'enfronten a l'exclusió o ―encara 

pitjor― a la violència contra la seva particularitat i el seu cos. De fet, la violència sexual 

és una de les estratègies per reforçar el silenci i la submissió de la sexualitat de la dona. 

Això explica per què les dones palestines pràcticament no s'han organitzat, fins 

ara, ni s'han atrevit a protestar ni a respondre a aquesta opressió brutal. Tanmateix, 

l'aparició d'aquest entorn lliure d'opressió va encoratjar unes quantes dones lesbianes a 

crear un espai de seguretat per poder-hi tractar temes de sexualitat, identitat sexual i 

lesbianisme. 

Aswat es proposa posar a disposició de les dones palestines lesbianes un espai 

perquè hi expressin el seu jo. Amb els programes d'Aswat, moltes dones poden debatre 

sobre assumptes com la identitat de gènere i la sexualitat; definir i redefinir diverses 

formes de feminisme i abordar les tensions entre la identitat nacional i de gènere, com a 

palestines que viuen dins les fronteres d'Israel i als territoris ocupats. 

El col·lectiu Aswat proporciona un espai de seguretat a les dones palestines que 

es defineixen com a lesbianes, bisexuals, transsexuals, transgènere, intersex i queers. A 

través d'Aswat les dones tenen la possibilitat de trencar el seu silenci individual i 

encetar un diàleg continu sobre la situació que viuen dia a dia. A més a més, procurem 

formar-nos individualment i col·lectivament sobre els drets de les dones i lesbianes i 

sobre qüestions relacionades amb la identitat de gènere, perquè creiem que el fet 

d'augmentar la nostra conscienciació ens permetrà posar sobre la taula la situació de les 

lesbianes a la nostra societat i, per tant, contribuir a establir els fonaments per fer créixer 

la tolerància i comprensió mútua en la societat àrab palestina. 

En conseqüència, Aswat treballa per impulsar la transformació social amb 



17 
 

l'objectiu de satisfer les necessitats d'un dels col·lectius més silenciosos i perjudicats de 

la comunitat palestina. Aswat mira d'arribar tant a la societat palestina com a la societat 

local d'Israel i els territoris ocupats. D'altra banda, ens relacionem amb fundacions, 

col·lectius i individus amb qui tenim afinitat ideològica, a fi de crear una xarxa que 

serveixi per combatre conjuntament la discriminació a què s'han d'enfrontar les dones 

palestines lesbianes en diversos àmbits i per reforçar els drets i millorar la situació de 

totes les dones de la societat palestina. 

La nostra força com a dones, lesbianes i palestines no consisteix a triar una sola 

identitat i prioritzar-la sobre les altres, sinó que insistim que hi ha una manera de crear 

un espai que les englobi totes tres. Jo sóc aquesta identitat combinada: som lesbianes, 

som dones i som palestines i aquestes identitats no poden separar-se les unes de les 

altres. 

En definitiva, volem definir un discurs transversal que combini la lluita nacional, 

de gènere i d'identitat de gènere per tal de prosseguir la tasca de conscienciació sobre els 

vincles indissociables que hi ha entre totes tres. El missatge que portem a les lesbianes, 

dones bisexuals, transsexuals, transgènere, intersex i queers de la societat internacional 

és que la lluita contra l'opressió que duem a terme com a lesbianes no pot separar-se de 

la lluita per la justícia social i els drets humans per a tothom. De la mateixa manera, els 

diem que la nostra lluita per la justícia social i els drets humans no pot separar-se de la 

lluita contra la repressió i la discriminació de drets que pateixen les lesbianes i queers. 

Només amb coratge i suport mutu es farà realitat la transformació social i la 

nostra existència n'és la prova. 

 

 



18 
 

4.1.3 Nació i exili en l'experiència queer 

 

Dayna 

 

Va ser el moment en què vaig abandonar un poblet al nord per anar cap al Gran 

Jerusalem. No només vaig emigrar des d'un indret remot i aïllat anomenat poble àrab 

cap a la ciutat de les llums vermelles, la delinqüència i el sexe; sinó que a més es 

tractava de passar d'un lloc caracteritzat per les relacions d'afecte i familiaritat a una 

ciutat plena de contrastos impossibles: des de la religiositat extrema fins al laïcisme 

extrem, des de les polítiques institucionalitzades fins a l'anarquisme; des de les 

mesquites, les esglésies i les sinagogues fins als bars i la vida secreta dels queers. Una 

ciutat on els posts de control d'Israel dibuixen les fronteres entre àrabs i jueus; però, 

alhora, la ciutat en què els jueus sempre topen amb els àrabs en conflictes inevitables i, 

de vegades, violents. En aquesta ciutat de les contradiccions vaig descobrir que la seva 

espiritualitat i els seus pecats m'atreien. Passar del nord al centre del país va suposar per 

mi passar de tenir desitjos a fer-los realitat. A Jerusalem, la ciutat conservadora, jo era 

‹‹fora›› de l'armari, mentre que al poble era ‹‹dintre››. ‹‹Fora›› allà on ningú no em 

coneixia, ‹‹dintre›› allà on tothom proclamava que ho sabia tot de mi. 

A Jerusalem oriental, la part palestina, hi havia gent que en veure'm es quedava 

perplexa: era un noiet o bé un turista espanyol? A Jerusalem occidental, la part 

israeliana, m'acusaven erròniament de ser una terrorista àrab i, per això, cada dos per 

tres m'aturaven per comprovar el meu carnet d'identitat. Llavors, el meu aspecte els 

desconcertava perquè no era l'aspecte d'una típica dona àrab religiosa. Cada part se 

sorprenia d'una manera diferent. Jo vaig continuar movent-me amunt i avall entre els 

espais político-socials. Radua Morccos descriu l'emigració en aquest poema:  

Deixaré una ciutat, una casa, un sostre, un llit. 

Deixaré un indret o, fins i tot, la meva vida. 

Forçada a emigrar a la meva terra, el meu país. 

Sóc presonera a casa, a la meva terra, al meu país. 

Deixaré una ciutat i un indret 

el primer cop vida que parteixo. 

Vaig de dol per tu, Tel Aviv, 



19 
 

ciutat de la meva joventut. 

Nena, noia, dona era al poble. 

Violència i crueltat és tot el que el meu cos recorda. 

Noia, estudiant, dona era aquí 

lesbiana, palestina i víctima, així recordo 

el suïcidi 

a Tel Aviv. 

Lesbiana, palestina, poeta i amant. 

Ciutat del meu present, ja t'abandono. 

Forçada a emigrar en la meva terra, a casa meva. 

Clandestina a tot arreu 

sense la identitat d'enlloc ni poesia. 

 

En aquest poema, l'activista lesbiana palestina Rauda Morcos descriu com va 

emigrar des del poble a la ciutat israeliana i jueva de Tel-Aviv. Explica com la seva 

identitat es va transformar de sobte: al poble es definia com a dona víctima de la 

violència i l'hostilitat; mentre que a la ciutat s'identificava com a lesbiana, feminista i 

palestina, presa de la desesperació. El fet d'emigrar a un espai estrany va permetre que 

florissin les seves opinions polítiques i que es definís com a lesbiana, cosa que era 

impossible al seu poble perquè la violència havia esdevingut gairebé com l'experiència 

de la presó. A la ciutat, Rauda Morcos s'alliberava; tanmateix, era l'única en el seu exili. 

Aquest sentiment la va portar fins al punt del suïcidi. Després, va divagar perduda per la 

ciutat per convertir-se en clandestina allà on s'establia, amb una identitat que no trobava 

en ningú altre. 

La idea de l'emigració —el viatge des del poble familiar a la ciutat dels 

desitjos— va cobrar un significat important. Percebia una gran distància entre els dos 

llocs, quan reflexionava sobre l'essència de la identitat i sobre quin paper havia de 

agafar quan arribés: el d'estudiant aplicada que torna a casa o bé el de feminista inquieta 

que només parla de l'opressió i la repressió. Em camuflava en aquí i allà, almenys així 

és com ho veia, i no era jo, si és que és cert que el jo existeix. 

El moviment i la identitat van passar, irrevocablement, a ocupar gran part de la 

meva vida i, fins a cert punt, es van convertir en un factor important de la meva 



20 
 

supervivència. Emigrava per aprendre, de la mateixa manera que emigrava per fugir de 

la ciutat assetjada. Aleshores em preguntava: per què la gent es desplaça d'un indret a un 

altre? Emigrar té sempre un significat de llibertat i alliberament? Per què els queers —

almenys aquells que viuen en societats regides per diferents patrons extremistes— van a 

la recerca de la seva sexualitat a un altra banda, lluny de la seva Nació d'origen? Què els 

passa, als queers que es desplacen? Senten les cadenes de la llibertat com jo les sento o 

bé troben l'alliberament autèntic perquè són estrangers i singulars o perquè són ‹‹fora››, 

en algun lloc llunyà? 

 

Dissertació sobre la Nació i l'exili 

El pensament estructuralista redueix la Nació a l'adaptació a l'origen pur, a la 

familiaritat i la materialitat. El diccionari Oxford dóna la següent definició de Nació5: 

‹‹Indret, zona o estat a què una persona pertany, envers el qual sent afecte i en el qual 

troba refugi, tranquil·litat i satisfacció››. Aquesta definició, basada en la concepció 

occidental, barreja els conceptes de Nació i llar, cosa que ha suscitat molt d'interès: 

David Morley defensa que la Nació només es perfila i s'erigeix a partir de l'estructura 

material (2000:19), de manera que sempre s'ubica en un lloc concret. En canvi, John 

Durham Peters descriu la Nació d'acord amb la concepció nòmada. En aquest cas, la 

Nació és canviant i itinerant en aquesta dualitat precisa: és a tot arreu sense tenir un 

territori permanent. De fet, la Nació ja es troba en la vida nòmada mateixa, sense 

l'esperança ni el somni d'una Terra. Per tant, això marca una diferència amb el 

pensament dominant, que afirma que tota Nació va lligada a un lloc delimitat i concret. 

En la vida nòmada, la Nació no està desvinculada del territori, ans al contrari: és en un 

territori que es modifica i es renova. Així, se'ns desperta un possible interrogant: el 

canvi constant de territori no en provoca la pèrdua? I, si hi responem filosòficament, 

direm que no hi ha cap pèrdua de territori que no vagi acompanyada de renovació i 

d'inspiració de la vida nòmada. Sens dubte, els nòmades estableixen una Nació i la 

revoquen per renovar-la tot seguit, sense desitjar cap Nació concreta i ni tan sols aspirar-

hi. De fet, un dels seus trets fonamentals és que no tenen cap necessitat de possessió. 

D'altra banda, es diu que l'exili és com una extirpació material resultat de la 

violència, la guerra o la pobresa, que allunya l'exiliat de la seva Nació o país. Segons 

                                                 
5 N. de la t. Aquesta definició és traduïda de l'àrab, no s'ha pogut trobar la referència al diccionari Oxford. 



21 
 

Edward Said, l'exili és el resultat del desarrelament sentimental i territorial: és ‹‹la 

separació forçosa i irreparable entre una persona i el seu lloc d'origen, entre un mateix i 

la seva veritable Terra›› (Íbid: 173). Els exiliats són arrencats de les seves arrels 

geogràfiques i el seu passat, de manera que tenen una necessitat imperiosa de 

reconstruir el passat perdut i el present extraviat mitjançant l'anhel de pertànyer a un 

poble renovat. 

Al pròleg del llibre Nació, Exili, Terra, Hamid Naficy (1999) analitza diversos 

factors materials que porten a l'exili, així com altres factors socials ―és a dir, ni 

materials ni geogràfics― que poden conduir a l'exili dins la Nació. De vegades l'ésser 

humà es veu forçat a exiliar-se però no té ganes de tornar a la Nació. També pot ser que 

regressi a aquell territori, però que ja no hi trobi una Nació: ‹‹torna a la Nació sense 

arribar-hi, és un nòmada, però a l'exili›› (Íbid :3). 

 

La Nació a l'exili i l'exili a la Nació 

Podem parlar d'aquestes dues experiències per separat? Distingim entre Nació i 

exili com es reflecteix en la literatura? Per mirar d'analitzar aquestes idees, primer cal 

que establim la jerarquia entre totes dues. A partir d'aquí es desprèn que l'experiència de 

la Nació rep aprovació i gaudeix connotacions positives i aprovació, mentre que l'exili 

es descriu negativament i com a manca de Nació. D'acord amb Jaques Derrida, hem de 

reordenar les idees i plantejar-nos fins a quin punt n'hem de conservar les definicions i 

la jerarquia. Fixem-nos que sempre coneixem les idees, així com les experiències, 

segons les relacions que tenen les unes amb les altres. Llavors, què passa quan invertim 

aquestes relacions? Què passa quan no podem separar ni distingir les experiències? 

Smadar Lavie (1996) assenyala en el seu article la contradicció que suposa el fet 

que la Nació es trobi en l'exili i en un territori estranger. Segons Lavie, la Nació no es 

redueix a un país, a un lloc d'origen o de naixement, ni tampoc a un espai de familiaritat 

i proximitat; sinó que allò que la defineix és un estat de pertinença i el reconeixement de 

l'imaginari associat a la Nació. 

En els seus estudis sobre el ciutadà palestí i el jueu mizrahim6 a Israel, Lavie fa 

palès l'aïllament que senten totes dues societats en l'espai que suposadament és la Nació. 

El jueu mizrahim ―que considera que l'estat d'Israel encarna la comunitat jueva 

                                                 
6 N. de la t. Jueus que viuen a Israel, procedents de països de majoria musulmana. 



22 
 

històrica ideal― viu, en realitat, sota la dominació de l'estat jueu europeu 

(asquenazita7), de manera que se sent exiliat dins el seu propi estat i no hi troba la seva 

veritable Nació. Passa exactament el mateix amb el palestí ciutadà d'Israel: viu dins d'un 

estat jueu i europeu allà on hi havia la seva Terra d'origen, cosa que comporta una 

situació de gran aïllament i exili. En aquests casos es posa en relleu que la Nació no és a 

la Terra, sinó que esdevé una idea imaginària, fràgil, semiimpossible, que habita a la 

frontera entre la Nació d'origen i la Nació anhelada. 

 

L'experiència de les persones homosexuals: la Nació a l'exili i l'exili a la 

Nació 

Per tal de comprendre l'exili i la Nació, faré servir l'experiència dels queers. La 

llibertat sexual no és només un tema rellevant des de la perspectiva social i de la 

informació, sinó que sobretot és una qüestió d'identitat social i política. Es tracta d'una 

situació antropològica i social que es desplaça constantment entre el centre i els 

extrems. De vegades, els queers fugen de la Nació a la recerca d'un lloc de pertinença, 

un espai on hi trobin serenitat.  

A partir de dos articles d'Anne-Marie Fortier (2001, 2003) parlaré del concepte 

de llibertat sexual com a identitat i com a posició social que no es pot desenvolupar 

plenament ni en la Nació ni en l'exili. D'una banda, totes les queers, sense excepció, se 

senten exiliades i sotmeses als patrons socials heterosexuals dins la seva Nació. De 

l'altra, quan fugen d'aquelles societats que els són hostils, han de reconstruir la Nació en 

l'exili, de manera que la Nació es fa present en l'exili. Llavors, la Nació i l'exili es fonen 

l'un en l'altre. De fet, en la distància que els separa, existeixen i desapareixen al mateix 

temps. 

 

L'exili en la Nació: la migració dels queers en la Nació d'origen 

Molts queers, quan parlen del fet d'amagar-se, fan referència a elements com ara 

la tranquil·litat, la familiaritat i la pertinença a la Nació. Per a aquells qui viuen en una 

societat regida per l'obligatorietat dels patrons heterosexuals ―amb pràctiques com 

prometre's, casar-se, construir una família i amb hàbits socials basats en 

l'heterosexualitat― la Nació es transforma en un espai d'autonegació i d'ocultació 
                                                 
7 N. de la t. Famílies jueves alemanyes que van dispersar-se pel sud i l'est d'Europa a partir del segle XII. 
Constitueixen la majoria de la població jueva. 



23 
 

estricta, pel que fa a llibertat sexual. Això provoca que, a l'hora de fer públics els 

desitjos i les opcions individuals que són incompatibles amb les tradicions, aquests 

sentiments de serenor i tranquil·litat siguin substituïts per la por. Llavors, els lligams de 

familiaritat i afecte es redueixen i, així, la Nació esdevé un exili. 

En les societats regides pels patrons socials heterosexuals, que neguen la 

identitat homosexual, la identitat dels queers no és legítima, ni tan sols és8. És per això 

que els queers se n'allunyen, perquè creuen que trobaran la Nació que desitgen ‹‹allà››, 

en un altre país (Fortier 2001:407, 2003:2); mentre que la Terra de la seva infantesa 

esdevé país d'exili. En alguns casos, les societats heterosexuals neguen l'existència dels 

queers, els impedeixen de mostrar-se i els empenyen a emigrar i exiliar-se, tant 

físicament com sentimentalment.  

 

La Nació a l'exili: la Nació dels queers ‹‹fora›› 

Quan l'exili esdevé Nació, els queers troben en la seva condició d'exiliats un 

retorn a la Nació (Fortier 2003:2). A les ciutats on poden fer-se visibles —encara que no 

siguin totalment acceptats—, pensen que la seva identitat sexual ja no serà un motiu de 

discriminació, sinó que es trobarà entre els patrons socials tolerats. Gràcies a aquestes 

suposicions, arriben a sentiments de familiaritat que associen a la Nació materna, cosa 

que, de vegades, els porta a construir una família amb membres dels col·lectius de 

queers. 

Els queers s'imaginen que en l'exili podran trobar el lloc, les arrels i la identitat 

que havien perdut al seu país. Per això, molts emigren amb l'objectiu de mostrar la seva 

veritable identitat sexual sense por ni inquietud i, alhora, retrobar-se amb els sentiments 

d'identitat i pertinença extraviats. Al país d'exili, la seva experiència consisteix a 

recuperar la posició social, que és l'element clau que els ha portat a partir o exiliar-se 

des de la Nació materna cap a un nou territori (de vegades, un estat occidental). De fet, 

és durant aquest procés de recuperació que arriben, paradoxalment, a la Nació. 

 

Entre dues aigües: ni Nació ni exili 

En la nostra recerca sobre els punts de contacte entre la Nació i l'exili, hem de 

                                                 
8 El procés de negació de la identitat sexual s'assembla a la colonització: el colonitzat ―tot i que que 
roman a la Nació― perd el dret polític nacional, amb la qual cosa perd metafòricament la Nació. De 
manera que el colonitzat esdevé un exiliat a l'interior de la Nació. 



24 
 

ser conscients de la impossibilitat d'arribar totalment a la Nació o l'exili. Els queers 

senten que la Nació és aquell lloc on no se'ls permetia fer-se visibles en la societat. 

Això, tanmateix, no esborra el record de la Nació que han deixat enrere. L'enyoren 

sempre. Per això intenten plantar cara als sentiments de violència i aïllament i deixar-los 

enrere, alhora que miren d'expressar estima envers el seu primer entorn ‹‹natural›› i 

Nació. Alguns es comuniquen amb aquest entorn ‹‹natural›› gràcies a una llengua 

compartida i un llegat cultural com ara la cuina o la música. 

Encara que canviïn de Terra, els queer sempre pensen en la Nació i rememoren 

records del passat, ja sigui en la consciència o en el dia a dia. Conserven tradicions 

populars, mantenen vius els rituals i les dates assenyalades, alhora que estableixen 

lligams entre la Terra d'origen i el país on s'han exiliat ―la nova Terra―, que esdevé 

altre cop, país d'exili. 

La contradicció rau en les esperances dipositades en la nova Nació, les quals 

estan íntimament vinculades al llegat cultural, la llengua i els valors deixats enrere. Així, 

trobar una veritable Nació es fa impossible, tant en l'exili com en la Nació materna. En 

sorgeix una altra, però. Una Nació que arrela entre la Nació i l'exili, entre el nou i el 

vell-perdut, entre el record i l'oblit. La veritable Nació queda parcialment incompleta, ni 

aquí ni allà. Malgrat això, els queers proclamen que mai més no tornaran a amagar-se 

‹‹allà››, sinó que es faran visibles ‹‹aquí›.  

 

Referències bibliogràfiques 

Fortier, Anne-Marie. ‹‹’Coming Home’: Queer Migrations and Multiple 

Evocations of Home››. European Journal of Cultural Studies, 4 (4), p. 405-424 Nov. 

2001. 

Fortier, Anne-Marie. ‹‹Making home: Queer Migrations and Motions of 

Attachment››. Department of Sociology, Lancaster University, UK: Nov. 2003. 

 

Lavie, Smadar. ‹‹Blowups in the Borderzones: Third World Israeli Authors’ 

Gropings for Home››. Inclòs en: Lavie, Swedenburg (eds.) Displacemen, Diapora, and 

Geographies of Identity. Durham, NC: Duke University Press, 1996, p. 55-96. 

Morely, David. Home Territories: Media, Mobility, and Identity. New York: 

Routledge, 2000. 



25 
 

Naficy, Hamid. ‹‹Framing Exile: From Homeland to Homepage››. Inclòs en: 

Naficy (ed.) Home, Exile, Homeland: film, media, and the politics of place. New York: 

Routledge, 1999, p. 1-13. 

Morcos, Rauda. ‹‹Poem 3›› 2003. 

Peters, John Durham. ‹‹Exile, Nomadism, and Diaspora: The Stake of Mobility 

in the Western Canon››. Inclòs en: Naficy (ed.) Home, Exile, Homeland: film, media, 

and the politics of place. New York: Routledge, 1999, p. 17-41. 

Said, Edward. ‹‹Reflection on Exile››. Inclòs en: Reflections on Exile and Other 

Essays. Harvard University Press, 1984, p. 173-186. 

 



26 
 

4.1.4 Drets de les dones i drets de les lesbianes: cap a un model 

transversal 

 

Rasha Moumneh9 

 

La Declaració Universal de Drets Humans estipula que es tracta de drets 

inalienables ―és a dir, que són inherents a l'ésser humà―, que són indivisibles ―és a 

dir, que no hi ha prioritats d'uns drets sobre els altres― i que estan vinculats 

recíprocament ―és a dir, que els drets polítics, per exemple, estan lligats a la llibertat 

d'expressió, que està unida al dret de culte, que alhora està relacionat amb el dret a la 

intimitat, etc.  

Al Líban, malgrat que la Declaració Universal de Drets Humans és una part 

bàsica de la Constitució, hi ha molt poques ONG que lluitin pels drets humans sense 

pressuposar l'existència de jerarquies particulars entre els diferents drets i que, per tant, 

n'hi ha alguns que arriben ―per la seva naturalesa― després dels altres. Aquesta 

jerarquització, si bé no és sempre una qüestió de principis, almenys ve dictada per 

l'estratègia organitzativa. Quan es construeix sobre aquesta lògica, hi ha drets que es 

passen per alt, perquè ara, com ens diuen, no toca lluitar per això, hi ha temes molt més 

importants que cal tractar.  

La situació és irònica perquè les organitzacions de drets humans marginen els 

drets de les dones, les organitzacions pels drets de les dones marginen els drets de les 

lesbianes i les organitzacions pels drets dels gais marginen els drets de les lesbianes. 

Mentre tot el sistema social i polític es desentén d'aquests drets, nosaltres estem 

enfeinades debatent sobre quin és el més important. 

Per abordar aquestes idees intentaré desfer les hipòtesis que les sostenen i em 

centraré a relacionar-les amb la decisió que hem pres, com a societat, de dividir els drets 

en grups ben definits. M'agradaria encetar un debat sobre com podem forjar un marc 

general de treball polític i social en harmonia amb el text i l'esperit de la Declaració 

Universal de Drets Humans. 

És natural que, per pensar, ens ajudem dels conceptes de divisió de les identitats 

i, per tant, reflexionem sobre quines són aquestes identitats: homosexual o heterosexual, 

                                                 
9 Rasha Moumneh, activista política i feminista al Líban, té un màster en antropologia social. 



27 
 

home o dona, negre o blanc, libanès o sirià, cristià o musulmà. Inevitablement, sempre 

necessitem un aparell de classificació gràcies al qual ordenem el món que ens envolta. 

Ara bé, les maneres que triem per dur a terme aquestes catalogacions tendeixen a ser 

contingents, és a dir, en qualsevol societat, de qualsevol època, les classificacions varien 

en funció del temps i l'espai i estan sotmeses a les estructures socials i de poder. 

Els grups identitaris es basen en la relació amb l'«altre», amb qui confronten la 

identitat pròpia: sóc una dona i no un home; sóc homosexual i no heterosexual. Tot i que 

aparentment això no presenta cap problema, en realitat nega les característiques dels qui 

queden fora d'aquesta classificació. Què passa amb aquells que es troben entre els 

grups? Per exemple, on queden les persones bisexuals? On queden les persones 

transgènere en el sistema de gènere binari home-dona? Hi ha qui ha provat de fer-los 

encaixar en una o altra banda, però de fet pateixen la marginació, l'exclusió i l'ocultació. 

Per tal de capgirar aquesta situació, van alçar la veu per cridar: «Ja n'hi ha prou!». 

D'aquesta forma, almenys, van poder posar en dubte la legitimitat de la classificació 

binària. 

Fixem-nos per un moment en els bisexuals i els seus drets. Els gais no solen 

tenir simpatia envers els bisexuals, perquè ―segons creuen― el concepte de 

bisexualitat fa entrar en crisi la idea de qualsevol moviment pels drets dels gais. Com es 

pot construir un moviment basat en un grup identitari ben clar ―en què l'individu es 

defineix per mitjà de la identitat de gènere de les persones per què se sent atret― i que 

després s'expulsi aquest individu al·legant que el que compta no és la seva identitat? 

Llavors, una persona s'autodefineix segons les seves potencialitats ocultes? La 

bisexualitat, que encarna diferents possibilitats en el concepte d'identitat sexual, suposa 

una amenaça per a molts gais, tant en l'àmbit personal com en el d'organització política. 

A més, com que els gais han construït el seu món i la seva política sobre la premissa que 

l'orientació sexual és fixa, immodificable i heretada des del naixement; aleshores és 

natural que reneguin d'un col·lectiu que afirma que l'orientació sexual no és estable ni 

invariable i que, de fet, és completament mal·leable. 

A més d'aquesta exclusió rotunda, la classificació de les identitats presenta un 

altre problema, perquè, en contra del que se suposa, no es tracta d'una categorització 

universal. No hi ha gais i lesbianes arreu del món. De fet, la diversitat sexual és més 

àmplia: en moltes cultures l'expressió d'una sexualitat alternativa no concorda amb el 



28 
 

model «homosexual» que nosaltres coneixem. La idea d'una identitat sexual integral, 

com a part inalienable d'un mateix ―i que requereix, necessàriament, fer pública 

l'homosexualitat― és una idea occidental basada en la classe social. Ara bé, amb això 

no volem dir que aquesta idea no és vàlida, sinó ―simplement― que és occidental i, 

per tant, no es pot aplicar a tot arreu. Més endavant tornaré sobre aquest punt. 

El tercer problema que comporta la classificació de les identitats té relació amb 

l'organització política. Quan fem al·lusió a una organització que lluita pels drets dels 

gais o els drets de les dones, suposem l'existència de col·lectius homogenis anomenats 

«els gais» o «les dones», els quals tenen preocupacions específiques desvinculades de la 

resta de problemàtiques, com ara els drets socials o la justícia econòmica. En la història 

dels moviments socials veiem que les diferències de classe, de raça o d'orientació sexual 

xoquen amb aquest concepte d'unitat. Per exemple, les necessitats de les dones pobres 

de Bekaa10 són completament diferents de les necessitats de les dones de classe mitjana 

de Trípoli11 o de les lesbianes de Beirut. Per a les organitzacions feministes és un repte 

mirar d'abordar les necessitats de totes les dones, per sobre de les seves diferències, i 

aspirar a fer realitat una justícia veritable i palpable, que deixi enrere la justícia legal 

oficial. De manera que, per exemple, totes les organitzacions feministes del Líban 

dediquen molts esforços a la representació política i parlamentària de les dones deixant 

de banda altres qüestions. És evident que nosaltres donem suport a la representació 

política, i no hi trec importància, però em pregunto quina influència té sobre les dones 

pobres de Bekaa.  

Aquest gran interès per la representació política s'explica per dos motius. En 

primer lloc, els diners de les donacions. Avui, al món àrab, gran part dels moviments 

feministes estan convertint-se en ONG, les quals depenen fonamentalment del suport 

extern. Les organitzacions que les financen solen fixar l'agenda de les ONG locals, que, 

al seu torn, segueixen directrius mundials. Tanmateix, aquestes directrius no sempre són 

les millors. En segon lloc, la majoria d'organitzacions feministes del Líban formen part 

de la burgesia i, en els cercles electorals, es limiten representar les necessitats d'aquesta 

classe sense abordar les necessitats de la majoria. 

Exposaré dos altres exemples que reflecteixen com la suposició de 

l'homogeneïtat, l'exclusió i la preocupació per representar les necessitats de les minories 
                                                 
10 N. de la t. La vall de Bekaa es troba a l'est del Líban i és una de les zones més pobres del país. 
11 N. de la t. Trípoli és la segona ciutat més important del Líban i està situada al nord del país. 



29 
 

ens influeixen a nosaltres i afecten les nostres experiències a l'associació Helem12, en 

què ens queda per davant una llarga batalla. El primer és l'exclusió de les dones dels 

moviments pels drets dels homosexuals i el segon és l'aparició de l'homonacionalisme13.  

Una de les dificultats principals amb què ha de bregar Helem és el baix nombre 

de dones que en són membres i el poc pes que tenen. Es tracta d'un problema compartit 

per moltes organitzacions que treballen pels drets dels gais. Durant el desenvolupament 

del moviment gai als EUA als anys 70, les lesbianes es van escindir per formar 

col·lectius independents lluny de la dominació masculina, perquè consideraven que les 

línies de pensament i acció d'aquests moviments no tenien en compte les seves 

necessitats. Tot i que gais i lesbianes coincideixen en l'orientació sexual, tenen 

necessitats diferents, perquè les lesbianes s'enfronten a una doble marginació: en primer 

lloc perquè són dones (pel que fa a la identitat de gènere) i en segon lloc perquè són 

lesbianes (pel que fa a l'orientació sexual). Les lesbianes han aconseguit trencar dos 

temes tabú: l'homosexualitat i l'activitat sexual femenina. De manera que la lluita dels 

gais és diferent de la lluita de les lesbianes i els moviments reivindicatius han de 

d'admetre i comprendre aquestes diferències per tal d'abordar-les. Tanmateix, sovint 

això s'ignora, perquè el fet de reconèixer-ho implicaria aprofundir en les qüestions 

feministes i la majoria s'estima més deixar aquests assumptes a les dones. En 

conseqüència, no hi ha lloc per a les lesbianes ni en els moviments gais ni en les 

organitzacions feministes, que miren de fer-les tornar als moviments gais o les ataquen 

obertament. Per això, al final es produeix una nova ruptura, que fa que les lesbianes 

s'organitzin pel seu compte. 

El segon exemple que exposaré és el fenomen de l'homonacionalisme que he 

esmentat més amunt. El març del 2007 una associació humanitària pels gais i lesbianes i 

el col·lectiu pels drets dels gais OutRage! es van manifestar a Londres a favor dels drets 

civils i les llibertats i en contra de l'ascens de la dreta feixista, racista, homòfoba, 

misògina i grups ultranacionalistes al Regne Unit. És cert que ja esperàvem veure 

aquests dos grups junts a totes les manifestacions, no ens va sorprendre. Ara bé, 

l'objectiu de la seva ira eren els musulmans i la seva ‹‹cultura subdesenvolupada››. 

                                                 
12 N. de la t. Helem és una associació libanesa sense ànim de lucre que treballa per millorar la situació 
legal de les persones LGTB. En àrab, helem significa somni. 
13 N de la t. L'homonacionalisme és un corrent polític que basa la seva defensa dels drets LGTB en 
posicions racistes i xenòfobes, és a dir, sosté que l'homofòbia és un tret característic exclusiu de les 
persones i societats que no són ni blanques ni cristianes.  



30 
 

Curiosament, la majoria d'aspectes que consideraven característics del 

‹‹subdesenvolupament›› dels musulmans eren els mateixos eixos d'acció de col·lectius 

que donaven suport a la manifestació. Tot i això, comprenien totalment l'amarga veritat, 

és a dir, que el Partit Nacional Britànic no volia alliberar les dones ni tampoc els negres 

de l'est de Londres. Aquest és un bon exemple sobre com es troba i es propaga el 

racisme ocult rere l'embolcall dels ‹‹drets humans››.  

George Bush va tornar a justificar la guerra a l'Afganistan dient que alliberaria 

de l'esclavitud les dones musulmanes marginades, tal com proclamava OutRage!. 

Aquest col·lectiu feia una crida a mantenir les tropes americanes i britàniques a l'Irak, a 

fi de ‹‹protegir›› els gais i les lesbianes de la violència creixent a què s'exposaven, 

que ―de fet― era conseqüència directa dels atacs al país. Els col·lectius pels drets dels 

gais com OutRage! no representen els interessos de les persones homosexuals de l'Irak 

ni de la resta de països àrabs, sinó que representen un salt des d'allò que Leila Ahmed 

anomenava ‹‹feminisme colonial›› cap a la ‹‹colonització dels drets dels gais i 

lesbianes››.  

Queda clar, per tant, el perill que comporta encasellar tots els gais i lesbianes en 

un sol sac i passar per alt els diversos eixos d'opressió ―com ara la raça, la classe, el 

gènere o l'orientació sexual―, els quals poden presentar-se per separat o bé entrecreuats 

en múltiples contextos, de manera que generen una situació concreta en cada cas.  

Ja explicat més amunt que la identitat homosexual clarament definida no és 

universal i, com sabem, al món àrab, la construcció cultural de les diferències sexuals 

no s'estructura segons el model homosexual. Recordo que una vegada vaig tenir una 

conversa amb un home que era fora d'un local nocturn de Beirut, conegut perquè el 

freqüenten gais. L'home insistia que ell no era gai, tot i que tenia relacions sexuals amb 

homes, perquè ell era l'‹‹actiu›› (amb altres paraules, que feia d'‹‹home›› en les relacions 

sexuals); mentre que els gais, segons ell, només eren aquells que feien el paper de 

‹‹dona››. Durant la conversa, em va dir que un bisexual no podia fer de dona, perquè 

això suposaria una forta contradicció: si li agradaven les dones, llavors havia de ser 

actiu sens dubte! Efectivament, aquesta és la concepció predominant de l'orientació 

sexual, tant al món àrab masclista com en altres societats patriarcals i cultures 

dominades pels homes, com passa a l'Amèrica Llatina. De manera que la definició de 

l'orientació sexual no es fa segons la identitat de gènere de la persona amb qui te'n vas al 



31 
 

llit, sinó segons el paper que tens en les relacions sexuals. Si analitzem amb detall 

aquestes societats, trobem que les cultures masclistes posen de manifest el desig 

homosexual. Per exemple, els homes s'agafen de la mà pel carrer, s'abracen, es foten 

hòsties o es toquen el penis els uns als altres. O sigui que la qüestió principal no és 

‹‹amb qui›› sinó que, fins a cert punt, és ‹‹com››. Fins i tot entre aquells gais àrabs amb 

una identitat que s'ajusta al concepte occidental, hi ha un rebuig a reconèixer-se com a 

aquella persona amb qui es practica el sexe, és a dir, com al passiu de la relació. 

En aquest context s'obren molts interrogants com ara: fins a quin punt els 

moviments homosexuals poden abordar aquestes qüestions sense marginar aquests 

homes que no es defineixen com a gais? La solució passa per inserir-los en els models 

adequats d'homosexualitat? Molts dels homes que tenen relacions sexuals amb homes es 

casen amb dones i després els són infidels amb altres homes. Llavors, cal ajudar-los 

perquè s'acceptin com a gais ―i així evitar que es casin amb dones― o bé cal que la 

societat accepti la infidelitat en el matrimoni? Tots aquests punts orbiten al voltant del 

concepte d'identitat de gènere i els rols socials, encarregats de perfilar la noció que té 

tothom d'home i de dona. 

Ara m'agradaria examinar detingudament el lesbianisme, segons la concepció 

sexual basada en les figures de l'actiu i el passiu, que no és deguda a la mera casualitat. 

La sexualitat femenina lèsbica s'oculta rere l'heterosexualitat i no existeix en absolut ni 

als plafons publicitaris ni a les cançons artístiques. Aquesta posició que ocupa revela la 

dominació masculina amb la seva representació encegadora. 

De manera que cal construir un moviment feminista potent que s'oposi a la 

construcció masclista, que domina el cos de la dona i, fins i tot, més enllà dels límits del 

cos. Si no, no podrem assolir els objectius dels moviments que lluiten pels drets de les 

minories sexuals ni, per tant, els propòsits del moviment feminista ―que combat 

l'opressió de les minories sexuals― perquè el problema rau en la totalitat del sistema 

establert. Les lleis que persegueixen l'homosexualitat, que donen cobertura a assassinats 

sota el pretext de l'‹‹honor de família›› i que declinen la responsabilitat del violador, 

configuren una estructura sòlida emprada pels estats per apoderar-se del cos de la dona, 

limitar-li la llibertat i legislar sobre què se li permet i què se li prohibeix. Els moviments 

homosexuals, en tots els països en què han experimentat un avenç substancial, han 

comptat amb l'ajuda dels moviments feministes. Per desgràcia, però, el moviment 



32 
 

homosexual al Líban treballa en un buit feminista. Atès que a totes les dones, ja siguin 

lesbianes o heterosexuals, se'ls nega l'activitat sexual; com poden sorgir aquests 

moviments homosexuals sense ocupar-se de les qüestions feministes? Sota quina lògica 

se separa la situació de les lesbianes de la de les seves germanes heterosexuals, que 

pateixen les prohibicions masclistes i la repressió autoritària? 

Després d'haver comentat l'essència del concepte d'orientació sexual i els seus 

vincles amb altres qüestions, ara podem passar a punts més concrets. L'associació 

Helem rep moltes crítiques, fins i tot per part de persones que simpatitzen amb els 

homosexuals i exigeixen que se'ls concedeixin drets, però que, en canvi, no lluiten pels 

drets dels heterosexuals i miren amb menyspreu les relacions sexuals extramatrimonials 

i les relacions dels amants als afores de Beirut. Aquí rau el problema de l'individu al 

món àrab: el concepte d'individu no existeix fora de la família, cosa que mina les 

llibertats individuals i el dret a triar la parella. Això no es limita a l'àmbit teòric, sinó 

que s'estén a les lleis i a la legislació sobre l'estatut personal. Per exemple, al Líban no 

ens registrem com a individus, sinó com a membres d'una família i tothom queda 

registrat a la casella del pare. Aquest sistema burocràtic es basa en sectarisme masclista 

que impregna tota l'estructura social, mentre que el règim afirma que serveix per a 

conservar els lligams i els valors familiars. Si l'individu fos el pilar fonamental, llavors 

desapareixerien les diferències no només entre homes i dones, sinó també entre les 

dones, en relació amb les lleis d'estatut personal. Tot plegat debilitaria la dominació 

masculina i el confessionalisme, de la mateixa manera que permetria crear normes 

bàsiques que reforcessin les llibertats individuals i recuperar la força que el règim ha 

espoliat als individus. 

Per tant, no porta enlloc preguntar-se si el feminisme té prioritat sobre el 

lesbianisme o viceversa. Només hi ha una batalla: la batalla per la victòria de l'individu 

sobre els sistemes masclistes que controlen el cos, la batalla pel laïcisme i el respecte a 

les llibertats individuals. 

En vista d'aquests fets, quin paper hem de prendre quan les lesbianes són 

marginades dels moviments feministes i dels moviments gais; els homosexuals, dels 

moviments pels drets humans; les dones, dels moviments d'esquerres, mentre que les 

qüestions d'esquerres no figuren a l'agenda dels moviments feministes? 

He començat criticant les polítiques que es basen en identitats separades. Per 



33 
 

acabar, vull fer una crida a adoptar polítiques de lluita basades en el reconeixement de la 

interseccionalitat entre tots aquests eixos d'opressió entrecreuats, que no es poden 

abordar per separat. M'agradaria veure un moviment que s'esforcés per assolir la justícia 

social i que, dintre de l'organització col·lectiva, donés valor als vincles des de la 

diversitat, en comptes de treballar partint de les identitats d'un col·lectiu delimitat. Es 

tracta de no perdre ni els punts d'unió entre nosaltres ni les fonts de transformació real: 

cal que aquells que lluitem per la justícia social pensem en tàctiques més incisives que 

les que hem fet servir fins ara. 



34 
 

4.2 Quin moviment polític hi ha al Líban? Debat sobre el 

feminisme i la qüestió queer 

 

Extret de Kohl: revista de recerca sobre cos i gènere. Número 1, volum 1 (estiu 

del 2015) 

 

Introducció 

Inaugurem la secció “Converses” de la nostra revista convidant cinc activistes 

feministes-queer que treballen o han treballat juntes en diferents espais feministes-

queers, com grups de suport i solidaritat, associacions civils, entitats privades i 

organitzacions no governamentals. Les uneixen vincles polítics, professionals i 

personals, que es remunten al 2008 i 2009. Aquestes relacions han travessat diferents 

etapes: han experimentat la proximitat i la llunyania; l'acord i, també, la divergència 

fruit de diversos motius, els més rellevant dels quals han estat les discrepàncies 

polítiques i organitzatives en els grups i col·lectius en què participaven. Actualment 

tenen entre 25 i 35 anys, viuen a Beirut i pertanyen a àmbits professionals diversos: el 

treball polític i social, l'advocacia, l'ensenyament, la recerca i la producció 

cinematogràfica. 

Proposem a les participants un debat sobre el moviment polític al Líban: què 

significa, com es manifesta i en quina situació es troba avui. Aquesta conversa pretén 

definir el concepte de moviment polític i les múltiples crisis que ha viscut; descriure les 

experiències de les participants en diferents contextos feministes-queers; abordar el 

valor de l'organització política col·lectiva en el marc libanès i tractar els lligams 

personals i socials que han acabat per produir determinats grupuscles polititzats. La 

primera reunió va tenir lloc el dia 10 de maig del 2015 a casa d'una de les participants i 

va allargar-se dues hores i mitja. El 24 de maig hi va haver una segona trobada que va 

durar dues hores, durant la qual es va reprendre el debat sobre la tasca política dels 

col·lectius i associacions de queers, homosexuals i feministes al Líban.  

Pel que fa a la representativitat, cal assenyalar les participants intervenen basant-

se en les seves experiències i opinions personals i, per tant, no representen cap grup, 

col·lectiu ni associació: parlen exclusivament en nom seu, fins i tot quan s'expressen en 



35 
 

plural. 

En transcriure el debat, hem emprat pseudònims a fi de preservar la intimitat i la 

integritat de les participants. 



36 
 

Sanaa:     Què significa per vosaltres moviment polític? Com el definiríeu? 

 

Ghenwa:  Jo el veig fraccionat, mancat d'interseccionalitat14. La veritat és que ens hem 

dividit moltíssim. Al principi hi havia el col·lectiu gai; després el col·lectiu de 

lesbianes; més endavant, el queer; a continuació, el transgènere; després, el 

feminista. Hi ha una veritable divisió. A més, també hi ha una separació entre 

aquelles que aposten per una lluita política i les qui s'estimen més una lluita 

despolititzada. Jo crec que no tenim un objectiu comú. 

 

Sanaa:  Però si poguéssim parlar de moviment polític des d'una perspectiva teòrica —

és a dir, prèvia a la pràctica— què significa per tu aquest moviment? 

 

Ghenwa:  Jo el veig més aviat com un “col·lectiu” o “grup de persones” , al marge de la 

definició acadèmica que pugui anar associada a cadascun d’aquests dos 

termes. Un grup de persones unides per un objectiu comú, conscients dels 

punts forts i febles de cadascuna i que es complementen sense jerarquies. El 

“moviment” és una acció integradora. Jo crec que moviment expressa la 

integració de molts blocs, de milers de nuclis polítics. 

 

Sanaa:  I què fa de nexe d'unió entre aquests nuclis polítics? Jo comparteixo la idea 

que les aliances constitueixen un moviment. Un moviment no cal que estigui 

compost per un grup de persones similars que coincideixen en tot. El formen 

múltiples aliances, amb diferent eficàcia i durada. D'alguna manera, però, són 

eficaces i tenen la capacitat de generar mobilitzacions. Molts col·lectius, com 

ara la campanya ‹‹Enderroquem el sistema confessional››, en principi 

s'articulaven al voltant d'un objectiu comú i potser estaven formats per grups i 

persones que, fins a cert punt, s'assemblaven i tenien afinitat. Malgrat això, 

aquesta campanya va topar amb molts entrebancs —per exemple, s'hi van 

adherir partits confessionals— i no va perdurar. Llavors, què uneix aquestes 

                                                 
14 N. de la t. La interseccionalitat és l'anàlisi com les diferents formes socioculturals d'opressió (per raons 
de gènere, raça, classe, orientació sexual, religió, etc.) se solapen i s'entrecreuen. A diferència del 
pensament tradicional, que se centrava en un únic eix d'opressió, la interseccionaliat es fixa en com les 
diverses formes d'opressió actuen en paral·lel. 



37 
 

aliances (o nuclis polítics, com en diu la Ghenwa) si no és el fet de tenir, 

almenys, un objectiu declarat comú o una certa afinitat interna? 

 

Ibtissam: Pot ser que hi hagi entesa i un objectiu comú explícit, però que a l'hora de 

portar-lo a la pràctica apareguin divisions, o bé que, sota el paraigua de 

l'objectiu comú, cadascú aspiri a coses diferents. 

 

Ghenwa:  Exacte. De tota manera, potser la interseccionalitat vol dir que cadascú es 

concentra en uns quants eixos, al voltant dels quals articula el seu pensament 

polític i les aspiracions que diposita en les aliances. 

 

Ibtissam: O sigui que el moviment ha d'anar més enllà de les polítiques basades en la 

identitat. Vull dir que tot moviment ha de tenir en compte les diferències 

d'identitat entre les persones que el formen, sense fer d'aquestes identitats un 

objectiu en si. 

 

Sanaa: Hem vist créixer moviments que es fixaven objectius qualificats d'inclusius, 

nacionals, grans i universals respecte a les diverses identitats i afiliacions. La 

campanya ‹‹Enderroquem el sistema confessional›› n'és un exemple. Aquests 

moviments treballaven, almenys en els seus discursos públics, sobre l'adopció 

transitòria d'identitats. Per què creieu que no van aconseguir una continuïtat? 

Potser no cal que el moviment polític s'edifiqui sobre un únic objectiu. De fet, 

és possible que l'objectiu sigui teòric; impossible de dur a la pràctica; o bé tan 

extens que inclogui a tothom i, per tant, esdevingui poc realista. A més, també 

pot donar-se la situació que l'aliança sigui irreal, insubstancial o que es vegi 

engolida per les divergències. Tot això aboca el moviment a la impotència o al 

fracàs. De manera que aquesta és la primera dificultat. 

 

 D'altra banda, la interseccionalitat també és un repte, perquè ens fa teixir 

aliances amb persones amb qui tenim divergències importants. Un exemple 

d'això són les aliances en la resistència contra Israel, que contrasten amb les 

diferències radicals pel que fa a la naturalesa religiosa i l'agenda confessional, 



38 
 

exterior i econòmica de les forces que participen a la resistència activa. Per 

tant, si el fet de tenir objectius comuns no constitueix l'essència del moviment 

polític; ni la transversalitat tampoc, llavors, què vol dir moviment polític? 

Com es construeix? Us proposo que ho pensem partint de les nostres 

experiències als cercles feministes i queers. 

 

Kid:  Jo, sincerament, no veig un moviment polític ni a Meem15 ni a Naswiya16. De 

fet, l'única iniciativa que consideraria un moviment polític real és la 

campanya ‹‹Enderroquem el sistema confessional››, perquè sento que és 

l'única en què la meva mare podria formar part. Per mi, el criteri sempre ha 

estat aquest: la meva mare hi participa? El problema que tinc amb la Marxa 

Secular —i fins i tot amb Naswiya, Meem i Helem— és que els seus discursos 

van dirigits a una determinada classe social: imposen el criteri d'aquesta 

classe i demanen a la gent que hi ascendeixi. Jo, com a persona amb una 

procedència social concreta —en què no fèiem servir cap paraula anglesa a 

casa, per exemple—, havia d'adaptar-me als requisits i l'estil de vida de la 

classe mitjana o, fins i tot, de la classe mitjana-alta, per tal de trobar un lloc en 

allò que s'anomena el moviment polític. He trigat un temps abans d'arribar a 

aquesta anàlisi de classe. Sento que teníem unes reivindicacions concretes, 

però no formàvem un moviment polític. Em dol que algunes de nosaltres 

lliguin el futur del moviment polític amb la fi de Naswiya i Meem, per 

exemple, perquè això fa que només orbiti al voltant nostre. Com si el 

moviment comencés amb nosaltres i, abans, no hi hagués hagut cap altra 

transformació ni discurs polític. Potser és per això que a totes ens va entristir 

profundament la desaparició del col·lectiu. El nostre pensament recull la 

interseccionalitat, però de fet, estem desconnectades de la realitat: vivim en 

una bombolla. Com a individus, i potser tambéen les nostres polítiques 

personals i individuals, ens omplim la boca parlant de lluites comunes i 

d’aliances trencades. Tanmateix, en la nostra política col·lectiva, aquesta 

interseccionalitat no va donar cap fruit. 

 
                                                 
15 Col·lectiu i grup de suport mutu de lesbianes, bisexuals, transgèneres i queers, fundat el 2007. 
16 Col·lectiu d'activistes feministes fundat el 2010. 



39 
 

Lynn: La idea predominant era que Meem construïa un col·lectiu, mentre que 

Nasaweya forjava un moviment. De manera que et ficaves a Meem i, de 

sobte, era com si entressis a una fàbrica que et convertia en una activista 

feminista. Si necessitaves assessorament psicològic sobre la teva sexualitat, 

perfecte, Meem te'l proporcionaria. Ara bé, havies de fer-te activista, perquè si 

no et marginarien en certa manera. Fins i tot l'estratègia de Meem definia dues 

etapes: la primera, la construcció del col·lectiu i la segona, la creació del 

moviment. Tot i que no es feia cap al·lusió a la inexistència d'un moviment 

previ, tot se centrava en la singularitat i excepcionalitat de Meem. 

 

 Els moviments que van precedir Meem eren moviments pels drets de les 

dones, així com organitzacions no governamentals. Il·lusòriament, ens 

pensàvem que érem diferents de les ONG. Consideràvem que dúiem a terme 

una tasca polititzada i integral: crèiem que canviaríem el món. Encara que 

trobàvem problemes de tant en tant, totes estàvem convençudes que s'estava 

produint una transformació i que nosaltres dirigíem el moviment. De vegades, 

aconseguíem provocar un bon enrenou, al Líban i a tota la regió, i de fet ens 

coneixien a diversos mitjans mundials. Tanmateix, no treballàvem d'acord 

amb els valors que proclamàvem. Per exemple: afirmàvem que érem un espai 

autogestionat... Desitjàvem tenir les nostres maneres de fer i un estil de vida 

propi, però això no concordava amb la realitat. Hi havia una estructura 

concreta, encara que fos invisible, de la mateixa manera que rebíem 

finançament. 

 

Sanaa:  I escrivíem informes... 

 

Lynn: Sí. A més, amb el temps em vaig adonar que a Meem no totes compartíem els 

mateixos objectius, ni treballàvem de la mateixa manera, ans al contrari. 

Potser en comptes d'un únic moviment, n'hi ha diversos; o potser érem una 

espurna vers un moviment. Hi havia idees que ens entusiasmaven i que ens 

escarrassàvem a fer realitat, però després s'esvaïen. No procedíem d'una 

manera estructurada ni reflexionada. Alhora, ens construíem a nosaltres 



40 
 

mateixes per oposició als altres, o com a reacció per mostrar el contrast entre 

nosaltres i els altres. 

 

Ghenwa: En relació amb el que dius, crec que hi havia factors que jugaven en contra 

nostra. Vam començar en un context, a partir de l'any 2000, dominat per les 

ONG —un procés d'oenegització— que englobava l'economia, el finançament 

i les donacions. Per això, era fàcil que esdevinguéssim com els altres. De tota 

manera, per mi, vam fracassar perquè no vam arriscar-nos, ni vam posar en 

risc el nostre cos: no sortíem al carrer ni causàvem aldarulls. Érem un 

moviment acomodat que emprenia una lluita còmoda i segura. Potser els 

moments decisius van ser aquells en què vam sortir a l'espai públic amb el 

nostres cossos queers. Per mi, el sindicat de professores es mereix més 

respecte, perquè lluitaven per una causa, estaven emprenyades i tenien molta 

energia. Era una qüestió de vida o mort, no tenien elecció. En canvi, nosaltres 

érem les feministes amables que actuaven dins del marc tolerat. 

 

Sanaa: No vull justificar-nos, però tampoc no em sembla bé autoflagel·lar-nos. Érem 

joves i el nostre col·lectiu no tenia ni la història, ni l'experiència, ni 

l'arrelament del sindicat de professores... O sigui que no podem fer 

comparacions. 

 

Ghenwa: El sindicat de professores era fruit d'una necessitat fonamental... 

 

Kid: La interseccionalitat s'hi posava de manifest... 

 

Sanaa: Malgrat la importància i la singularitat de la tasca que van tirar endavant, crec 

que no es tractava d'un lluita transversal. Em sembla que estem maquillant les 

lluites obreres amb un to romàntic que no es corresponen amb la realitat. 

 

Kid: Per què? 

 

Sanaa: Doncs perquè el sindicat de professores no va venir a cap de les 



41 
 

manifestacions a favor de la llei per la protecció de les dones de la violència 

domèstica, per exemple. De la mateixa manera que és quasi impossible veure 

aquest sindicat treballant en temes de gènere. Ni tampoc s'ha posicionat 

clarament, o almenys públicament, pel que fa al dret a l'educació de les 

refugiades sirianes, iraquianes, etc. 

 

Lynn: Ni per l'educació sexual a les escoles... 

 

Sanaa: Jo crec que la necessitat a seques no pot generar cap tipus de moviment polític 

radical. Entren en joc altres factors, com el pas del temps, l'experiència 

acumulada i la situació política adequada en la qual l'enfrontament madura. 

Tornant a Meem, va aparèixer perquè era necessari, si no, no hagués sorgit. És 

a dir, allò que el feia necessari era l'enfrontament i la resistència contra la 

repressió quotidiana que vivíem i vivim com a persones queer, pel que fa al 

gènere i la sexualitat. De fet, no només era un espai on posàvem sobre la taula 

els nostres problemes vinculats amb la identitat i la vida sexual, sinó que 

també tractàvem problemes relacionats amb la classe social, la família, etc. 

Meem era un espai polític i polititzat. El tret distintiu de Meem era, potser, 

l'absència d'un objectiu tradicional, posat per escrit, que caracteritza la manera 

de funcionar de les associacions i els moviments. 

 

 Malgrat això, sempre vam fer costat a les lluites polítiques pels drets humans, 

com ara la llei per la protecció de les dones de la violència domèstica, tot i 

que algunes de nosaltres érem crítiques. Fins i tot estàvem disposades a posar-

nos en vaga de fam perquè s'aprovés aquesta llei. Potser les accions radicals 

sorgeixen d'objectius tàctics determinats? M'agradaria tornar, però, al que ha 

dit abans la Lynn. Per què critiquem el fet que volguéssim crear un col·lectiu 

per a nosaltres? Que potser es contradiu amb la construcció d’un moviment 

polític? 

 

Alissar: La veritat és que a mi m'ha sabut greu que es digués que havíem fracassat. Jo 

ho veig diferent: penso que vam fer una feina fantàstica. Al Líban, el 



42 
 

moviment va començar a Internet (Gay Lebanon, Lesbanon, etc.) a través dels 

xats i les llistes de correu. Més endavant, vam decidir sortir a llocs més 

públics i la gent va començar a trobar-se en les festes i reunions al Club Free i 

a Helem. Posteriorment, Helem va tirar endavant accions importants al carrer, 

com ara la concentració a la plaça de Sodeco, quan uns joves van agredir 

físicament dos nois. Gràcies a aquestes accions, la gent va començar a parlar 

més sobre temes de sexualitat. Jo penso que el moviment ha de tenir un 

objectiu clar i ben definit, perquè si no, deixa de ser realista, com passa amb 

la campanya ‹‹Enderroquem el sistema confessional››. En canvi, trobo que les 

lluites per eliminar l'article 53417, per fer augmentar l'acceptació i el respecte, 

per promoure el debat sobre la sexualitat —per citar uns quants exemples— 

tenen objectius realistes i possibles, sobretot durant els quinze darrers anys, 

enmig de tots els canvis que hi ha hagut al país. 

 

 Sóc de l'opinió que Meem era un moviment polític perquè agrupava persones 

de procedències molt diverses i en va sorgir gent ben preparada en molts 

aspectes. Penseu en tot el que ens hem aportat i hem après les unes de les 

altres, mireu tot el que hem fet. Bekhsoos18 i Bareed Mista3jil19 han tingut 

ressò mundial. És clar que Meem ha tingut una influència real. I és clar que 

era un moviment polític. En fi, els canvis arriben amb el temps, però sempre 

es produeixen molt a poc a poc. Si comparem la situació l'any 2000 i la 

situació d'avui, veurem com ha evolucionat. 

 

Ibtissam: Encara em costa definir el moviment. Nosaltres, per exemple, xocàvem amb 

les polítiques i la manera de treballar de les associacions pels drets de les 

dones que ens precedien; malgrat que aquestes associacions eren qui realment 

treballava sobre el terreny. Recordo que vam lluitar molt per tal d'aconseguir 

crear vincles amb aquestes associacions, justament, perquè no volíem acabar 

                                                 
17 N. de la t. Article del codi penal libanès que prohibeix les relacions sexuals ‹‹que atemptin contra 
l'ordre natural››. 
18 N. de la t. Revista setmanal publicada per Meem. Encara es pot consultar en línia (articles en anglès i 
en àrab). http://www.bekhsoos.com/ 
19N. de la t. Llibre de relats amb 41 històries de vida de lesbianes i persones transgènere, publicat el 2009 
per Meem. 



43 
 

sent com elles. Ens era difícil veure-les com a aliades. Va caldre un temps 

abans ens decidíssim a treballar-hi i a donar suport les seves iniciatives. Així 

doncs, què uneix cadascuna de les parts d'un moviment? Potser són les 

persones? 

 

Lynn: Jo vull reprendre el fil de la construcció del col·lectiu. Darrerament, he 

començat a pensar en la posició que tenia abans sobre aquest tema i m'he 

adonat que potser —en algun moment— em vaig obsessionar a edificar i tirar 

endavant un projecte polític en què totes estiguéssim d'acord, fins al punt que 

restava importància al fet de construir un col·lectiu. En canvi, avui, penso que 

potser no era possible crear un moviment sense construir abans un col·lectiu. 

Fins i tot, si em fixo en la meva vida personal, veig que les meves amigues 

més íntims són persones que vaig conèixer a Meem. Són la meva gent més 

propera, ens uneix una complicitat excepcional. Això és important, perquè pot 

ser que ens separem políticament i que es dissolguin els nostres projectes, 

però sempre queda alguna cosa i això és el que compta. 

 

Kid: Jo crec que aquest col·lectiu es va anar construint orgànicament, és a dir, a a 

partir dels seus membres. Meem mai no va atenir-se a les decisions de les 

reunions ni als documents que en resultaven. Malgrat això, sovint vam 

aconseguir fer realitat allò a què aspiràvem, encara que no ens ho 

proposéssim. Hi havia una mena de discurs, treball i consciència política, 

érem un col·lectiu polititzat. Això sempre ha estat així. De fet, encara és així i 

no crec que s'extingeixi amb el temps. 

 

Ghenwa: El fet que es formessin grupuscles no va ser necessàriament conseqüència 

d'una jerarquia autoritària. De vegades, es construïen orgànicament. Jo sento 

que formo part d'un moviment amb vosaltres i altres persones del meu entorn. 

Per exemple, em dóna seguretat saber que moltes viviu a prop de casa, al 

mateix barri que jo. Ens donem suport i ens ajudem les unes a les altres i ara 

ens estem plantejant conrear les nostres pròpies verdures. És aquest el 

col·lectiu en què vull estar. Per mi, aquestes petites accions ens permeten 



44 
 

plantar cara al sistema capitalista i jo penso que aquí comença la 

interseccionalitat. Tot i que pot semblar una postura egoista, perquè només es 

desenvolupa en un context reduït, aquest és el col·lectiu al qual aspiro. No 

demano res més. 

 

Sanaa: És clar que això no implica que no es tracti d'un col·lectiu polític, perquè 

dintre seu i a través seu es fan paleses moltes polítiques interiors i exteriors. 

Aquests col·lectius ja són una acció política feminista realitzada per dones 

feministes i persones queer i trans, cosa que, naturalment, influeix sobre la 

societat en general, alhora que en conserva la singularitat i una certa 

independència interna. Ara bé, si ja tenim aquest col·lectiu constituït, quin 

problema suposa, doncs, dedicar-se conscientment i activament a polititzar-

lo? Creieu que en suposa cap? 

 

Lynn: Jo el problema no el veig aquí, sinó en les polítiques de representació d'aquest 

col·lectiu en els espais i congressos internacionals i mundials. De la mateixa 

manera em resulta problemàtic fer proselitisme i advocar per construir un 

col·lectiu similar entre altres grups en contextos diferents (com ara a Kuwait o 

al MantiQitna QamB20).Com si hi hagués un model establert de com es forma 

un col·lectiu o un moviment polític. Per mi, el que suposa un problema és 

mirar d'organitzar altres lesbianes i queers fent-les encaixar en un col·lectiu 

igual que el que hem construït aquí —a partir de les nostres experiències i 

vivències particulars— a través de presentacions de Power Point sobre els 

dotze passos que cal seguir per formar un col·lectiu o un grup de suport. Això 

pot ser perjudicial i contraproduent. 

 

Kid: Sí. El proselitisme és imposar una manera de comportar-se determinada a 

persones que fa poc que han entrat a una organització. És com dir-los que han 

de fer això o allò altre per formar part del moviment. 

 

Ibtissam: Podríem dir que aquest col·lectiu reduït de què parla la Ghenwa és el 

                                                 
20 N. de la t. Trobada anual d'activistes queers àrabs per debatre, compartir informacions, etc. 



45 
 

començament d'alguna cosa. Però encara em plantejo què és el que ens uneix. 

És el respecte que ens tenim entre nosaltres? Els valors que compartim? La 

nostra forma de vida? La tranquil·litat que sentim quan estem juntes? Quins 

són els factors han portat la Ghenwa a afirmar que aquest és el seu col·lectiu? 

Per què ens ha passat això? 

 

Lynn: Potser ens uneix la determinació i lluita col·lectiva per portar una forma de 

vida d'alguna manera alternativa. Malgrat la varietat de camins i les diverses 

vides i lluites, sempre ens comprenem les unes a les altres i sentim un lligam 

concret entre les nostres vides i experiències, per més diferents que siguin. Jo 

ho sento amb una gran intensitat, arran del suport que he rebut. Per exemple, 

per aconseguir marxar de casa, vaig dormir a casa la Kid uns deu dies per 

habituar-m'hi. Ens donem suport i ens inspirem les unes a les altres: ens 

ensenyem maneres diferents de viure. Això és molt important. 

 

Alissar: Però les relacions passen per moments bons i dolents, especialment dins el 

moviment polític. Per exemple, fixem-nos en nosaltres, les que som aquí. Les 

nostres relacions han canviat amb el temps i s'han transformat. Reflexionem 

una mica sobre la confiança. Si entre els membres d'un grup units per un 

objectiu estratègic hi ha un problema que dóna peu a una ruptura, llavors es 

continua mantenint la confiança necessària per al treball polític? Les persones 

que han perdut la confiança entre si, poden construir un moviment? Poden 

treballar juntes? 

 

Ghenwa:  Jo crec que la confiança ho és tot. 

 

Sanaa: Reformulem la pregunta: es pot considerar que el nostre col·lectiu, que s'ha 

construït sobre l'amistat i les relacions personals i de confiança, és un 

col·lectiu actiu en termes polítics? 

 

Ghenwa: La qüestió és: de quina política parlem? 

 



46 
 

Sanaa:  Per mi, el fet que unes quantes feministes s'agrupin és polític. En primer lloc, 

perquè definir-se com a feminista és una acció política. I en segon lloc, perquè 

el suport mutu, la solidaritat i la responsabilitat compartida en diversos 

aspectes, igualment és una acció política. Com també ho és el fet 

d'embrancar-se en debats a partir d'una identitat política autoconscient i parlar 

des d'aquesta consciència. Vosaltres opineu que el nostre col·lectiu estava 

polititzat? Per què? 

 

Kid: Perquè va fer augmentar el nombre de motos! 

 

Lynn: Tu vas ensenyar a anar en moto a mig barri! 

 

Ibtissam: Era un col·lectiu polític en tant que trencava normes i costums, en tant que 

s'enfrontava al sistema dominant i el desafiava. Per exemple, tal com 

explicava la Ghenwa el sistema d'intercanvi col·lectiu anava més enllà de 

l'intercanvi monetari i es basava en les relacions humanes. Crear una 

alternativa a aquest sistema és una acció política. Com ha dit la Kid, el fet que 

hi hagi queers i dones que es mouen en moto per l'espai públic és una acció 

política contra el sistema patriarcal que ens expulsa constantment de l'espai 

públic, amenaça la nostra integritat i fa que l'espai sigui un lloc segur només 

per a un determinat tipus d'home. 

 

Sanaa: Jo considero que el que ens manté unides és l'eterna esperança de construir un 

moviment polític. Ens reunim i ens tornem a reagrupar molts cops, per 

treballar sobre temes relacionats amb Meem. Així doncs, no és només el 

col·lectiu que manté el moviment viu i cohesionat, sinó que el moviment 

també manté el col·lectiu viu i cohesionat. I és aquí que comencem a parlar de 

dos nivells polítics: d'una banda, el col·lectiu polític reduït i de carrer, que 

sovint no és organitzat. De l'altra, el moviment polític més ampli; construït 

sobre aliances estratègiques —i no sobre objectius tàctics—; organitzat i 

estructurat; tot i que, de vegades, conserva un caràcter popular espontani com 



47 
 

és el cas de Marsa21 o Kafa22, que formaven part d'aquesta aliança. Ara bé, la 

pregunta és: en tenim prou amb col·lectius reduïts polititzats sense organitzar? 

On apareix la necessitat d'una organització política conscient i amb objectius 

clars? 

 

Alissar: Vull afegir una cosa. Jo he parlat del que he anomenat ‹‹la història del 

moviment››, a partir del que vaig veure t i viure quan tenia 18 o 19 anys, però 

no sabem què hi havia abans. Potser nosaltres som la continuació d'un 

moviment que no coneixem. 

 

Ghenwa: Sabeu què? El meu pare em va explicar que durant la guerra civil i més 

endavant, a Jeitaoui23 hi havia punks: sortien amb gallines i es passejaven pels 

carrers... 

 

Alissar: De debò? 

 

Ghenwa: Sí, lligaven les gallines i els galls amb una corda i els treien a passejar! També 

em va parlar dels hippies i de com duien els cabells. La gent els anomenava 

foufou i els assenyalava perquè eren pacifistes i no volien participar a la 

guerra. Eren cossos alternatius, no necessàriament amb el significat queer que 

hi donem avui, però cada temps té la seva manera de ser queer. Potser 

nosaltres, en realitat, som la continuació d'un moviment alternatiu del passat. 

 

Alissar:  Què es considera queer avui? I què s'hi considerarà d'aquí a cinc anys? 

 

Sanaa: Naturalment, els col·lectius i els cossos alternatius són únics des del punt de 

vista polític. Ara bé, fins a quin punt necessitem una organització política 

conscient i amb objectius clars per tal de ser efectives? 

 

                                                 
21 N. de la t. Centre de salut sexual dirigit especialment a persones LGTBIQ. 
22 N. de la t. ONG feminista i secular, fundada al Líban 2005, que té per objectiu acabar amb la violència i 
l'explotació contra les dones. 
23 N. de la t. Barri de Beirut. 



48 
 

Lynn: Organitzar-nos, amb quin propòsit? Per què? Personalment, avui dia em sento 

impotent, sobretot, a causa de la conjuntura política general. Mira què passa al 

país, a les fronteres amb Síria i la Palestina ocupada, el que passa a Síria i 

Egipte. Si ens organitzem, com pensem treballar? Sobre quins eixos? Per 

exemple, què en serà, de la nostra lluita sobre temes de sexualitat, en un 

context que canvia a un ritme frenètic i que no sembla que tingui un futur clar, 

per poc que sigui. Han canviat les prioritats. Quan vam començar amb Meem, 

potser aquesta era la prioritat al Líban. Ara ja no sé quina és la prioritat. 

Francament, no sé quines són les necessitats. Tenen relació amb la situació 

política a gran escala? Com? Hem de sospesar tots aquests interrogants. Ja no 

podem organitzar-nos com vam fer Meem o Nasawiya, perquè això estaria 

totalment allunyat de la realitat. 

 

Sanaa: A qui et refereixes, quan parles de nosaltres? 

 

Lynn: Nosaltres, aquelles que durant anys hem treballat juntes, i també gent nova. 

Queers, feministes. 

 

Sanaa: Però com podem quedar-nos de braços plegats i no fer res mentre duri aquesta 

conjuntura política? 

 

Lynn: És clar que no, és especialment important que actuem ara, però jo sento 

aquesta impotència. No sé com ni per on podem començar. Tot el que vam fer 

és fantàstic i em va canviar la vida, però alhora em va fer mal. Necessito 

respirar, pensar en mi i en el que passa al meu voltant, en com vaig viure 

aquestes experiències. Haig de fer una reflexió profunda sobre el paper que 

vaig adoptar i el resultat que va tenir; sobre com vull que siguin les meves 

intervencions en el futur. 

 

Kid: El que m'espanta de l'aparició dels col·lectius o del fet de treballar-hi és 

pensar en la gent que hi participarà en el futur i que s'hi afegirà. Penso a donar 

espai a les noves generacions i no sé com anirà. Nosaltres ja fa temps que ens 



49 
 

coneixem, sabem com parlem, quin és el nostre tarannà, però com cedim 

l'espai a sang nova perquè s'incorpori a la lluita feminista i queer? Han canviat 

moltes coses, per això no m'entusiasma començar un nou grup. Tot i això, els 

espais com aquest m'encanten i necessito que hi siguin: espais de trobada, de 

reunió i de debat. Espais d'interacció. 

 

Ghenwa: Hi estic totalment d'acord. 

 

Ibtissam: Jo coincideixo amb el que ha dit la Lynn: sento que necessito descansar, mirar 

enrere i reflexionar. Alhora, tinc la necessitat de fer alguna cosa, però me'n 

sento incapaç. Per vèncer aquest sentiment haig de fer alguna cosa. Qui sap si 

trobar-me amb vosaltres i embrancar-nos en aquests debats ja és el que 

necessito o si donarà fruits en el futur. A més, hi ha gent amb ganes de fer 

coses. Potser no les coneixem ni les veiem, però s'hi esforcen i penquen. 

Potser no cal que hi hagi una organització àmplia. Una espurna pot 

desencadenar un gran canvi. Mireu Baltimore i abans, Ferguson24. Hi havia 

una ira acumulada al llarg de la història i va esclatar tot d'una. No ho sé... 

 

Alissar: Però el context no és el mateix: Baltimore havia patit segles d'esclavitud, de 

discriminació i d'opressió racista. 

 

Kid: La història del moviment polític negre és diferent. 

 

Ibtissam: Doncs pensem en nosaltres: quins serien els nostres punts d'inflexió? 

 

Alissar: Jo m'ho plantejo des d'una perspectiva realista. Crec que hi ha un moviment 

polític que ha aconseguit victòries al llarg del temps i que ha sigut efectiu en 

determinats aspectes, com ara aconseguir l'aprovació de lleis, canviar l'opinió 

pública o crear espais més o menys segurs... 

 

                                                 
24 N. de la t. Ferguson i Baltimore són dues ciutats dels Estats Units que, el novembre del 2014 i l'abril del 
2015 respectivament, van viure dies de disturbis i forts enfrontaments entre la població afroamericana i 
les forces de seguretat, arran de la mort de dues persones negres a mans de la policia. 



50 
 

Sanaa: Ja, però gran part d'aquesta evolució i aquests canvis estaven i estan al servei 

de sectors específics com és la classe mitjana, que pot accedir a privilegis com 

Internet i que té capacitat de fer arribar la seva veu, d'expressar-se i d'aprofitar 

aquests serveis. Això no resta importància al que ha passat, però hem de ser 

crítiques i pensar en quina dimensió i quines limitacions té. 

 

Lynn: Per mi, el moviment és una pràctica àmplia que entranya un canvi radical i de 

masses, més en concret, de la gent més marginada. Podem aspirar a un canvi 

radical i caminar en aquesta direcció, encara que sigui a poc a poc. Com heu 

dit, l'ira acumulada pot donar peu a una gran transformació. 

 

Sanaa:  Bé, una darrera pregunta. Creieu que hi va haver un moviment polític 

feminista i queer al Líban? 

 

Ghenwa: Sí. 

 

Ibtissam: Penso que hi va haver mobilitzacions que partien d'identitats concretes. Les 

adoptàvem i traçàvem un pla de transformació que tenia per objectiu 

modificar el discurs general, esmenar lleis determinades, donar visibilitat a 

temes que ens interessaven, establir aliances, etc. De la mateixa manera, 

durant un temps vam considerar la idea de la ‹‹infiltració››. Preteníem donar 

empenta al pensament feminista i queer dins de les fundacions i associacions i 

fer arribar la nostra veu a aquells espais i reunions. Hi va haver mobilitzacions 

que van néixer al si d'aquestes expressions i conceptes queers i feministes. No 

sé si era activisme, pràctica o acció, però el fet és van passar coses. 

 

Lynn: Jo crec que no hi havia un moviment queer feminista. 

 

Kid: Jo no sé si ho considero un moviment o no. 

 

Lynn: Jo opino que hi havia un esforç per edificar un moviment, però el que vam 

construir va ser un col·lectiu de dones queers, trans, feminsites, etc. Podríem 



51 
 

dir que es tractava d'un col·lectiu alternatiu al Líban. Ara bé, si volem parlar 

de moviment, cal que analitzem les aliances i la relació que establíem amb 

altres organitzacions i altres lluites i crec que, en aquest aspecte, no ens en 

vam sortir. Vam aconseguir que aquestes associacions ens veiessin amb certa 

legitimitat quan van adonar-se del nostre poder de convocatòria a les 

manifestacions i concentracions, quan ells només reunien deu persones a les 

seves manifestacions. Per això volien que ens uníssim a les seves files. Ara 

bé, van parlar mai de la qüestió queer? De les vides alternatives? Els nostres 

temes eren silenciats en les seves reunions, encara que nosaltres hi assistíssim. 

Per això penso que no vam aconseguir ni generar un treball polític ampli ni 

acostar-nos a altres grups. Fèiem veure que ens infiltràvem a les seves 

reunions, però llavors ens comportàvem com elles, quan estàvem juntes. 

Moltes vegades callàvem, cosa que suposava un problema greu. 

 

Ibtissam: No totes, Lynn. 

 

Lynn: Potser no érem totes, però rebaixàvem el nostre discurs quan ens reuníem amb 

elles, d'alguna manera abaixàvem la veu i no obteníem res a canvi. Per 

exemple, en el tema d'aprovar la llei per la protecció de les dones de la 

violència domèstica, nosaltres hi vam donar suport, hi vam participar, vam 

pencar, però al final no hi va haver res que fes referència en concret a les 

dones queer. No era una cooperació real per posar diferents qüestions sobre la 

taula. 

 

Sanaa: Per tant, no era una aliança estratègica. 

 

Lynn: Eren accions tàctiques. En alguns moments ens sentíem integrades en els 

discursos i els temes que abordaven aquestes associacions, però mai no hi va 

haver una aliança real. 

 

Sanaa: Queden molts aspectes per debatre. Per completar aquest debat haurem 

d'entrar en els detalls dels col·lectius polítics de queers, lesbianes i feministes 



52 
 

al Líban.   



53 
 

5. Buidatge terminològic 

 

CATALÀ CASTELLÀ ANGLÈS ÀRAB 

bisexual bisexual bisexual الجنسي یولالمُ  ذات/ذو 

زدوجالمُ   

feminisme 

feminista 

feminismo 

feminista 

feminism 

feminist 

ةسویّ نِ   

ة/سويّ نِ    

gai gay gay  ِثليم  

heterosexual heterosexual heterosexual الجنس مُغایِر  

homofòbia homofobia homophobia المثلیة من خوف  

المثلیة رھاب  

homonacionalisme homonacionalismo homonacionalism  ِالفاشیة ثلیةالم  

identitat de gènere identidad de género gender identity الجندریة الھویّة  

الاجتماعي النوع  

identitat sexual identidad sexual sexual identity الجنسیة الھویّة  

interseccionalitat interseccionalidad interseccionality  ّةتقاطعی  

intersex intersex intersex الجنس ة/ازدواجي  

lesbiana lesbiana lesbian  ِةثلیَّ م  

lesbiana (despectiu) tortillera dyke  َةاقیَّ سِح   

orientació sexual orientación sexual sexual orientation  ُالجنسي یولالم  

patriarcat 

patriarcal 

patriarcado 

patriarcal 

patriarchy 

patriarchal 

الأبويّ  النظام  

  أبويّ 

queer queer queer  ُالجنس ة/رتحرِّ م  

 كویر

racisme racismo racism  ُةریَّ نصُ ع  



54 
 

sexualitat sexualidad sexuality جنسویة 

 جنسانیة

sistema de gènere 

binari 

sistema de género 

binario 

gender binarism الجنسیة ثنائیةال نظام  

transgènere transgénero transgender الاجتماعي النوع ة/مغیر  

الجنس ة/متحول  

transsexual transexual transsexual الجنس ة/مغیر  

 ترانس

 



55 
 

6. Conclusions 

 

Aquest treball ha estat la meva primera aproximació a una traducció d'un cert 

volum en àrab. No sempre m'ha resultat fàcil entendre bé els textos originals, tot i que 

són divulgatius, perquè encara no tinc un coneixement prou profund del lèxic i la sintaxi 

de l'àrab. És cert que el fet d'estar familiaritzada amb el contingut m'ha sigut de gran 

ajuda, però de vegades m'ha portat a projectar en els textos idees pròpies, cosa que he 

detectat en llegir de nou la traducció.  

Tanmateix, la principal dificultat amb què he topat ha estat el procés de 

traducció. En primer lloc, m'he adonat que em falta una metodologia sistemàtica de 

traducció per a textos llargs. Em costava prendre decisions que afectessin tot el text, 

perquè a mesura que anava avançant canviava d'opinió o no recordava els motius que 

m'havien portat a escollir una determinada solució. En aquest sentit, m'ha ajudat el fet 

d'anar fent un buidatge lèxic tant de terminologia com de paraules que em resultaven 

difícils, en què apuntava les diferents possibilitats de traducció que se m'acudien i 

observacions que volia tenir en compte. A més, a mesura que m'anava documentant 

obtenia nova informació que em feia replantejar-me el que havia traduït fins llavors i 

decantar-me per una altra opció. En definitiva, tinc la sensació que em faltava ser més 

sistemàtica.  

En segon lloc, m'ha estat difícil aconseguir allunyar-me del text original i trobar 

la manera d'expressar-ne el contingut naturalment en català. La manera de construir i 

lligar els discursos és molt diferent en l'àrab i el català. Així, a l'hora de reformular les 

idees en català, havia de reescriure els fragments diverses vegades per tal de mirar 

d'apartar-me de la forma original i trobar-ne una de genuïna. Penso que és qüestió de 

pràctica, habituar-se a traduir textos que segueixin patrons diferents dels que solem 

trobar en les llengües llatines o l'anglès. 

Ara bé, aquestes dificultats que he exposat no em desanimen, sinó que em fan 

venir moltes ganes de continuar aprenent àrab i aprofundint en el camp de la traducció. 

Personalment he gaudit molt fent aquest treball i tinc la intenció de difondre els textos, 

amb el permís de les autores, perquè penso que poden fer aportacions interessants als 

moviments autònoms de feministes i de lesbianes. 



56 
 

7. Bibliografia: fonts consultades 
 
Al-fazi, George (2005)  اللبنانیة للمثلیین" حلم"رد من جمعیة  AlArabiya 

<http://www.alarabiya.net/views/2005/10/17/17785.html> [Consulta: 10 de maig del 

2016] 

 

Almaany (2016) معجم عربي عربي <http://www.almaany.com> [Consulta: 7 de maig del 

2016] 

 

Almaany (2016) قاموس عربي إنجلیزي <http://www.almaany.com> [Consulta: 7 de maig del 

2016] 

 

Anzaldúa, Gloria (1987) Movimientos de rebeldía y las culturas que traicionan. A: 

Borderlands/La Frontera. The New Mestiza, San Francisco, Aunt Lute Books. 

 

Arabdict (2016) قاموس عربي إنجلیزي <http://www.arabdict.com> [Consulta: 7 de maig del 

2016] 

 

Aswat (Ed.) (2007) مجموعة مقالات تبحث في موضوع المثلیة . الوطن والمنفى في تجربة المتحررات جنسیا

 Heinrich Boll Foundation. Disponible a: www.aswatgroup.org ,الجنسیة 

 

Aswat (2007)  Open Society Institute, Soros Founditions , مصطلحات أساسیة في الھویة الجنسیة

Network. Disponible a: www.aswatgroup.org 

 

Ayuso, Silvia (2015) Disturbis a Baltimore després de l’enterrament de Freddie Gray 

A: El País, 28 d'abril del 2015. 

<http://cat.elpais.com/cat/2015/04/27/internacional/1430154654_324810.html> 

[Consulta: 7 de març del 2016] 

 



57 
 

Birnbaum, Jean (2012) Le nouveau nationalisme est-il gay? A: Le Monde, 30 de juliol 

del 2012. <http://www.lemonde.fr/culture/article/2012/06/28/le-nouveau-nationalisme-

est-il-gay_1726290_3246.html> [Consulta: 7 de maig del 2016] 

 

Castells, Margarida i Cinca, Dolors (2007) Diccionari Àrab-Català: Àrab estàndard 

modern Diccionaris de l'Enciclopèdia, Diccionaris Bilingües. Barcelona.  

 

CCMA (2014) 2.200 soldats no eviten una segona nit d'aldarulls a Ferguson 

<http://www.ccma.cat/tv3/alacarta/noticies-324/2-200-soldats-no-eviten-una-segona-nit-

daldarulls-a-ferguson/video/5367671> [Consulta: 7 de març del 2016] 

 

Chamas, Sophie (2015) The fight goes on for Lebanon's LGBT community Almonitor 

<http://www.al-monitor.com/pulse/originals/2015/06/lebanon-lgbt-gay-rights-article-

534-helem-legal-agenda.html> [Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

Cortés, Julio (1996) Diccionario de árabe culto moderno. Árabe-español. Gredos. 

Madrid 

 

Dones en xarxa (2009) La interseccionalitat, eina pionera per abordar les 

discriminacions de gènere <http://www.donesenxarxa.cat/la-interseccionalitat-eina-

pionera> [Consulta: 7 de maig del 2016] 

 

Enciclopèdia catalana (2016) Asquenazita <http://enciclopedia.cat/EC-GEC-

0161034.xml> [Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

Enciclopèdia catalana (2016) Bekaa <http http://enciclopedia.cat/EC-GEC-

0010175.xml> [Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

Enciclopèdia catalana (2016) Mizrahims 

<http://enciclopedia.cat/search/site/mizrahims> [Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

IEC (2007) Diccionari de la llengua catalana DIEC2 <http://dlc.iec.cat> [Consulta: 8 



58 
 

de maig del 2016] 

 

ILGA (2008) Meem, a new LBTQ group 

<http://old.ilga.org/news_results.asp?LanguageID=1&FileCategory=1&FileID=1169> 

[Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

Jaloull, Hana (2008) El feudalismo político del sistema confesional libanés A: UNISCI 

Discussion Papers, Núm. 16. Universidad Computense de Madrid. Madrid 

 

Jané i Riera, Albert (2015) Diccionari de sinònims IEC <http://sinonims.iec.cat/> 

[Consulta: 8 de maig del 2016] 

 

KAFA (2010) منظمة كفى عنف واستغلال <http://www.kafa.org.lb/profile> [Consulta: 30 

d'abril del 2016] 

 

Lebanon support (2011) Helem <http://daleel-madani.org/profile/helem> [Consulta: 10 

de maig del 2016] 

 

Lebanon support (2011) Nasawiya < http://daleel-madani.org/profile/nasawiya> 

[Consulta: 10 de maig del 2016] 

 

MantiQitna QamB (2012) كامب منطقتنا <http://www.mantiqitna.org> [Consulta: 3 de 

març del 2016] 

 

Marsa (2015) Marsa <http://marsa.me/?lang=ar> [Consulta: 3 de març del 2016] 

 

Meem (2009) Meem <http://meemgroup.blogspot.com.es> [Consulta: 2 d'abril del 

2016] 

 

Meem (2009) Review of Bareed Mista3jil 

<http://www.goodreads.com/book/show/6860014-bareed-mista3jil> [Consulta: 10 de 

maig del 2016] 



59 
 

 

Meem (2008) Bekhsoos <http://www.bekhsoos.com> [Consulta: 5 d'abril del 2016] 

 

Oxford dictionaries (2016) Nation 

<http://www.oxforddictionaries.com/definition/english/nation> [Consulta: 10 de maig 

del 2016] 

 

Puar, Jasbir (2013) Rethinking homonationalism A: ‹‹International Journal of Middle 

East studies›› Vol. 45 p.335-339. Cambridge University Press. Cambridge 

<http://www.jasbirpuar.com/assets/Puar_Rethinking-Homonationalism.pdf> [Consulta: 

10 de maig del 2016] 

 

Rich, Adrienne (1996) Compulsory heterosexuality and lesbian existence A: Jackson, 

Stevi; Scott, Sue Feminism and Sexuality Columbia University Press, New York 

 

Rich, Adrienne (1996) Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana A: DUODA, 

Revista d'estudis feministes, núm 10. Universitat de Barcelona, Barcelona 

 

Sanaa (2015)  ‹‹ في لبنان؟ نقاش في النسویة والكویریة" حركة سیاسیة"أي : أحادیث  ›› A: مجلة : كحل

 :Vol. 1, núm. 1. Beirut (Líban), estiu del 2015. Disponible a  لأبحاث الجسد والجندر

www.gsrc-mena.org/kohl 

 

Shafie, Ghadir (2015) Intervenció en la taula rodona: Sexualities and Queer 

Imaginaries: Palestine. Brown University. 

<https://www.youtube.com/watch?feature=player_embedded&v=aOU3XQZOOxg> 

[Consulta: 29 d'abril del 2016] 

 

Termcat (2016) Cercaterm <http://termcat.cat/> [Consulta: 15 d'abril del 2016] 


