
This is the published version of the bachelor thesis:

Merino Roca, Domènec; Marín i Corbera, Martí, dir. China : la juventud como
motor revolucionario. 2016. (823 Grau d’Estudis de l’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/160602

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/160602


º 

 
 

FACULTAD DE TRADUCCIÓN E INTERPRETACIÓN 

TRABAJO DE FIN DE GRADO 

CURSO 2015/2016 

 

GRADO EN ESTUDIOS DE ASIA ORIENTAL (CHINO) 
 

 

 

 

CHINA: 

LA JUVENTUD COMO MOTOR REVOLUCIONARIO 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALUMNO: DOMÈNEC MERINO ROCA 

NIU: 1306912 
 

TUTOR: MARTÍ MARÍN CORBERA 

 

 

 

 

Barcelona, junio de 2016 

 



PÁGINA DE CRÉDITOS 

 

Datos del TFG 

China: la juventud como motor reolucionario. 

Xina: el jovent com a motor revolucionari. 

China: the youth role as revolutionary core 
 

Autor/a: Domènec Merino Roca 

Tutor/a: Martí Marín Corbera  

Centro: Universidad Autónoma de Barcelona (UAB) 

Estudios: Asia Oriental (chino) 

Curso academico: 4º 

 

Palabras clave 

Juventud, revolución, china, historia, maoísmo, estudiantes, masas, Partido, clases, ideologia. 

 

    

Resumen del TFG 

Descripción del papel político asumido por los estudiantes en los años sesenta y setenta a nivel mundial. Repaso de la 

historia de China. Breve repaso de la gènesis y desarrollo del socialismo en China hasta llegar a la Revolución 

Cultural. Profundización en los acontecimientos ocurridos en China entre 1966 y 1969. Análisis de las causas y 

consecuencias de la Revolución Cultural en el gigante asiático. 

 

Descripció del paper polític assumit pels estudiants als anys seixanta i setanta a nivell mundial. Repàs de la història de 

la Xina. Breu repàs de la gènesi i del desenvolupament del socialisme a la Xina fins arribar a la Revolució Cultural. 

Aprofundiment en els aconteixements que s’observen a la Xina entre 1966 i 1969. Anàlisi de les causes i les 

conseqüències de la Revolució Cultural al gegant asiàtic. 

 

Descripcion of the political role assumed globally by the students in the sixties and seventies. Review of China’s 

history. Brief review of the Communist Party birth and development up until the Cultural Revolution. Deeper study 

on the events that occurred in China between 1966 and 1969. Thoughts about causes and consequences of the 

Cultural Revolution in that Asian big country. 

 

Aviso legal 

© Domènec Merino Roca, Bellaterra, 2016. Todos los derechos reservados. 

Ningún contenido de este trabajo puede ser objeto de reproducción, comunicación pública, difusión y/o 

transformación, de forma parcial o total, sin el permiso o la autorización de su autor/a. 

Avís legal 

© Domènec Merino Roca, Bellaterra, 2016. Tots els drets reservats. 

Cap contingut d'aquest treball pot ésser objecte de reproducció, comunicació pública, difusió i/o transformació, de 

forma parcial o total, sense el permís o l'autorització del seu autor/de la seva autora. 

Legal notice 

© Domènec Merino Roca, Bellaterra, 2016. All rights reserved. 

None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, broadcast and/or transformed, either in 

whole or in part, without the express permission or authorization of the author. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimientos: A Lorena. Porque sin tu apoyo todavía no habría empezado a escribir el trabajo. 



ÍNDICE 

 
1) Introducción 

2) Diseño de la búsqueda 

2.1. Objetivos 

2.2. Metodología 

3) Marco teórico 

3.1. El papel de la juventud a escala mundial en los años sesenta 

4) Estado de la cuestión: historia de China 

4.1. La formación del Partido Comunista y el triunfo de la Revolución 

4.2. Los primeros años de la República Popular 

5) La Revolución Cultural: causas y consecuencias 

5.1.La Revolución Cultural (1965-1969) 

      6) Conclusiones 

      7) Bibliografía 

7.1. Bibliografía citada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1) INTRODUCCIÓN 

 

Para realizar este trabajo, en primer lugar, se comenta que a partir de los años cuarenta y hasta los años 

sesenta se vivió un notable crecimiento demográfico, así como un aumento del número de jóvenes 

universitarios a nivel mundial. Se trata de una tendencia que, de hecho, continúa hasta día de hoy. 

Este hecho nos permite entender el papel político que jugaron los estudiantes a partir de los 

años sesenta y porqué lo jugaron, o al menos nos da pistas sobre algunas de sus causas. 

Enlazando esta cuestión con la juventud china, que es el objeto de este trabajo, estudiamos 

brevemente la historia de China para luego entrar de lleno en el período maoísta.  

Tras ver los primeros años de la revolución y sus notables resultados a nivel social y económico, 

pasamos a estudiar con más detenimiento los acontecimientos que marcaron la agenda política entre los 

años 1966 y 1969 y que, en su conjunto, han pasado a ser conocidos bajo el nombre de Revolución 

Cultural en China y en Occidente.  

En estos acontecimientos, los estudiantes juegan un papel fundamental tanto por su implicación 

masiva en ellos como por su liderazgo. No obstante, y como veremos, ese movimiento juvenil, 

enmarcado en un contexto político determinado, servirá finalmente a intereses ajenos.  

El resultado de la Revolución Cultural es todavía a día de hoy objeto de estudio, pero es 

interesante ver el impacto que tuvo esta política, dirigida desde la cúspide del Partido Comunista, 

contra la propia organización comunista. 

Para observar los acontecimientos históricos en China y el desarrollo de la Revolución Cultural 

recurriremos a historiadores de reputación contrastada como Fairbank, Lowell o Buckley Ebrey.  

El lector podrá constatar como se trata de mantener una visión lo más amplia y distante posible 

con respecto a los acontecimientos, utilizando fuentes académicas de diversas tendencias y con 

planteamientos distintos. Desde Daubier hasta Hinton pasando por Roberts.  

El objetivo no es sacar una conclusión imparcial, sino tratar de sugerir algún tipo de ideas a 

modo de cierre del trabajo –aunque para ello se abran nuevas incógnitas- a partir de un relato de los 

hechos, ahí sí, lo más contrastado posible.  

A lo largo de este trabajo se tratará de demostrar, en definitiva, que la juventud china, con todo 

su empuje, su energía y sus frustraciones, desarrolló un inmenso movimiento de masas que, 

desgraciadamente, fue capitalizado por la cúpula maoísta para servir a sus propios intereses políticos en 

un contexto de enfrentamiento con la Unión Soviética  y de intensas contradicciones internas en la 

propia China.  



2) DISEÑO DE LA BÚSQUEDA 

 

2.1. Objetivos 

 
 

 Describir el papel que tuvo la juventud a escala mundial durante la década de los sesenta. 

 Situar la correlación que existe entre el aumento del número de universitarios y la tendencia de 

los estudiantes a adquirir un papel político aparentemente autónomo, desde postulados y 

coordenadas propias.. 

 Repasar los acontecimientos más destacados de la historia reciente de China.  

 Relacionar los puntos anteriores con los hechos acaecidos en China en el período 1965-1969. 

 Entender que en China el aumento de estudiantes a todos los niveles, incluyendo el 

universitario, también implica un empuje de éstos por tener un papel autónomo. 

 Descubrir, si es el caso, mediante un estudio de los acontecimientos, que a pesar de pretender 

jugar un papel autónomo, los estudiantes en China ejercen un papel dependiente de la lucha de 

clases en el país. 

 Discernir las posiciones principales que encontramos en el poder popular en China en el marco 

de la intensa lucha de clases que se libra en el período 1965-1969, en el que los estudiantes 

ejercen aparentemente como arma de una de las partes. 

 Desgranar las condiciones que hacen posible este escenario y entender algunas de las 

consecuencias que tiene. 

 

2.2. Metodología 

 
Utilización de fuentes de información indirectas, prácticamente todas ellas de tipo académico aunque 

ocasionalmente también algún enlace digital.  

Recopilación de información para desarrollar un hilo argumental lineal que empieza con la 

explicación del baby boom de la Segunda Guerra Mundial y el incremento de universitarios a nivel 

mundial, sigue con la narración de los hechos básicos en la historia contemporánea de China y pasa, a 

continuación, a relatar los acontecimientos principales de la Revolución Cultural. 

El enfoque sobre la Revolución Cultural se centra en el papel de los jóvenes universitarios y en 

las condiciones que llevaron a su movilización. Por cuestiones de espacio, queda fuera del trabajo 

cualquier otra consideración o información.  



3) MARCO TEÓRICO 

 

3.1. El papel de la juventud a escala mundial en los años sesenta 

 
Los años cincuenta, sesenta y setenta del siglo XX representan un período de desarrollo de dos modos 

de producción antagónicos entre sí a nivel global: por un lado el capitalismo, más internacionalizado 

que nunca y el socialismo, que por aquella época abarcaba numerosos países de diversos continentes. 

En este contexto concreto, ambos sistemas económicos –el capitalismo y el socialismo- 

produjeron, aunque fuese de distinta forma, una tendencia al desplazamiento migratorio del campo a la 

ciudad, un notable crecimiento demográfico y un incremento radical tanto del número de personas 

alfabetizadas como de universitarios, intelectuales y profesionales
1
. Este aumento del número de 

intelectuales, procedentes de las antiguas filas del campesinado y de la clase obrera ahora residentes en 

las ciudades, fue resultado de la descolonización –con su consiguiente necesidad de formar cuadros 

administrativos-, del Estado del Bienestar europeo –y un mayor acceso a la universidad pública- y de 

los años de mayor bienestar social en los países del bloque socialista europeo. 

En cuanto al crecimiento demográfico, al menos en lo que se refiere a los países capitalistas, fue 

llamado “baby boom” en la historiografía occidental. Éste, debido a múltiples causas –la más común de 

todas ellas la restricción o el retraso de los nacimientos durante el período bélico-, generó dos décadas 

de multiplicación de los nacimientos, sobre todo concentradas en la segunda mitad de los cuarenta y en 

la primera de los cincuenta. Así, a finales de los sesenta estaba madurando una generación de jóvenes 

más numerosa que nunca.  

En lo que al incremento de estudiantes se refiere: para que nos hagamos una idea de este 

proceso de alfabetización e incremento de nivel intelectual de la sociedad diremos que a finales de los 

años ochenta sólo 10 países de todo el mundo reconocían tener a menos del 20 % de su población 

alfabetizada
2
 

En cuanto a las universidades, la cifra de estudiantes en estas instituciones era irrisoria antes de 

la II Guerra Mundial. Tanto es así que Alemania, Francia y Gran Bretaña, que son tres de los países que 

podríamos considerar más desarrollados a nivel global tanto en ese momento como ahora, sumaban por 

aquel entonces 150.000 estudiantes en conjunto, menos del 0,1 % de su población total.
3
 

La situación cambió drásticamente a partir de los años cincuenta y, muy especialmente, de los 

sesenta. En la década de 1980, los países más desarrollados de Europa –tales como la Unión Soviética 

                                                 
1
     Schofer, Evan; Meyer, John W. The World-Wide Expansion of Higher Education. Stanford: CDDRL (2005) p.45 

2  Hobsbawn, Eric. Historia del siglo XX.  Barcelona: Crítica (1994). Pp.297-298. 

3  Ídem, P. 298. 



o Francia- tenían ya más de un 2,5 % de universitarios sobre su población total. Un incremento que, 

como se puede apreciar, fue exponencial. Era la época en la que uno no se extrañaba al ver, como dice 

Hobsbawn “que el 20 por 100 de la población de edad comprendida entre los 20 y los 24 años 

estuviera recibiendo alguna forma de enseñanza formal”. 
4
 

Este crecimiento, de hecho, no ha cesado con los años. Es muy interesante, en este sentido, ver 

cifras más amplias para que entendamos el alcance de esta tendencia global histórica: si en 1900 había 

unos 500.000 estudiantes universitarios en todo el mundo, en el año 2000 hay por lo menos 100 

millones
5
. Para que lo veamos de manera más clara, Francia contaba antes de 1939 con menos de 

100.000 estudiantes. En la década de los setenta, tenía ya más de 650.000. 
6
 

Como las ideas políticas y sociales que encontramos en un momento determinado vienen 

condicionadas por las circunstancias en las que se desarrollan, no nos sorprende constatar que esos 

cambios drásticos experimentados a nivel global en lo que a composición social se refiere, produjeran 

también novedades en el campo ideológico. 

Los años sesenta y setenta, recordemos, son aquellos en los que la Unión Soviética y los países 

socialistas dejan de lado, al menos si lo comparamos con la etapa previa a 1956, los intentos de hacer la 

revolución en los países más desarrollados. El XX Congreso del Partido Comunista de la Unión 

Soviética introduce la idea de que la revolución puede llegar por métodos pacíficos, ganando las 

elecciones. Este hecho, junto a la construcción del Estado del Bienestar llevó a la progresiva 

paralización y desarticulación de la lucha revolucionaria en los países europeos. 

Es en este contexto que la entrada masiva de jóvenes, por supuesto llenos de energía, a las 

universidades llevó al surgimiento de nuevas ideas, tendencias políticas y métodos de lucha que en 

muchos casos sustituyeron, para bien o para mal, a las luchas obreras o actuaron de catalizador para 

ellas.  

Por un lado, la concentración de un gran número de jóvenes de extracción obrera o popular en 

un espacio físico reducido –campus o facultades- y por otro la desactivación del movimiento obrero 

revolucionario, permitió que germinasen nuevas ideas políticas en las cabezas de estudiantes que, 

procediendo de medios humildes y siendo “nuevos” en el ámbito de la formación superior, chocaban 

muchas veces con las instituciones preexistentes o con la manera de enseñar en las universidades, tal y 

como apunta Hobsbawn (1994)
7
. En este sentido, este historiador considera que los espacios 

universitarios no estaban, en aquella época, “ni física, ni organizativa ni intelectualmente” preparados 

                                                 
4  Hobsbawn, Eric. Historia del siglo XX.  Barcelona: Crítica (1994). P. 298 
5
     Schofer, Evan; Meyer, John W. The World-Wide Expansion of Higher Education. Stanford: CDDRL (2005). P.3   

6  Hobsbawn, Eric. Historia del siglo XX.  Barcelona: Crítica (1994). P. 303 

7  Hobsbawn, Eric. Historia del siglo XX.  Barcelona: Crítica (1994). P. 303 



para “esta afluencia” de estudiantes
8
 

Como consecuencia de este hecho, se generó en muchos estudiantes una situación de 

impotencia y resentimiento muy grandes que acabaron siendo canalizados hacia instituciones 

universitarias profesores y rectores a los que veían como arrogantes, prepotentes e insuficientemente 

preparados para enseñarles.  

Como los universitarios son jóvenes y todavía no están insertos, generalmente, en relaciones de 

producción determinadas (no son ni campesinos, ni obreros ni pertenecen a ninguna capa media más 

que por extracción familiar) y su tarea en la universidad es eminentemente individual (aprender, 

estudiar, investigar), no es nada extraño que buena parte de los movimientos políticos y sociales que 

surgirían de las universidades en los años sesenta y setenta fueran espontaneístas, individualistas y 

atacaran la línea de flotación de la autoridad, siendo contrarios a toda manifestación de lo que se puede 

percibir como autoritarismo, incluyendo el concepto mismo de jerarquía y organización. También 

pondrían un énfasis casi obsesivo en el cambio individual, en contraposición al cambio colectivo 

propio de la oleada revolucionaria posterior a 1917. De lo que se trataba, al menos para muchos de 

estos movimientos, ya no era tanto, al menos para la mentalidad estudiantil, de organizarse para 

cambiar toda la sociedad sino de impulsar una modificación individual de las costumbres, las ideas y la 

manera de actuar.  

Todo esto es muy interesante tenerlo presente porque en China, la Revolución Cultural se 

originaría inicialmente en las universidades, en concreto en la Universidad Qinghua (清华大学) y en la 

Universidad de Beijing (北京大学). Y aunque a lo largo de 1966 se irían uniendo al movimiento 

numerosos obreros y campesinos, espoleados por la propaganda oficial, lo cierto es que durante todo el 

período de la Revolución Cultural (1966-1969) los protagonistas principales serían los estudiantes.  

Es muy importante constatar aquí, y recordarlo para cuando lo presentemos más adelante en 

este trabajo, que la Revolución Cultural surge precisamente en la misma época de la que se habla en 

este apartado y después de un proceso análogo de entrada masiva de jóvenes obreros y campesinos a 

universidades muy elitistas y fosilizadas. A lo largo de todo el movimiento, los estudiantes presentarían 

reivindicaciones, métodos organizativos e ideas que guardan muchas similitudes con los de Francia, 

México o cualquier otro países de la época.  

 

                                                 
8  Ídem, íbidem.  



4) ESTADO DE LA CUESTIÓN: HISTORIA DE CHINA 

 

4.1. La formación del Partido Comunista y el triunfo de la Revolución 

 

El 1 de octubre de 1949 se producía en Beijing, capital de China, un acontecimiento de gran 

importancia para la historia de este país. Ante miles de trabajadores entusiasmados, Mao Zedong, líder 

del Partido Comunista de China, anunciaba la proclamación de la República Popular. El escueto pero 

impactante anuncio fue trasladado a los cuatro punto cardinales de la nación a través de la radio.  

A lo largo de un período superior a los dos mil años, China se había consolidado en su región 

como potencia de primer nivel. El imperio libraba cruentas guerras contra los pueblos del norte y 

mantenía a los estados de su periferia, en los espacios que ahora ocupan países como Vietnam o Corea, 

bajo un sistema de sumisión tributaria. Dichos estados aceptaban limitar su soberanía ofreciendo 

regalos en forma de tributos al emperador de China y enviaban emisarios con tal fin.  

Era la época en la que los territorios de Asia Oriental recibían y asimilaban la cultura china, 

elemento de identidad de un Imperio que se creía el centro del mundo. De ahí viene el nombre que 

recibe china en la lengua de este país: Zhongguo (中国), “país del centro”. Se trataba de un fenómeno 

no tan distinto al de otros rincones del mundo: recordemos que, aquí en Europa, los antiguos griegos 

entendían que su Delfos (antigua Grecia) era el ompahlós (ombligo) del mundo. 

El milenario sueño imperial terminó abruptamente en el siglo XIX, cuando las potencias 

capitalistas de Europa junto a Estados Unidos irrumpieron con modernas armas ansiosos de obtener la 

apertura de China al mundo
9
. Querían inundarla con sus mercancías y sacar de ella todo el provecho 

posible. Una serie de humillantes guerras, con los consiguientes tratados de paz, fueron restando 

soberanía a un imperio chino en franca decadencia
10

. 

El proceso desembocó, ya a principios del siglo XX, en la consecución de una revolución 

liberal. Nos situamos en 1911. Diversos sectores de la población, entre ellos parte de la burguesía, la 

pequeña burguesía y el estudiantado, querían un cambio político que acabase con la ofensa de las 

potencias occidentales y restaurase la dignidad de China
11

. Para ello creían que debían aprender de los 

países con los que habían estado combatiendo. Se abre así una intensa etapa de recogida, asimilación y 

digestión de la influencia intelectual de Europa y Estados Unidos, también a nivel político e ideológico, 

que catapulta a China hacia el nacionalismo –de base han, dentro de un país abrumadoramente 

                                                 
9   Eberhard, Wolfram. A history of China . Londres: Routledge & Kegan Paul Ltd (1977), pp. 297-298. 

10  Ídem, pp. 299-301. 

11  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), pp. 325-326. 



multiétnico. Paralelamente, se produce la transformación del sistema productivo en dirección al 

capitalismo derrumbando definitivamente el orden político imperial. 

La larga travesía del movimiento comunista chino, por su parte, había empezado en 1920. Tan 

sólo nueve años después de la Revolución de 1911. El rápido desarrollo del capitalismo en algunas 

ciudades chinas de la costa, estimulado por el contacto con los países occidentales y por la revolución 

liberal china, situaba bruscamente a la clase obrera como actor en el tablero político del país, 

radicalizando también a algunos estudiantes que veían como insuficientes los cambios practicados 

hasta la época.  

En 1920, la revolución liberal había desembocado en una situación de fractura social y 

territorial absoluta. El país estaba repartido entre numerosos líderes militares, cada uno de los cuales se 

había apoderado de un determinado numero de territorios, convirtiéndolos en su feudo, tal y como 

había sido la constante en diversas etapas de decadencia imperial. Las desigualdades sociales eran 

brutales. Y es que en aquel entonces podía uno pasearse por Shanghai o Beijing y ver en ellos un reflejo 

de la opulencia occidental, con la trágica convivencia entre una burguesía acomodada y un proletariado 

miserable; al mismo tiempo, un viaje al campo, quizá a la región del Xinjiang, al Tibet, o a Hunan nos 

hacía retroceder automáticamente varios siglos, con campesinos malviviendo en un ambiente todavía 

pesadamente feudal. 

En Shanghai, una de las ciudades industriales que se encontraban en crecimiento para aquella 

época, empiezan a reunirse en el año 1920 un grupo de estudiantes con el objetivo de discutir sobre 

marxismo y acerca de los problemas del país
12

. Pronto, la aparición de este pequeño grupo de debate 

sería aprovechado por la Internacional Comunista (Komintern) para generar el embrión de lo que más 

tarde vendría a ser el Partido Comunista de China (PCCh). La Internacional Comunista era, 

recordemos, la estructura internacional creada a partir del triunfo bolchevique en Rusia con el objetivo 

de coordinar a todas las organizaciones comunistas del mundo y para generar movimiento 

revolucionario allá dónde no lo hubiese
13

. 

Así, por medio del soviético Voitinsky y del holandés Sneevliet
14

, la Internacional Comunista 

guió a los estudiantes, profundamente desorientados a nivel práctico e ideológico, hacia el objetivo 

                                                 
12  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 335 
13

 Para las relaciones entre el movimiento comunista en China, el Gobierno Soviético y la Komintern, durante los años 

1917 a 1935, siguen siendo muy útiles los trabajos de Carr, E.H., Historia de la Rusia Soviética. 1. La revolución 

bolchevique (1917-1923), volumen 3 “La Rusia soviética y el mundo” (1973 [1953]), Madrid: Alianza, pp.243-282; 

Historia de la Rusia Soviética. 3. El socialismo en un solo país (1924-1926), volumen 3 “Las relaciones exteriores”, 

segunda parte, (1976 [1964]) Madrid: Alianza, pp.676-799 ; Historia de la Rusia Soviética. 4. Bases de una economía 

planificada (1926-1929), volumen 3, tercera parte, (1984 [1978]), Madrid: Alianza, pp.67-278 y El Ocaso de la Comintern, 

1930-1935 (1986), Madrid: Alianza, pp. 341-399. 

14  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 336 



final de la celebración de la reunión fundacional del nuevo Partido que debía representar los intereses 

de los trabajadores chinos. Tal reunión finalmente se celebraría en julio de 1921
15

. 

En aquella época, la Internacional Comunista seguía una política de Frente Único en todo el 

mundo. En virtud de ésta, los partidos comunistas se aliaban con otras fuerzas burguesas de países 

considerados atrasados para generar un frente antiimperialista. La idea era que la burguesía de los 

países menos desarrollados, por ser débil, se encontraba afectada por la política imperialista de los 

países más fuertes y por ello podía, supuestamente, generar alianzas con la clase obrera de su país para 

resistirse a eso. 

 Siguiendo esta línea, el Partido Comunista de China se integraría dentro del Partido 

Nacionalista (Guomindang), el cual pasa a organizarse a partir de septiembre de 1922 siguiendo los 

esquemas de partido leninista
16

 y a recibir ayuda soviética. Tal conversión al leninismo estuvo lejos de 

ser completa y el funcionamiento –en general- del Guomindang dejó mucho que desear como 

organización centralizada hasta muy tarde, hasta el punto que precisó de sucesivas transformaciones 

para quedar en manos de un nuevo líder carismático, cuyos contactos con el fascismo –por ejemplo- 

estuvieron lejos de ser un simple flirteo
17

. 

Esta alianza –por todo ello- se revela pronto muy frágil. En 1925 muere el líder del Partido 

Nacionalista, Sun Yat-sen (Sun Yixian)
18

, considerado aún hoy el padre de la patria china, y un nuevo 

personaje tomas las riendas de la formación: Chiang Kai-Shek (Jiang Jieshi)
19

. Éste representa al sector 

de la burguesía más temeroso del ascenso de la clase obrera en el país. Para aquel entonces, los 

comunistas -poco numerosos pero disciplinados y con el respaldo soviético- estaban tomando 

posiciones de poder dentro del Partido Nacionalista.  

Así, en 1927, Chiang Kai-Shek organiza una astuta traición en Shanghai contra los militantes 

del Partido Comunista que resulta en la muerte o detención de miles de ellos, así como de 

sindicalistas
20

. A partir de entonces, Chiang Kai-Shek se inclina hacia el fascismo –aunque nunca de 

forma completa- y el Frente queda roto, iniciándose un enfrentamiento entre nacionalistas y comunistas 

                                                 
15 Ídem, íbidem.  

16 Ídem, p. 341 
17

  Ver Chen, Ch., Radicalización del nacionalismo chino moderno, orígenes y desarrollo del fascismo chino: el caso de las 

organizaciones fascistas del Guomindang: la Sociedad Lixingshe y el Movimiento de la Nueva Vida (1927-1937), Tesi 

doctoral inèdita, UAB, 2014, dirigida per Martí Marín. 

18 Aunque en este trabajo se utiliza el método de transcripción fonética oficial hoy en día en la República Popular, que es el 

reconocido internacionalmente por la UNESCO, el nombre de Sun Yat-sen, por motivos históricos y de conocimiento 

popular, no se adaptará en el presente trabajo a esta transcripción fonética y se mantendrá tal y como viene en casi todos 

los libros de historia en castellano e inglés sobre China. Su nombre según la transcripción fonética vigente hoy en China 

sería Sun Yixian, no Sun Yat-sen.  

19 Se mantiene también el nombre empleado tradicionalmente en los libros de historia y de manera popular. 

20  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996). p. 345 



que, con sus pequeñas treguas, no terminaría definitivamente hasta 1949.  

Diezmados por las tropas nacionalistas, los militantes del Partido Comunista tuvieron que pasar 

a la clandestinidad en las ciudades o huir hacia el campo. Fue la época en la que intentaron establecer 

su propio sistema político en la región de Jiangxi, aunque el éxito en este caso demostró ser efímero. 

Tras ser acorralados por las tropas nacionalistas en Jiangxi y otras regiones, los comunistas 

logran en octubre de 1934 romper el asedio y emprenden la llamada Larga Marcha hacia el norte
21

. 

Sólo un 10 % de los integrantes de la partida inicial llegaron a su destino, la árida ciudad de Yan’an en 

el norte, que a partir de entonces se convertiría en la capital de la China revolucionaria
22

.  

En 1937, la guerra civil entre comunistas y nacionalistas se complica por la irrupción de Japón 

en el escenario político chino
23

. Y es que ese año se produce la invasión imperialista japonesa en el 

marco de la II Guerra Mundial. Hasta 1945 se mantendría un enfrentamiento a tres bandas que, una vez 

derrotado Japón, continuaría entre el Ejército de Liberación (comunista) y el Nacionalista hasta su 

conclusión definitiva, con victoria revolucionaria, en 1949
24

.   

 

 

4.2. Los primeros años de la República Popular 

 

De esta manera, tal y como se comentaba al principio, del apartado, en octubre de 1949 se funda la 

República Popular China como consecuencia de la victoria de las fuerzas comunistas sobre el gobierno 

nacionalista de Chiang Kai-Shek, que se refugia entonces en la isla de Formosa. 

La República Popular se basa en un sistema político parecido al de la Unión Soviética. Una de 

las medidas básicas que se toman es la unificación de los tres poderes del Estado (ejecutivo, legislativo 

y judicial) en un único organismo, el Consejo Gubernamental Central del Pueblo, que cuenta con 71 

miembros
25

 y se basa en la participación popular a través de estructuras consideras como democráticas 

de base. Más tarde, en 1954, se aprueba una Constitución
26

. La dirección política le corresponde al 

Partido Comunista.  

Inmediatamente se inicia un Plan Quinquenal siguiendo los esquemas de crecimiento 

económico que tan bien habían funcionado en la Unión Soviética. Los resultados no tardan en aparecer: 

                                                 
21  Buckley Ebrey, Patricia. China. Illustrated History. London: Laurence King Publishing Ltd (2010), p.287. 

22  Ídem, ibídem.  

23  Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999, pp. 239-241. 

24  Ídem, p. 255. 

25  Eberhard, Wolfram. A history of China . Londres: Routledge & Kegan Paul Ltd (1977), p.343 

26  Ídem, ibídem.  



entre 1953 y 1957 el país crece a un ritmo del 8,9 % anual
27

. 

Al ser un sistema político basado en la participación popular, por supuesto una de las primeras 

grandes medidas que se toman, igual que sucedió en la Rusia soviética de 1918, es la repartición de la 

tierra
28

, esta vez cediéndole la propiedad a los campesinos.  

Con respecto a la propiedad agrícola, el Partido Comunista y el Estado chino darían a lo largo 

de los años numerosos bandazos. Así, mientras en 1950 se repartía la propiedad de la tierra a los 

campesinos (es decir, se les otorgaba no sólo el derecho a usarla, sino también a poseerla, comprarla y 

venderla), en 1958 se da un giro drástico con la instauración de las comunas populares. 

La instauración de las comunas populares es uno de los objetivos de los comunistas clásicos de 

todo el mundo en el campo. Implican que, gracias al desarrollo de la producción, se puede mecanizar el 

campo hasta tal punto que hay utensilios de trabajo para todos, de manera que a los campesinos les es 

más útil pasar a ser asalariados del Estado que producir por cuenta propia, ya sea en solitario o en 

grupo. Pero la República Popular quiso llevar a cabo este proceso en un campo atrasado, donde se 

cultivaba todavía con herramientas rudimentarias. Se impulsó a los campesinos a juntarse en tierras 

pertenecientes al Estado que luego tenían que trabajar con las manos
29

. El rendimiento era muy bajo y 

los salarios también.  

Este experimento y otras acrobacias de la dirección del país, enmarcadas dentro del conocido 

como Gran Salto Adelante, llevaron a un desastre que para el campesinado chino implicó grandes 

calamidades y una elevada mortalidad
30

. Lo interesante del asunto es que, según parece, el Gran Salto 

Adelante, provocó importantes discusiones internas dentro del Partido Comunista de China, en mayor 

grado de las se produjeron en la URSS tras el abandono de la Nueva Política Económica (NEP) en 

1927
31

. Estas discusiones, enmarcadas dentro del contexto general de inicio de las tensiones entre 

China y la URSS, marcan un giro dramático en la cultura política de discusión dentro del Partido en la 

República Popular. 

Desde su fundación y hasta 1959, el Partido Comunista de China se había caracterizado por el 

funcionamiento relativamente bueno de su método organizativo, el centralismo democrático. El 

máximo órgano de la dirección entre sesiones del Comité Central, el Politburó, se reunía de manera 

                                                 
27 Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 430 

28 Eberhard, Wolfram. A history of China . Londres: Routledge & Kegan Paul Ltd (1977), pp..343-344. 

29 Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), pp. 427-428. 

30 Ídem, p. 446 
31

  Para las tribulaciones soviéticas entre el abandono de la NEP en 1927 y la marcha hacia la colectivización agraria plena 

en el marco de una economía centralmente planificada ver Carr, E.H., Historia de la Rusia Soviética. 4. Bases de una 

economía planificada (1926-1929), vol.1, (1984 [1978]), Madrid: Alianza. Ver también Davies, R.W., Harrison, M. y 

Wheatcroft, S.G., The Economic Transformation of the Soviet Union, 1913–1945 (1994). Cambrigde: Cambrigde 

University Press. 



itinerante en diversas partes del país y estimulaba la participación libre y plena de todos sus miembros, 

con la única condición de que todos aceptasen y  cumpliesen los acuerdos una vez tomados
32

. En 1959, 

esto empieza a cambiar abruptamente porque Mao y otros militantes recelan de sus camaradas debido a 

su concepción del partido no como estructura unitaria sino como frente amplio. Esta idea se 

desarrollaría a partir de agosto de 1966 con la política de la lucha de dos líneas. 

En las discusiones que tiene el Politburó en 1959, Mao rechaza hacer ningún tipo de autocrítica 

sobre los fallos evidentes del Gran Salto Adelante y considera como personal cualquier crítica que se 

hace de este proceso. Una de las intervenciones más duras que se hacen en este pleno del Politburó 

contra el Gran Salto Adelante es la de Peng Dehui, por aquel entonces Ministro de Defensa
33

. Éste ya 

había tenido serias desavenencias con Mao sobre cómo estructurar el Ejército así que Mao aprovechó la 

reunión para desacreditarle y para conseguir su destitución con artimañas de dudosa honestidad. Fue 

reemplazado por Lin Biao
34

, fiel a la línea maoísta en todos los sentidos. 

Este hecho es de magna importancia porque en 1965, las primeras salvas de cañón lanzadas por 

la Revolución Cultural tendrán que ver con la destitución de Peng Dehui. Con todo, y por el momento, 

Mao iba a tener que ceder la iniciativa en la dirección del partido durante algunos años, adquiriendo un 

mayor protagonismo en la toma de decisiones personajes como Deng Xiaoping y Liu Shaoqi dando “un 

paso atrás” según la terminología empleada para su postergación. 

 

                                                 
32 Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 447. 

33 Ídem, ibídem.  

34  Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999), p.270. 



5) LA REVOLUCIÓN CULTURAL: CAUSAS Y CONSECUENCIAS 

 

5.1. Introducción 

 

La Gran Revolución Cultural Proletaria, tal y como se conoce en la historiografía china oficial al 

conjunto de eventos que en nuestro país tendemos a llamar simplemente Revolución Cultural, es un 

período difícil de situar cronológicamente.  

Ello se debe a que cuando los órganos centrales del Partido Comunista en China deciden que 

ésta dé comienzo de manera oficial, el proceso llevaba ya un tiempo en marcha. De la misma forma, 

algunos expertos consideran que la Revolución Cultural se extiende muchos años más allá de la fecha 

oficial de finalización marcada por las autoridades de la República Popular. 

De esta manera, la Revolución Cultural podría empezar en diversas fechas en función del 

criterio que tengamos en cuenta: 

Podríamos situar su comienzo en agosto de 1966 cuando se celebra el XI Pleno del Comité 

Central en Beijing
35

. En esta histórica reunión se crean los famosos Guardias Rojos y se aprueban dos 

documentos que, como veremos más adelante, son de vital importancia en el transcurso de la 

Revolución Cultural y suponen un apoyo sin paliativos de la dirección comunista al movimiento 

estudiantil que se estaba desarrollando ya para aquel entonces en China
36

.  

Otra posible fecha de inicio de la Revolución Cultural sería el recrudecimiento de la batalla de 

Mao Zedong y parte de la cúpula del Partido con el alcalde de Beijing e importante cuadro central del 

Partido Comunista, Peng Zheng. Éste es definitivamente purgado en abril de 1966.
37

 Abril-mayo de 

1966 es, de hecho, la fecha más habitualmente citada como punto de inicio de estos acontecimientos. 

Finalmente, se podrían rastrear los inicios de la Revolución Cultural hasta un poco más atrás, en 

noviembre de 1965. Por aquel entonces apareció en el Wen Hui Bao, un periódico de Shanghai, una 

dura crítica política hacia el vicealcalde de Beijing
38

 que luego conduciría a la caída de Peng Zheng y, 

más tarde, al despertar de los movimientos estudiantiles en verano de 1966. En este trabajo se opta por 

considerar esta fecha como la más adecuada para empezar a estudiar los acontecimientos que, en 

conjunto, conocemos como Revolución Cultural. Por supuesto, las causas se estuvieron gestando 

durante las décadas previas (recordemos, por ejemplo, la destitución de Peng Dehui en 1959) y los 

efectos se dejaron sentir en las décadas posteriores y hasta día de hoy, pero se acotará la Revolución 

                                                 
35  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), pp. 77-78  

36  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 104-119. 

37  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 466 

38  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 57-58 



Cultural como tal al período 1965-1969 a efectos prácticos.  

 

5.2.Primera fase (1965-1967) 

 

Según el esquema cronológico trazado en el apartado anterior, la Revolución Cultural tendría sus 

orígenes inmediatos en un artículo crítico publicado en noviembre de 1965 en el periódico Wen Hui 

Bao de Shanghai
39

. Bajo el título <<A propósito de la pieza histórica titulada “La destitución de Hai 

Rui”>>, había sido escrito por Yao Wen-yuan, cuadro del comité municipal de aquella ciudad
40

. 

Por lo que parece, el objetivo de las críticas lanzadas en este artículo era un personaje llamado 

Wu Han, vicealcalde de la municipalidad de Beijing. Éste, aparte de ejercer como militante del Partido, 

también era historiador y artista. Como tal, había elaborado una obra de teatro ambientada en la época 

Ming (1368-1644) en la que un súbdito se rebela contra el emperador al considerar que este último ha 

tomado una decisión injusta. 

Yao Wen-yuan, supuestamente instigado por la esposa de Mao Zedong
41

, habría visto en esa 

obra de teatro una analogía con el caso de Peng Dehui quien, recordemos, en 1959 se había opuesto a 

Mao Zedong en las discusiones sobre el Gran Salto Adelante. Así, el protagonista injustamente 

castigado por el emperador Ming en la obra representaría a Peng Dehui, reprimido por sus críticas a 

Mao Zedong.  

Diversos elementos nos indican que la publicación de este artículo estaba minuciosamente 

calculada. Y es que, ¿por qué la esposa de Mao, Qiang Jing, se dedicó a instigar precisamente en 

Shanghai la redacción y salida a la luz de un artículo concerniente a la obra de del vicealcalde de 

Beijing? ¿Por qué no tratar de publicarla en Beijing? No es descabellado asumir que Qiang Jing era 

consciente de que este artículo suponía un ataque frontal a un destacado cuadro del Partido, situado 

además fuera de los cauces orgánicos de éste, por lo que podía ser bloqueado en la prensa de la capital. 

Recordemos que en la China revolucionaria los medios de comunicación no eran, a diferencia de lo que 

sucede en los países capitalistas, una empresa privada controlada por la burguesía sino instrumentos al 

servicio del Estado o de sus organizaciones de masas. El Partido tenía, pues, un papel a la hora de 

decidir qué se publicaba y qué no.  

Y, en efecto. Al enterarse de la publicación de ese artículo en al prensa de Shanghai, el alcalde 

de Beijing Peng Zheng hizo todo lo posible para obstruir su discusión en la ciudad. Por aquel entonces 

                                                 
39  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI, p. 57 

40  Ídem, p. 58.  

41   Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p.50 

 



en China, como en el resto de países socialistas, había una extendida costumbre de leer y discutir la 

prensa, que podía encontrarse en estaciones de tren o en edificios oficiales y que también se enseñaba 

en las escuelas. Estaba muy arraigada la cultura de entender críticamente las notícias políticas. 

Para evitar que este escrito fuese discutido como tantos otros, influyó para restarle importancia 

tratando que la reseña apareciese en las columnas de cultura. Así quedaba despojado de su contenido 

político y reducido en la práctica a una mera crítica artística
42

. Es por eso que, por ejemplo, un adjunto 

de Peng en la municipalidad de Beijing publicó un artículo para aclarar específicamente que el escrito 

anteriormente mencionado era puramente literario, restándole importancia
43

.  

Mientras hacía todos estos movimientos, Peng Zheng era perfectamente consciente de que el 

artículo provenía del entorno del mismo Mao Zedong. La evidencia no podía ser más clara: en el 

momento de la publicación de <<A propósito de la pieza histórica titulada “La destitución de Hai 

Rui”>>, Mao Zedong se encontraba en Shanghai
44

. El problema era que, probablemente, Peng percibía 

la crítica a Wu Han como una crítica de Mao hacia sí mismo también y no estaba dispuesto a aceptarlo. 

A pesar de que con el tiempo, la dureza de las críticas se intensifica, al principio podía parecer 

que a Peng Zheng la jugada le había salido bien. Y es que en diciembre de 1965, Wu Han acepta las 

críticas y redacta una autocrítica en la prensa para acto seguido partir hacia el campo sin mayores 

consecuencias
45

. De hecho, Peng Zheng escala posiciones y el Partido le sitúa a la cabeza de la 

incipiente Revolución Cultural, encargándole de dirigir los movimientos que ya se estaban empezando 

a producir
46

. 

En aquel momento, la Revolución Cultural todavía no es aquello por lo que sería conocida a 

posteriori. Los estudiantes seguían quietos y no había mayores movimientos de masas. La Revolución 

Cultural era un proceso de discusión académica, con trasfondo político, que se estaba desarrollando en 

los medios de comunicación y en los círculos intelectuales bajo el liderazgo del Partido. Estaba en 

discusión el papel de la cultura en el proceso de construcción socialista. 

El problema es que para aquel entonces Mao Zedong y muchos otros cuadros del Partido se 

creían rodeados de enemigos. Consideraban que incluso dentro del Partido había enemigos infiltrados 

esperando para destruir el socialismo. No podían explicarse de otra manera lo que había sucedido en la 

Unión Soviética a partir del XX Congreso (1956), momento en el cual el Partido Comunista de ese país 

                                                 
42 Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974, p. 62 

43 Ídem, p. 63. 

44 Eberhard, Wolfram. A history of China . Londres: Routledge & Kegan Paul Ltd (1977), p.347 

45 Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 63-64. 

46 Ídem, p. 64. 



da un giro drástico en muchas de sus posiciones políticas, emprendiendo además una crítica de Stalin
47

.  

Pensando de esta manera muchos altos dirigentes, y sobretodo su máximo líder que acumulaba 

un prestigio desmesurado, el Partido Comunista ya no podía funcionar de manera honesta. Las 

decisiones ya no se tomaban para trabajar todos conjuntamente, sino para limpiar al Partido. Se empezó 

a gestar una guerra abierta de fracciones. Y así, cuando se coloca a Peng Zheng a la cabeza del Grupo 

de los Cinco
48

, Mao y los demás cuadros maoístas de la dirección central buscan que éste se sitúe en 

evidencia para poder expulsarlo. Habían observado que Peng consideraba la Revolución Cultural como 

una mera discusión académica, así que esperaban que se lo demostrase a todo el mundo. No querían, 

pues, situar a la cabeza del movimiento a la persona que consideraban mejor preparada para ello, sino 

al que creían en ese momento su enemigo. 

Los maoístas consiguen lo que querían en febrero de 1966, cuando Peng Zheng impulsa la 

elaboración de un Informe acerca del debate académico actual redactado por el Grupo de los Cinco. 

Este informe, que debía ser enviado a todas las células de base, situaba la Revolución Cultural en las 

coordenadas de Peng Zheng, es decir, como un mero debate académico
49

.  

La existencia de esta prueba escrita conlleva, por supuesto, la expulsión de Peng Zheng. 

Paralelamente, en abril los maoístas tanto en Shanghai como en Beijing empiezan a publicar 

difundidísimos artículos que llevan la Revolución Cultural a la siguiente etapa. Uno de los más 

importantes lo elabora el mismo Yao Wen-yuan que inició todo este movimiento con su escrito para el 

Wen Hui Bao unos meses atrás. En este nuevo escrito, titulado “Sobre la aldea de las tres famílias”, el 

periodista sitúa ya no a Wu Han y a Peng Zheng como comunistas que han cometido graves errores, 

sino como disidentes opuestos a la línea del Partido y de Mao
50

. En artículos sucesivos publicados a lo 

largo de los meses de abril y mayo de 1966, los partidarios de Mao Zedong llaman a las masas a 

movilizarse para reclamar su merecido papel en la sociedad
51

. De esta manera, algunos cuadros del 

Partido criticaban abiertamente a algunas de sus caras más visibles al mismo tiempo que llamaban a la 

gente a movilizarse para adquirir mayor protagonismo. Claramente trataban de diezmar la legitimidad 

del Partido, imbuidos de la idea de que dentro del mismo se estaba librando una encarnizada batalla en 

la que ellos representaban a la línea revolucionaria.  

Se abría así la caja de pandora: algunos militantes del Partido estaban espoleando ya a los 

sectores más inquietos de la sociedad en contra de su propia organización. 

                                                 
47

   Para la interpretación dada por el PCC y por Mao en particular sobre la “desestalinización” y sus subsiguientes   

reacciones ver Chen, J., La China de Mao y la Guerra Fría (2005), Barcelona: Paidós. 

48  Grupo encargado de dirigir la Revolución Cultural a principios de 1966. 

49  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 63-64. 

50 Ídem,  p. 71 

51 Ídem, pp. 70-72. 



A primera vista puede parecer que todos estos movimientos –una serie de críticas dentro del 

Partido, artículos en la prensa- no son algo tan grande como para generar lo que luego sería la 

Revolución Cultural. Pero aquí hay que tener en cuenta una cuestión muy importante. Desde 1927, 

fecha en la que empieza la guerra abierta contra el Partido Nacionalista (Guomindang) y hasta 1965, la 

clase obrera y el campesinado que habían luchado por instaurar y luego por construir la República 

Popular lo habían hecho confiando en la dirección del Partido Comunista.  

Todos ellos estaban convencidos de que los comunistas, en conjunto, eran personas en las que 

podían confiar para el liderazgo, pues el Partido se auto-regulaba, expulsando a los elementos 

indeseables y ejerciendo la crítica y la autocrítica. A partir de esa fecha, en la prensa empiezan a surgir 

artículos que aseguran que en el Partido hay elementos opuestos al socialismo y llamando a las masas a 

localizarlos. Se inicia un proceso de pérdida de prestigio del Partido como conjunto, pues ya no se 

confía en su capacidad de auto-regulación. Sus propios cuadros llaman a las masas a descubrir y 

denunciar a los comunistas “contrarrevolucionarios”, llamado que más adelante se concretaría en el 

reconocimiento por el Comité Central de la lucha de dos líneas en 1966. A partir de esa fecha el propio 

Comité Central declararía públicamente en una resolución que una parte de su militancia sigue el 

camino capitalista, llamando a las masas a localizar a esos cuadros
52

. 

Este hecho histórico es muy distinto a lo que había sucedido en otros países socialistas. En la 

Unión Soviética, por ejemplo, el Partido Comunista dirigido por Stalin había llamado a los campesinos 

de las regiones más apartadas a que denunciasen a los burócratas dentro del Partido. Pero la denuncia 

de estos individuos concretos siempre se hacía al Partido, confiando en su capacidad de situarles las 

críticas y de expulsarlos. En China la situación fue distinta: los cuadros maoístas llamaban a las masas 

a adelantarse al Partido, a situarse por encima de él.  

Por supuesto, como todo este asunto había empezado en el ámbito cultural, los primeros que se 

dieron por aludidos fueron los universitarios. 

En este punto se hace muy necesario refrescar algo que se mencionaba al principio del trabajo. 

En el punto 3.1 se comentaba como los años cincuenta, sesenta y setenta del siglo XX vieron un 

incremento exponencial de la población estudiantil en general y universitaria en particular
53

. También 

se comentaba como las estructuras universitarias estaban, en su inmensa mayoría, pobremente 

preparadas para recibir este incremento de estudiantes universitarios
54

. El motivo es obvio: los recintos 

universitarios habían sido, desde su fundación, espacios reducidísimos en los que sólo se formaba una 

                                                 
52  Ídem,  Pp. 107-109. 

53  Ver página  6 de este mismo trabajo.  

54  Ver página 7. 



élite. Y aunque a partir de los cincuenta –y hasta la actualidad-, las universidades han seguido siendo 

espacios relativamente elitistas en relación al total de la población, lo cierto es que se ha producido en 

muchos países una entrada masiva de estudiantes, muchos de ellos procedentes de extracción popular. 

Este proceso fue especialmente drástico en los países socialistas.  

En China, durante siglos, la educación había estado restringida a los hijos de funcionarios 

(mandarines) y a una reducida élite intelectual. E incluso para ellos se trataba de algo muy acotado. Las 

primeras universidades, tal y como las conocemos hoy, no aparecen hasta finales del siglo XIX
55

. Así, 

por ejemplo, la Universidad de Beijing no se funda hasta 1898
56

 y el primer college cristiano surgía en 

1879
57

. 

Aunque todas estas universidades surgieron con una marcada vocación elitista y de formación 

de burócratas, con el advenimiento de la revolución liberal en 1911 y todas las tendencias 

occidentalizantes propias de aquella época, algunas universidades iniciaron un proceso de relativa 

abertura que, si bien no supuso la entrada de la clase trabajadora, sí que permitió el desarrollo de una 

intelectualidad relativamente desligada del poder y del funcionariado. A esta lógica respondieron por 

ejemplo las reformas impulsadas en 1912 por Yan Fu, primer rector de la universidad de Beijing, y por 

Cai Yuanpei, que le sucedió en el cargo. Éstas marcaron el camino para el establecimiento de la 

autonomía universitaria. 

Pero fue esa misma autonomía universitaria la que contribuyó al divorcio de la universidad y la 

sociedad. Cuando, a partir de 1949, los obreros y campesinos obtienen finalmente el derecho a estudiar, 

muchos desarrollan aspiraciones de ir más allá y entrar en la universidad. Pero al conseguirlo, se 

encontraron con un espacio elitista no sólo en su estructura, sino también en sus métodos de estudio y 

de trabajo y en la composición de clase
58

. Aunque formalmente todos tenían derecho a entrar a la 

universidad, se encontraban en superioridad de condiciones los hijos de antiguos intelectuales por tener 

un bagaje cultural más amplio. 

Sabiendo todo esto, no es difícil imaginar las dificultades con las que se encontraron los jóvenes 

de extracción obrera, campesina o popular, al irrumpir a partir de 1949 en universidades como la 

famosa Qinghua o en Beida (Universidad de Beijing).   

Tomemos como ejemplo la primera. La Universidad de Qinghua fue fundada en 1911 por 

norteamericanos con el dinero cobrado al gobierno chino en concepto de indemnización por los 

                                                 
55  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 321 

56  Ídem, íbidem.  

57  Ídem, íbidem.  

58  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), pp. 28-40. 



muertos en la rebelión de los boxers
59

. Por supuesto, no se trataba de un acto altruista, sino de un astuto 

movimiento de Estados Unidos para formar a sus propios cuadros técnicos en un país que, en la época, 

veían como un espacio a dominar.  

Más adelante, a partir de 1937, fue obligada por las circunstancias de la invasión japonesa, a 

fusionarse con las universidades de Beijing y Nankai, trasladándose su centro a la ciudad de Kunming, 

en Yunan (sureste del país)
60

. No sería hasta 1946 que podría volver a su antigua posición como 

universidad técnica y científica de prestigio en la capital
61

. Durante toda esta época, tanto en su etapa 

de control norteamericano como cuando estuvo bajo el poder del Guomindang, la Universidad de 

Qinghua sirvió como espacio para la creación de cuadros técnicos que luego servirían al gobierno de 

turno
62

. 

Con la República Popular ya instaurada, en 1952 Qinghua se convierte en un instituto 

politécnico enfocado sobretodo a las ingenierías
63

. Al mismo tiempo, con la generalización de la 

enseñanza básica en todo el país y con el establecimiento de nuevos criterios de admisión para la 

universidad, se produjo una entrada de nuevos estudiantes que, si bien sería exagerado considerar de 

masiva, al menos sí es notable. De esta manera, mientras que en el período 1911-1948 se graduaron en 

Qinghua un total de 2.700 alumnos, en el comprendido entre 1948 y 1966 lo hicieron 27.000
64

. 

La universidad, por supuesto, no era todavía un espacio abierto a todo el mundo pues su acceso 

dependía de la superación de una serie de exámenes de ingreso, que no todo el mundo podía afrontar de 

la misma forma. Los hijos de intelectuales o de familia pequeño-burguesa de las ciudades podían asistir 

a mejores escuelas
65

, pues el sistema de enseñanza público socialista todavía no estaba desarrollado de 

manera igualitaria por todo el país. De ahí muchos jóvenes reivindicasen la abolición del sistema de 

exámenes
66

 por considerarlo perpetuador de estas desigualdades. 

Está claro que dar el paso de abolir los exámenes de ingreso a la universidad no habría 

solucionado nada, sino todo el contrario: habría degenerado la universidad, desnaturalizándola de su 

                                                 
59 Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), p. 21 

60  Qinghua University Website. http://www.tsinghua.edu.cn/publish/newthuen/newthuen_cnt/about-th/about-1.html [Visto 

el 25/05/16 a las 18:01]. 

61  Ídem. 

62 Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), p.21. 

63  Qinghua University Website. http://www.tsinghua.edu.cn/publish/newthuen/newthuen_cnt/about-th/about-1.html [Visto 

el 25/05/16 a las 18:05]. 

64  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972) p. 22. 

65  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996). pp. 451-452 

66  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 79-80 

 

http://www.tsinghua.edu.cn/publish/newthuen/newthuen_cnt/about-th/about-1.html
http://www.tsinghua.edu.cn/publish/newthuen/newthuen_cnt/about-th/about-1.html


papel que es el de formar cuadros técnicos e intelectuales, de ahí que sea la fase superior de la 

enseñanza. Pero también es comprensible que muchos jóvenes, frustrados, llegasen a reivindicar estas 

cuestiones. La solución real al problema –el establecimiento de una educación primaria y secundaria 

absolutamente igualitaria y armónicamente desarrollada en todo el país- requería en un país de las 

dimensiones de China años, quizá incluso décadas antes de dar frutos reales. Había toda una generación 

de jóvenes que no quería esperar. 

Todo esto nos permite entender con qué actitud entraban a la universidad los dos grupos de 

estudiantes que lograban superar los exámenes de ingreso: los hijos de intelectuales y de pequeña 

burguesía, que recibían casi como herencia el acceso a la educación, y los obreros y campesinos que 

habiéndoselo trabajado duramente conseguían llegar a ese punto. 

Al encontrarse una universidad todavía hecha a la medida de los intelectuales, de la élite, los 

jóvenes obreros y campesinos, incapaces de esperar a las soluciones de verdad a largo plazo, 

reivindicaban medidas inmediatas. Para ello tomaban como referente el modelo de la Universidad de 

Yan’an que había funcionado en la capital de la China revolucionaria antes del triunfo de la revolución 

en 1949. 

Esta “universidad” de Yan’an no fue, en realidad, tal cosa. Se trataba de cursos de marxismo-

leninismo organizados en la época de la guerrilla para formar políticamente a la gente que tenía que 

luchar en el frente y también a los campesinos.  

Y así, aunque el Estado necesita necesariamente formar cuadros técnicos e intelectuales para 

funcionar –ingenieros, físicos, matemáticos, economistas…-, los estudiantes obreros y campesinos, 

frustrados por la situación, reivindicaban lo único que podían reivindicar dadas las circunstancias: una 

universidad que no fuese tal, sino que se dedicase sólo al estudio político y a la formación ideológica. 

Tanto es así, que lo primero que sucedió en Qinghua tras el triunfo de la Revolución fue el 

inicio de intensas campañas, promovidos por los propios estudiantes, para combatir la influencia del 

pensamiento norteamericano y la mentalidad colonial en la universidad
67

. 

Estas reivindicaciones, si bien eran comprensibles, no eran asumibles por un Estado que 

necesitaban consolidarse y desarrollarse. Las necesidades individuales dependen de las colectivas. Y es 

que, ¿qué futuro les podía esperar a todos esos jóvenes si el socialismo fracasaba y se derrumbaba? 

Todos sus derechos, los privilegios ganados serían perdidos. 

Y, por desgracia, el Estado chino corría grave peligro de derrumbarse en 1949 si no se ponía en 

marcha. Los comunistas habían ganado la guerra y se había instaurado un sistema controlado por el 

                                                 
67  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972) p. 22. 



pueblo, sí, pero por un pueblo analfabeto. Y aunque ese pueblo empezase a despertar de su 

analfabetismo, hacía falta saber cómo arreglar las máquinas, controlar los fenómenos físicos, 

desarrollar la tecnología, etcétera. Era necesario seguir formando intelectuales. Y aunque lo ideal sería 

que estos intelectuales procedieran de la clase obrera y del campesinado, había que partir de la realidad 

material para ello: el conocimiento lo tenía la antigua élite intelectual, así que era necesario reciclar a 

parte de sus integrantes, junto con sus métodos de enseñanza, para lograr la intelectualización del 

pueblo
68

. 

Esto lo comprendían perfectamente los cuadros del Partido Comunista en la universidad
69

, que 

hacían lo posible por calmar a los estudiantes obreros y campesinos en este sentido. Como en ese 

momento el Partido gozaba de prestigio en la universidad, esos cuadros servían de barrera efectiva para 

que las aspiraciones radicales de los estudiantes no se desbordasen mientras se realizaba 

paulatinamente el proceso de transformación de la universidad mirando a la Unión Soviética y a su 

modelo de educación superior, a la vez técnica y política. El hecho de que, al menos al principio, el 

Partido Comunista de China se fijara en el modelo universitario soviético no era extraño. Se trataba, de 

hecho, de una tendencia dentro del mundo socialista.  

Y es que la Rusia soviética vivió, justo después de su revolución socialista allá por 1917, un 

breve período impugnador en el que los revolucionarios pretendieron acabar con toda la herencia 

educativa del mundo capitalista
70

. Pero más adelante, a medida que los comunistas se fueron dando 

cuenta de las exigencias del proceso de construcción socialista, decidieron reciclar algunos métodos 

educativos de los países occidentales y ponerlos al servicio de la revolución
71

. A partir de entonces, y 

durante todo el período en el que Stalin encabezó a los bolcheviques soviéticos hasta mediados de los 

años cincuenta, las universidades soviéticas se convirtieron en un campo de experimentación donde se 

fusionaban los métodos occidentales con los nuevos objetivos socialistas y con la presencia de la 

ideología marxista-leninista en las aulas.  

Este modelo educativo, con todos sus aciertos y sus errores, iba encaminado a formar cuadros 

técnicos y científicos que entendiesen de su campo de estudio pero que a la vez fuesen revolucionarios, 

aunque más tarde este segundo elemento iría decayendo. En cualquier caso, el modelo soviético fue 

                                                 
68  Sobre el papel de la antigua intelectualidad en la construcción del socialismo, Vladimir Lenin tiene un libro muy 

interesante llamado “Sobre la Revolución Cultural” en el que se expresan puntos de vista muy parecidos a los utilizados 

en China durante el período 1949-1965. 

69  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972) p. 22. 

70  Grant, Nigel. Society, Schools and Progress in Eastern Europe. London: Pergamon Press Ltd (1969), p.60 

71  Ídem, p.63 



imitado, con adaptaciones, en todos los países de Europa del Este
72

. 

Así, cuando los revolucionarios chinos se encuentran ante el reto de reformar las universidades 

en beneficio del nuevo modelo socialista en los años cincuenta y sesenta, hacen lo mismo que el resto 

de países del bloque socialista: mirar hacia el norte.  Es la época en la que todo se copiaba de la Unión 

Soviética en China
73

 como en los países de Europa del Este dónde el ruso se había convertido en la 

primera lengua extranjera aprendida en las escuelas, en los institutos y en las universidades
74

. En 

China, 1/3 de los libros especializados que circulaban provenían de Moscú
75

. También es interesante 

mencionar que, durante la década de los cincuenta, se abrieron hasta 200 centros universitarios por todo 

el país, la mayoría orientadas hacia las ciencias y las ingenierías
76

 como en la URSS. 

Habiendo explicado todo esto, no se hace difícil entender el clima que se vivía en las 

universidades en 1966.  

Con todo esto, cuando empezó la auto-impugnación desde sectores del Partido hacia la 

legitimidad de éste como organización de vanguardia, los estudiantes fueron los primeros en moverse. 

Y lo hicieron enfocando sus ataques hacia los rectores, decanos y cuadros del Partido en la 

universidad
77

 que todos estos años habían estado llevando un mensaje de calma y de defensa del 

modelo de universidad a la vez técnica y política, reciclando algunos de los métodos y contenidos de la 

enseñanza de los países capitalistas y también de la Unión Soviética. 

Para los estudiantes radicales, el debate que se estaba desarrollando en la prensa sobre si enfocar 

la crítica a Wu Han y otras en el ámbito político en el académico debía ir por el primero de los caminos. 

Partiendo del analfabetismo y batallando por una educación política, donde el resto del conocimiento 

perdiese toda importancia, para ellos la opción era clara.  

Con todo esto en mente, los estudiantes de la Universidad de Beijing fueron los primeros en 

hacer públicas sus críticas con las autoridades de su centro universitario
78

. No es extraño que los 

alumnos de Beida fuesen los primeros en movilizarse, pues este centro estaba especializado en carreras 

del ámbito de las humanidades y las ciencias sociales
79

, en general más dadas a la discusión y 

controversia acerca de las ideas en general y de las ideas políticas en concreto. 

El malestar acumulado durante largo tiempo con Lu Dingyi, presidente de la Comisión 

                                                 
72 Ídem, p.60. 

73  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), p. 37 

74  Grant, Nigel. Society, Schools and Progress in Eastern Europe. London: Pergamon Press Ltd (1969), pp. 95-96. 

75   Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 435 

76  Ídem, ibídem.  

77  Ídem, p. 467 

78  Buckley Ebrey, Patricia. China. Illustrated History. London: Laurence King Publishing Ltd (2010), p.314 

79  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 78 



Pedagógica del Comité Central del Partido por su insistencia en mantener el modelo de educación 

técnico-política en detrimento de la puramente política
80

 explotó entre los días 7 y 10 de junio de 1966, 

cuando algunos estudiantes escribieron enormes cartelones denunciando a las autoridades de la 

universidad
81

. Estos cartelones, pegados en la pared, serían mundialmente conocidos desde entonces 

como dazibao (大字报, “carteles de grandes caracteres”) y constituirían el principal medio de 

expresión de los estudiantes universitarios en rebeldía. A partir de aquel momento constituirían parte 

inseparable del paisaje urbano chino, hasta el final de la Revolución Cultural, en el que las paredes 

estaban constantemente recubiertas de dazibao que se renovaban a diario. 

Pronto Qinghua, la otra gran universidad de Beijing, se contagiaría de esta oleada impugnadora 

y crítica. Los estudiantes de este centro, como en Beida, no dirigirían sus críticas sólo a las autoridades 

universitarias, sino también a los miembros más prominentes del Partido en el centro
82

 

En realidad, el primer dazibao que apareció en China todavía se puede rastrear hasta más atrás. 

Concretamente hasta el 24 de mayo, considerado por muchos la fecha que da inicio a la Revolución 

Cultural. Aquel día, Beida amaneció con un enorme póster donde se criticaba duramente a las 

autoridades de la universidad. El dazibao había sido redactado por Nie Yuanzi junto a otros seis 

estudiantes
83

.  

Curiosamente, Nie Yuanzi era en aquel momento el Secretario del Comité de la Juventud 

Comunista en el Departamento de Filosofía
84

, por lo que podríamos decir que los primeros pasos que 

conducirían al estallido estudiantil que acabaría destrozando el Partido Comunista por entero vinieron 

irónicamente desde dentro del mismo Partido. 

Este poster, que era un ataque directo y abierto al Partido Comunista por estar situado fuera de 

los órganos de poder o de la estructura partidaria, no sólo no fue criticado por los comunistas, sino que 

fue estimulado de manera fraccional por parte de la dirección partidaria. Así, Kang Sheng, cuadro del 

Politburó, transmitió el contenido del dazibao a Mao Zedong
85

 sin informar al resto del órgano, es 

decir, de manera fraccional. Mao automáticamente le respondió que ese contenido debía ser difundido 

por todo el país
86

. 

Siguiendo en esta línea, el Diario del Pueblo, órgano del Comité Central, clamaba en su número 

                                                 
80  Ídem,  ibídem. 

81  ídem, p. 79 

82  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972). p. 44. 

83   Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), P. 63 

84  Idem, ibídem.  

85  Ídem, p. 64 

86  Ídem, ibídem.  



del 20 de junio de 1966: “¡Movilicemos sin reserva a las masas! Dejémosles redactar dazibaos y, bajo 

la bandera del gran pensamiento de Mao Zedong, bajo la dirección del Comité Central del Partido, 

emprendamos resueltamente y llevemos hasta el final la Gran Revolución cultural proletaria.”
87

 

A estas alturas del relato, empieza a hacerse evidente lo que estaba pasando con todo esto. 

Nacido en el contexto de una dura guerra, en medio de un país atrasado y fundamentalmente 

campesino, el Partido Comunista había triunfado en su guerra contra los japoneses y contra el 

Guomindang. Pero estaba perdiendo la batalla contra sí mismo 

El Partido Comunista de China nunca había sido una estructura monolítica. De manera muy 

diferente a lo planteado en la teoría leninista sobre la organización partidaria, los comunistas chinos 

siempre se habían caracterizado por su heterogeneidad. Ya hemos visto que tras la derrota sufrida a 

manos de los nacionalistas en 1927 los comunistas se dividieron en dos grupos
88

: unos se quedaron en 

las grandes ciudades, como Guangdong o Shanghai, mientras que otros se trasladaron al campo, 

primero estableciendo el soviet de Jiangxi y luego huyendo a Yan’an con la Larga Marcha. Así, 

surgieron de facto dos partidos muy distintos dentro de la misma organización: el de las ciudades, que 

tenía una base tendencialmente obrera y el de las zonas rurales, de tendencia más campesina
89

.  

Las dos tendencias que convivían dentro del Partido no podían ser más distintas. El aparato 

urbano trabajaba en la clandestinidad, montaba huelgas y se preparaba para la insurrección; el aparato 

rural trabajaba abiertamente en el campo, establecía órganos de poder y se enfrentaba abiertamente con 

el ejército nacionalista. Dentro del Partido convivían, por igual, obreros, campesinos y pequeña 

burguesía con diferentes planteamientos. Esta diversidad la reconocía el propio Mao Zedong hablando 

de situar, deliberadamente, en puestos de dirección a ciertos camaradas del Partido que él consideraba 

representantes de la pequeña burguesía : 

 

“En nuestro país, que tiene una gran masa de pequeñoburgueses, ellos son sus banderas. Con su elección, mucha 

gente comentará: El Partido Comunista todavía los espera e incluso les ha cedido dos asientos a fin de facilitarles la 

corrección de sus errores. Que se corrijan o no es otra cuestión, y de muy poca importancia, pues es algo que atañe 

solamente a ellos dos. El problema está en que en nuestra sociedad hay un número muy grande de 

pequeñoburgueses, en nuestro Partido hay muchos elementos pequeñoburgueses vacilantes y entre los intelectuales 

hay una multitud de elementos vacilantes, y todos ellos ponen sus ojos en estos modelos.” (Mao Zedong, 1977)
90 

 

                                                 
87  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 84 

88 Ver página 11 de este trabajo. 

89  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), pp. 20-21. 

90  Zedong, Mao. Fortalecer la unidad del Partido, continuar sus tradiciones. Beijing. Ed. Lenguas Extranjeras (1977), p. 

351 



Para unificar a las dos tendencias en el contexto de un país campesino donde reinaba el 

analfabetismo se acabó recurriendo a métodos extraordinarios, en este caso la asunción del 

Pensamiento de Mao Zedong como elemento rector y el culto al líder como herramienta cohesionadora.  

Esto dio, por supuesto, un enorme poder a Mao Zedong, al margen de cuales fuesen sus 

responsabilidades dentro del Partido en cada momento. Desde que empezó a aceptarse el culto hacia su 

persona, Mao gozaba de un enorme prestigio que nadie podía igualar. Tenía un poder moral y una 

influencia personal inigualables en ese contexto para influir sobre los acontecimientos.  

Así, en el marco de un partido tan  heterogéneo, el centralismo democrático no podía funcionar 

bien de manera duradera. Estaba sujeto a grandes distorsiones, a innumerables dificultades para 

conciliar tendencias tan dispares en un contexto tan difícil 

Es en este punto que tenemos que mencionar una pieza clave de este rompecabezas: Liu Shaoqi.  

Este personaje, de origen campesino
91

, había estudiado en la Unión Soviética
92

 becado por el 

gobierno socialista de ese país. Fue él el que, durante décadas, se destacó como organizador de la clase 

obrera en las ciudades.  

Durante décadas, antes del triunfo de la Revolución en 1949, Liu recorrió China de punta a 

punta, levantando comités del Partido, guiando los debates internos, colaborando en la organización de 

campesinos y de trabajadores, orientando en el fortalecimiento del aparato clandestino en las 

ciudades
93

. Así, Liu Shaoqi se convirtió, quizá incluso por delante de Mao Zedong, en el hombre de 

referencia no para las masas en general, pero sí para los militantes del Partido Comunista. Y así, si Mao 

era la cara externa de la Revolución, Liu era claramente el personaje interno con diferencia. 

Liu Shaoqi estuvo toda su vida preocupado por la construcción interna del Partido. Era un 

organizador nato. Es por eso que, estando ansioso por la fragilidad del Partido debido a su 

composición, apoyó la consolidación de Mao como líder supremo del Partido tanto en la histórica 

Conferencia de Cunyi
94

 -donde Mao se situó a la cabeza del aparato en una reunión en la que faltaban 

la mitad de los líderes del Partido- como en el VII Congreso del Partido Comunista, cuando se 

estableció el Pensamiento de Mao Zedong como guía para los militantes
95

 

A partir de entonces, Mao gozaría de un prestigio absoluto a nivel simbólico y de ideología. 

Independientemente de cual fuese su posición formal en el Partido o en el Estado, a Mao se le hacía 

caso sólo por ser él.  

                                                 
91   Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p. 8 

92  Ídem, pp. 9-10. 

93  Ídem, pp. 9-18 

94  Ídem, pp. 18-20. 

95   Cheng, Peter. “Liu Shao-Ch’i and the Cultural Revolution”  en Asian Survey (1971) Vol. 11 (10). P. 943. 



A pesar de todo, Liu Shaoqi siguió siendo el hombre más popular dentro del Partido. Si la idea y 

la imagen de Mao le hacían empequeñecer, él se volvía grande con su ejemplo personal y la referencia 

que tenían de él los militantes, fruto de años de desplazamientos por todo el país y de trabajo constante. 

En 1960, tras el fracaso del Gran Salto Adelante, Mao Zedong recibió algunas críticas 

importantes, como ya hemos visto. No directamente, por supuesto, pues Mao no era criticable dentro 

del Partido, pero sí mediante apreciaciones de sus decisiones.  

Con los resultados del Gran Salto Adelante sobre la mesa, Liu afirmó en el X Pleno del Comité 

Central que había en el 8º período que estaba en contra de desviar tanto la atención hacia la lucha de 

clases en detrimento de la economía
96

. Y es que Mao y sus más fieles seguidores creían que todo se 

podía lograr sólo con la ideología, independientemente de las condiciones materiales; algo que el Gran 

Salto Adelante se había encargado de desmentir. 

Después del Gran Salto Adelante y durante bastante tiempo, Liu Shaoqi tomó las riendas de la 

política económica en China, arreglando los desastres cometidos en el período 1956-1959. De ahí que 

tuviese un papel predominante en los debates del Comité Central, por ejemplo en la reunión ampliada 

del 21 al 27 de enero de 1962
97

. Es ésta la época de su ascenso a Presidente de la República Popular. 

Tanto era el prestigio de Liu Shaoqi en esta época que, a pesar de la omnipresencia de Mao por 

todo el país, la esposa de éste llegó a reconocer en 1966 que durante cierto tiempo los militantes del 

Partido en Shanghai, ciudad eminentemente obrera, sólo le hacían caso a Liu
98

. 

Sabiendo todo esto, no debería sorprendernos que durante la Revolución Cultural la mayor parte 

de los cuadros del Partido que fueron expulsados, humillados o incluso asesinados por los estudiantes 

fuesen militantes de las antiguas “zonas obreras”
99

, fieles seguidores de Liu Shaoqi.  

Pero volvamos a los acontecimientos de 1965. Nos situamos en junio. Cuando los estudiantes 

empezaron a movilizarse contra los cuadros del Partido en las universidades, instigados por Mao 

Zedong en la prensa al margen de las decisiones colectivas del Comité Central, Liu Shaoqi era el 

personaje que debía dar respuesta a la situación. Para ello, preguntó a Mao, quien decidió escurrir el 

bulto pues se encontraba de viaje. Está claro que esperaba conseguir con Liu lo mismo que sucedió en 

el caso de Peng Zheng, alcalde de Beijing caído en desgracia: que el presidente se pusiese en evidencia 

a sí mismo. 

Liu Shaoqi decidió entonces atajar este problema de la misma manera que se habían resuelto 

muchos problemas similares en el campo: si los cuadros del Partido en las universidades estaban 

                                                 
96   Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p. 35 

97  Ídem, p. 42. 

98  Ídem, p. 43. 

99  Ídem, p.25 



quedando desacreditados, había que enviar cuadros comunistas desde otras zonas para que los 

estudiantes viesen caras nuevas y se pudiese desatascar la situación sin que la posición del Partido 

quedase demasiado dañada. Procedió entonces a mandar 400 grupos de trabajo a las zonas en 

conflicto
100

. Empezó entonces una dura batalla entre estos grupos de trabajo y algunos estudiantes en 

las universidades. Para asegurarse de que las cosas marchaban bien en la Universidad de Qinghua, 

especialmente importante por formar cuadros técnicos (ingenieros, científicos…), Liu Shaoqi mandó a 

su esposa Wang Guangmei, importante cuadro del Partido, para supervisar las tareas de los equipos de 

trabajo
101

. Como respuesta, la esposa de Mao Zedong visitó personalmente, y durante cuatro días, la 

Universidad de Beijing (Beida) para defender las posiciones contrarias, apoyando a los estudiantes
102

. 

El 13 de junio, el Comité Central decidió que, dada la situación, todas las clases en los centros 

universitarios del país quedaban suspendidas durante un semestre
103

. Una vez tomada esta errónea 

decisión, los estudiantes se dedicarían ininterrumpidamente a llevar adelante su movimiento. 

Con todo esto, los estudiantes de las universidades principales quedaron divididos en tres 

grupos: los que se fueron a casa, los que se quedaron en rebeldía y los que se quedaron apoyando a los 

equipos de trabajo. 

La situación se agravó mucho para la autoridad del Partido Comunista en julio de 1966 cuando 

Mao Zedong decidió que ya era hora de volver a Beijing
104

. Probablemente consideró que, en el marco 

de su estrategia, Liu Shaoqi ya se había expuesto suficiente, así que podía lanzar el mensaje de que se 

estaba tratando de ahogar al movimiento estudiantil con los equipos de trabajo, identificando a éstos 

como elementos represivos. 

Así, Mao Zedong se animó el 5 de agosto a hacer como los estudiantes, escribiendo y colgando 

en la capital su propio dazibao en el que animaba a “bombardear el cuartel general”
105

 de los que se 

estaban oponiendo a los estudiantes, sin citar todavía ningún nombre. 

Pocos días después, el 8 de agosto, empieza el decisivo XI Pleno del Comité Central, en el que 

se decide oficialmente apoyar al movimiento estudiantil -¡dos meses después de que Mao animara en la 

prensa a hacerlo!-, repudiar de manera autocrítica los equipos de trabajo y animar a la constitución de 

los Guardias Rojos
106

. Se aprueban además dos importantes documentos: el “Comunicado de la 11ª 

                                                 
100  Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999), p. 279 

101   Ídem, ibídem.  

102   Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), p. 66 

103  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 81 

104  Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999), p. 279 

105  Ídem, ibídem.  

106   Ídem, pp. 279-280. 



sesión” y la “Declaración en Dieciséis puntos”
107

. En ellos se exhorta a seguir a los estudiantes, 

situándose detrás de ellos y además se acuña un término que en adelante sería de gran importancia para 

la vida política en China: zouzipai (走资派 – seguidores del camino capitalista). Los documentos 

afirman que dentro del Partido hay personas que planean destruir el socialismo -los zouzipai- y que es 

necesario identificarlos y arrancarlos del poder. También se crean los Guardias Rojos
108

. 

En todos los países socialistas, uno de los principales problemas que tuvieron que afrontar los 

trabajadores en el poder fue la contradicción entre trabajo manual y trabajo intelectual: si la clase 

obrera toma el poder pero es analfabeta -puesto que, general, su nivel sociocultural en los países 

capitalistas donde se hace la revolución es menor que el de otras capas medias-, ¿de dónde saca su 

conocimiento para poder ejercer el poder? ¿En qué medida debe utilizar a los intelectuales? ¿Cómo 

deben configurarse las universidades para generar esos cuadros técnicos que la nación tan 

desesperadamente necesita? 

La particularidad de China es que la propia cúpula del Partido, o al menos parte de ella, decidió 

resolver este conflicto situando la batalla en el terreno de la ideología. Para Mao Zedong y sus 

seguidores, la llave para resolver esa contradicción entre trabajo manual e intelectual era que estos 

últimos se lanzasen a hacer trabajo manual, se fundiesen con la clase trabajadora y el campesinado. 

Mao Zedong y sus seguidores decidieron acabar con la intelectualidad de su país y por lo tanto 

explícitamente apostaron por acabar con el desarrollo de China, pues no puede haber desarrollo sin 

ciencia y no hay ciencia sin científicos.  

Como había un gran número de cuadros del Partido que, mirando hacia la Unión Soviética, 

pensaba de una manera completamente diferente en esta y otras cuestiones, el principal escollo para 

Mao Zedong y los suyos en la realización de este objetivo era su propio Partido. De ahí la afirmación 

típicamente maoísta, que a partir de entonces se convertiría en omnipresente, de que el socialismo 

chino y su Partido se habían quedado estancados y era necesario sacudirlos. ¿Cómo? Con el idealismo, 

la impaciencia y la energía de los estudiantes frustrados por su situación. 

Y así, como veremos en las páginas siguientes, el principal resultado de la Revolución Cultural 

no fue otro que la destrucción del Partido Comunista, que en los últimos meses de 1966 y durante los 

primeros de 1967 quedaría completamente arrasado desde sus cimientos. Los comunistas, más que 

ningún otro sector de la población china, fueron el objetivo de los estudiantes con el apoyo del Comité 

Central. Hasta un total de 750.000 militantes podrían haber caído, cerca del 60 % del total de los 

                                                 
107  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), pp. 105-110. 

108  Ídem, ibídem.  



miembros del Partido
109

. Se dio así una paradoja: el Partido Comunista, formado por su base (células), 

su médula espinal (los comités) y su cerebro (el Comité Central) se quedó sólo con este último. A partir 

de entonces, el Comité Central ya no dirigía colectivos y comités, sino directamente a los estudiantes (a 

través de un órgano creado específicamente para esto: el Grupo Encargado de la Revolución Cultural, 

GERC) y contra sus propios colectivos y comités. Aunque, claro está, los estudiantes por su propia 

naturaleza no serán tan fáciles de dirigir como los militantes comunistas, que voluntariamente 

aceptaban la disciplina de Partido y, de hecho ya veremos como los alumnos acabarán sumidos en 

sangrientas luchas fraccionales y contra el Estado. 

En cuanto al GERC, era un órgano teóricamente dependiente del Comité Central. Pero en 

realidad era un órgano oscuro, sólo respondía ante el Comité Permanente del Politburó
110

 creado con 

prisas y compuesto básicamente de seguidores de Mao Zedong. Por ejemplo, dos de sus primeros 

integrantes fueron Chen Boda y Jiang Qiang
111

 Esta última, por cierto, no era ni tan siquiera miembro 

del Comité Central y de golpe pasó a dirigir el movimiento de masas más importante del país.  

A partir de agosto de 1966, con el liderazgo del Comité Central y del GERC, el movimiento 

estudiantil en vez de apaciguarse se inflamó. Éste, durante aquel primer verano de Revolución Cultural, 

estaba concentrado en Beijing
112

. Los maoístas, queriendo que se extendiera por el país, impulsaron un 

decreto de gratuidad del transporte sólo para los Guardias Rojos
113

. Fue así como, durante esos meses 

de septiembre y octubre, los estudiantes pekineses se dedicaron a recorrer China con su mensaje 

antipartidista.  

Estando escudados por la legitimidad que les daban las resoluciones del Comité Central, el 

liderazgo del GERC y las constantes proclamas maoístas en la mayor parte de los medios de 

comunicación, los estudiantes tenían más poder que las propias autoridades allá dónde iban. A veces, 

éstas trataban de apaciguarlos siguiéndoles la corriente. Otras veces, se les oponían activamente. 

Entonces los estudiantes iniciaban protestas, se acercaban a las escuelas para envalentonar a los 

estudiantes y acababan desalojando a todos los funcionarios de sus puestos
114

 

Es muy interesante para este relato explicar un acontecimiento especialmente destacable, que es 

el de Shanghai. Esto nos sirve tanto para ver cómo el movimiento, aunque se extediese por todo el país, 

era fundamentalmente pekinés pos dos razones: sus instigadores estaban allí, en la capital, y además 

también se encontraban en esa ciudad las principales universidades del país, base social del núcleo 

                                                 
109  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 463 

110  Ídem, p.466 

111  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), pp. 61-62. 

112  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 113 

113  Ídem, p. 117 

114  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 470 



dirigente de esos núcleos. Y es que si los Guardias Rojos abarcaban grandes franjas de edad, siendo sus 

miembros estudiantes escuelas, institutos y universidades, lo cierto es que sus principales dirigentes 

nacionales eran básicamente universitarios. Cabe destacar el nombre de Kuai Dafu, alumno de la 

Universidad Qinghua, que llegó a convertirse, como dirigente de una de las principales facciones 

estudiantiles, en uno de los personajes más poderosos de China a lo largo del año 1967
115

. 

Con todo esto no se quiere decir ni que los Guardias Rojos fuesen sólo de Beijing ni que sólo 

hubiese estudiantes en el movimiento. Por supuesto había Guardias Rojos de otras partes del país, y no 

pocos, así como obreros y campesinos. Pero es importante apreciar de dónde surge el movimiento, qué 

clase social le imprime sus ideas y cuales son sus líderes visibles.  

En cuanto a Shanghai, los Guardias Rojos se presentaron allí en agosto de 1966. El día 31 

trataron de hablar con el alcalde, miembro por supuesto del Partido Comunista. Como éste se negó a 

recibirlos, montaron una acampada delante del Ayuntamiento
116

. 

Las autoridades respondieron con una contramanifestación
117

, pero no estudiantil sino obrera. Y 

es que Shanghai era, como hemos visto varias veces a lo largo de este trabajo, una ciudad 

eminentemente proletaria. Y aunque fue de este sitio que salió el primer artículo instigador de la 

Revolución Cultural, en 1965, lo cierto es que aquí el posterior impacto del movimiento estudiantil 

había sido infinitamente menor. Por supuesto, no hay estudios concluyentes que relacionen la 

composición de clase de la ciudad con el impacto de las ideas estudiantiles de la RC, pero sin duda es 

un elemento interesante a tener en cuenta. 

Ante la infructuosidad de sus intentonas, los Guardias Rojos deciden entonces volver a Beijing 

para protestar ante el Grupo Encargado de la Revolución Cultural (GERC). Pero, una vez emprendido 

el viaje, su tren es detenido por una multitud de trabajadores el 9 de noviembre en Anzhing
118

. 

La Revolución Cultural sólo se extenderá en Shanghai cuando el GERC envíe representantes a 

la ciudad
119

 para tratar de convencer al Comité Municipal del Partido, que estaba sublevado por entero, 

junto a la insistencia de los principales medios de comunicación del país que hablaban de los 

acontecimientos en la urbe oriental.  

Así, muchos trabajadores finalmente se unirán a la Revolución Cultural creando sus propias 

organizaciones “revolucionarias”
120

, pero lo harán tras meses de sabotajes, huelgas y manifestaciones 

                                                 
115  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972).  

116   Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 178 

117  Ídem, ibídem.  

118  Ídem, p. 183 

119  Ídem, p.186 

120  Ídem, p. 182 



contra los estudiantes de Beijing. Y además lo harán debido a la insistencia de los órganos centrales del 

Partido, en el que tenían depositada su confianza, sin saber que esos mismos órganos estaban 

maniobrando para acabar con él.  

Al respecto de este verdadero choque entre distintas clases sociales, Mao Zedong hablaba sin 

ningún tipo de tapujo cuando decía que: 

 

“Las situaciones que se han desarrollado en Qingdao, Changsha y Xian son lo mismo
121

. En todos los casos, 

obreros y campesinos organizados se han estado oponiendo a los estudiantes, pero todos se equivocan y no 

podemos permitir que las cosas sigan así.”
122

 

 

Los estudiantes “revolucionarios”, por su parte, no estaban dispuestos a aceptar indefinidamente 

una autoridad como la del GERC. Y es que el estudiante, por sus propias condiciones de vida, se ve 

constantemente enfrentado con la autoridad y la organización a diferencia de los obreros. Pronto 

empezarán a desafiar la autoridad central del Partido y del Estado. 

En otoño de 1966, en el movimiento estudiantil se empieza a vociferar la consigna “los 

estudiantes no necesitamos niñera”
123

. Así, aunque nunca habrá una oposición abierta a Mao Zedong, 

por ser un símbolo, ni al Comité Central, de facto sí se va instalando una situación de rebeldía contra 

toda autoridad.  

A principios de 1967, los alumnos de la Universidad de Qinghua reclaman al Comité Central 

del Partido que la esposa del Presidente de la República, Wang Guangmei, les sea entregada para que la 

“arresten” y puedan a someterla a juicio. Ante la lógica negativa del CC, los estudiantes usan a su hija 

para atraerla a la universidad y una vez allí la retienen, sometiéndola a una sesión de autocrítica
124

 

Más adelante, ese mismo año, los estudiantes asaltan la Misión Británica en Beijing 

enfrentándose con la policía, desafiando ya no la autoridad política del Partido sino también a las 

fuerzas represivas del Estado y dañando las relaciones diplomáticas del país
125

 todo ello ante la 

pasividad de Mao Zedong. 

Es necesario mencionar que, durante todo este tiempo, los estudiantes se caracterizaron por dos 

cuestiones: primero, que siempre juraron lealtad a Mao Zedong (pero no necesariamente al Partido) y, 

segundo, que los estudiantes estuvieron profundamente enfrentados entre sí en numerosas facciones 

                                                 
121  Habla de distintos casos en los que los trabajadores y los campesinos se habían movilizado contra la injerencia de 

estudiantes procedentes de Beijing.  

122  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p.111 

123  Ídem, p. 114 

124  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), pp. 101-105. 

125  Ídem, pp. 132-134. 



que, a veces, sólo se distinguían unas de otras por nimiedades o incluso por riñas personales. 

En Qinghua, la lucha entre estudiantes fue tan enconada que llegaron a utilizar armas y hubo 

numerosos muertos, así como edificios destruidos, hasta que la clase obrera y los campesinos de las 

cercanías intervinieron para parar los combates
126

. 

Tras meses de movilización y dándose cuenta sus líderes de que la dirección comunista estaba 

entre las cuerdas, a principios de 1967 empiezan a centrarse en lo verdaderamente importante: la 

cuestión del poder en las universidades. Más adelante, los maoístas en la cúpula del Partido apoyaron 

este movimiento y lo extendieron al poder local en general final para liquidar a los comités y colectivos 

de base de la estructura partidaria y para apartar a los antiguos cuadros comunistas de los órganos de 

poder popular.  

Una muestra de este apoyo es la declaración aparecida en el número 2 de Bandera Roja 

correspondiente a enero de 1967 que dice: 

 

“Los rebeldes revolucionarios proletarios deben fijarse como objetivo despojar a los responsables enrielados en la 

vía capitalista [zou zi pai] del poder de dirección que disponen
127

.” 

 

Así, empezaron a disolverse masivamente los comités del Partido por todo el país y también los 

comités populares, al mismo tiempo que surgían nuevos “órganos de poder” formados por los rebeldes 

estudiantes y obreros que seguían a Mao Zedong. El primero de estos comités revolucionarios, pues así 

se llamaban, se formó el 5 de febrero de 1967 en Shanghai
128

 tras la derrota de la resistencia opuesta en 

esa ciudad por la estructura del Partido.  

Puesto que este movimiento estaba arrasando las estructuras más básicas de la dictadura del 

proletariado -el Partido Comunista y los órganos de poder popular-, aunque existiese la figura dirigente 

de Mao Zedong, muchos “revolucionarios” estaban impregnados de ideas anarquistas o 

pseudoanarquistas Al constatarlo, una creciente preocupación se instaló en los máximos dirigentes de la 

Revolución Cultural, pues eran conscientes de que sólo una delgada línea les salvaba a ellos de ese 

torrente revolucionario. Mao Zedong declaraba en 1967, después de la “toma del poder” por parte de 

los “revolucionarios” en Shanghai que:  

 

“El Consejo del Pueblo de Shanghai ha enviado una solicitud al Primer Ministro y al Consejo de Estado pidiendo 

                                                 
126  Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: Monthly Review Press 

(1972), pp. 185-223. 

127  Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI (1974), p. 202 

128  Ídem, p. 204. 



la abolición de los jefes. Esto es anarquía, es completamente reaccionario. Siempre debe haber jefes...”
129

  

 

Y así, haciendo balance de los resultados de todo este proceso de “transferencia” y “toma” del 

poder por parte de los “revolucionarios”, destruyendo al Partido y a los órganos de poder popular en el 

proceso, sólo se puede concluir que los maoístas consiguieron sus metas.  

Los datos son impactantes.  A principios de 1967, más de medio año después del inicio oficial 

de la Revolución Cultural, en el Consejo General (del Estado) sólo quedaban 6 de sus 20 miembros 

originalmente electos
130

. En 1968, aproximadamente 35.000 comunistas habían sido asesinados
131

. 

Jiang Qing, esposa de Mao, se encuentra al frente del Departamento Cultural del Ejército, en ese 

momento uno de los organismos más poderosos del país por haber sido prácticamente destruidos el 

Gobierno y el Partido
132

.  

En el XII Pleno del Comité Central del Partido Comunista celebrado del 13 al 31 de octubre de 

1968, reunión en la que se expulsa definitivamente a Liu Shaoqi, sólo quedan 40 de los 91 miembros 

que había antes de la Revolución Cultural
133

. Para votar era necesario llegar a la mitad de los 

miembros, así que se tuvo que cooptar (antidemocráticamente) a 10 personas presentes in situ
134

 

Con todo esto sobre la mesa, se extienden a lo largo de 1967 y 1968 los comités 

revolucionarios. Estos órganos, que supuestamente tenían que “devolver el poder al pueblo”, quedan en 

realidad en manos de los militares.  

Y es que, durante toda la Revolución Cultural, los estudiantes se habían ensañado con 

profesores, funcionarios, militantes del Partido y trabajadores pero no con los soldados que estaban 

armados. Ni el gobierno, ni el Partido ni buena parte del funcionariado estatal: el Ejército era la única 

institución que había quedado en pie en China después de la Revolución Cultural en 1969. 

Recordemos que en 1960, en aquella discusión entre Mao Zedong y Peng Dehui por el Gran 

Salto Adelante, se había destituido a este último por Lin Biao como Ministro de Defensa
135

. Pues bien, 

Lin Biao se había encargado concienzudamente de ideologizar el Partido, pero no con la doctrina 

marxista-leninista y una sana cultura de la crítica y la autocrítica, sino con la memorización de las citas 

de Mao Zedong
136

. Fue en el Ejército donde originalmente surgió el Libro Rojo de Mao, mucho antes 

                                                 
129  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p. 124 

130  Ídem, ibídem.  

131  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 463. 

132  Ídem, p. 466. 

133  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998), p. 92 

134  Ídem, íbidem.  

135  Ver página 14 de este trabajo. 

136  Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999), p. 276 



de que lo enarbolaran los Guardias Rojos
137

.  

De esta manera, en 1968 el Ejército seguía en pie como institución fiable -por su disciplina 

militar-, poderosa -por tener armas- y “revolucionaria” desde el punto de vista de Mao -por estar en su 

interior sus más fervientes partidarios-.  

Así, como colofón a su proceso de liquidación de todos los adversarios marxistas-leninistas, 

fueron los soldados los que acabaron controlando el poder de facto. A veces, se instauró un dominio 

directo del Ejército sobre regiones enteras
138

. Otras veces, cuando se crearon comités revolucionarios, 

los soldados tenían en ellos un peso muy elevado.  

Así, en abril de 1969, los comités revolucionarios tenían, de media, la composición siguiente: 

2/5 de militares, 2/5 de funcionarios del Partido (cercanos a las ideas de Mao) y sólo 1/5 de integrantes 

de las organizaciones de masas (estudiantes, etcétera.)
139

. 

El Partido Comunista también había visto alterada su composición y, al celebrarse su IX 

Congreso ese mismo año 1969, había en él un 2/3 de militares
140

. En el Comité Central que resultó 

escogido, un 45 % de los miembros eran del Ejército, en contraste con el 19 % del Comité Central en 

1956
141

. 

Todos estos datos (las agotadoras luchas faccionales entre estudiantes, los asesinatos, la 

completa depuración del Partido y la sustitución por fanáticos seguidores de Mao Zedong, la 

destrucción de los órganos de poder popular, la decapitación completa del liderazgo revolucionario, la 

pérdida de toda una década de progreso científico y por lo tanto de relativo estancamiento económico, 

etcétera) nos permite entender la facilidad con la que, después de toda esta explosión de energía 

revolucionaria mal encauzada, de golpe y con mucha facilidad se pasó en 1979 a la adopción del modo 

de producción capitalista y a dar un giro de 180º con respecto a los planteamientos de 1965. 

 

 

                                                 
137  Ídem, ibídem.  

138  Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998).  p. 128 

139  Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996), p. 472 

140  Ídem, ibídem.  

141   Ídem ibídem.  



6) CONCLUSIONES 

 

La Revolución Cultural es un proceso largo y complejo. Los historiadores y académicos no se ponen de 

acuerdo ni tan siquiera en la fecha de inicio o final de este conjunto de acontecimientos, mucho menos 

en su interpretación. Además, es una cuestión sujeta a intensas controversias políticas. 

En este trabajo se considera que la Revolución Cultural hunde sus raíces en la fundación misma 

del Partido Comunista de China y en las condiciones en las que se desarrolla la revolución que lidera 

hasta triunfar en 1949. 

Siendo China un país eminentemente agrícola, se hace muy difícil llevar a cabo la estrategia 

revolucionaria que usaron los comunistas en Rusia para tomar el poder. Por ello, tras diversos años de 

intentar organizar a los obreros en las ciudades y después de una intentona revolucionaria también en 

Jiangxi, los comunistas chinos se separan en dos grandes grupos: la parte campesina, con capital en 

Yan'an, y la parte obrera que actúa de manera clandestina en las ciudades.  

Los marxistas-leninistas influenciados por la III Internacional y cercanos a las posiciones de 

Moscú desaparecen muy pronto, expulsados del Partido. En 1935, Mao escala hasta la máxima 

posición dentro de la organización de manera antidemocrática, apoyado por uno de los hombres de más 

prestigio entre los comunistas, Liu Shaoqi, quien espera que con el carisma de Mao se pueda unificar 

un partido profundamente dividido. 

Los primeros años de la Revolución, en la década de los cincuenta, son los de importación de 

las ideas soviéticas. Se desarrolló un primer plan quinquenal basado exitoso, se instalaron 

universidades científicas por todo el pais, y en definitiva se apostó por el crecimiento económico como 

manera de fortalecer el socialismo, pues se entendía que no podía haber revolución sin una base 

material sólida. 

Pero la heterogeneidad de posiciones dentro del Partido habían convertido a éste, más que en 

una organización monolítica como en el caso soviético, en un gran frente en el que convivían diversas 

tendencias. Y, si bien la tendencia más cercana a la URSS ya había sido expulsada tiempo atrás, todavía 

quedaban muchos simpatizantes de la manera soviética de hacer las cosas.  

Campos de batalla en este sentido eran: la universidad, el modo de fomentar la producción, la 

organización del campo, la distribución de las inversiones en la producción, etc. 

Uno de los primeros campos en los que estalló la lucha abierta fue en la discusión agrícola. El 

fracaso descentralizador de Mao Zedong en el Gran Salto Adelante despertó las críticas de algunos 

miembros del Politburó. Peng Dehui cayó víctima de este proceso y a partir de entonces se acentuó la 



lucha fraccional. En la dirección ya no había una cultura democrática de hacer las cosas. 

Más adelante, la Revolución Cultural estalla por dos motivos. El primero son las propias causas 

materiales del país: el atraso, las condiciones de la universidad, la entrada masiva de estudiantes dentro 

de ella y el consiguiente papel político que adquieren en los campuses (paralelo al que se da a nivel 

mundial, con claros estallidos en París, México D.F., etc.). El segundo es la lucha de facciones dentro 

del Partido. 

Los dirigentes maoístas, con Mao Zedong a la cabeza, utilizan el descontento de los estudiantes 

para liquidar a la facción más obrerista dentro del Partido y lo hacen por medio de la ideología. Mao 

gozaba de un enorme prestigio, que es utilizado para movilizar al sector más idealista y enérgico de la 

sociedad por medio de la palabra. 

Durante dos años no se da una dura represión totalitaria sobre la población, como algunos 

medios de comunicación sugieren en ocasiones, sino todo lo contrario: un movimiento de masas, 

profundamente popular pero no por ello menos destructivo, que acaba con las autoridades del Estado, 

incluyendo su Presidente, sin que la policía o el ejército lo impidan y que en muchos momentos 

presenta similitudes con la anarquía, siendo antagónico a la dictadura del proletariado. 

Durante el movimiento se dan muchos casos de resistencia que han sido estudiados en diversas 

obras. En este trabajo se ha hecho mención de muy pocos (la resistencia en Shanghai, por ejemplo), 

pero hubo numerosos casos en el Buró Político, en los comités del Partido, en el ejército y de la clase 

obrera que se opusieron, por diversas razones y a veces usando la fuerza, a la Revolución Cultural. En 

este sentido, para indagar más en esta cuestión se puede estudiar la bibliografía situada al final del 

trabajo. 

Al finalizar este movimiento pero, no son los estudiantes los que se instalan en el poder, sino el 

ejército. El Partido Comunista ha quedado completamente arrasado y el Gobierno decapitado. Los 

datos disponibles nos muestran un enorme vacío en todos los puestos de poder del país: Comité Central 

del Partido, Consejo Central del Estado, etcétera. 

 

 



7) BIBLIOGRAFÍA 

 

7.1. Bibliografía citada 

(Ordenado alfabéticamente) 

 

 Buckley Ebrey, Patricia. China. Illustrated History. London: Laurence King Publishing Ltd 

(2010) 

 Carr, E.H., Historia de la Rusia Soviética. 1. La revolución bolchevique (1917-1923), volumen 

3 “La Rusia soviética y el mundo” (1973 [1953]), Madrid: Alianza, pp.243-282 

 Carr, E.H., Historia de la Rusia Soviética. 3. El socialismo en un solo país (1924-1926), 

volumen 3 “Las relaciones exteriores”, segunda parte, (1976 [1964]) Madrid: Alianza, pp.676-

799 

 Carr, E.H., Historia de la Rusia Soviética. 4. Bases de una economía planificada (1926-1929), 

volumen 3, tercera parte, (1984 [1978]), Madrid: Alianza, pp.67-278 

 Carr, E.H., El Ocaso de la Comintern, 1930-1935 (1986), Madrid: Alianza, pp. 341-399. 

 Chen, Ch., Radicalización del nacionalismo chino moderno, orígenes y desarrollo del fascismo 

chino: el caso de las organizaciones fascistas del Guomindang: la Sociedad Lixingshe y el 

Movimiento de la Nueva Vida (1927-1937), Tesi doctoral inèdita, UAB, 2014, dirigida per Martí 

Marín. 

 Chen, J., La China de Mao y la Guerra Fría (2005), Barcelona: Paidós. 

 Cheng, Peter. “Liu Shao-Ch’i and the Cultural Revolution” en Asian Survey (1971) Vol. 11 (10). 

P. 943. 

 Daubier, Jean. Historia de la revolución cultural proletaria en China. México D.F.: Siglo XXI 

(1974).  

 Davies, R.W., Harrison, M. y Wheatcroft, S.G., The Economic Transformation of the Soviet 

Union, 1913–1945 (1994). Cambrigde: Cambrigde University Press. 

 Dittmer, Lowell. Liu Shaoqi and the Chinese cultural revolution. Armonk: M.E. Sharpe (1998).  

 Eberhard, Wolfram. A history of China . Londres: Routledge & Kegan Paul Ltd (1977) 

 Fairbank, John King. China: una nueva historia. Barcelona: Andrés Bello (1996). 

 Grant, Nigel. Society, Schools and Progress in Eastern Europe. London: Pergamon Press Ltd 

(1969). 

 Hinton, William. Hundred day war: the cultural revolution at Tsinghua university. New York: 



Monthly Review Press (1972).  

 Hobsbawn, Eric. Historia del siglo XX. Barcelona: Crítica (1994).  

 Roberts, J.A.G.. A History of China. London: MacMillan Press Ltd (1999) 

 Schofer, Evan; Meyer, John W. The World-Wide Expansion of Higher Education. Stanford: 

CDDRL (2005).  

 Zedong, Mao. Fortalecer la unidad del Partido, continuar sus tradiciones. Beijing. Ed. 

Lenguas Extranjeras (1977)  


