U " B Diposit digital

de documents
Universitat Autonoma de la UAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Capdevila i Castells, Pol; Vilar, Gerard. La teoria de la recepcio i de I'experiéncia
estetica en Hans-Robert Jauss. 2007. 173 p.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /44523
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/44523

TREBALL DE RECERCA

La teoria de la recepcio
[ de l'experiéncia estética
en Hans-Robert Jauss
Pol Capdevila i Castells

Director: Dr. Gerard Vilar

Facultat de Filosofia 1 Lletres

UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA
2002 - 2003







Index

Introduccio

1. L’estética de la recepcio en la postmodernitat

1.1. L Estética de la recepci6 de Jauss i la seva circumstancia

1.2. La recepcio de la teoria de Jauss i les primeres modificacions
1.3. La necessitat d’una teoria de I’experiéncia estética

1.4. Iser. L’experiéncia estetica del lector

1.5 L’expansi6 i el desenvolupament de I’estética de la recepcid

1.6 El caracter multidisciplinari de 1’estética de la recepcio:
un nou paradigma?
1.7. Un nou paradigma cientificohumanistic o una nova ¢poca?

1.8. La prehistoria de I’estetica de la recepcid

1.9 La postmodernitat literaria

. L’antecedent de la recepcio: I’hermenéutica de Gadamer

2.1. La comprensio: eix central de les ciéncies humanes
2.2. La consciéncia dels efectes de la historia,

la interpretacio i ’aplicacid
2.3. La impossibilitat d’una metodologia: el concepte del classic
2.4. El concepte de veritat i la dificultat d’una critica historica
2.5. De I’hermencutica a la teoria de la recepcio

o la critica del concepte de classic
2.6. De ’estética de la recepcid a I’experiencia estética

16
22
25
27
31

36
39

43
48

55

63
69

71

75
78



3. Definicio i historia de ’experiéncia estética

3.1. Preliminars

3.2. Delimitacio historica de I’ambit de I’experiencia estetica
3.3. El gaudi com a fonament

3.4. Definicid basica de 1’experiéncia estetica

3.5. Els tres aspectes basics de 1’experiencia estética:
la poiesi, I’aisthesi 1 1a katharsi
3.5.1. La poiesi: 1'aspecte productiu

3.5.2. L’aisthesi: I’aspecte receptiu
3.5.3. La katharsi: la funci6 comunicativa

3.6. Cap a una relectura de la Critica del Judici

Annex: La Kritik der Urteilskraft:
una recerca filosofica de I’experiéncia estética

. Per que Kant?

. El problema del coneixement

. L’arrel del coneixement

. El Judici de la finalitat 1 el Judici estetic

. El judici de gust, principi de tot altre judici

. El sentiment del sublim

~N N L AW N~

. Idees per continuar la relectura de la Kritik der Urteilskraft

Conclusio

Hans Robert Jauss: biografia academica

Bibliografia de Hans Robert Jauss

Bibliografia general

82
88
91
95

101
107
115
123

126
129
132
136
144
148
151

153

161

162

170



OBRA D’ART

GAUDI O NOSALTRES

VERITAT

Introduccio:

Partim d’un topic i d’un convenciment.

El topic: el problema d’una experiéncia a partir d’una obra d’art.

El convenciment: tota reflexi6 actual en I’ambit de I’estetica gira entorn
d’aquest topic, de caracter pragmatic. (El fet que algunes qliestions sobre estética
dibuixin orbites llunyanes a aquest lloc comu i adhuc es trobin afectades en la
seva major part per camps gravitatoris d’altres problemes filosofics fonamentals

no ens persuadeix del contrari).

La investigacié que endeguem amb aquest treball de recerca s’integra en
I’area de 1’estetica, parteix d’aquest lloc comu 1 ha decidit plantejar i intentar
il-luminar algunes de les problematiques més importants que suggereix. Ho farem
mitjangant ’obra de Hans Robert Jauss i dels seus antecedents filosofics. Hans

Robert Jauss (GOppingen, 1921-Constanca, 1997) és conegut com un dels



fundadors de I’Estética de la recepcid i de 1’Escola de Constanga. S’emmarca
dintre d’aquesta escola un grup d’investigadors que, encapgalats per Jauss i
Wolfgang Iser, en la Universitat de Constanga, desenvolupava les seves
investigacions a I’entorn de la teoria de I’art 1, més especialment, de la literatura.

Desplegar en I’obra d’aquest autor alemany i en el seu context teoric més
proper les preguntes més importants que ens planteja el “topic estetic” del qual
partim ¢€s el proposit d’aquesta introduccio. Intentem, abans, definir 1’horitzé de
sentit al qual es refereix la nostra preocupacio inicial. Fem-ho de la manera més
amplia possible, car seria un mal comencament el fet de deixar fora de la
investigacio, per causes ideologiques o prejudicials, qualsevol mena de reflexid
estetica que pugui relacionar-se amb I’art. Tornem, doncs, al topic.

Entenem per “problema” una qliestid sobre una situacid concreta que
roman en la incertesa subjectiva i en la manca de consens intersubjectiu. Ambdos
ambits d’aquesta definici6, dificilment delimitables, interessen en la nostra
investigacio, tot 1 que dedicarem més atencid a I’intersubjectiu, al NOSALTRES.
Aixi doncs, amb “problema” expressem el dubte sobre si 1’experiéncia a partir
d’una obra d’art és, per explicar-la, actualment significativa tant per a mi com per
a nosaltres.

I, que volem dir per “experiéncia a partir d’una obra d’art”? Intentem-la
definir de tal manera que quedi fora de la nostra investigacié el nombre més reduit
possible de fenomens estetics 1 artistics: ’estat psicofisic que es produeix en
nosaltres davant un estimul concret (en aquest cas, I’obra d’art); aixo vol dir que
hi incloem la vivéncia d’un GAUDI —o d’un desplaer—, 1’explicitaci6 d’una
VERITAT —o falsedat— i I’actitud o conducta que un subjecte i, millor, NOSALTRES
desenvolupem a partir del contacte amb 1’obra d’art.

I, finalment, qué entenem per OBRA D’ART? Estem lluny de voler imposar
una definicié a un fenomen per si indefinible; aixi doncs, obrim altre cop la
resposta a I’ambit més ampli del que siguem capacgos: obra d’art és el discurs
establert entre dos interlocutors, un dels quals, com a minim, és huma; per
diferenciar, provisionalment, 1’obra d’art d’altres discursos, podriem avangar que
¢és capag¢ d’ocasionar... una experiéncia? No: la problematitzacié de 1’experiéncia
humana. Si entenem 1’obra d’art com aquell discurs que qliestiona, problematitza,

I’experiencia humana, no és estrany que I’afirmacié amb la qual comencem sigui



un dels topics més ferms de I’estética; 1 tampoc no és estrany que 1’obra d’art
sigui indefinible. Amb tot, res de tot aixd0 no ha de quedar sense argumentar.
Intentarem que el que ara acabem de definir prengui forma i1 pugui entendre’s més
clarament al llarg de tot aquest treball. Per aixo 1’escrivim.

Plantegem de nou, doncs, el “topic estetic” en forma de les preguntes més
basiques, 1 després les anirem ramificant segons els problemes que Jauss i
companyia es plantegen. Que és una obra d’art, si tenim en compte 1’experiencia
que origina tant en els seus creadors com en els seus receptors? Quins tipus
d’experiéncia pot provocar? SOn aquestes experiencies intersubjectives? La
resposta a aquestes preguntes haura d’incloure una altra qiiesti6 de caracter
epistemologic: €és possible respondre, encara que sigui provisionalment, a aquestes
preguntes amb un discurs més o menys racional? Que és com dir, podem fer
filosofia de 1’art? Sera aquest discurs definitiu?

Jauss va fer la seva aparicio en el debat internacional d’estetica i teoria de
la literatura a partir de 1967 amb una provocativa conferéncia, que va ser
publicada I’any segiient. Jauss s’hi proposava trobar una sortida a la historia dintre
de la teoria literaria, rad per la qual el que, al cap i a la fi, estava aportant era una
nova teoria literaria: 1’estética de la recepcid. La importancia del principi de la
recepcid €s, com veurem al capitol 1, la negaci6é de la concepcid tradicional de
I’obra com a diposit d’un significat Unic per a tothom. Altres investigadors de la
Universitat de Constanga treballaven en aquell moment en el concepte de recepcio
1 van ajudar que I’estética de la recepcid creés un corpus d’obres poderds 1 que
s’estengués rapidament arreu d’Europa. Treballarem en el capitol 1 el context de
I’estetica de la recepcid: aixo no significa, per a un treball de recerca filosofic,
descriure només historicament la colonitzaci6 internacional d’aquesta teoria, sind
sobretot desenvolupar les respostes a les preguntes que es plantejaven les seves
figures cabdals. Formulem aquestes preguntes en relaci6 amb les que suara
nosaltres hem proposat.

Que és una obra d’art quan 1’objecte en que es materialitza no conté en ell
mateix un significat univoc per a tothom? Veurem com els membres de 1’Escola
de Constanca estan d’acord a desprendre el nom d’obra d’art de la cosa en concret
(text, pintura, escultura, representacié musical i teatral, edifici, etc.) i a aplicar

aquest nom al dialeg entre el receptor 1 la cosa. D’aquesta concepcid de 1’art, en



direm desobjectualitzacid i dessubstancialitzacid del significat de 1’obra d’art, la
qual, per aix0, passa a dir-se més propiament objecte estetic. L’objecte esteétic ja
no conté la substancia del significat perqué aquesta recau també 1 sobretot en el
receptor (lector, espectador, oient, etc.). Perd0 no ens capfiquem amb les
definicions.

Aixi doncs, I’Estetica de la recepcid estudia tant 1’estructura concreta de
I’objecte estetic com aquells factors dels receptors que condicionen una
interpretacié de ’obra d’art i no una altra. Per a Jauss, que treballa especialment
des d’una perspectiva historicista de la literatura, la pregunta pot ser formulada de
la seglient manera: quins son els factors que condicionen que una obra d’art generi
unes interpretacions en el passat diferents al significat que estableix la nostra
¢poca? Una de les motivacions d’aquesta pregunta ¢és la d’explicar per que la
literatura de masses és capa¢ de motivar més experieéncies en els lectors que la
literatura classica quan, suposadament, és de menor qualitat. Veurem en el primer
capitol —1 no quedara epistemologicament resolt fins al segon— que Jauss afirma
que la tradici6 ha carregat sobre la literatura classica una serie de significats que ja
no afecten la vida del lector i, per aix0, el que cal és desenvolupar un métode que
desprengui de I’obra aquelles interpretacions anacroniques per tal de trobar-ne
d’altres que li puguin interessar.

Repassarem com altres membres de I’Escola de Constanca treballen en la
mateixa direccid, perd amb plantejaments lleugerament diferents. Iser estudia la
recepcid des de la perspectiva individual i subjectiva del receptor: quins sén els
factors 1 les experiéncies personals que donen sentit a una obra? Hans Ulrich
Gumbrecht treballa la relacio entre els codis de I’obra i els dels receptors que, en
la fusio de tots dos, generen el discurs literari. De Karlheinz Stierle ens interessara
I’estudi semiologic entre ficcid 1 realitat, €s a dir, les relacions que mantenen 1’una
1 I’altra perque sigui possible que el codi d’un text de ficcid —que no fa referencia
a la realitat— comuniqui als receptors coneixements i valors sobre la realitat.
Aquests aspectes ens interessaran també per reconcixer millor les fonts de
I’evolucio6 del pensament de Jauss.

Les relacions entre realitat i ficcio, que en I’Escola de Constanga,
especialment Jauss, anomenen ‘“aspecte comunicatiu de [’obra”, son de gran

transcendéncia. Si ho relacionem amb la nostra pregunta “Quin tipus



d’experiéncies pot provocar una obra d’art?”, entendrem la ra6. Per a Jauss, 1’art
no és solament capag de reflectir la realitat, és sobretot capag¢ d’obrir al receptor
nous sentits, ambits que fins llavors no coneixia. I si comprenem que els sentits
descoberts son de tal manera que afecten la vida dels receptors, es pot deduir que
I’art afecta la vida social i, per tant, influeix sobre el desenvolupament historic.
Aix0 ho veurem en el capitol 1, perd el que més ens interessa d’aixo és el segiient:
I’art prefigura noves maneres d’entendre el mon i, en conseqiiencia, és un dels
primers, si no el primer, simptoma de noves ¢poques. Per aix0, una teoria de 1’art
exigent amb si mateixa hauria de ser capa¢ de detectar aquests simptomes i de
formar part també de I’avantguarda dels temps. Tot seguit es veura on volem anar
a parar.

En els primers anys del sorgiment de I’Estetica de la recepcio, al llarg dels
setanta, Jauss 1 altres teorics van plantejar la possibilitat que aquesta teoria
proposés un canvi de perspectiva tan rotund en les ciéncies humanes, que acabés
significant un canvi de paradigma cientific (en el sentit de Kuhn). Tanmateix, al
llarg dels vuitanta, quan va sorgir un debat entorn de fenomens socials, cientifics,
filosofics, etc., de caracter diferent dels propis de 1’época moderna, va prendre
forca una nova idea: s’estava produint un canvi d’¢poca. L’Estética de la recepcid,
que havia volgut estar a 1’altura de les noves propostes artistiques 1 que s’havia
desmarcat radicalment de teories fins llavors vigents, va ser una de les defensores
d’aquest canvi. Jauss, com a pensador i historiador, també. En forma de pregunta,
doncs, I’Estetica de la recepcio es planteja: €s el concepte de la recepcid una de
les claus per entendre, almenys en tot el que fa referéncia a I’estetica, una nova
epoca? I, en conseqiiéncia, és I’estética de la recepcié un nou discurs racional
propi d’una experiéncia estetica inedita 1 que ha generat noves perspectives
metodologiques?

Aquesta pregunta esta inclosa en una altra de caracter més general: és la
postmodernitat una nova ¢poca? O, millor dit, és la postmodernitat una epoca
objectiva? Aquesta no ¢és una qiiestido sobre la qual estiguem en condicions de
respondre. Tanmateix, per la circumstancia que envolta I’Estetica de la recepcio i
pels debats teorics que totes dues susciten, hem cregut molt adient relacionar el

desenvolupament d’aquesta teoria amb la postmodernitat.



Un treball de recerca com aquest no s’ha pogut permetre descriure
detalladament les caracteristiques que s’atorguen habitualment a aquesta
presumpta postmodernitat. Queda pendent per a un treball de major envergadura,
com la tesi doctoral. Avancem, pero, de manera esquematica, alguns dels canvis
que Jauss, com a filosof i historiador de la literatura, creu reconeixer en aquesta
nova ¢poca tot just esbossada (ho traiem del Proleg a Jauss, 1989c¢, Studien zum
Epochenwandel der dsthetischen Moderne). En ell, com ¢és natural, destaquen els

criteris estetics (ja hem dit que aquests poden avangar-se a molts d’altres):

“el canvi des de I’experiment esotéric d’un moén ascétic a 1’afirmacio
exoterica de I’experiencia sensible i el gaudi comprensiu, 1’excés satiric i la
comicitat subversiva; el canvi des de la proclamada mort del subjecte modern
a I’experiéncia de I’ampliaci6 de la consciéncia; I’abandonament d’una obra
d’art autonoma i d’una poctica autoreferencial a favor d’una obertura de les
arts en un mon altament industrialitzat i els seus nous mitjans; la lliure
disposicio de les cultures passades (“intertextualitat”); I’extensié de 1’interés
estétic a la recepcio i1 D’efecte; i, no en darrer terme, una barreja
despreocupada de 1’alta cultura i la cultura de masses que aprofita la ficcio,
I’imaginari i el fantastic com a mitja de comunicacid, davant el flux

informatiu del mon tecnificat” (p. 17).

Unes quantes pagines abans d’aquest fragment, per cert, havia nomenat la
situacio sobre la globalitzaci®é economica i politica, aixi com el relativisme.
Serveixi aix0 com a primera aproximacid a la postmodernitat. Especialment al
llarg del primer capitol, perd també una mica en el segon, anirem posant en relleu
aquestes 1 altres caracteristiques que, sorgides dels plantejaments de 1’Estética de
la recepcid, han estat adoptades en ambits més amplis pels defensors d’aquesta
presumpta epoca que 1’art ha prefigurat.

El problema sobre 1’art com a preformador de noves experiéncies que es
consoliden a la llarga com a noves epoques planteja a Jauss, com a historiador, un
problema metodologic. Quin és el discurs que pot donar rad historica a aquesta
manera d’entendre 1’art? En la manera de treballar de Jauss, veurem que la
historia ja no es pot entendre com un relat estructurat cronologicament des del

passat cap al present, atés que falsejaria el nostre procés de comprensio historic.

10



Jauss, com molts altres historiadors contemporanis deixebles de Benjamin i de
I’hermencutica, adopta un metode historiografic diferent. Un métode que només
podra fer explicit el significat d’aquells esdeveniments del passat que afecten el
present quan aquest els ha desenvolupat de manera clara 1 palesa. Aixo significa
que els diversos recorreguts historics que exposarem en aquest treball, en lloc de
poder-se expressar millor en un conjunt unificat, com voldria fer una historia
general de I’estética 1 I’art, només s’entendran mitjangant els contrastos que els
recorreguts historics precedents ens hauran ajudat a comprendre. La historia,
doncs, s’estructura ara mitjancant un relat que va amunt i avall en el temps,
comprenent uns esdeveniments sota la llum d’altres de posteriors i1 de precedents.
No forma part d’aquest treball entrar en qliestions de filosofia de la historia, pero
hem posat en relleu aquesta qiliesti6 perqué desitjariem prevenir que si les
exposicions historiques no mantenen el transcurs natural del temps és perque
intentem respectar la historia tal com I’entenem, que €s com Jauss ens ha ensenyat
a entendre-la.

Una nova qiiestio, cabdal per al nostre treball, se’ns tira al damunt. No
estem pressuposant que podem comprendre el passat? Com podem comprendre
quelcom que aparentment ja no és? I, de fet, quan parlavem de la comprensid
actualitzada que Jauss intenta establir sobre la literatura classica, per que no ens
hem preguntat si és possible una comprensio d’alld que pertany a altres époques
pretérites? Certament, la resposta a aquesta pregunta és transcendental per a la
supervivencia de totes les ciencies humanes 1, encara més, ¢és la condicio de
possibilitat de 1’Estética de la recepcid. Per aixo, dediquem a aquesta qiiestio tot el
capitol 2, enfocat des del rehabilitament de la comprensi6 historica que va portar a
terme Hans-Georg Gadamer. L’eleccio d’aquest autor, que s’ocupa del tema en la
seva obra més important, Wahrheit und Methode, no respon exclusivament a la
seva admirable capacitat especulativa, sind que també respon al fet que va ser
mestre de Jauss i reconegut per aquest com absolutament indispensable per al
naixement de la seva teoria. Aixi doncs, el fonament propiament filosofic de
I’Estetica de la recepcio, 1 les desavinences essencials aquesta i1 1’hermencutica,
tot aix0 ho analitzarem en el capitol 2 sense 1’ajut de la bibliografia secundaria,

ates que no sembla haver estat fins ara analitzat per altres autors.

11



La pregunta sobre la comprensié dels textos classics remet Gadamer a
plantejaments fonamentals: quina és la comprensié propia de les cieéncies
humanes? Com el nom d’aquestes “ciéncies” indica, Gadamer es remet a un
plantejament més fonamental encara: quina ¢és la comprensié propia de ’home?
La resposta a aquesta pregunta, duta a terme des de Heidegger i Gadamer, ha
d’aportar el fonament filosofic basic a I’Estética de la recepcio i al seu interés per
explicar que I’art, tant del passat com del present, pot transmetre una veritat fins
llavors desconeguda al seu receptor. La disquisicid servira per explicar com
I’Estetica de la recepcid es va atrevir a resoldre un problema inicialment
paradoxal: si la veritat que un text antic transmet als lectors actuals forma part
d’una tradici6 a la qual els lectors també pertanyen, com ha de ser possible trobar-
hi significats nous i diferents que no siguin un mer caprici del receptor, sind que
hi estiguin inclosos potencialment o implicita en la seva estructura? La
recuperacid de la tradicio, davant el trencament propi de la modernitat, i del
concepte de classic, son els fils conductors d’aquest segon capitol; la valoracid
contraria d’aquests dos elements que en fa I’hermencutica gadameriana i
I’Estetica de la recepcid son, alhora, els punts de discussio entre elles.

Quan haguem superat aquesta paradoxa, haurem de plantejar-nos,
finalment, un nou tipus de preguntes. Jauss, en el que podriem qualificar d’un
segon impuls en la seva carrera teorica, va haver d’afrontar-les. En els capitols 1 1
2, plantegem les relacions entre VERITAT, OBRA D’ART 1 NOSALTRES, ¢s a dir,
plantegem com ¢és possible la comprensid d’un sentit de 1’obra valid en nosaltres
0, expressat laconicament, la funcid social de I’art. I, tanmateix, ens adonem que
aquest plantejament no diferencia especificament 1’objecte estétic d’un altre
objecte comunicatiu. Per dir-ho planerament, no diferencia entre un tractat
sociologic 1 una novel-la. La qiiestid és interessant, perque un tractat sociologic
prou critic ens pot donar a concixer les normes de conducta habituals en un
col-lectiu i la ideologia que les sustenta. D’aquesta manera, pot intentar modificar
la nostra ideologia i, consegiientment, el nostre comportament. Perd, que és el que
fa que una novel-la, que inicialment conté personatges irreals, també sigui capag
d’exercir aquesta funcidé entre moltes altres? Quina és, en aquest context, la
difereéncia especifica de I’art? Veurem en el capitol 3 que Jauss desenvolupa

aquesta qiiestio a partir de 1’analisi de 1’experiéncia estética 1 troba que, si no fos

12



pel GAUDI que li €s inherent —en les seves diverses cares—, no tindriem cap motiu
per endinsar-nos, artistes i receptors, en un mon de ficcio.

El fet que moltes expressions artistiques al segle XX no solament s’hagin
desinteressat pel gaudi estetic, sind que fins 1 tot I’hagin intentat negar, procurara
d’explicar-se també com una forma complexa i critica, perd no com un contra-
exemple, de la teoria del gaudi estétic. En aquest punt, veurem com la teoria de
Jauss també¢ és interessant perque intenta establir un pont entre art autonom 1 art
preautonom.

Pero, com s’ha de comparar un art que estd dominat per una série
d’influéncies externes, com pot ser la religiosa, amb un art autonom, que cerca el
seu fonament en la lliure creacid 1 recepcid? Com €s possible reunir en una
mateixa teoria manifestacions artistiques tan diverses 1 que exerceixen funcions
tan diferents? Precisament, veurem en el capitol 3 com Jauss aconsegueix relatar
diversos recorreguts historics que, prenent com a fil conductor el gaudi estétic,
expliquen la unitat primaria de I’experiencia estetica 1 el seu desplegament en un
gran nombre de funcions diferents, col-locant aixi el pont entre un art preautonom
1 un d’autonom. El gaudi estetic sera el punt de trobada de funcions com ara el
reconeixement d’un sentit 1 el d’una veritat —dels quals ja hem parlat—, pero també
com I’efecte catartic propi de la tragedia, 1’agitacidé de les passions —enaltit per
I’art romantic—, la identificaci6 amb personatges i el distanciament de rols, la
curiositat per la simple forma —bella— de 1’objecte, la recuperacié d’un record
reprimit 1 la idealitzacio del passat. Si ampliem el concepte de funcid a tots
aquests 1 altres ambits de I’experiencia estetica, no tindrem el problema de les
teories funcionalistes que, en limitar el seu concepte de funcié a una de concreta,
no poden donar radé més que d’algunes poques expressions artistiques.

Pero, quin discurs pot ser capac d’unificar totes aquestes funcions en una,
la del gaudi estetic? Jauss primer haura de formular una teoria fenomenologica
que, fonamentant la construccio de 1’objecte estetic, aconsegueixi explicar el plaer
que rebem a través d’aquest acte. Com es construeix l’objecte estétic i quines
conseqiiéncies té aixo? En el punt 3.4, veurem com Jauss s’endinsara en la ment
humana i analitzara I’s que fa la imaginacié productiva de les dades sensibles per
a la produccié d’una ficcid i com aquest acte produeix una satisfaccid. Llavors,

desenvolupara aquesta qiiestio en els tres ambits principals de la praxi estética: el

13



productiu (subjecte creador), el receptiu (subjecte contemplador) i el comunicatiu
(intersubjectiu). Finalment, les histories de cadascun d’aquests tres aspectes de
I’experiéncia estética provaran el seu sentit 1 donaran ra6 del seu estat actual.

Tots aquests temes, els desenvoluparem principalment a través de 1’obra
Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. La practica inexisténcia de
referéncies bibliografiques que 1’estudiin, sembla indicar que aquesta és una obra
poc llegida en el nostre entorn académic. No hem trobat cap altre text que analitzi
explicitament alguns fragments d’aquesta obra, excepte tres tesis doctorals en tota
la base de dades del Ministerio de Deportes, (Cultura y Educacion), de les quals
hem pogut consultar la que citem en la bibliografia (R. Vargas). Per aixo, 1 perque
no ¢és una obra la complexitat de la qual requereixi altres suports bibliografics,
I’abordem des d’una lectura personal i des d’altres treballs previs de Jauss.

En conclusio, cal que considerem la teoria de 1’experiencia estética plaent
de Jauss com el complement necessari 1 la condici6 de possibilitat de 1’Estetica de
la recepcio. Res de menys important per al nostre treball. Amb tot, la insatisfaccio
pel rigor d’aquesta teoria es fara palesa amb una analisi una mica rigorosa, que
contempla més les llacunes que les possibles incoheréncies o errors; per aixo, meés
que esmenes, ens interessara complementar la seva teoria amb una de més
profunda. Intentarem, doncs, buscar una teoria de 1’experiéncia estetica que aporti
els fonaments necessaris per a la de Jauss i que alhora ens ajudi a entendre-la
millor. En el darrer apartat del capitol 3 (3.7), ens preguntarem quines son algunes
d’aquelles llacunes filosofiques. En el primer punt del capitol segiient —que
presentem com a Annex 1— exposarem els motius de 1’eleccid de Kant.

L’interessant de Kant és que en la Critica del Judici recorre el cami des
dels judicis de gust —el seu punt de partida—, passant per I’experiéncia que aquests
expressen, fins a tot aquell ambit transcendent que €s necessari per a poder tenir
tals experiencies 1 emetre tals judicis. Aixi doncs, el poder analitic de Kant ens
permetra cobrir un ambit vastissim. Algunes de les preguntes que sorgiran son:
que tenen en comu el judici sobre la bellesa d’un paisatge i el judici que expressa
I’enriquiment moral mitjangant 1’assisténcia a una opera? Quin és el paper de les
facultats humanes de coneixement perqué entenguem que ambdos fenomens estan
dintre I’ambit de D’estética? Ja hem vist que en la teoria de Jauss la facultat de la

imaginacio és cabdal; també ho és en Kant, pero aquest sistematitza en el detall la

14



relaci6 d’aquesta amb les altres facultats. Entendre la complexa estructura que
totes elles conformen podra posar en relacio el judici estétic amb altres tipus de
judicis, com el del coneixement cientific i el moral. I no solament aixo,
s’argumentara que el judici estétic posa la condicio 1 és el llindar cap a aquests
altres tipus de coneixement, aixi com també cap a la possibilitat de la comunicacio
intersubjectiva. I, per tant, podrem entendre aixo, al principi del segle XXI, sense
incloure-hi la possibilitat de la imaginacio de convertir les dades de la sensibilitat
en objectes lingiiistics?

Per tot aix0, fins que no arribem al capitol de Kant, no haurem aportat la
base necessaria tant a la teoria de 1’experiéncia estética com a 1’estética de la
recepciod de Jauss. El problema sera, pero, que un treball de recerca dificilment,
amb tot el contingut que ja hem avangat, podra incloure un tractament
minimament rigords de la tercera critica kantiana. Intentem, aixo si, portar-lo a
terme en la relacid6 amb la possibilitat d’emetre judicis en general 1 amb la
d’emetre judicis estétics de gust, que és el fonament filosofic ultim que, ara per
ara, ens interessa trobar. El recorregut de tornada des de les profunditats obscures
del pensament fins a la praxi estética, només podra ser estudiat breument en algun
aspecte —com a partir de I’analisi del sentiment del sublim— i esbossat per a una
futura investigacio. Per aquesta rad, I’incloem com un apendix 1 no com un capitol

més.

15



1. L’estética de la recepcio en la postmodernitat

1.1. L’Esteética de la recepcio de Jauss i la seva circumstancia

Quan Hans Robert Jauss va llegir la seva 1licé inaugural el 13 d’abril de 1967
a la seva universitat d’acollida era encara massa d’hora perque, tant ell com els
col-legues amb qui estava formant en aquells anys el grup d’investigadors de
I’Escola de Constanga, es fessin carrec de I’inici d’una nova época que ajudaven a
configurar amb les seves propostes teoriques i heuristiques. La conferéncia es va
publicar com a “Was heisst und zu welchem Ende studiert man
Literaturgeschichte?” [1970a, “La historia de la literatura como provocacion™], 1
en ella reivindicava una nova perspectiva i una nova metodologia pels estudis
sobre literatura. El conjunt d’iniciatives que van donar cos a la teoria de la
recepcid, com hem pogut comprendre només retrospectivament —ja a mitjan anys
80— no solament responia a una nova necessitat social 1 académica d’entendre la
literatura i la seva historia, sind que també era un dels simptomes d’una nova
manera d’entendre I’art i, si no €s molt generalitzar, d’entendre el mon: la
postmodernitat.

Establir una relaci6 entre el desenvolupament de 1’estética de la recepciod i la
postmodernitat no €és en absolut gratuit si es vol entendre d’una manera global
I’esperit que posseeix totes dues des dels seus comengaments. Aquesta idea no es
veu pertorbada pel fet que s’hagi qiiestionat 1 es qiiestioni el caracter de nova
¢poca de la postmodernitat; ni tampoc pel fet que es qiiestioni la possibilitat d’un
canvi de paradigma cientific en les ciéncies humanes a partir de I’aparicid i de
I’extensio de la teoria de la recepcid. Sigui quina sigui la resposta a aquests
debats, sobre els quals ja prendrem partit en el seu moment, no redueix 1’estreta
relacio entre els suposits 1 pressuposits de I’Estetica de la recepcid, que tants
canvis han comportat en els estudis literaris, 1 la nova actitud, sorgida a partir de
la década de 1950, cap a la produccio i recepcié de I’art anomenada, no sense
controversia, postmoderna. En les pagines seglients contextualitzarem les
primeres idees de Jauss en la situacid académica i intel-lectual alemanya i

contrastant-les alhora amb algunes idees dels altres investigadors de I’Escola de

16



Constanga o I’Estética de la recepcio.! A mesura que avancem, trobarem
arguments per respondre a la qiiestio sobre la relacidé historica entre la
postmodernitat 1 1’Estética de la recepcid. Retrocedim, ara ja, a aquells anys
historics.

Com explica H. U. Gumbrecht (1971a: 17-19), la critica artistica alemanya
dels anys cinquanta, en resposta a la polititzacié del Tercer Reich, per una banda,
s’havia desvinculat ella mateixa de 1’estudi metodologic 1, per una altra banda,
havia desvinculat 1’art de la societat, defensant aixi de nou 1’ideal d’autonomia
artistic. En la década segiient, pero, van sorgir nous interessos académics i socials
que es van manifestar, en la seva forma més evident, en les reivindicacions
estudiantils. Els estudiants alemanys tenien altres expectatives pel que fa als
estudis d’humanitats, gracies en bona part al redescobriment de la teoria marxista
i ’escola de Frankfurt a les universitats occidentals. Van ocupar les aules i les
biblioteques en protesta contra els estudis convencionals, que sustentaven 1’ideal
burges de ciéncies humanes, 1 que, mancats de rigor i metodologia, mantenien un
canon tan consagrat com obsolet.

En aquesta atmosfera critica i de renovacio, la principal provocacié de la lligo
inaugural de Jauss a la Universitat de Constanca, com ell mateix va explicar
posteriorment (Jauss, 1975a: 59), va prendre la forma paradoxal d’una apologia de
la historia de la literatura i de la seva relacid6 amb la societat. Fins llavors, les
histories ortodoxes de 1’art i la literatura havien donat massa importancia al paper
de Iautor 1 ’obra, convertint-se en explicacions historiques d’obres i1 autors
individuals, sense tenir realment en compte el paper del tercer element del triangle
artistic, el lector, oient o observador —a partir d’ara, receptor. Tals histories no
assumien, segons Jauss, que 1’esdevenir de les arts €s un procés temporal de
relacions en el qual el public t¢ un paper fonamental, ja que €s la condicié de
possibilitat del mateix procés historic: €s la seva experiencia que gaudeix 1 jutja

I’obra, la manté en una tradicié o 1’oblida. Es I’experiéncia del piiblic —també els

' L’Escola de Constanga és el nom que es van atribuir el grup d’investigadors, heterogeni i
variable, de les disciplines humanistiques de la Universitat de Constanga que tenien en comd,
dintre de cada perspectiva propia, I’estudi de la recepci6. Utilitzaré Estetica de la recepcio (en
majuscula) especificament com la “perspectiva teorica adoptada en cadascun dels seus ambits pels
components de I’Escola de Constanga” i estetica de la recepcio (en mintscula) com la perspectiva
adoptada en un ambit geografic més ampli i des d’altres disciplines humanistiques.

17



autors son primer de tot lectors— que dona sentit a una obra en un context concret.
Jauss defensava aquesta idea contra la concepcié dominant del sentit immutable,
ahistoric del text que havia buscat la critica estrictament immanent de les obres,
com si aquestes haguessin estat pensades només per a ella (Jauss, 1975a: 60; 1
Gumbrecht, 1971a: 17-19). Incloure la perspectiva de I’observador en 1’estudi de
I’objecte era I’exigéncia que Dilthey a la fi del XIX havia reclamat com a part de
la metodologia propia de les ciencies humanes, pero que, paradoxalment, només
algunes de les disciplines de les cieéncies naturals havien assumit al llarg de la
primera meitat del segle XX (encara que molts dels cientifics no ho reconeguin
explicitament). També els estudiants alemanys 1 altres sectors intel-lectuals
sentien la necessitat d’unes ciencies humanes més implicades 1 a partir dels anys
seixanta va comencar a adoptar-se una metodologia més pragmatica en disciplines
com la sociologia, I’antropologia, la historiografia i, com en el cas que ens ocupa,
la teoria 1 historia de I’art (i la literatura).

Resumim ara els punts de la teoria literaria de Jauss en relaci6 amb altres
teories literaries. Ell argumentava que s’ha de deixar de buscar el significat d’una
obra en allo que significava per a la tradicid que la va mantenir, per anar-lo a
trobar en la recepcio actual per part d’un public actual. Per aixo, en lloc de basar
la seva proposta en un abandonament de la perspectiva historicista de les arts en
defensa de les tendencies estructuralistes o formalistes, o comparatistes de moda
en aquell moment, la va dirigir cap a “un aprofundiment del coneixement
d’aquella historicitat que és propia de 1’art 1 caracteritza la seva comprensi¢”
(Jauss: 1975a, 60). De fet, la linia oberta per Jauss va tenir la virtut de saber
compaginar principis basics del formalisme amb una recuperacio de la historia.

El formalisme pensa el llenguatge poetic en oposici6 al llenguatge practic. Si
es contempla, doncs, el llenguatge poctic separadament, es pot estudiar cada obra
segons la seva aportaci6 lingliistica o, en un sentit més general, formal dintre del
sistema de les obres literaries. Una ampliacido d’aquesta metodologia fa que el
formalisme pensi el sistema literari com una evoluci6 historica de subsistemes. En
una epoca domina una forma literaria especifica, que troba oposicid en una o més
obres que generen una forma diferent de literatura. Aquesta forma es va estenent
fins a ser majoritaria i passa a considerar-se com el punt culminant de la literatura

en una epoca, ¢és a dir, passa a ser canonitzada (Jauss, 1970b: 155-6). D’aquesta

18



manera, el formalisme inclou una perspectiva historica, la de la innovacié de les
obres dintre del sistema literari historic, perd es manté al marge de la historia
general. L aprofundiment del coneixement de la historicitat de la literatura que
defensava Jauss en la Ilic6 inaugural ha de permetre con¢ixer la relacid entre la
historia de la literatura i la historia general. La teoria de la recepcid de Jauss, amb
la utilitzacid del concepte d’horitzo d’expectatives, intenta construir el pont entre
les dues histories, ¢és a dir, recuperar la funcié social o comunicativa de 1’art.
Intenta, doncs, congixer les repercussions de la literatura sobre els seus lectors.

L’horitzé d’expectatives es defineix com el conjunt d’idees preconcebudes
del public que influeixen en la recepcidé d’una obra, com pot ser-ho, per exemple,
la seva concepcid dels generes literaris. Si es consideren les expectatives d’un
public com a possibles preguntes (i requeriments) que es plantegen a una obra,
llavors, la reconstruccio d’aquest horitzd d’expectatives significa poder
determinar la resposta que 1’obra va proposar en el seu moment d’aparicio.
L’horitz6 d’expectatives també és compartit per 1’autor i, per tant, ajuda a
congixer els motius de la produccio6 de 1’obra.

Aixi doncs, I’analisi historica ens permetra con¢ixer millor la influéncia del
context social que va estimular la produccié d’una obra i alhora les respostes que
aquesta volia oferir-li. Es poden valorar les obres segons el grau en qué intenten
mantenir les normes literaries del seu moment o satisfer les expectatives del
public que les ha de rebre. Quan un autor es nega a satisfer les expectatives del
seu public o a seguir les normes literaries de la seva epoca, estableix el que Jauss
anomena “distancia estetica”, que mesura el valor emancipador de I’obra. Aquesta
distancia entre expectatives socials i respostes de 1’obra (que no és objectiva, sind
que s’estableix des de la perspectiva de I’intérpret actual) permet establir un doble
sentit per a 1’obra: per una banda, la conservacid o renovaci6 de les normes
literaries 1, per 1’altra, la conservaci6 o renovacidé de I’horitzd d’expectatives
historic, és a dir, I’efecte social de I’obra en la seva epoca, tant si va assolir 1’exit
0 si va provocar una actitud de rebuig. Aixi doncs, Jauss, per una banda, adapta un
principi formalista 1, per ’altra, un de la sociologia.

Si s’aplica aquesta analisi historica al conjunt de recepcions que una obra ha
tingut al llarg de la historia, s’obté llavors la historia de la recepcidé d’una obra.

Aix0 permet concixer com la distancia esteética d’una obra, la seva primera

19



voluntat de negar o afirmar un conjunt d’expectatives, ha estat assumit o canviat
al llarg del temps. El major interés d’aquesta historia de la recepcié de les obres ¢és
que permet coneixer, doncs, com es pot haver canonitzat una interpretacié o una
altra, redescobrir la capacitat de resposta d’una obra i, per tant, saber fins a quin
punt ofereix respostes a ’actualitat.

Com que aquesta historia de la recepcio literaria esta condicionada pel
moment historic de D’inteérpret, llavors, hauria d’escriure’s en cada generacio.
Aix0 darrer, perd, més que un problema ¢és una de les virtuts de la teoria de Jauss,
ja que reconeix els condicionaments que determinen el moment historic des del
qual es jutja una obra i descarta I’autoritat de les lectures antigues. Es a dir,
I’Estetica de la recepcid posa en qiiestid el canon d’obres establert 1 es proposa
com una metodologia per renovar-lo amb aquelles obres que puguin donar
respostes als lectors actuals (Jauss, 1975a: 59 i1 Rothe, 1978: 18).

Tanmateix, les dificultats d’escriure una historia de la recepcid son forga
evidents. El major obstacle per a portar a terme una historia de la literatura basada
en la recepcid per part del public de cada época és la manca de documents que es
tenen de les interpretacions de les obres, problema que s’agreuja a mesura que
I’aparicié d’una obra es remunta enrere en el temps 1 també a mesura que ¢€s el
resultat de tradicions orals precedents. Com es pot con¢ixer la primera recepcio de
I’Odissea 1 de les tradicions orals que la van prefigurar? Certament, no solament
la manca de fonts dificulta el projecte, també ho fa la seva envergadura, ja que no
es tracta d’historiar cada obra en el seu moment d’aparici6, sin6 en cada moment
de recepcid, 1 aixo eleva quasi a I’infinit la recerca historiografica. La bibliografia
secundaria (A. Rothe, 1978; R. Gnutzmann, 1994; M. Iglesias, 1994) no es cansa
de repetir que la historia de la recepcio literaria encara no ha estat escrita, com si
aixo fos un simptoma de la seva impossibilitat, perod potser en art es poden trobar
projectes analegs —de menor complexitat— al proposat per Jauss, com moltes de
les obres d’E. H. Gombrich que, ja a la fi dels 50, analitzava les obres d’art des
dels problemes que cadascuna d’elles es planteja resoldre.

Amb tot, Jauss deu assumir part d’aquesta critica. Si bé ¢és possible
reconstruir el recorregut historic de la recepcid d’algunes obres, i aixi ho fa, per
exemple, en D’article “Racines und Goethes Iphigenie.” [1973b, “La Ifigénia de

Goethe i la de Racine™], deu reconéixer que fer-ho per a totes és una tasca nomeés

20



assolible parcialment i a llarg termini. Per aix0, proposa com a estudi preliminar a
la historia completa de la recepcio, 1’analisi dels llindars d’¢poca que estableixen
noves normes literaries per a la producci6 artistica. El llindar d’época, el defineix
Jauss com un periode de temps en que sorgeixen un conjunt de fenomens estetics,
socials 1 cientifics i académics que intenten donar resposta a les expectatives
creades per un eixamplament previ de 1’horitz6 d’experieéncia possible. D’aquesta
manera, el llindar d’€poca, com bé expressa la paraula, és una etapa de transicio
en la qual coexisteixen els fenomens culturals que defineixen una eépoca anterior
perd també els que definiran la posterior. Cal tenir en compte que un llindar
d’eépoca no solament significa un abans i un després per a la produccio de I’art,
sind també, com veurem més detalladament en el capitol 3, un canvi en la seva
recepcio, és a dir, un canvi en 1’estructura fonamental de I’experiéncia estética.

Aix0 darrer ens permet fer explicita una conseqiiéncia que Jauss no sembla
acabar mai de concretar, perd que a nosaltres ens ha d’interessar ara especialment.
Segons Jauss, com ja he explicat, és possible establir les caracteristiques d’unes
obres que les separen del seu entorn i que porten més enlla I’evolucié historica de
I’art, inaugurant una nova epoca en la manera d’interpretar el mén i de reaccionar
envers ell. Si aixo és correcte, crec que hauria de ser possible establir, en les
teories estetiques, aquelles caracteristiques que també suposen un abans i un
després en la historia de I’estetica, en consonancia amb els canvis formals que
provoquen les obres que prenen com a model per a construir la teoria (la reflexid
aixeca el vol cap al tard, com 1’0liba hegeliana). Per diferenciar quines teories
estetiques han traspassat el llindar historic que ha obert 1’art préviament, caldria
analitzar les noves expectatives creades per I’art que les diverses teories en una
€poca son capaces de satisfer. D’aquesta manera, aquelles teories que satisfacin el
nou horitzé d’expectatives hauran modificat, analogament a 1’art respecte a les
normes artistiques, els principis estetics estructurals que fins llavors eren un
denominador comu de la majoria de les teories vigents.

Fins ara, pero, hem vist que la teoria de la recepcio posseia alguns elements
moderns, com la preocupacido per explicar, a la manera de I’estructuralisme,
I’originalitat de 1’obra d’art. Tanmateix, ja hem vist una mica que la manera com

inclou I’espectador en la seva teoria s’allunya ja de la modernitat.

21



1.2. La recepcio de la teoria de Jauss i les primeres modificacions

La provocativa declaraci6 d’intencions per la renovacié del canon 1
I’interés en la didactica de la literatura va posar 1’Estética de la recepcid en 1’ull
de I’huraca de les tensions académiques que culminarien en una série de reformes
educatives, especialment dels curriculums académics en les arees d’humanitats als
diversos nivells educatius. L’Estética de la recepcié va saber mediar entre
ministeris d’educacio, centres educatius i estudiants, i va permetre guanyar un
renovat interés per la historia de 1’art i la literatura en una €poca que demanava
canvis 1 que facilment I’esperit positivista dels sectors més influents, els
cientificotecnologics, posaven en perill. Aquesta capacitat de reaccidé va donar un
important impuls a I’Estética de la recepcio i la va llangar en el centre de debats
de les ciencies literaries i humanistiques en general a I’Alemanya occidental,
Franca i, en menor mesura, en altres paisos com Italia i 1’area anglosaxona.

El desenvolupament teoric 1 académic de Jauss €s indestriable del marc de
I’Escola de Constanga i dels seminaris sobre teoria de I’art i filologia que es
portaven a terme en aquesta universitat investigadors interins a més d’altres de
convidats. Les actes d’aquests seminaris es van anar publicant amb el titol de
Poetik und Hermeneutik 1 s’hi troben els originals de la majoria dels articles dels
investigadors de I’Estética de la recepcio. Aquest metode de treball en grup i la
rapida difusi6 de les idees de Jauss, li permetien fer avangar la seva teoria de la
recepcid a mesura que aquesta es confrontava amb les critiques primerenques.
Aixi, Jauss no va trigar en reformular la seva proposta conceptual de 1’horitzo
d’expectatives; 1 ho va fer adaptant-hi una perspectiva més fenomenologica de
I’acte de lectura. La seva recerca volia fonamentar la formacié d’una experiéncia
vital a partir de la recepcid d’una obra. Per aix0, va recollir inicialment part de les
investigacions fenomenologiques de Wolfgang Iser, 1’altre gran investigador de
I’Escola de Constanga, que repassarem en [|’apartat 1.4. Anys més tard,
reconeixent les limitacions de la teoria sobre la lectura d’Iser, buscara el suport
tedric de fenomenolegs com Geiger, Giesz, Sartre 1, com si fos un antecedent de la
mateixa tradicio, també de Kant. Aixo, a més, li permetra desenvolupar una teoria

de I’experiéncia estetica que abraci més expressions artistiques.

22



Analitzem, ara, pero, les modificacions pel que fa al concepte d’horitzd
d’expectatives. En la 1lic6 inaugural “Was heisst und zu welchem Ende studiert
man Literaturgeschichte?”” del 67 (1970a) no quedava prou definida la diferéncia
entre les expectatives literaries —formals, estilistiques— 1 les socials —valors 1
normes de conducta— que una obra pot intentar capgirar. Jauss va refer aquesta
noci6 en la publicacié de “Der Leser als Instanz einer neuen Geschichte der
Literatur” (Jauss: 1975a). Aqui es fa palesa la influéencia de la teoria
fenomenologica d’Iser en la inclusi6 del concepte d’horitzé d’expectatives
intraliterari de ’obra, que s’ha de diferenciar del seu horitzd d’expectatives
extern. L’horitzo intraliterari de 1’obra, que en la terminologia d’Iser és el lector
implicit, es refereix al codi, I’estructura de I’obra que orienta la concrecio® d’un
sentit en la recepcid per part del lector. Aquest codi forma part implicita del text
objectiu de I’obra 1, per tant, és un factor ahistoric que pot ser estudiat en el text
mateix (Jauss: 1975a; 77). L’horitz6 d’expectatives intraliterari és, doncs, un
element objectivable per la ciéncia literaria 1 que, a més d’establir relacions de
manteniment o de trencament amb les normes estilistiques de 1’¢época, manté la
pluralitat de sentits potencials d’una obra dintre d’uns limits cognoscibles
metodologicament (com veurem en [’analisi de la teoria d’Iser). L’horitzo
d’expectatives extraliterari es defineix ara també d’una manera més complexa
com els interessos del lector, les seves necessitats 1 experiéncies (no solament
literaries), condicionats per les circumstancies socials 1 biografiques (en
definitiva, la seva comprensio previa del mon).

La fusié6 d’ambdos horitzons representa la concrecidé d’un sentit per part
del lector, 1 permet entendre 1’obra com una experiéncia estética que amplia les
expectatives del lector, és a dir, com una experiéncia emancipadora.

Posar un exemple de com aplica Jauss la seva teoria a un cas concret ens
permetra entendre millor la utilitat d’aquesta metodologia 1 alhora coneixer una
altra obra —for¢a citada— d’aquest autor. A I’article “Racines und Goethes
Iphigenie.” [1973b, “La Ifigénia de Goethe i la de Racine”] Jauss es proposa
esbrinar per que I’obra de teatre [figenia de Goethe, que formava part de les obres

2 . . .. . .y . .y

Sovint les traduccions espanyoles utilitzen el mot “concretizacion” —sinonim de “concrecioén”,
segons el RAE— probablement per influéncia de I’alemany —konkretisieren. Aqui utilitzem 1’unic
possible a la nostra llengua, amb el benentés que té un sentit especific.

23



canoniques de I’ensenyament de secundaria —el Gymnasium—, ha perdut 1’interes
de la majoria d’estudiants, és a dir, per que aquesta obra ja no pot oferir res de nou
a les expectatives de lectors inicialment no interessats en la historia de la
literatura. Aixo0 €s degut, diu, al fet que la “seva primera negativitat”, “el canvi
d’horitzé que la Ifigenia de Goethe va introduir en ’experiéncia estctica del seu
temps, ha esdevingut un valor solid i familiar” (Jauss, 1973b: 219). Intentar
recuperar aquesta obra per als joves estudiants ha de significar alliberar-la del
sentit amb qué 1’ha carregat la recepcio del XIX. Primer cal, doncs, analitzar la
historia de la recepciod de la Ifigenia de Goethe.

La primera recepcio, la de la Weimer de Goethe, mediada per
Winckelmann, accentua la puresa de 1’anima; la segona, la de Schiller 1 Wieland,
hi troba I’ideal més alt d’humanitat; la tercera, la de Tieck, atorga a I’obra un
caracter estétic, com el de la bellesa de I’anima 1 la sublimacio de la sensualitat, i
influeix en la quarta 1 la cinquena recepcions; la quarta és la de 1’ideal concret de
feminitat, la Ifigénia com a mite de la feminitat redemptora; 1 la cinquena, la de
I’obra com una precursora del génere del drama animic de la fi del segle XIX,
elimina la seva vessant historicista. Son la quarta, especialment, i la cinquena, les
habituals interpretacions de la fi del XIX i principis del XX que encara —quan, el
1973, Jauss escriu aix0o— perduren en els manuals de literatura, que acoten les
potencialitats de sentit de I’obra del Poeta alemany i que li fan perdre interées en la
nostra epoca (ib, 219-221).

Per entendre 1’horitzd d’expectatives que va influir en la producci6d per
part de Goethe de I’obra Ifigenia, haura d’estudiar primer la Ifigenia de Racine,
ates que “la tragedia classica francesa transmet aquest mite al classicisme
alemany” (ib: 223). A través de la interpretacid “blasfema” que en va fer Roland
Barthes, Jauss pot analitzar els problemes inherents de I’obra de Racine fora d’una
lectura arcaitzant del classicisme frances o estetitzant del neoclassicisme (ib: 223).
Aixi, Goethe resol adaptar els problemes de forma i contingut de I’obra de Racine
prenent com a referéncia la Ifigénia d’Euripides, donant lloc aixi a un model de
teatre classic alemany. Si Racine havia fet el pare tan cruel que ’obra s’havia
tornat inversemblant (Barthes), Goethe actualitza el mite fent dels déus reflex
sublimat dels poders de I’anima humana: robar ’estatua respon a un imperatiu

categoric (ib: 233). Ifigénia és lliure gracies al seu acte mogut per un sentiment

24



moral. Molt resumidament, és aquest 1’horitzo intraliterari de I’obra. Ara bé, la
“primera intenci6 de Goethe, I’humanisme il-lustrat o 1’autonomia humana”, es
confon a través de les diverses recepcions de 1’obra en la seva posteritat.
Actualitzar-la representa desenvolupar un sentit nou partint de 1’horitzo

estructural del text i completar-los amb la seva aplicacio als nostres dies.

1.3. La necessitat d’una teoria de I’experiencia estética

L’assoliment d’una nova experiéncia vital per part dels lectors a través
d’una obra permet a Jauss explicar que I’obra canvii I’horitzé d’expectatives dels
seus lectors 1, per tant, en major o menor grau, la seva visié del mon. Aixo darrer
implica també que es pot atorgar a ’art la funcié d’influenciar, a través dels seus
lectors, el context social 1, per tant, de ser un dels mecanismes de
desenvolupament de la historia general (Jauss, 1970b, 228, 1, especialment, tot el
cap. 5, “Historia del arte e historia general”).

Una critica forga generalitzada a la proposta de Jauss, la comenten A.
Rothe a “Le r6le du lecteur dans la critique allemande contemporaine” [1978, “El
lector en la critica alemana contemporanea”) 1 M. Iglesias a “La Estética de la
Recepcion y el horizonte de expectativas” (Iglesias; 1994: 77). Hem vist que
I’Estetica de la recepcid considera com a definitori el valor artistic d’una obra
segons la seva capacitat de trencament de les expectatives del public
contemporani. Es aquest un concepte que prové de la Il-lustracié i dificilment pot
aplicar-se a ¢€poques d’art preautonom. Aixi doncs, la teoria de Jauss estaria
considerant I’aspecte innovador d’una obra en el seu context com un valor a tenir
en compte en la posteritat, és a dir, consideraria el concepte de la novetat —o
trencament amb el que fins llavors s’havia fet en un genere artistic— des d’una
perspectiva ahistorica, com a part del prejudici modern de 1’originalitat.

Segons la meva opinid, sembla correcte que Jauss inicia una teoria literaria
en que la idea de novetat estetica en el desenvolupament de ’art en formava part

fonamental. Per tant, es podria considerar que la seva teoria de la recepcid

3 Montserrat Iglesias cita al seu torn la monografia sobre I’Estética de la recepcié (C. Holub;
1984).

25



responia en part al problema modern de 1’originalitat, protagonista en les arts
d’avantguarda. Tanmateix, Jauss va recollir rapidament aquesta critica i va
concentrar-se a desenvolupar una teoria més amplia i complexa que va més enlla
de les estetiques avantguardistes 1 on I’element de la novetat passa a un segon pla;
una teoria basada en I’experieéncia esteética que intenta abragar un ventall més
ampli de fendomens artistics, com les arts anteriors a 1’época de la conquesta de
I’autonomia artistica. Per aixo, havia de treballar principalment en dos ambits:
“I’Estetica de la recepcio necessitara tant una complementacid socioldogica com un
aprofundiment hermeneutic” (Jauss, 1975a: 62). Amb [’“aprofundiment
hermenéutic” es refereix Jauss a la teoria que aporti les condicions de possibilitat
de I’obra d’art com a comunicadora d’una veritat (hermeneutica). Per a ell, una
teoria que comprengui aquest fenomen en tot el seu abast s’ha de fonamentar en el
poder de I’art de provocar una experiéncia estetica agradable. El segon, la
“complementacid sociologica”, havia de proposar una teoria que permetés
comprendre millor com la veritat comunicada per 1’obra s’estén com a veritat
social 1 trobar proves d’aquest fenomen al llarg de la historia.

Pel que fa al primer ambit d’investigacio, I’any 1972 publica la
conferéncia Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung [1972, Petita apologia de
[’experiéncia estética],’ on esbossa el projecte de desenvolupar una teoria de
I’experiencia estetica plaent. Aquesta teoria, explica en un resum de I’any 75,
haura de desenvolupar-se per tal de poder pensar I’art com capag¢ no només de
col-laborar en I’emancipacié de I’home, sind d’activar un conjunt més ampli de

funcions, com

“I’alliberacié dels imperatius i la monotonia de la vida ordinaria, I’accés a
una proposta d’identificacié o, de manera encara més general, I’afirmacio
d’una ampliacié de I’experiéncia. Perd pot produir-se també reflexivament
com a consideraci6 distanciada, com a reconeixement de I’estrany, com a
descobriment de la manera de procedir, com a resposta a un estimul mental i,
alhora, com a apropiacio o bé com a negativa a rebre les coses en el propi
horitz6 d’expectatives” (Jauss, 1975a: 77).

* Hi ha traduccio catalana (revista Saber, 1972) i castellana (a Paidos, 2002). Vegeu bibliografia.

26



Aquesta declaracio d’intencions, no ’acomplira Jauss en una primera
etapa fins a la publicacié d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik
[1977a, Experiencia estética y hermenéutica literarial, la qual, pero, va haver de
ser profundament revisada i complementada amb els articles més relacionats amb
I’hermencutica en una segona edicio de I’any 82, i que aqui —coses del nostre mon
editorial?— no es va tenir en compte per a la traducci6 castellana, a més parcial, de
I’any 86.

El segon ambit d’investigacid, “la complementaci6 sociologica, el desen-
volupara Jauss mitjangant el recurs a la sociologia del saber i 1’exposara
teoricament en el capitol “I.7. Katharsis: die kommunikative Leistung der &sthe-
tischen Erfahrung” [A.7. “Catarsis: la funcién comunicativa de la experiencia
estética”] d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (1977a). A més
d’alguns exemples que apareixen en aquesta obra, el rendiment historiografic de
la teoria el desenvolupa principalment en ’article “Le Douceur du foyer: Lyrik
des Jahres 1857 als Muster der Vermittlung sozialer Normen” [1975f, Le doceur
du foyer: La lirica del afio 1857 como modelo de comunicaciéon de normas
sociales™], inclos també en I’edicié d’Asthetische Erfahrung und literarische
Hermeneutik (1977a).

El tractament que fa I’Escola de Constanca de la recepcid de la tradicio
cultural i filosofica ens donara altres elements interessants per contextualitzar
aquesta teoria dins la postmodernitat. Abans, pero, és convenient que hi entrem
una mica més en detall. Ho farem analitzant, dintre de les dimensions d’aquest
treball, algunes de les aportacions més rellevants d’altres autors de I’Estética de la
recepcio. No hem d’oblidar que la tasca teorica de Jauss dialoga constantment
amb les investigacions portades a terme en el grup de Constanga, i que només
amb posterioritat se 1’ha destacat a ell com el més important, a causa potser de la

seva major potencia especulativa tant filosofica com pragmatica.

1.4. Iser. L’experiéncia estética del lector

Mentre que H-R. Jauss fonamentava la possibilitat de con¢ixer

metodicament el significat d’una obra classica que pot ser comunicat al present, €s

27



a dir, treballava principalment sobre la diferéncia entre el sentit originari, els que
al llarg de la tradici6 s’havien anat establint, i el que un lector actual podia trobar,
Wolfgang Iser, I’altre nom més important de 1’Escola de Constanga, va centrar els
seus estudis en un aspecte diferent perd complementari. Iser tracta de definir el
denominador comu que fa que, malgrat la diversitat d’interpretacions possibles
d’una obra, no qualsevol sigui possible i hi hagi una certa coheréncia entre elles.
Iser estudia I’estructura del text des de la perspectiva del procés de lectura que en
construeix el sentit. Potser en aquesta formulacid ja s’entreveu la perspectiva
essencialment fenomenologica d’Iser, que, per bé que fou alumne de Heidegger i
Gadamer a Heidelberg (com Jauss), va beure més de les fonts de Husserl, sobretot
des de I’adaptacié que en va fer Ingarden a Praga. Ens interessa aturar-nos en la
construccid del sentit d’una obra en el procés de lectura perque és allo que Jauss
utilitza primerament en la seva modificaci6 del concepte de fusié d’horitzons, 1
que hem comentat recentment com la fusi6 de I’horitzé intraliterari 1
I’extraliterari. A més, perque sera aquesta perspectiva la que Jauss utilitzara quan
construeixi una teoria de I’experiéncia estética més amplia.

Del que conec del conjunt de 1’obra d’Iser, ens interessa I’article “The
Reading Process: A Phenomenological Approach” [1972 “El Proceso de Lectura:
Una perspectiva fenomenologica, 1989: 149-164], en el qual descriu clarament la
interaccio entre text i lector. Comenca diferenciant entre obra i text, afirmant que
“el lloc de I’obra d’art és la convergencia de text i lector, 1 posseeix caracter
virtual”. L’obra és la constitucio del text en la consciencia del lector, I’inic espai
en que I’obra existeix en el sentit d’actualitzar, de manifestar un sentit. Es, doncs,
un objecte imaginari produit gracies a la interrelacid entre un objecte (text) i un
subjecte (lector). Ara bé, com es produeix aquesta relacio? Quin €s el procés de
constitucio del sentit de 1’obra?

Evidentment, tot el mén que ens representem 1 el significat que trobem
quan llegim un text de ficcio, no el construim després d’aturar ’acte de lectura al
final del llibre, del capitol o del paragraf. La recerca de sentit comenca en llegir la
primera frase del text (potser el mateix titol), o fins i tot amb anterioritat, en la
idea que ens en fem abans que arribi a les nostres mans. Aquesta idea és el primer
horitz6 d’expectatives del subjecte lector, el qual s’anira modificant a mesura que

avancem en la lectura.

28



A diferéncia d’un text que faci referéncia al mon real, la literatura denota
correlats intencionals (en podriem dir, impropiament, objectes ficticis) que,
sumats tots ells, conformen “el mén de I’obra”. Quan ens hem representat el
primer correlat, el del titol o el del primer enunciat, generem un horitz6 de
possibilitats d’alld que esperem que vindra a continuacié (i que Iser, amb la
terminologia de Husserl, anomena protencions). En la continuaci6 de la lectura,
els nous enunciats satisfan una part d’aquelles possibilitats de I’horitzé inicial i1 en
frustren la resta, transformant i desplagant I’horitzé més enlla. En la continuitat
d’aquesta dialéctica, anem constituint el mén de 1’obra.

Tanmateix, tota narracid o descripcié no pot ser tan exhaustiva en detalls
com els objectes o fets que ens podem imaginar (en analogia amb el mon que
percebem). De fet, la mateixa estructura material d’un text com alhora la
possibilitat que una obra tingui sentit consisteix a elidir i ometre parts del moéon que
construeix en nosaltres. Per aix0, cal diferenciar entre la part objectiva del text, el
seu codi o estructura, allo que Iser anomena lector implicit, 1 els espais buits que
I’estructura genera. Aquests buits, aquests espais d’indeterminacio del text que
separen els diferents correlats de cada enunciat (o unitat de sentit), son reagrupats
pel lector en un sentit més general 1 unitari mitjancant les seves expectatives,
actituds, coneixements, experieéncies previes o prejudicis. L’estructura del text
orienta la lectura, pero cada lector en fa una de diferent. D’aquesta manera,
s’entén que “el potencial del text excedeix tota realitzacid individual de lectura”
(1972: 157). Ara bé, perque el lector participi del caracter il-lusori del mén que 11
proposa I’obra de ficcid, ha d’anar acotant la polisémia inicial del text fins a
concretar els diversos sentits en un de sol. El particular procés de configuraci6 de
sentit d’una obra, allo de subjectiu que ens permet representar-nos-la propiament
com una il-lusio, va en direccid oposada a la seva poliseémia inicial.

La participaci6 activa en el sentit, 1’actualitzacido d’un Unic sentit al qual
reaccionem, ens fan viure 1’obra com un succés real de la consciéncia, que només
en la distancia en el temps podem anomenar il-lusori. Durant I’acte de lectura o en
qualsevol moment posterior en que la reproduim en la consciéncia, la realitat
quotidiana queda al marge. “Text i lector no estan ja I’un enfront de I’altre com a
subjecte 1 objecte, sind que es dona una “escissid” en el si del lector mateix”

(1972: 163), el qual deixa de banda una part de les seves idees “per passar a

29



convertir-se en subjecte d’aquestes idees [les de 1’autor del text]”. Només quan el
text es viu com un succés, €s a dir, quan hi ha una implicaci6 per part del lector,
totes les normes de conducta, valors socials i referéncies a la tradicid literaria
(I’anomenat repertori del text) que 1’obra porta implicits o explicits son
comunicades mitjangant 1’obra al lector. Es llavors que aquesta comunicacid, que
no implica transmissié univoca, pot influir en les nostres experiéncies, i que “diem
que hem quedat enriquits per una experi€ncia, tot 1 que en realitat hem perdut una
il'lusié” (1972: 161).

Amb aquesta teoria, Iser intenta fonamentar un metode per analitzar en
I’estructura del text els indicis objectius —o el lector implicit—, que orienten totes
les possibles lectures. D’aquesta manera, més que assolir un sentit més general o
abstracte, la tasca de la filologia és descartar les lectures impossibles i posar un
marc per als valors que una obra pot comunicar.

Ha de quedar clar que la indeterminabilitat del sentit, la seva infinita
polisemia, no vol dir mai relativisme total del sentit. El que vol dir és que el text
ja no determina el sentit, és a dir, ja no conté essencialment cap significat, encara
que I’orienti. Aix0 va en contra del que mantenien els estudis literaris fins llavors,
com hem comentat amb Jauss, incloent-hi també I’hermenéutica de Gadamer.
Tanmateix, el problema no esta resolt. Si solament es pot definir el lector implicit
o I’horitzo intraliterari, el camp indefinit de sentits possibles, que orienta la
recepcio, perd no les experiéncies prévies del lector, com sabem que no és
possible qualsevol lectura? Es a dir, de quina manera argumenta Iser que els buits
de I’obra, la seva indeterminacid, no permeten qualsevol constitucio de sentit?

Iser creu que les associacions subjectives que es produeixen en la
constitucido del sentit no son lliures, sind que es poden coneixer en part per
I’horitzé comunitari. Aixo €s, segons Arnold Rothe (Rothe, 1978: 24), el que més
se li ha criticat. Es facil pensar, d’acord amb els principis basics de la sociologia,
que petits col-lectius amb referents educatius, culturals i1 socials similars puguin
tenir similars expectatives de sentit per a un text. Perd, tanmateix, la perspectiva
psicologista d’Iser deixa lloc també a les experiencies previes i1 coneixements
subjectius, i no deixa clar en quina mesura aquests elements podrien influir més
que els altres. A causa de la seva perspectiva metodologica, Iser és el que t€ més

problemes per matisar el seu relativisme.

30



Jauss, en canvi, evita la caiguda en el relativisme donant més importancia
a la mediacid social i historica, I’horitz6 d’expectatives (extraliterari) del receptor
en la constitucid del sentit. Igualment, ja hem comentat la dificultat d’analisi
d’aquest horitzd d’expectatives. Perque aixo sigui possible, caldra una encara
major comprensié de la relacio entre obra i receptor, que quedara esbossada ja en
el 72 amb la conferéncia Kleine Apologie der Asthetischen Erfahrung. Tanmateix,
per tal de poder analitzar metodicament com una obra provoca una experieéncia
estética determinada en un collectiu de lectors, Jauss comprendra que
I’experiencia estetica té també la seva historia, €s a dir, que la percepciod estetica
varia amb el pas del temps i que en una teoria completa caldra incloure-hi una
historia de I’experiéncia estetica. Aquesta tasca, no la culminara fins al 82, amb la
segona edicié d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, on, en un
gran esfor¢ d’eclecticisme, s’hi recull també una part de les noves perspectives
adoptades per la segona generacido de I’Escola de Constanga, que desenvolupen
I’estetica de la recepcid cap a altres espais de trobada amb la semiologia, la
sociologia o la sociologia de la comunicacio, o la psicologia. Vegem breument
primer com es va desenvolupar I’Estética de la recepcié després de les primeres
obres de Jauss 1 Iser, perque aixi entendrem millor d’on provenen els recursos
utilitzats per Jauss en la seva teoria de I’experiéncia estética i, perque, a mes,
podrem establir noves raons per relacionar la teoria de la recepcié amb el seu

context postmodern.

1.5 L’expansio i el desenvolupament de I’estética de la recepcio

Jauss, en 1’“Epileg sobre el caracter parcial de I’estetica de la recepcid” a
I’article “Racines und Goethes Iphigenie.” [1973b: 248), havia requerit a
I’Estetica de la recepcid que s’obris cap a la sociologia, la semiologia i la teoria de
la comunicacid. Podem suposar que va ser la seva influéncia com a impulsor de
I’Escola de Constanca la que va propiciar que una segona generacid
d’investigadors d’aquest grup emprenguessin el cami assenyalat.

Una part dels investigadors de I’Escola de la Recepcioé de Constanga dels

setanta, entre els quals es compten principalment Stierle, Haubrichs, Koch 1

31



Groeben, vol integrar la semiologia en I’Estética de la Recepcid. Tal com
resumeix Arnold Rothe a “Le role du lecteur dans la critique allemande
contemporaine” (Rothe, 1978: 14-27), Dl’estética de la recepcid semiologica
analitza els elements materials del text, els seus signes, en les relacions entre
emissor 1 receptor, tenint en compte, en cas que n’hi hagi, la distancia temporal
entre I’un i Ialtre. Els elements es divideixen entre no significatius i significatius;
1 aquests darrers, entre pertinents 1 no pertinents. Com els limits entre aquests tres
tipus d’elements no sén fixos, “els que en un moment donat no eren significatius,
com ’ordenacié de linies en un poema, poden convertir-se en significatius en la
ploma d’Apollinaire” (Rothe, 1978: 25-6). Igualment, un element no pertinent per
a I’emissor pot ser-ho per al receptor, com per exemple una ortografia arcaica, que
pot ser considerada per aquest com a pedant per part de I’autor i provocar-li
sensaci6 d’estranyesa o ironia. En conclusio, la semiologia distingeix el discurs de
I’emissor d’aquells que pot haver-hi per a diversos receptors, deixant d’existir el
discurs del text en si. Aixi doncs, el discurs de I’emissor és aquell comt a diverses
epoques, i el del receptor, el de cadascuna d’elles en concret.

Pel que fa a I’acte de lectura, la teoria semioldgica considera que no
s’estableix un codi de significat si no és en la manifestacié d’un discurs (entre
emissor 1 receptor). El significat no existeix per si mateix, sind en 1’ts del
llenguatge (com ja va demostrar Wittgenstein). Per aixo, el text no conté cap
sentit originari 1 permanent, sind que aquest, per contra, s’estableix en ’acte de
recepcio 1 €s, en part, un acte creatiu —seria més correcte, productiu—, a la manera
com el va descriure Iser. En la mesura, doncs, que 1’analisi d’un text vagi més
enlla de I’analisi dels elements significatius i pertinents que componen un discurs
1 cerqui d’establir-ne un sentit, haura de tenir en consideraci6 la influéncia del
codi de I’intérpret mateix sobre la interpretacio.

En I’analisi semiologica, per una qliestio de practica metodologica, té
preferencia el discurs de 1’emissor sobre el dels receptors, ja que el primer és més
facil de coneixer i el dels segons es dispersa en una multiplicitat inabragable —son
tan nombrosos com tantes ¢poques o col-lectius hagin conegut el text en qiiestio.
Per més dificultats, no es pot establir cap jerarquia entre les multiples recepcions,
ja que no hi ha raons per fer valer el sentit d’'un dels discursos per sobre dels

altres.

32



Davant aquestes dificultats, Karlheim Stierle i Hans Ulrich Gumbrecht fan
avancar a un nou estadi I’hibrid entre estética de la recepcio i semiologia, amb un
enfocament que hi inclou la sociologia de la comunicacid. En els articles de
Stierle ‘;Qué significa “recepcion” en los textos de ficcion?’ i de Gumbrecht
“Consecuencias de la estética de la recepcion”,’ es defineix el text des d’una
perspectiva pragmatica, a saber, com un acte de comunicacido per part d’un
emissor cap a un col-lectiu en un context social. La literatura és un acte social,
forma part del sector de la comunicacié en una societat i, per tant, pot ser
analitzada, salvant les diferéncies, sota aquesta perspectiva. De la mateixa manera
que la publicacié d’una norma té I’objectiu de modificar 1’actitud d’aquells a qui
va dirigida, la literatura té també un element quasipragmatic que la dota d’un
poder similar. Aquesta perspectiva té I’avantatge d’entendre la funcié pragmatica
de la literatura com a accid comunicativa que pretén provocar una reaccid en la
societat que la rep; aixi, es posa en relacio la literatura amb 1’esdevenir social o,
vist d’una altra manera, la historia de la literatura amb la historia general.

Gumbrecht considera que, tant per als actes comunicatius expressius (de
I’autor) com receptius, cal diferenciar-hi els motius comunicatius finals o
individuals 1 els motius causals o socials. La comunicaci6 de I’amor del poeta per
la seva estimada ¢és el motiu final d’un acte expressiu que es concreta en un
poema, mentre que el fet que utilitzi elements tipics d’una tradicié sén motius
causals que normalment s’escapen a la voluntat del poeta. Respecte a la recepcio,
es poden analitzar els motius socials que condicionen una lectura 1 els finals —
interes personal— que decanten el lector cap a una interpretaci6 personal.

Per tot aix0, segons Gumbrecht i Stierle, cal considerar en 1’estetica de la
recepcio dos ambits principals d’actuacid, un com a disciplina metateorica (o
cientifica, com també utilitza Gumbrecht en alemany) 1 un com a disciplina
practica: la primera estudiaria les condicions sota les quals els textos prenen sentit
des que sOn creats com a acte comunicatiu fins que es converteixen en accions
socials sobre receptors, 1 la segona, la practica, es dirigiria cap a ’aplicacio

d’aquestes condicions a situacions historiques concretes, com ho poden ser els

> Karlheinz Stierle, “Was heisst Rezeption bei fiktionalen Texte?” a Poetica, 7, 1975. Hans Ulrich
Gumbrecht, “Konsequenzen der Rezeptionsésthetik oder Literaturwissenschaft als Kommunika-
tionssoziologie”, a Poetica, 7, 1975.

33



discursos pronunciats en I’ Assemblea Nacional durant la Revoluci6 Francesa (cas
estudiat per Gumbrecht).

Stierle, en I’article citat, es dedicara a buscar aquelles condicions
metatedriques en una analisi molt interessant dels textos de ficcio. El caracter
d’il-lusié del moén de la ficcid literaria, possible per la seva funcié autoreferent, no
implica la seva autonomia respecte al mon real. Ben el contrari, es deixa de
considerar la ficcid com una oposicié a la realitat per a configurar un mon
alternatiu posant en joc elements de la realitat mateixa. D’aquesta manera, la
ficcio es construeix com un horitzo de la realitat alhora que aquesta és al seu torn
un horitz6 delimitador per a la ficcid. Les funcions de la ficcid son dues pero
excloents entre si. Si s’utilitza com a alternativa a la realitat, en la seva
caracteristica, doncs, d’il-lusi6, fantasia i1 evasid, perd la seva capacitat
comunicativa; pero si es busca en el text el seu contingut de veritat respecte a la
realitat (analisi hermenéutica), es perd el seu mon il-lusori. Stierle fa referencia a
la linia iniciada per F. Schlegel en el seu estudi sobre la poesia grega, i en el qual
es caracteritza 1’horitz6 mitic tancat que envoltava la realitat dels grecs respecte a
I’evolucié de I’horitzé de ficcid en les diferents époques historiques. Aquesta
evolucio ¢és d’eixamplament progressiu de I’horitz6 de ficcid, que fa que cada
vegada més ambits de la realitat puguin ser tractats com a ficcions per 1’art. La
situacio de la recepcio, indica Stierle al final de I’article, és de crisi, ja que 1’etapa
burgesa de ’art ha eixamplat imparablement 1’horitz6 il-lusori de la ficcid; la
primera conseqiiencia €s la perdua de la funcié comunicativa, pragmatica de 1’art 1
la segona ¢és que I’engreixament infinit del que pot ser rebut a través de 1’art satura
la recepci6. L’article de Stierle acaba insinuant la cieéncia literaria i de 1’art com la
capag de redefinir I’horitz6 de la ficcid de cada obra per tal de recuperar 1’aspecte
comunicatiu de 1’art.

Stierle, potser per la seva qualitat de filoleg, potser a causa de 1’horitzo
d’expectatives del moment en el qual escriu aquell article, no s’enfronta
directament a les conseqiiéncies que té per a la realitat el que ell considera com un
vast eixamplament de 1’ambit possible de la ficcid. Jauss ho estudia amb més
deteniment en alguns capitols no traduits de 1’Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeneutik, que sera convenient treballar en una tesi posterior a

aquest treball per tal d’aprofundir en aquest tema. De manera més tangencial,

34



apareix en altres articles tardans de Jauss, com en un de dedicat a I’obra de
Calvino Se una notte d’inverno un viaggiatore (1979) —que comentem al darrer
apartat—, atés que s’adona de les implicacions d’aquest problema per a una teoria
literaria que vulgui estar a I’altura dels seus temps, que és el que vol I’Estética de
la recepcid.

Per acabar els apunts sobre el desenvolupament de I’Estética de la
recepcio, caldra fer una breu referéncia a les seves vessants més sociologiques.
Malgrat reconéixer Jauss la important heréncia marxista de I’Estetica de la
recepcid, explica a ‘Continuacion del didlogo entre la estética de la recepcion

299

“burguesa” y “materialista™ (1976d: 209 i ss.)° que no son els paisos socialistes
un context on la perspectiva del receptor hagi estat realment assumida. L’estética
marxista va ser una de les primeres a analitzar seriosament la funcié de la
literatura sobre el public, la seva capacitat d’influéncia ideoldgica o
emancipadora. Dintre de la dialéctica de produccié 1 consum, [’estetica
materialista recupera els escrits del jove Marx en que s’inclou la produccid 1
recepcid d’obres d’art com un cas particular d’aquella dialectica. L’art i la
literatura, des d’aquesta perspectiva, no poden estudiar-se si no és tenint en
compte la produccido material 1 la vida social. En analogia amb les necessitats
socials originades en la creacidé d’un producte, s’analitza 1’obra com un material
que no solament necessita un consum, sind que crea el consumidor i la forma de
consumir-se. Idees com que “el producte no és una veritat o un fet objectivat, sind
només en tant que objecte per a un subjecte actiu” (1975d: 211) formen part dels
denominadors comuns del grup d’investigadors de la literatura a I’entorn de R.
Weimann, M. Naumann i Cl. Triger que sorgeix a partir dels setanta a la RDA.
Tanmateix, critica Jauss, pel que fa a la recepcid, es limiten a analitzar la manera
com la superestructura influencia el procés de producci6 1 recepcié de 1’obra.
Potser a causa de la tradici6 marcada per Luckécs, potser per la practica habitual
de les politiques autoritaries en els paisos socialistes, aquests investigadors deixen
sense omplir I’espai de la capacitat creativa del receptor.

Per acabar, només cal recordar que en els paisos d’influéncia anglosaxona

I’estética de la recepcidé s’ha desenvolupat també forga, sota el nom de Reader

6 <Zur Fortsetzung des Dialogs zwischen “biirgerlicher” und “materialistischer” Rezeptions-
asthetik’. Versio espanyola a Warning (1975).

35



Response Criticism, un calaix de sastre per a diversos critics 1 teorics que posen la
maxima atencio en el lector a ’hora de constituir el significat de I’obra. Un dels
més coneguts €s Stanley Fish, qui va proposar el concepte de “lector informat”.
Per a Fish, el lector que pot construir un sentit complet és aquell que aconsegueix
fer-se conscient en el major grau possible del procés de lectura. Es tracta de
lectors competents, que estudien lingliistica, semantica i desenvolupen al maxim
les seves habilitats lingiiistiques. Un principi que comparteixen la majoria
d’autors del Reader Response Criticism ¢és el del relativisme contextual. En
general, es reconeix que el sentit del text depén del context en que es troba el
lector, perd, com que es poden establir diversos contextos, d’ambit més general a
d’altres més concrets, no hi ha en absolut un acord generalitzat sobre quin son els
contextos que influencien la lectura i en quina mesura hi afecten. Altres autors
importatns, que, com Fish, han compartit col-loquis 1 intercanviat idees amb els de
I’Escola de Constanca, son Michael Rifaterre, Jonathan Culler o Robert

Crosman.’

1.6 El caracter multidisciplinari de ’estética de la recepcié: un nou

paradigma?

Les teories de la recepcid —ara ja podem parlar en plural-, coneixen un
conjunt de manifestacions tedriques amb preocupacions 1 postulats comuns. Beu
en general cadascuna de diverses fonts teoriques, pero la relacio entre elles, com
hem mostrat a través de les més properes a I’Escola de Constanca, més que
renyida, és de mutua influéncia i cohesio. D’alguna manera, es podria dir que
mantenen les seves diferéncies alhora que es comprenen les unes a les altres com
a formadores de la mateixa teoria multidisciplinaria. L’Escola de Constanga apreén
des de bon comengament la llicé que la diversitat de disciplines i metodologies

aplicades sobre un objecte d’estudi ja no té per que infravalorar-se respecte a la

" Un repas generalitzat, a Chris Murray (ed.), Encyclopedia of Literary Critics and Criticism, vol.
I, Chicago, Fitzroy Dearborn Publishers, 1999, i a Michael Garden and Martin Kreiswirth (eds.),
The John Hopkins Guide to Literary Theory amd Criticism, University Press, Baltimore,
Maryland, 1994.

36



construccié d’un sistema teoric global i coherent, sind que és una manera d’arribar
al consens sense imposar-se les unes a les altres. Aquesta pluridisciplinarietat, tan
de moda arreu en els estudis d’humanitats avui dia, 1 que en filosofia a vegades
s’ha anomenat pensament debil, va ser proposada ja en el seu ambit per I’estetica
de la recepcio. Vegem, rapidament, com ja al principi dels setanta, alguns
investigadors de I’Escola intentaven fonamentar teoricament aquesta convivéncia
de teories filologiques. El debat, enceés principalment en els setanta, sobre si la
inclusié de I’observador en 1’objecte d’estudi per part de 1’Estética de la recepcid
havia de significar un canvi de paradigma en les ciéncies humanes, s’ha de
complementar amb aquest altre problema suara comentat. Tot plegat, sera una
altra manera de referir-nos a nous aspectes relacionats amb la postmodernitat.

H. U. Gumbrecht va fer una proposta a aixo aquell ja llunya any 71 en un
dels primers textos de I’Estética de la recepcid publicat a Espanya, “Presentacion.
La situacion de la “Literaturwissenschaft” alemana: analisis y perspectivas”
(Gumbrecht, 1971a). Gumbrecht reconeix [’avantatge de la multiplicitat de
metodes en els estudis filologics, que porten a diferents resultats, i en la diversitat
dels quals es forma un horitz6é de respostes ric 1 alhora congruent i realista amb la
multiplicitat de metodologies. D’aquesta manera, en lloc de defensar una
metodologia excloent d’altres, Gumbrecht n’esbossa una amb tres passes
(Gumbrecht, 1971a: 31-32), intentant reunir armes de diferents disciplines:

1) una analisi lingliistica que reveli la poténcia semantica d’un text i que,
per tant, limiti el seu sentit davant lectures incompatibles, com les que en fan
abusivament 1 interessada algunes ideologies o la interpretacio “metafisica”. (Aqui
cal recordar la influéncia basica de la teoria d’Iser i de la semiologia);

2) I’explicitacié dels condicionaments historics i socials que determinen el
punt de vista propi de Dintérpret (una maxima de I’hermencutica, també
desenvolupada per Jauss, com hem vist);

3) la interpretacio, que seria un acte de la “lectura espontania” del lector.

El tercer punt, que retorna al subjectivisme (que no relativisme) és, per
Gumbrecht un retorn al métode cientific. La referéncia, només aparentment para-
doxal, segons Gumbrecht, al metode cientific des del subjectivisme, s’explica per
reconeixer el vertader objecte del judici de gust, que és el sentiment subjectiu, 1 no

pas la qualitat estetica de 1’objecte, que és una transposici6 d’aquest sentiment

37



(Gumbrecht, 1971a: 21-22). Evidentment, es remet per a aixo a la tercera Critica
kantiana.

Caldria, pero, segons la meva opinid, fer explicita una quarta passa del
meétode de Gumbrecht, que ell només insinua. Per demostrar el valor
intersubjectiu del métode, seria necessari compilar les diverses interpretacions
d’una mateixa €poca sobre una obra o un conjunt d’obres. D’aquesta manera, es
manifestarien els aspectes comuns de la recepcié 1 aquells que son relatius a la
lectura individual. En una compilacio, les diverses interpretacions que alguns
lectors o filolegs contemporanis fan d’un text serviria, no per arribar a una
interpretacid superadora de les anteriors, sind per trobar, en la suma de totes elles,
“I’horitzé d’enteniment que una eépoca fa d’un text” (Gumbrecht, 1971). Crec que,
d’aquesta manera, no només s’utilitzaria I’habitual forma de discussi6 comunitaria
de les ciéncies naturals, sind6 que també es posaria en relleu la funcio
intersubjectiva de la comunicacio artistica.

Tanmateix, considero que la proposta de Gumbrecht pot caure en el perill
de posar en el mateix nivell qualsevol de les metodologies d’exegesi de textos
literaris, sense considerar-les abans criticament amb profunditat. Sigui com sigui,
cada metode, fins 1 tot quan vol demostrar-se que no se n’utilitza cap d’especific
(com I’hermenc¢utica gadameriana), prova la seva utilitat en la practica 1, per tant,
mitjangant la comparacié dels resultats amb altres interpretacions. La prova de
foc, doncs, son les antologies d’interpretacions d’una obra o un autor (sobretot en
les publicacions d’actes de congressos monografics). La proliferacié d’aquest
tipus de publicacions des de mitjan segle XX confirma el que Jauss anomena la
parcialitat tant de I’Estética de la recepci6® com de les altres teories
hermeneutiques. Igualment, t¢ una major efectivitat pedagogica, ja que permet
assolir un apropament a 1’obra que cap teoria exclusiva no pot oferir.

Seguint la linia de D’estética de la recepcid, han comencat a sorgir les

teories especifiques sobre la pluridisciplinarietat o la teoria dels polisistemes’ que

¥ Vegeu, sobretot, I’“Epileg” a I’article “Racines und Goethes Iphigenie” (1973b), titulat “Sobre el
caracter parcial de I’estética de la recepcio”.

? Cf,, per exemple, els articles “Pluralismo critico y recepcion literaria”, de Dario Villanueva, i “El
sistema literario: teoria empirica y teoria de los polisistemas”, de Montserrat Iglesias, ambdds a
Dario Villanueva, Avances en Teoria de la literatura, 1994, Universidad de Santiago de
Compostela, Santiago de Compostela.

38



guanyen forca en els 80 i1 es generalitzen més en els 90. Semblen una acceptacio
generalitzada del principi guanyat per D’estética de la recepcid que cap
metodologia no pot completar definitivament la recerca de sentit d’un text i que,

per tant, I’eclecticisme i el pluralisme son les posicions més raonables.

1.7. Un nou paradigma cientificohumanistic o una nova epoca?

Avui dia, es pot veure com en els darrers decennis les paraules lector,
espectador 1 public han ocupat un lloc privilegiat en la investigacid sobre art 1
literatura.'® Si bé la semiotica, la psicoanalisi, la fenomenologia o la sociologia
compartien des d’abans dels setanta el principi d’incloure aquest tercer vertex del
triangle artistic (al costat de 1’artista i 1’obra), la contribucié de ’estética de la
recepcio ha estat la de teoritzar 1 sistematitzar de manera central la posicio 1 els
condicionaments del receptor. En aquest sentit, s’ha volgut qualificar 1I’Estética de
la recepcidé com un abans 1 un després, atorgant-li el mérit de provocar un canvi de
paradigma en els estudis literaris i artistics.

En Dlassaig “Paradigmawechsel in der Literaturwissenschaft” de 1969,
Jauss defensa el comencament d’una revolucié en els estudis literaris
contemporanis, prenent els conceptes de paradigma i revolucid cientifica de 1’obra
de Thomas Kuhn L estructura de les revolucions cientifiques. El debat que va
provocar Jauss amb aquest article, aixi com en altres textos,'' no podia rebre una
resposta en aquell moment a causa de la falta de distancia historica sobre la
revolucié proclamada. Potser ara ja seria possible donar una resposta a aquesta
quiestid. Per al proposit d’aquest capitol, no ens cal més que entrar-hi breument.
Ho faré a partir del text de Montserrat Iglesias (Iglesias, 1994: 35-115).

' Un judici similar a aquest, 1’he trobat en 1’article de la fildloga Montserrat Iglesias “La Estética
de la recepcion y el horizonte de expectativas” (1994). Pero afegim-hi un exemple recent: mentre
escriviem aquest treball, un diari del nostre pais ha volgut que els seus lectors participessin en
I’escriptura d’una novel-la inacabada de Marius Serra, que s’estava publicant en les pagines de
I’edici6 del diumenge. El principi de la recepcid productiva esta elevat aixi a un grau més del que
va definir I’estética de la recepcio: el de I’intercanvi radical dels papers del productor i dels
receptors. Aquest intercanvi, I’analitzarem més detalladament en el capitol 3.5.1.

" Vegeu per exemple, Jauss, 1975a: 59-87.

39



Jauss reprén la teoria dels paradigmes de Kuhn que considera que el
progrés de les ciencies no es produeix en forma d’acumulacié gradual de
coneixements, sind per etapes diferenciades entre elles. Aquestes etapes o
paradigmes tenen perspectives teoriques 1 metodologies divergents i se succeeixen
mitjancant ruptures o salts bruscs (provocats, per exemple, per un descobriment o
un experiment que cap teoria vigent no pot comprendre), que fan que una
comunitat cientifica substitueixi un paradigma per un altre.

Jauss presenta un esquema de I’evolucié de la ciéncia literaria establint
tres paradigmes previs a ’emergent. El primer ¢€s el classichumanista, segons el
qual les obres tenen com a norma de referencia la imitacid dels classics; el segon
¢és I’historic positivista dels segles XVIII 1 XIX, dominat per la idealitzacio de la
literatura nacional en una epoca de consolidacié de les nacions-estat i les lluites
per la unitat nacional d’Europa. Després de la Primera Guerra Mundial, el model
nacional o historic cau en descredit 1 sorgeix el tercer paradigma,
I’esteticformalista, concentrat en 1’obra mateixa, com a objecte autosuficient, i del
qual son manifestacions els estudis de Leo Spitzer, el formalisme rus i el New
Criticism. Des de la Segona Guerra Mundial, simptomes com la rehabilitacié de
I’hermencutica filosofica 1 la necessitat d’incloure ’aspecte social en la critica
artistica denoten, segons Jauss, I’esgotament del tercer paradigma.

Tot i que en el 69 Jauss encara no pot delimitar aquest paradigma, comenta
algunes de les exigeéncies que no es podran passar per alt. La primera i principal és
la interpretacid, mediacio 1 actualitzacio de 1’art del passat; la segona, la mediacid
entre art, historia 1 societat; també la unié dels métodes estructural 1 hermenéutic;
1, finalment, la inclusi6 de la literatura popular i de masses. En aquest article,
Jauss mai fa menci6 de I’Estética de la recepcid 1, tanmateix, pel que hem vist fins
ara, tot sembla indicar que ella seria la més indicada per respondre a les
exigencies de la nova teoria literaria (Iglesias, 1994: 39-40).

Després d’aquest article, Jauss no torna a abordar el tema si no és de
passada, en moments en que parla dels origens de I’Escola de Constancga i la seva
rapida difusi6. Aixi, per exemple, en el proleg a la primera edicié d’Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeneutik, obra publicada el 1977, fa esment del
nou paradigma que van inaugurar les estétiques de la recepcid, perd no entra en

consideracions de fins a quin punt aquest Us del concepte de paradigma respecta

40



totes les caracteristiques gnoseologiques i cientifiques que Kuhn descrivia en la
seva obra. M. Iglesias opina que Jauss utilitza el concepte de manera laxa, com a
equivalent a “corrent o escola cientifica” o adhuc a vegades com a ‘“clima
intel-lectual d’una €poca” (Iglesias; 1995: 41). Aixi, Iglesias acaba la discussid
dient que “és cert que, des del marxisme a la critica tradicional, quasi tota
perspectiva metodologica de 1’area literaria ha respost, en alguna manera, al
desafiament de la teoria de la recepcid”, tant si es considera 1’Estética de la
recepcid com un canvi de paradigma o simplement com un canvi d’accent en els
pressuposits de la ciéncia literaria (Iglesias; 1995: 41).

Malgrat reconeixer I’abans 1 el després que significa 1I’Estética de la
recepcid per als estudis literaris, la indecisi6 amb que acaba Iglesias, al meu
entendre, no tanca cap discussid, sind que es deixa en suspens, com si la qiiestid
no tingués cap rellevancia. El fet que Jauss no continui el debat sobre el canvi de
paradigma que pot haver provocat I’Estetica de la recepcid no s’esdevé per un
esgotament del tema, sind perque el debat passa a un nivell més transcendent a
partir de la fi dels setanta. La problematica ja no fa referéncia només a un canvi de
principis en les ciéncies literaries, sind que es planteja un debat ptblic sobre la
qiiestio6 d’un canvi d’eépoca —en el sentit hegelia d’¢poca objectiva—, d’un canvi
“en la nostra manera d’entendre el moén” (Jauss; 1991: 16) que pot haver
comengat a mitjan dels seixanta: ’anomenada postmodernitat. El debat sobre la
postmodernitat s’estructura en Jauss basicament des de tres fronts:

1) I’elaboraci6 d’una teoria de I’experieéncia estética que doni rad dels
fenomens artistics apareguts a partir de la Segona Guerra Mundial.

2) la historitzacié de la postmodernitat pel que fa a les arts 1 la ciencia
literaria;

3) La descripcié de les caracteristiques estetiques principals de la nostra
€poca que puguem comencar a entendre.

El primer front s’estableix des de 1’obra Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeneutik. Tot 1 que en la primera edici6 d’aquesta, del 77, no
s’enfronta directament el tema, ja hi apareixen molts elements de la discussio,
com veurem en el capitol 3. El debat sobre la postmodernitat estética no es pot
mantenir si no és des d’'una minima distancia historica (no oblidem que Jauss és

historiador de la literatura), i per aixo 1’obra en la qual s’estructuren els conceptes

41



necessaris apareix el 89 sota el titol Studien zum Epochenwandel der dsthetischen
Moderne (1989c, traduit aqui per Las transformaciones de lo moderno, el 1995), i
on es recullen articles publicats durant els anys previs. En aquesta darrera obra
s’analitza I’experiéncia estética genuina de les décades posteriors a la Segona
Guerra Mundial, i comptant amb la tesi que 1’experiéncia estética funciona com a
anticipacio o adhuc preformacié del que després s’estén a altres ambits culturals 1
socials.'? Per poder caracteritzar I’experiéncia estética de I’época actual, perd, cal
abans desenvolupar el segon punt.

La documentaci6 dels origens d’una eé&poca només pot fer-se
retrospectivament, quan aquesta ja es troba com a minim en el seu moment algid.
Aquests origens, historicament s’han d’anar a buscar en 1’¢época que precedeix
aquella que és objecte d’estudi. Aixo vol dir que, qui vol comperndre les primeres
passes de la postmodernitat, ha d’historiar primer els horitzons d’experiéncia de la
modernitat que generen les expectatives per a la nova €poca. Pel que fa a I’art 1 la
literatura, Jauss no arriba a escriure tota la historia que precedeix 1 justifica el pas
a la postmodernitat. Amb tot, si que analitza els quatre llindars historics en que
I’experieéncia estética de la modernitat eixampla els horitzons d’expectatives
perque es desenvolupin les seves expectatives propiament postmodernes. Aquests
quatre llindars, també els reconstrueix en diversos articles de Studien zum
Epochenwandel der dsthetischen Moderne. Es tracta del llindar de 1750 —que obre
la modernitat—, el de 1789 —la Revolucidé Francesa—, el de 1848 —Baudelaire,
Victor Hugo, etc. i la Fira Internacional—1 el de 1912 —avantguardes. Com formen
part de la historia de 1’experiéncia estetica, els tractarem en el capitol 3.

Un altre dels objectius de Jauss en la linia d’inaugurar nous temps —tothom
¢s fill de la seva ¢época- és la de referemar la seva posicid com a tedric de la
literatura d’avantguarda. Jauss presenta una historia completa de les teories
hermenéutiques per tal de mostrar que, si bé la seva propia té els seus origens en
’antiguitat, incorpora un elemento completament innovador. Aixo ho fa cap a
mitjan anys vuitanta i d’aquest material en resulta precisament la conferéncia que

pronuncia a la Universitat de Barcelona I’any 88. Jauss pot reconstruir aquesta

2 Jauss aporta en aquestes analisis critiques d’art i literatura proves per la tesi de I’experiéncia
estética com a prefiguradora de noves experiéncies sobre el mon. Una deduccid filosofica
d’aquesta tesi, la desenvoluparem en el capitol dedicat a I’analisi kantia del judici de gust estétic.

42



historia fins al llindar de 1967 només a partir dels 80, quan I’Estética de la
recepcid ja s’ha estes 1 desenvolupat prou (tant tedricament com en el temps)
perque sigui eficag una mirada retrospectiva. Hem intentat, al llarg d’aquest
capitol, completar la posthistoria de la teoria de la recepcid fins als anys 80, per
tal de donar una continuitat a la prehistoria que desenvolupa Jauss.

Finalment, quant al tercer punt, la descripci6 de les caracteristiques
principals de la postmodernitat estética només es pot fer quan la consciéncia
historica s’ha consolidat prou en la distancia, dit en la terminologia de Jauss, quan
s’ha superat el llindar que anticipa 1I’¢época i1 s’ha generat 1’horitz6 d’experiencia
de la nova etapa historica. Per aixo, Jauss reconstruira el llindar d’época que, per a
les arts, representa 1’any 67. Ho fa fixant-se en dues obres: la primera, escrita
I’any 41, és el conte de Borges “Pierre Menard, autor del Quijote”, del recull
Ficciones, 1 que prefigura la gran majoria de les caracteristiques de la literatura
que sorgira a partir dels 60. La segona €s Se una notte d’inverno un viaggiatore
(1979), d’Italo Calvino, 1 que, publicada I’any 79, porta a extrems molt
considerables els esbossos borgians. Les notes sobre Borges, les recollirem de la
conferéncia de Barcelona i les de Calvino de I’article que li dedica en Studien zum

Epochenwandel der dsthetischen Moderne.

1.8. La prehistoria de I’estetica de la recepcio

L’abril de 1988 Jauss aterra a Barcelona convidat per [D’Institut
d’Humanitats 1 la Universitat Autonoma de Barcelona. Hi pronuncia diverses
confereéncies, de les quals dues han estat publicades (Jauss, 1991): la que va fer a
la Facultat de Filologia de la Universitat de Barcelona i la emesa entre els
membres de la Societat d’Estudis Literaris. La primera repassa els antecedents poc
coneguts de la teoria de la recepcid; la segona estudia el llindar historic de 1914,
centrat en el cas de Guillaume Apollinaire. Quan, anteriorment, Jauss exposava la
noci6 de recepcid en la teoria literaria, es referia basicament a aquella utilitzada
pels investigadors de 1’Escola de Constanga. L’any 88, quan la teoria de la
recepcio és una metodologia consolidada internacionalment, quan les condicions
pel seu naixement queden a una distancia suficient, pot dirigir-se la mirada cap a

la seva prehistoria, cap als elements que I’han precedit. Com diu a Barcelona,

43



“exposar ara el concepte de recepcid exigeix una reconstruccid que confirma
en ella mateixa la maxima hermenéutica que afirma que allo que ha preparat
un canvi de paradigma en la nostra manera d’entendre el mon no es pot

reconeixer sind a partir del seu resultat” (Jauss, 1991: 16).

D’aquesta manera, es podria dir que Jauss busca en la historia ’horitzo de
preguntes que es va anar creant en les ciéncies humanes perque aparegués
I’Estética de la recepcié. La postmodernitat assumeix el principi que les histories
son relats que es generen quan una €poca ha fet ressaltar un esdeveniment del
passat que fins el moment romania ocult. També Jauss abandona el model
d’historia cronologica 1 utilitza un de basat en els contrastos entre unes
expectatives del passat i una consciéncia del futur, que illumina noves
expectatives previes, etc.

L’antecedent hermencutic de la teoria de la recepcidé es troba en les
primeres interpretacions sobre Homer i1 les exegesis bibliques posteriors que
reconeixen que el significat d’aquestes autoritats és encara vigent perd ha
esdevingut estrany, incomprensible o fins i tot escandaldés a causa de la seva
distancia temporal. La filologia antiga tardana de les escoles d’Alexandria 1 de
Pérgam vol establir un lligam entre el passat i el present, entre I’antic sentit del
text 1 una nova interpretacié del seu significat. Aquest pont es pot construir
mitjangant un doble procediment: la interpretacid gramatical, que reconstrueix a la
llengua vernacla el sentit literal o historic, el del text per ell mateix (encara que €s
lluny d’un pensament historicista), 1 la interpretaciéo al-legorica, que cerca
I’aplicacio espiritual del sentit literal en la situacid diferent del receptor. Una
intenci6é analoga escau a la doctrina dels quatre sentits de la Biblia: literal (o
historic), al-legoric, tropologic (o moral) 1 anagogic (o escatologic).

En totes aquestes escoles exegetiques es manté la idea d’una objectivitat
del text, el qual t¢ en ell mateix els sentits (Gnics o multiples), i gracies a la
interpretacid 1’acte de recepcid €s un reconeixement o record (anamnesi) del que
ja és conegut. La recepcid és, per tant, passiva; i perque es doni el pas a la
recepcid activa haurem de traslladar-nos al llindar historic de I’Edat Mitjana amb
I’Edat Moderna.

44



Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur [“Totes les coses que es
reben es reben a la mesura d’aquell qui ho rep]. “Aquest és probablement el
testimoni més antic del concepte de recepcid” (ibid: 19), extret del Liber de
Causis, de Tomas d’ Aquino. Amb aquest principi s’expressa tant 1’exigéncia de la
Biblia de parlar segons la paraula de Déu i alhora la deficiéncia de I’esperit finit
que no pot penetrar plenament la veritat d’allo revelat. El coneixement de Déu
només es pot fer per analogia atributionis, 1 el text de la Biblia només revela la
seva veritat plena i absoluta de manera gradual, en un procés de recepcidé que va
del text al lector, 1 que té per mitjancer les glosses que al llarg del temps s’hi van
afegint 1 que enriqueixen el sentit del text. Aquest Gs del concepte de recepcid
“d’enriquir amb nous sentits aquell originari del text” es troba ja a Maria de
Franca (s. XII) sobre la poesia antiga profana. De manera analoga, perd, amb un
concepte de recepcié més autonoma, Montaigne entendra el génere de ’assaig
com a lectura productiva de la tradicid, composta per 1’experiéncia propia sobre el
text antic condicionada per 1’experiencia propia del lector.

L’ambit del dret és també un punt de referéncia per a la prehistoria de
I’estetica de la recepcio. Al segle XII, el concepte de recepcio es feia servir “per
qualificar el procés d’apropiacid del dret roma per part [dels pobles de] I’Europa
central (...), sacrificant alhora allo que els era propi” (ib: 22-23). Tanmateix, no €s
fins al 1950 que s’implanta “un altre concepte de recepcid dins I’hermeneutica
juridica”: referint-se als casos que la llei no preveia quan va ser formulada, “la
concrecio (oposada a subsumpcid) entesa com a interpretacio progressiva (i també
juridicament creativa) de les normes legals que un cas concret pot exigir en el
moment de la instruccié” (ib. 22-23).

En I’ambit de la filosofia, ’interes per la historia de la recepcid de les
seves autoritats €s tardana. H. Blumenberg introdueix el terme de recepcio en la
historia de la filosofia 1 de la ciéncia I’any 1958, revisant la concepcid
substancialista de tradicio i el concepte d’esdeveniment. Un esdeveniment com la
revolucié copernicana no fa €poca si no és pel treball historic dels antecessors 1
per la seva recepcid. D’aquesta manera, Blumenberg encunya el concepte de
llindar d’época, aquell moment historic sobre el qual actuen de manera quasi
imperceptible forces historiques que només poden reconeixer-se post rem o ad

hoc. H. G. Gadamer basa la seva hermeneutica filosofica en el concepte d’efecte

45



que té la tradicio sobre la consciéncia historica, car li interessa conservar el sentit
originari de la font de veritat. Si bé Jauss no diu aqui res més sobre Gadamer, en
altres textos reconeix I’inestimable influéncia que aquest va exercir sobre el
projecte tedric de Jauss.

En la mateixa ¢poca sorgeix una teoria literaria que utilitza un sentit analeg
de la recepcid estetica al de I’hermencutica juridica, tot i que segurament no hi
van tenir contacte entre si. Roman Ingarden utilitza el concepte de concrecid
d’una obra com la representacié d’aquesta en la seva qualitat d’objecte estétic en
la consciéncia del receptor. En una superaci6 critica de 1’estetica fenomenologica
d’Ingarden, durant els anys 60, tant la semiotica literaria com 1’estetica de la
recepcid 1 Destructuralisme de Praga, hi afegeixen el sentit historic de la
concrecid. L’obra adquireix caracter d’esdeveniment i, per tant, de norma per a la
posteritat, quan es reconeix el seu caracter innovador en relacié amb les normes
estetiques valides fins al primer moment de la seva recepcid. La reconstruccid
historica de les interpretacions (recepcions) d’una obra confereix vida historica a
la seva estructura (I’horitzé o lector implicit), alhora que, 1 aixd és d’allo més
important per a la teoria de la recepciod, permet discernir les funcions que al llarg
de la historia I’activitat estética ha desenvolupat per a tots aquells que gaudeixen
de l’art. En aquest darrer punt, Jauss esta afirmant que una resposta complerta
sobre la funci6 propia de 1’art s’ha de contemplar sine quanon historicament.

Jauss ha exposat els precedents historics del terme recepcio per a tot tipus
de textos 1 ha aplicat una definicié analoga per a I’estética. Ara torna a retrocedir
en el temps per recuperar els seus antecedents historics. La manera d’exposar la
historia no és sempre lineal: a vegades cal avancar per esclarir un terme en general
1 aixi tornar enrere per tal de poder-lo contrastar en altres ambits.

El precedent d’Aristotil per la recepciod catartica de la tragedia en la seva
Poctica, tot 1 haver generat infinitat de comentaris al llarg de la historia, no va ser
suficient per generar un moviment tedric centrat en |’experiéncia estética
receptiva. Tampoc no ho va ser la Kritik der Urteilskraft kantiana, tot 1 que
compren d’una manera molt més amplia aquest fenomen estetic. Tanmateix, a la
I1-lustracié6 comencen a trobar-se testimoniatges d’un nou interés per ’estética de
I’efecte, 1 aixd es deu a I’ascensid de la subjectivitat moderna (burgesa); un

exemple en pot ser la relectura del mite de Pigmalid, que tematitza el

46



comportament de 1’espectador. Amb I’emancipacid de 1’estetica com a disciplina,
que es basa inicialment en una concepcié de I’art com autonom, es reconeix la
importancia de I’experiéncia estética, perd, paradoxalment, se n’exclou tota
finalitat exterior, pragmatica. Al segle XIX, amb I’etapa algida de 1’idealisme
alemany, el desenvolupament de I’experiéncia estética pren camins divergents.
Per una banda, es reconeix el seu efecte social: Schlegel demana al lector una
participacio activa en la creacido o Hegel reconeix que 1’obra només és un objecte
real 1 singular quan és per a un public que la contempla i en gaudeix; per una altra
banda, Goethe negava a la poesia autonoma qualsevol funci6 social.

Amb Heine i, posteriorment, Marx, comencga a desenvolupar-se la idea que
les noves epoques historiques poden llegir coses noves en les obres antigues,
gracies a la seva diferent situacid historica. L’analisi literaria materialista de
I’época seglient trenca amb la historiografia estetica, interpretant la produccio de
les obres des de I’analisi critica de la ideologia (F. Mehring), o també, per contra,
trobant 1’ésser veritable d’una obra en la seva imatge canviant en el judici dels
contemporanis i el de la posteritat (J. Hirsch). En aquesta linia materialista, Walter
Benjamin demana a I’historiador que faci esclatar la continuitat de la historia “per
posar en moviment I’experiencia de la historia que és originaria per a cada
present” (Jauss: 1991, 36), una experiéncia que és també consciencia critica del
present; de manera similar, Benjamin defensa una experieéncia estética de 1’art
passat, que ens permet comprendre millor 1’art contemporani.

“Els testimonis fora d’Alemanya —segons Jauss— sén més aviat modestos
pel que fa a aquest canvi en la historia de les idees” (Jauss, 1991: 33). Només a
partir de Paul Valéry es reconeix a Franca un fort interes en la recepcio. Ja aquest,
amb la celebre senténcia que “mes vers ont les sens qu’on leur préte” va
recongeixer 1’abisme insalvable entre 1’estética de la produccio i1 de la recepcid i va
defensar la segona demanant i1 esbossant una historia de la lectura. La vessant
teorica de Valéry, més valorada a Alemanya que a Franca és represa a la seva
manera per la sociologia de la literatura als anys 30, amb Schiicking, interessat en
la formaci6 social del gust estetic i amb Vaselovsky, que relacionava les imatges
generades per 1’art i les creences socials.

No és, doncs, fins als anys seixanta que a fora d’Alemanya es comencen a

donar les condicions en direcci6 a una teoria de la recepci6. Primer calia que

47



“I’estructuralisme ahistoric, la metafisica de 1’escriptura de les escoles
parisenques 1, finalment, el neomaterialisme del corrent de la critica ideolo-
gica” trenqués amb “aquells paradigmes que havien negat la unitat dialéctica
del text i de la recepcio com a agent historic de la literatura (...) i alhora amb

el substancialisme de la tradicié que es transmet tota sola” (1991: 34-35).

Jaques Derrida a Francga, perdo també Umberto Eco a Italia, giiestionen la
primacia ontologica de I’obra com a lloc de manifestaci6 d’una veritat
preestablerta i 11 donen aquell caracter d’estructura oberta que només el receptor
pot completar. Com a darrer precursor del “paradigma historic-hermeneutic”,
Jauss cita I’obra de Sartre Qu est-ce que la littérature? on, més que en la salvacid
del passat, la pervivencia de la literatura rau en 1’acte creatiu reciproc d’escriptura
1 lectura, un acte lliure de comunicacio en el qual ’home pot apropiar-se el mén 1

canviar-lo.

1.9 La postmodernitat literaria

En D’apartat anterior hem resumit el text de Jauss en que aquest presenta
una historia de les teories literaries amb un sentit concret, a saber 1’aparicio final
de la teoria de la recepcio. El canvi cap al nou paradigma que inclou la
perspectiva del receptor en les teories literaries 1 artistiques no apareix per atzar en
la decada dels 60, quan va ser possible constatar un canvi d’horitzons de la
literatura. Els simptomes d’aquest canvi tamb¢ s’ha de poder constatar en el camp
de la literatura, 1 aixi ho fa Jauss mitjangant I’obra Ficciones de Jorge Luis Borges
1, en especial, el seu conte “Pierre Menard, autor del Quijote”.

En aquesta obra, publicada el 1941, pero redactada en el 39, ’escriptor, a
qui per cert agradava definir-se només com a lector vorag, estableix un doble
nivell de reflexio, el del comentari d’un text fictici del simbolista francés Pierre
Menard, que reflexiona alhora sobre la manera de recuperar el text sobre 1’heroi
manxec per a la modernitat. Menard, ens narra Borges, no intenta una
actualitzacié amb transposicions ingénues als nostres temps —com moltes de les

adaptacions dels classics—, siné amb la reescriptura literal, sense copiar 1’original,

48



de tota I’obra sobre el Quixot. D’aquesta manera, diu Borges, Menard tindria en
compte les identitats del nou i de ’antic, perd trobant la diferéncia al bell mig
d’elles mateixes, car la repeticid paraula per paraula originaria sentits nous tant
per als fragments com per al conjunt de I’obra: “Menard (acaso sin quererlo) ha
enriquecido mediante una técnica nueva el arte detenido y rudimentario de la
lectura: la técnica del anacronismo deliberado y de las atribuciones erroneas”
(Borges, 1944: 55).

El relat de Borges inclou, segons Jauss, caracteristiques importants per a la
literatura 1 1’art posterior. Per una banda, la descoberta que fa Menard (el
personatge 1 escriptor del conte de Borges) de la lectura com a acte anacronic ¢s el
preludi d’una rehabilitacié del lector que trobara en Se una notte d’inverno un
viaggiatore (1979), d’Italo Calvino, un dels maxims exponents. Aquest principi,
en I’ambit teodric, no solament és fonamental en 1’estetica de la recepcid, sind
també, com hem vist, en el Reader Response Criticism, la semiotica, el
desconstructivisme i el projecte d’una historia literaria del lector. A més, el text
del Quixot que Menard reescriu prefigura també la teoria de la intertextualitat o,
com la defineix G. Genette, del palimpsest, terme amb el qual Genette defineix la
preseéncia potencial de textos dins d’un text, els quals determinen el seu caracter
literari. Un altre cop, Borges aporta la més radical metafora postmoderna
d’aquesta idea, la metafora del mon com una gran biblioteca en qué la repeticio en
infinites combinacions de només vint-i-vuit lletres origina tota la seva diversitat.
L’originalitat obligada en 1’art modern és abolida en un moén on tot és repeticid no
ideéntica de quelcom d’anterior.

Aquesta relaciéo amb la historia implica que aquesta ja no forma part d’un
preterit perfet que pot ser reconstruit com a objecte d’estudi, com volia la historia
positivista del XIX, sin6 que forma part de la nostra realitat, ens configura alhora
que nosaltres li donem sentit segons la nostra manera de copsar el moén. La
frontera que separa passat i present queda diluida.

A diferéncia de la modernitat, que és una mirada endavant, una voluntat de
trencament amb la tradicio, la postmodernitat és una recerca en el calaix de sastre
0 “museu imaginari” (expressi6 de Malraux) del passat per recollir-ne lliurement
un material que, en conformant un conglomerat imperfecte i sovint capricios,

guanyara un nou sentit en la nostra mirada.

49



Paral-lelament a com la postmodernitat redefineix els horitzons entre
historia 1 present, entre virtualitat potencial i efectivitat actual, reestructura de nou
les relacions entre realitat i1 ficcid. Aquest seria un tema indispensable en una
investigacié de major envergadura com la tesi que esperem que doni continuitat a
aquest treball de recerca, i en la qual caldria ampliar la investigacid tant de
I’estetica de Jauss —que té capitols sencers dedicats a aquest tema aqui inedits—
com de teories d’abast ontologic. Per aixo, em limitaré a esbossar-lo a través
d’una analisi de la funci6 comunicativa de la ficci6 en la novel-la postmoderna, on
Jauss mobilitza estudis sobre el tema d’Iser i Stierle, i dels quals abans he fet
esment per contextualitzar el tema que ara ens ocupa. Ho faré a partir d’alguns
fragments d’un llarg 1 profund article que va dedicar a 1’obra de Calvino Se una
notte un viaggiatore, el qual s’ha publicat a Espanya en el volum de
Transformaciones de lo moderno (Jauss, 1989c: 223-251).

Aquesta novel-la —la complexitat de la qual no podra trobar aqui espai per
desplegar-se— planteja la funcié de la ficcid en tres nivells que s’interfereixen
entre si: la de superar 1’abisme entre escriptura i lectura, que alhora planteja la
relacio entre mon no escrit i moén escrit; la de fonamentar la interaccid entre autor
1 lector —el qual apareix en les figures de lector que llegeix i lector que ¢€s llegit, 1
la de crear un espai d’escenificacio del si mateix per a 1’altre o els altres.

Mentre Silas, un escriptor “protagonista” en la novel-la, esta escrivint, pot
veure des de la seva finestra una dona que esta llegint. La simultaneitat de llurs
actes el porta a reflexionar sobre una idea: la vertadera novel-la que aquella dona
esta llegint és la que ell, Silas, hauria d’escriure. En aquesta idea absurda, més
desenvolupada en els diaris de Silas, aquest reconeix que la veritat de la ficcio
prové només d’allo altre de I’escriptura, la lectura; reconeix aquell abisme
insalvable entre I’acte d’escriptura i el de la lectura. Mentre que I’acte d’escriptura
manté¢ sempre 1’horitzd obert de la constitucié de ’objecte imaginari, ’acte de
lectura tanca 1’horitz6 en la constitucid de sentit (1989¢c: 227). Com superar aquest
hiatus?, es pregunta Silas; com participar alhora de la constitucié d’un text que
obre un horitzé de multiples sentits 1 alhora constituir-ne un d’ells per a si mateix?
En un homenatge al conte de Borges nomenat més amunt, I’escriptor intenta el

primer experiment: es dedica a copiar les primeres pagines de Crim i castig, per

50



viure simultaniament en la fascinacid de dues dimensions temporals diferents, la
de la lectura i I’escriptura.

Calvino, pero, porta I’experiment borgia més enlla: Silas s’assabenta que
una empresa japonesa ha descobert la formula de les seves novel-les 1 pot produir
nous llibres Silas Flannery de gran nivell. Als primers moments d’ira, succeeixen
els de reconeixement i fins i tot els de complaenca en la representacid “del meu jo
japones imaginant una de les meves histories”. La falsificacid, especialment per a
la figura del narrador, que ja des d’Homer és una persona fingida, lluny de ser una
mascara de la ficcio, n’és la seva ultima encarnacid, “és tant com una veritat
elevada a la segona poténcia”. Més enlla del que va vaticinar W. Benjamin del
valor de la reproducci6 de I’obra d’art, en el caracter de 1’era electronica —
manifestat per alguns personatges del Viaggiattore— la diferéncia entre realitat
autentica i reproduida, entre naturalesa i art, es difuminen. Perd no s’esta referint
només a la perdua del valor d’autenticitat de 1’obra —aquest fet ja el va descriure
Benjamin—, ni tampoc només al fet que la copia sembli millor que I’original, sind
també a I’experiéncia de Silas de la difuminaci6 del seu subjecte d’escriptor en
una possible multiplicitat d’autors. Calvino porta en aquesta i altres situacions, on
el mateix autor del Viaggiattore sembla desapareixer, la proclamada mort del
subjecte per la modernitat. Una mort que €s el comengament, tanmateix, de la
recerca de I’altre (I’altre del lector, en aquest cas) per camins que fins llavors no
s’havien transitat (1989c: 228). Pero no avancem esdeveniments.

Un altre dels problemes que es planteja Calvino en la novel-la és la diatriba
tedrica a que ha arribat, segons Jauss, la filosofia contemporania: la tesi que I’tnic
sentit que ens ¢és accessible és el del llenguatge, perd no 1’existéncia del mon, i la
tesi contraria que el llenguatge no obre cap sentit i el mén en el qual vivim és
inexpressable. El llenguatge €és pensat en ambdos pols d’aquesta oposicid com un
“vel de maia” que encobreix el sentit originari del mén. L’homo sapiens s’ha
convertit en homo legens que ja no pot percebre allo que els seus predecessors,
que no llegien, podien veure i sentir."” El mon de les tres dimensions i dels cinc

sentits ha esdevingut opac pel cobriment de les paraules i dels conceptes 1

1 Aquestes reflexions, les sistematiza Calvino en 1’assaig Mondo non scritto e mondo scritto, a:
New York Review of Books, 1983. Per la meva part, hi afegiria la famosa anécdota i metafora
autobiografica de Sartre, que va dir que des d’infant ja no veia el mdn si no a través dels llibres.

51



s’exigeix a la literatura de retornar-nos la vivéncia pura del mon. La literatura és
I’nica que t¢ el poder de retornar-nos al mon no escrit, quan es concep la ficcio
productivament 1 no mimetica, sempre 1 quan es tracti d’escriure alld que no es
coneix, es tracti de fer accessible a la paraula alld a que fins ara no s’havia accedit
mai. Com es pot, pero, obrir la finestra al mon?

Silas es permet un altre experiment genial, ’escriptura d’una novel-la que
consti tan sols de comencaments de novel-les. Aquest llibre dins un llibre conté
deu comencaments d’histories de geéneres de literatura popular que han de fer que
el seu conjunt “mantingui en tota la seva extensid la potencialitat del
comengament” (Jauss, 1989c: 236) o —i ara és el moment de recordar la teoria de
I’acte de lectura d’Iser— que deixi obert I’horitzé de correlats intencionals perque
ompli I’horitz6 d’expectatives del lector. D’aquesta manera espera Silas obrir
I’horitzé tancat del mén escrit al mén no escrit. L’autor Silas, que, a més,
aconsegueix esvair-se de 1’autoafirmacid classica de l'autor en el seu text
mitjangant els seus texts inacabats, deixa aixi I’espai obert perque entri el lector en
la novel-la.

La participaci6 del lector en el Viaggiattore no es limita a poder imaginar
la continuacié d’aquestes novel-les, ni tampoc a la rellevancia de les seves
expectatives que el narrador confessa tenir en compte. L’apel-lacié al lector
(lettore che legge) s’escenifica des de la primera pagina com a “tu, lector”, pel
qual ens veiem conduits a identificar-nos amb aquest tu, el qual ens portara a la
identificaci6 amb els protagonistes de les deu histories interrompudes. A
continuacio, Calvino porta la idea de Silas encara més enlla, deixant-nos 1’opcid
oberta a identificar-nos amb el narrador, que ja havia desaparegut i que ara ¢és el
lector llegit (lettore che é letto). En un moment de 1’obra, el narrador, que ara es
barreja amb el lector llegit, confessa que escriu 1’obra tenint en compte
I’expectativa del lector (real?), diluint aixi la idea romantica del subjecte creador.
En un probable intent de complir aquesta confessio, el lector llegit tindra una
historia d’amor amb la lectora que inspirava el llibre que volia i mai no podria
escriure Silas.

Es a dir, la relacio establerta al comencament entre el narrador Silas i el
“tu, lector” dona lloc a la dissolucié del primer perque el lector passi a ser, primer,

protagonista de les histories interrompudes i, posteriorment, si ho vol, a prendre el

52



paper del lector llegit. Per aixo, pot dir Jauss que “la ficcid de la relacio jo-tu en la
novel-la en segona persona de Calvino, permet al lector gaudir del plaer de la
lectura, ocupar el lloc buit del jo anonim 1 jugar a desenrotllar nous papers”
(Jauss, 1989c: 239). La multiplicitat del subjecte obre en Calvino —com en Pessoa,
Machado o Nabokov— la multiplicitat d’horitzons del moén no escrit, el mon
virtual que només la literatura pot intentar obrir, jugant, és clar, amb la complicitat
del lector.

Aquesta “barreja” d’identitats és una complexa adaptacid estetica d’un
tipus de génere explotat per la literatura de masses, en una fusi6 de cultura
popular i alta cultura, que ha de ser una de les caracteristiques propies de 1’art
postmodern. Es pot evocar, per exemple, la musica folk, pop(ular) i tota la que
d’aquestes arrels ha sortit, o el mateix Pop Art. I la “barreja” és possible gracies a
un canvi de la recepci6 estética, que utilitza la ficcid com a mitja de comunicacid
per excel-léncia, que “no solament possibilita I’apropiacido mutua dels discursos de
diferents horitzons mundans [cosa que ja feia 1’art anterior], sind també dels
papers de I’ego 1 ’alter en una relaci6 dialogica, i de ’home amb tots els homes”
(Jauss, 1989c: 241). La literatura deixa de ser, doncs, 1’espai d’autoescenificacid
del subjecte en que, per exemple, Rousseau es justificava davant la societat de la
seva ¢poca, passa a ser el lloc on el subjecte de 1’autor i el tu del lector es
dilueixen 1 s’intercanvien els pronoms, com en un didleg on cadascun es posa en
el lloc de I’altre.

L’extensi6 d’aquest principi a ’art postmodern significa per a Jauss
I’extensi6 de I’ambit de la ficcid a una part important de 1’ambit comunicatiu
entre les persones, i aixo vol dir, per tant, a I’ambit de la construccié (simbolica)
de la realitat. Aixi com la modernitat consistia a revelar alld que ¢és fictici de la
realitat a partir de la desfamiliaritzacio del detall, d’objectes extrets de la mateixa
realitat (recordem, per exemple, Apollinaire o els “objectes trobats” de Duchamp),
la postmodernitat vol construir la realitat a través de la ficcid. La influéncia de
I’element d’il-lusio de ’art afecta, per exemple, els formats dels telenoticies o la
comunicacio “virtual” a través d’Internet, paradigmes del nostre “real” contempo-
rani, son fenomens que Jauss probablement deuria tenir en compte quan
reflexionava sobre aquest tema. Per aix0, al final de la seva conferéncia a

Barcelona va poder dir:

53



“El nostre moén s’ha convertit, segurament, en una ficcié en alt grau. Pero
amb la ficcid estética feta servir conscientment com a estudi de la realitat,
aquest mon ens ofereix |’oportunitat d’alliberar-nos productivament i
receptivament, mitjancant les arts, de les tensions de la nostra societat molt
tecnificada” (Jauss, 1991: 40).

Aquesta concepci6 de I’experiéncia estética com a alliberacié productiva i
receptiva de les tensions de la nostra societat sera una de les caracteristiques
principals que retrobarem en 1’analisi de la teoria de I’experiéncia estetica de
Jauss 1 que es portara a terme en el capitol 3. Abans, pero, seria convenient
dedicar un espai especial al dialeg que mantenen I’Estética de la recepcio de Jauss
1 ’hermeneutica de Gadamer. L’exposicid de les semblances i diferéncies entre
Gadamer 1 Jauss no s’ha de veure ara com un requisit académic, ja que també¢ ens
servira per entendre la diferéncia entre una hermencutica preocupada per una serie
de problemes més propis de la modernitat, entre els quals hi ha la pervivéncia del
sentit substancial de la tradicid, i una estetica, la de la recepcio, que afronta com
un dels principals reptes el de correspondre a les expectatives de la seva €poca.

Probablement, aquesta constant mirada al present, compaginada amb un
profund coneixement del passat, és el que fa prendre consciéncia a Jauss dels trets
diferencials de la seva e¢poca. La seva conviccid que la modernitat ja havia quedat
enrere troba molts arguments historics, pero el que és més important és el que el
motiva 1 impulsa sovint en la direcci6 de les seves investigacions. Per aixo, perque
recorrer al paral-lelisme amb la postmodernitat ens ha permes trobar els punts
fonamentals de I’estetica de la recepci6. Amb tot, no puc negar que Jauss m’ha
convencut que a partir dels 60 canvien alguns punts en la nostra mirada sobre el
moén. Ara bé, soc del parer que només els historiadors del futur podran respondre a
la pregunta sobre si la segona meitat del segle XX ha inaugurat una nova epoca o
senzillament ha estat un nou desenvolupament de la modernitat. Si quelcom queda
segur de I’estetica de la recepcid, com també de I’hermenéutica, és que els histo-
riadors del futur, segons les seves expectatives 1 la seva posicid davant la historia,

rebran necessariament una idea de nosaltres diferent a la que tenim avui dia.

54



2. La filosofia de ’estética de la recepcio: I’hermeneutica de Gadamer

2.1. La comprensio: eix central de les ciencies humanes

En el capitol anterior ens hem trobat amb la necessitat de buscar els
fonaments filosofics de la teoria de la recepcid per tal d’obtenir una major
comprensio dels conceptes d’historia, tradicio 1 recepcid que hi subjeu. L’analisi
de I’hermencutica de Gadamer no només ens permetra entendre millor els
precedents filosofics immediats de 1’estetica de la recepcid, també podrem veure
quina son les diferéncies que fan de la critica i de la proposta de Jauss una teoria
més contemporania. A més, la discussio entre Gadamer 1 Jauss inaugura un llarg
debat sobre el problema de 1’obra d’art en tant que representacidé o expressio de
veritats o, d’'una manera més generica, continguts discursius.

La figura de Hans Georg Gadamer en les ciéncies humanes, especialment
en les disciplines d’historia de la literatura 1 1’art, representa un abans i un després,
malgrat haver pres en alguns aspectes una posicid6 moderada, classicista. Enfront
de la pretensid d’universalitat de la ciéncia moderna, Gadamer troba una via
alternativa que expliqui la manera de ser i de procedir especifiques de les ciencies
humanes, les quals des de I’¢época de la Il-lustracié —si no abans— fracassaven
estrepitosament en qualsevol intent d’adaptar els ideals de veritat, d’objectivitat 1
de metodologia propies de les ciéncies de la naturalesa. L’obra més representativa
d’aquest gran projecte és Wahrheit und Methode [1960, Verdad y método]. La
influéncia de Gadamer sobre Jauss, que va rebre ensenyances del primer a
Heidelberg, comenca anys abans de la publicacio d’aquest voluminos llibre
(vegeu la Biografia). Tot 1 aixi, crec que podem prendre aquesta obra com a text
de referéncia, perqu¢ Gadamer hi encabeix un vast conjunt d’investigacions
realitzades en les décades anteriors a la seva publicacid. Una obra tan complexa i
interessant com Wahrheit und Methode no es mereixeria un tractament parcial
com el que aqui avancem, pero €s igualment cert que no podem ara desviar-nos de
la ruta marcada més del justament necessari. Els nostres objectius han de ser
trobar els precedents filosofics immediats a I’Estética de la recepcio, és a dir,
I’hermenéutica que funda Gadamer, i establir-ne un didleg on es manifestin les

diferencies principals.

55



El fonament que Gadamer construeix per a les ciéncies humanes arrela en

el fons d’algunes de les preguntes filosofiques cabdals —“qué és 1’home?”, “que
pot coneixer?—, el plantejament de les quals es fa principalment de la ma de la
renovacid de la filosofia que va portar a terme el seu mestre Martin Heidegger.
Les ciéncies humanes, com el seu mateix nom indica, inclouen I’observador dintre
d’allo observat; qualsevol veritat derivada d’aquestes disciplines implica, segons
Gadamer, una comprensié de ’home, d’un mateix, en una situacié determinada.
La veritat, doncs, com veurem més endavant, no es defineix com Ia
correspondeéncia entre una proposicid i un estat de coses, com en les ciéncies
positives, sind6 com un orientar-se sobre un assumpte, com una comprensié d’un
mateix en una circumstancia, com una comprensié de la propia existéncia (en el
moén). La pregunta per la comprensio en les ciéncies humanes és, doncs, primer de
tot, una pregunta antropologica. Quina és la manera d’estar en el moén propia de
I’home?

Heidegger adapta la teoria gnoseologica de Husserl que I’experiéncia és
I’espai necessari en que es poden donar subjecte i objecte, és el principi o factum
més enlla del qual no es pot trobar un fonament, perque, de fet, és I’experiencia
I’espai de mediaci6 entre subjecte i1 objecte, origen, possibilitat 1 fonament
d’ambdos pols del coneixement. Ni 1’objecte que es coneix és previ al subjecte, tal
com ho consideren les ciencies empiriques; ni el subjecte és previ a I’objecte, tal
com es veu des de la perspectiva de I’¢tica. L’experiéncia té aquest caracter
bipolar, “intencional”, de mediaci6 d’ambdues instancies en que¢ s’acostuma a
dividir el coneixement: observador i observat, subjecte de coneixement i objecte
conegut. El concepte d’intencionalitat de la teoria epistemologica husserliana,
I’aplica Heidegger a I’ontologia, a ’analitica de I’ésser. Apartant-se de la tradicid
metafisica que es pregunta per l’esséncia de I’home considerat com una
substancia aillable i, per tant, susceptible de ser coneguda per si sola, Heidegger
dira que ’home no es pot ja entendre com un subjecte aillat, susceptible de ser
objecte d’estudi, sin6 que la caracteristica fonamental de I’home és estar en

relacié amb les coses, és la seva existéncia mundana. Conclou que el fonament

56



ultim de tot plantejament filosofic és I’existéncia,'* en el sentit d’un estar llancat
en el mon, aquesta peculiar manera humana d’estar ja no tant entre les coses com
una més sind per les coses, tot comprenent-les. La manera propia de 1’home
d’estar en el moén recau precisament en un estar llancat a un horitzo de
significacio, €s a dir, en un transcendir les dades sensibles pures, en un posar-les
en relacié amb un horitzo de significacio (o context o, més general, mon) que els
dona un significat com a objectes ttils, o persones, o institucions, etc.”” El
concepte d’existencia (Da-sein) inclou tant el subjecte que coneix, com I’ens
conegut, com, finalment, I’horitzé6 o mén (€sser, en la seva accepcié més amplia)
en qu¢ ambdos es troben. El concepte d’horitz6 —potser caldria dir-ne “metafora
filosofica”—, explotat de manera inesgotable a partir de Husserl 1 en tota la
fenomenologia, també és un dels punts clau de la teoria de la recepcid, com hem
vist al capitol 1.

La comprensid primaria dels homes, doncs, no es dirigeix a 1’isolament
d’objectes —com fa la ciéncia—; ben al contrari, la manera d’estar en el mon propia
de ’home significa precisament la comprensid de les coses dintre del seu context,
que els dona ara un significat, ara un altre, segons I’horitzé de significaci6 en que
I’home es trobi abocat. L horitz6 de significacidé vol dir que hi ha quelcom de
previ al significat de la cosa per a I’home 1 en virtut del qual el sentit és possible.
Podem dir-ne la preestructura de la comprensi6 o precomprensio. En relaciéo amb
aixo, es pot entendre que, segons 1’horitzé en que es trobi 1’observador, un ens

pugui ser considerat com un conjunt d’atoms determinats amb una estructura i una

' Javier Hernandez-Pacheco comenta molt convincentment que el mot existéncia, en tant que mot
compost de ‘ex-’ (a fora) i ‘estar’ conserva etimologicament el sentit del Dasein heideggeria. Si
Heidegger es va permetre utilitzar un terme de I’alemany quotidia per dotar-lo d’un signficat
profund, per qué no ho han de poder fer també els seus traductors? No sembla necessari optar pels
neologismes de “ser-alli” de Gaos, “estar-alli” d’Agud i Agapito a Verdad y método, o de la
traduccio catalana de “ser-hi”. Javier Hernandez-Pacheco, Corrientes actuales de filosofia, 1996.

"> Max Scheller ja havia aplicat a I’existéncia humana aquesta capacitat inherent de transcendir les
dades sensibles i 1’ara temporal. L’any 1928 pronuncia en una conferéncia: “I’home és 1’etern
Faust, la bestia cupidissima rerum novarum, 1’ésser que no es conforma amb la realitat que
I’envolta, sempre desitjos de trencar les barreres del seu ésser-aixi-aqui-i-ara, aspirant sempre a
transcendir la realitat que el rodeja —inclosa la seva propia realitat personal”. Max Scheller, Die
Stellung des Menschen im Kosmos (1928); traduccio castellana El puesto del hombre en el cosmos,
2000, Alba Editorial, Barcelona.

57



disposicié determinades i, segons una altra, sigui la flor que expressa el sentiment
d’una persona per una altra i, fins 1 tot, sigui el simbol principal en la diada de tot
un poble.

En aquesta tesi rau la transformacio de Heidegger de I’ontologia en
hermeneutica, per la qual 1’acte de comprendre les coses és 1’existencial primer, la
condici6 de possibilitat, de la manera de ser humana. No hi ha cap altra cosa que
la que és compresa. Com ho defineix Gadamer, “comprendre no és un ideal
resignat de 1’experiéncia vital humana en la senectut de I’esperit (...), perd tampoc
un ideal metodic darrer de la filosofia enfront de la ingenuitat d’anar vivint, sind
que per contra ¢és la forma originaria de realitzacid del ser-hi, del ser-en-el-mon”,
de D’existencia (Gadamer; 1960: 324-5). Gadamer es proposa a Wahrheit und
Methode partir d’aquesta idea per desenvolupar-la en I’ambit de les ciéncies
humanes, atés que aquest tipus d’experiencia originaria de I’home els portara la
més profunda fonamentaci6. Per aixo, pero, Gadamer estira més el fil de la
reflexio del seu mestre: si la comprensido €s la comprensié d’allo altri, hi ha
d’haver una manera de ser comuna entre alldo conegut i el coneixedor. Quin és,
doncs, el denominador comu que fa possible la comprensié?

L’home es relaciona necessariament amb les coses (esta projectat en el
mon), no tant segons el suposat significat objectiu que atribueix la ciéncia, sind
sobretot segons allo que poden arribar a ser per a ell, segons la projeccié que
I’home en pot fer amb vista al futur. L’horitzo en qué les coses es presenten
inclou, doncs, les seves potencialitats. Per aix0, congixer les coses que ens
rodeixen, comprendre una situacid, €s guanyar-hi una posicid avantatjosa, &s
establir les relacions entre altres coses o persones, explotar-hi les possibilitats
practiques, desenvolupar-se, en definitiva, en el mon. “La comprensi6 representa
un nou espai de llibertat espiritual”, diu Gadamer comentant aquest punt de
Heidegger (ib, 1960: 326). D’alguna manera, és com si s’estigués referint a
I’expressio popular “saber és poder”; expressid que en alemany es fa evident en la
doble accepcid del verb comprendre (verstehen) que significa també un saber
practic (sie versteht nicht zu fahren, per exemple). La comprensio, per tant, €s
possible perqué ambdds participen d’aquest poder ser, d’aquesta projecciod
temporal cap al futur, la qual no es pot constituir sense la corresponent

procedencia temporal comuna. Perque en tota comprensio de possibilitat futura hi

58



juga un paper essencial la comprensié d’alld que 1’objecte 1 la persona han estat.
Parlem de la seva historicitat, de la temporalitat propia de les coses i de I’home,
que fa possible aquest estar projectat comprensiu en el mon, aquesta existéncia
projectada cap al futur. Concebre la historicitat com a condicié de la comprensio
permet a Heidegger anomenar-la precomprensidé. En tant que I’horitzé comu
originari del coneixedor i del conegut és el passat i el futur, pot dir Heidegger que
I’ésser ¢és, en la seva accepcio originaria, temps.

La historicitat és el segon existencial originari de la comprensié humana
que Gadamer recull de Heidegger per fonamentar la seva hermenéutica. Si a
aquest li interessa més el caracter de projeccid cap al futur per fonamentar la seva
ontologia hermencutica, a Gadamer li interessa més la conseqiliencia que en tota
temporalitat hi ha implicat també el passat. I és precisament la comuna historicitat
de I’objecte 1 del subjecte en la comprensié el fonament que necessita per a
I’experiencia hermencutica, 1’experiencia propia de les ciéncies humanes. Si la
historia, 1’art, la filologia, etc., estudien el passat, no és facil pensar en uns
fonaments més solids que la participacio del passat en la comprensio general de
I’home. El tercer pilar d’aquesta fonamentacio, el llenguatge, la concepcid del
qual es remunta també a Heidegger, el desenvolupa Gadamer sense reconcixer
amb prou feines les seves heréncies (vegeu III part, especialment capitol 12 de
Wahrheit und Methode). Malgrat la seva importancia cabdal en I’hermenéutica de
Gadamer (com en tota la filosofia del segle XX), no podra ser objecte directe
d’analisi en aquest treball, atés que no €s un tema sobre el qual Jauss hagi escrit
res de nou.'® Continuem ara analitzant com Gadamer recull i desenvolupa les
nocions fins ara explicades a les ciéncies humanes.

En I’ambit antropologic, el coneixement de les coses és possible gracies a
la precomprensidé o horitz6 de significacié que envolta homes i1 objectes. En
I’ambit concret de les ciéncies humanes, la cosa o objecte €s principalment un text
o una obra d’art; I’horitzd de significacid és la tradicid, que configura una

., . .. . . < - 17
precomprensié en forma de prejudicis, atenent el seu sentit etimologic. * Sense

'® Aquesta opinié només 1’he pogut extreure pel que fa al conjunt de la seva obra traduida al
castella i al catala. Es d’esperar que algun dia pugui ser contrastada en les obres completes.

'" La historia d’aquest concepte mostra la seva depreciacio des de la Il-lustracio, época que va
elevar a condici6 fonamental del coneixement la superacio de tot prejudici (Gadamer; 1960: 338-
344). “El prejudici basic de la Il-lustracio és el prejudici contra tot prejudici” (ib: 337).

59



una nocié o un minim coneixement (encara que siguin incomplets) de la llengua i
del context de I’obra, la comprensioé no pot ni tan sols intentar-se. Pero el que és
evident en I’ambit extern del text, també ho és pel que fa al seu contingut. En tota
comprensio de sentit, I’intérpret hi anticipa un sentit sobre el tot. A mesura que
I’intérpret llegeix, modifica aquesta expectativa en consonancia amb el sentit que
se li fa present. Fins i tot, és ben habitual que convisquin interpretacions diferents
o incompatibles fins que pot establir-se la univocitat del sentit. Aquestes
anticipacions de sentit, la majoria de les quals no es fan conscients, sén opinions
prévies que aniran sent contrastades al llarg de la lectura. Només avangant en la
lectura, 1 segons la predisposicio del lector a canviar-les, sera possible que aquest
es deixi impregnar per les noves idees que el text conté. El més important d’aixo,
doncs, és que en tota comprensio hi ha una serie de pre-judicis (opinions previes
al judici, encara no falses ni correctes), els quals no solament anticipen un sentit,
sind que principalment fan possible tota comprensio. Tot seguit, aquesta
anticipacio del significat general d’una cosa o I’expectativa de sentit es veura
corregida per I’observacidé empirica. Aquest nou sentit funcionara novament com
una anticipacié que permetra noves observacions, un nou aprofundiment empiric
en l’objecte. Aquesta continua anticipacions del sentit 1 aprofundiments en
I’observacio de les parts constituiexen un procé€s cognitiu circular. La circularitat
de la comprensié humana, descoberta per Heidegger, és aplicada per Gadamer
especialment com a principi basic de la comprensié en les ciéncies humanes, i
I’haurem de tenir present en la resta del capitol.

Un cercle que no s’ha de pensar com un cercle vicids, sind positivament,
com una condicid necessaria, repetim-ho, de la comprensioé (ib, 1960: 331-338).
De fet, com hem vist en el capitol I, I’Estetica de la recepcid assumeix la validesa
d’aquesta dialéctica entre expectatives 1 configuraci6 de sentit. També hem
estudiat al capitol 1.4 que, per Iser, les expectatives de sentit que el lector projecta
sobre un text formen part de qualsevol procés de lectura. Analogament, per a
Jauss, les expectatives socials —el conjunt de coneixements i creences que formen
part d’'una comunitat— determinen positivament o negativa la produccioé d’un text i
la seva posterior recepcio. Per tant, per a I’Estética de la recepcio, 1’analisi de les

expectatives €s la porta d’entrada per a una comprensio correcta del text.

60



Ara bé, hem de tenir en compte que, entre els prejudicis, n’hi ha
d’intersubjectius —el conjunt del saber social—, n’hi de subjectius —les experiencies
que el subjecte ha adquirit biograficament— 1 n’hi ha que simplement son
ocurreéncies ocasionals. El problema, doncs, rau en com ¢€s possible arribar a una
comprensio correcta de la cosa, del text antic —com interessa a les ciéncies
humanes—, si tenim en compte que en la comprensio hi poden participar tant les
opinions falses com els prejudicis correctes. Com es pot arribar a discernir quin
prejudici és una anticipacié coherent amb el text i quin és només una ocurréncia
propia de la nostra situacid personal i subjectiva? Hi ha algun metode segur que
permeti neutralitzar els prejudicis que afecten la posicié de 1’observador?

Mentre que I’Estética de la recepcid estableix un métode per tal d’evitar
que tals opinions subjectives afectin el procés de construccio del sentit d’un text,
una metodologia que després s’ha aplicat a altres disciplines de les humanitats,
Gadamer nega la possibilitat d’establir un metodologia general per a les ciéncies
humanes. Si la comprensié humana general participa d’allo que I’intérpret pensa i
creu —alld que és com a ésser huma—, com hi ha d’haver un métode valid per a
tothom en qualsevol situacio? I si la comprensié humana general és la que s’activa
també en la comprensio de les ciencies humanes, com ha de ser possible trobar un
metode? El plantejament detallat d’aquestes qiiestions ens ocupara la resta del
capitol.

Si bé Gadamer argumenta que no es dona aquesta possibilitat, que cap
metode no és possible en una comprensid que inclou I’intérpret, no ha de ser,
pero, impossible dotar-se d’una comprensiod critica. Aquesta comprensid haura de
neutralitzar ’efecte dels prejudicis en la interpretacid. Altre cop, la circularitat
hermencutica rodeja el problema. Perque, per tal que un prejudici deixi d’actuar
com a tal, per tal que deixi d’exercir la seva for¢a des de I’ombra, aquest ha de
sortir a la llum, és a dir, ha de fer-se conscient. Ara be, per a fer explicit un
prejudici, cal destacar-lo d’alld que D’activa perdo que alhora el fa passar
desapercebut, a saber, I’acte de construccid del sentit, la lectura del text. Aixo vol
dir que els prejudicis només es poden manifestar en 1’acte de lectura d’un text de
la tradicid, un acte en el qual precisament la tradicié i els prejudicis sobre aquesta
estan influint. Seguir donant voltes al cercle hermeneutic permet a Gadamer

descobrir que aquest problema no és cap obstacle insalvable.

61



Si seguim el que hem anat dient la tradici6 és I’horitzé comu de lector i
text: “Ens trobem sempre en tradicions, i aquest nostre estar dintre d’elles no ¢és
un comportament objectivador que pensi com a estrany o ali¢ el que diu la
tradicio; aquesta és sempre quelcom propi, exemplar o avorrible, és un
recongixer-se (...)” (Gadamer; 1960: 350). Es a dir, la continua lectura dels textos
classics al llarg de la historia genera una tradicid de comprensid, que és la que
genera els prejudicis culturals de I’intérpret en el moment d’interessar-se per un
text, en el moment de dirigir-se a un text. La lectura d’un text suposa, doncs,
trobar-hi en ell els prejudicis, les idees prévies que la tradicié ha generat en la
consciencia de D'intérpret. La lectura de la tradicid ens permet poder veure
representats els nostres prejudicis, alldo que ens determina. Aixo ens permet fer

explicita la posicio en la qual la historia ens ha situat.

“En realitat, no és la historia que ens pertany, siné que som nosaltres que hi
pertanyem. Molt abans que nosaltres ens comprenguem a nosaltres mateixos
en la reflexio, ens estem comprenent ja d’una manera autoevident en la
familia, la societat i I’estat en qué vivim. La lent de la subjectivitat és un
mirall deformant. L’autoreflexié de 1’individu no és més que una espurna en
el corrent tancat de la vida historica. Per aixo els prejudicis d’un individu
son, molt més que els seus judicis, la realitat historica del seu ésser”
(Gadamer; 1960: 344).

Els prejudicis son la determinacid de la tradicid que aquesta incorpora en
el subjecte. Allo que I’interpret t€ en comt amb el text, a saber, la pertinenca a
una mateixa tradicid, fan possible la comprensié del text i, en general, de la
tradicié mateixa. Per aix0 és erroni situar-se fora de la influéncia de la tradicid si
alhora ens hi volem comprendre. La consciéncia que interpreta un text de la
historia no ho fa des d’un posicionament ahistoric, ho fa com un moment a afegir
a aquesta historia. L’intérpret actual és una instancia de mediaci6é que fa possible
el desenvolupament de la tradici6.

62



2.2. La consciéncia dels efectes de la historia, la interpretacio i

I’aplicacio

Tant text com intérpret pertanyen a la tradicio, la uqal configura una
historicitat comuna que permet la mitua comprensio. Ara bé, si és ella la que ens
transmet els valors de la comprensio, sembla hauriem d’interpretar la tradicid
sempre de la mateixa manera. De fet, no €s estrany trobar esdeveniments en que
s’intenta recuperar punt per punt actes, rituals o festivitats folkloriques. Com si el
seu sentit no hagués variat al llarg del temps 1 d’aquesta manera hom es retrobés
amb la viva imatge de les arrels propies d’aquella tradici6. Aquesta és la
comprensio caracteristica de la historia positivista del XIX 1 de molts sectors
conservadors o “puristes” d’avui dia. Tanmateix, tenim proves historiques per
pensar que és més aviat el contrari, que el sentit d’un text antic canvia al llarg del
temps. Pero, per que és aixi?

La critica de Gadamer es basa en 1’analisi de la consciéncia historica, la
qual, com ja s’ha indicat pel que fa a la comprensid general en les ciencies
humanes, no pot objectivar la tradicié que li interessa coneixer sense incloure la
seva propia situacio. Per aixo, és impossible reconstruir el significat d’una obra en
el seu moment d’aparicio; tot 1 aix0, Gadamer no vol renunciar a la possibilitat de
comprendre el seu sentit original, a diferéncia del que manté 1’estética de la
recepcid, com veurem de seguida.

Per entendre com Gadamer defensa la possibilitat de la comprensié d’un
text que, per una banda, mantingui el sentit original 1, per Ialtra, hi afegeixi la
situacio nova 1 diferent de D’inteérpret, haurem d’analitzar la concepcid de la
historia de Hegel. La concepci6 hegeliana de la tradici6 és for¢a més sofisticada;
de fet, potser, la més sofisticada, (no hi ha hagut una ment amb major capacitat
especulativa, deia a classe el professor Pere Lluis Font). Intentaré resumir-la
tenint en compte especialment I’explicacio que en fa Gadamer a Wahrheit und
Methode. Hegel s’oposa a la idea d’una tradicié invariable argumentant que tota
comprensio d’allo diferent —com ho és la tradicio— esta mediada pel moment
actual de ’esperit que la llegeix. Ara bé, en Hegel hi ha un moment en que
I’esperit assoleix la comprensié total, que vol dir reconéixer-se a si mateix coma

efecte del transcurs de tota la historia. Per aix0, en la comprensio total de I’esperit

63



—I’autocomprensié—, aquest supera tota alteritat. En aquest sentit, Hegel pot
concloure que l’autocomprensid total de I’esperit en la filosofia inclou la
superacid de la historia 1 de les institucions actuals com a quelcom de diferent a la
subjectivitat (Gadamer; 1960: 222). L’esperit absolut hegelia comprehen 1’esperit
objectiu 1 subjectiu. L’esperit subjectiu, de la mateixa manera, reconeix en la
historia el cami de 1’esperit cap a la consciéncia de si mateix, reconeix mitjancant
la formacid o educacié cultural (Bildung) a si mateix en allo altre del present, €s a
dir, les institucions contemporanies. Aquestes instituicions, I’esperit subjectiu
cultivat les considera com a cristal-litzacions objectives, socials, de 1’esperit
absolut. En conclusid, el reconeixement de 1’esperit subjectiu en 1’alteritat, la
historia (passat) 1 les institucions (present), condueix al coneixement de 1’esperit
absolut, al coneixement absolut i conceptual de la realitat que només la filosofia
pot acomplir (ib: 417). En altres paraules, el maxim coneixement que pot assolir
I’esperit €s la comprensid (superacio) d’allo objectiu, allo altre (passat i present)
mitjangant les mateixes categories logiques (filosofia) amb qué es coneix a si
mateix.

Gadamer manté contra Hegel que, el fet que es pugui coneixer el sentit
originari d’una tradici6é no vol dir que el seu sentit absolut pugui ser conegut per
una consciéncia finita. Per una banda, perqué qualsevol interpretacio €s un
moment més de la tradicid: el subjecte forma part del procés temporal que és la
tradici6 en el qual aquesta s’interpreta a si mateixa. “Comprendre s’ha de pensar
menys com una accid de la subjectivitat que com un desplacar-se un mateix cap a
un esdevenir de la tradicid, en el qual el passat i el present es troben en una
continua mediacio” (ib: 360). Per I’altra, perque aquest formar part de la tradicio,
la impossibilitat de tenir-la al davant com un objecte finit, fa que el coneixement
absolut sobre ella no pugui acabar-se mai. Per aixo, tampoc no és possible la
comprensio total d’un mateix ni de la situacid de I'intérpret o dels prejudicis que
el determinen en la comprensié: “un es troba sempre en una situacid la
il-luminaci6 de la qual és una tasca que mai no pot assolir-se totalment. (...) Ser
historic vol dir no esgotar-se mai en el comprendre’s” (ibid.: 372). Allo que
I’intérpret t¢ en comu amb la tradicid, a saber, els prejudicis que aquesta li
transfereix, fan possible la comprensid, perd alhora posa limits al seu

coneixement. Ser conscient d’aquest doble joc, a saber, ser producte de la historia

64



1 con¢ixer-se com a tal, ser conscients dels limits que la propia historicitat imposa
al coneixement és el que Gadamer anomena prendre consciéncia dels efectes de la
historia sobre un mateix, tenir consciencia de la historia efectual o de la influencia
de la historia'® (ib: 16; i també 370 ss.). La historia efectual “determina per
avangat allo que ens semblara qiiestionable 1 objecte d’investigacid, i normalment
oblidem la meitat d’allo que és real, més encara, oblidem tota la veritat d’aquest
fenomen cada vegada que prenem el fenomen immediat com a tota la veritat”
(Gadamer: 371). Ara podem recongixer la influéncia sobre Jauss del concepte
d’historia dels efectes, que ell adapta com a historia de la recepcio. Més endavant
veurem quines son les importants conseqiliencies per a una teoria que utilitzi la
noci6 d’efecte i per a una altra que es basa en la recepcio d’una obra.

Per a Gadamer, ser conscients de la historia dels efectes significa per a
I’hermencutica poder valorar el fenomen historic (o text) en una major
comprensio de la seva realitat, 1 que una lectura ingénua no pot assolir. Com que
la comprensié immediata —o ingénua— d’un fenomen historic no és conscient de la
seva propia situacidé hermenéutica 1 historica, es troba directament sota els efectes
—en la consciéncia de I'interpret, en forma de prejudicis— que aquest fenomen ha
tingut en la historia 1, per tant, no pot valorar-lo en el seu sentit originari. Prendre
consciencia dels efectes de la historia sobre nosaltres €s el primer pas cap a una
lectura critica d’aquesta.

La qliestio és complexa i val la pena aturar-s’hi. Ara resulta que no
solament son les ocurrencies personals les que m’amaguen el sentit original d’un
text, sind que son precisament els efectes que aquest text té al llarg de la historia
els que I’oculten. Perd no hi ha aqui una contradicci6? Com és possible que les
interpretacions d’aquest text al llarg de la historia —i sumant-hi els efectes
d’aquestes interpretacions en la vida social de cada epoca— siguin la precondicid
per a la comprensi6 del passat 1 alhora allo que també me’l pot fer malinterpretar?

Com ¢és possible que alld que em permet salvar la distancia historica amb allo

'S En alemany, Wirkungsgeschichte. Amb tot, una critica definitiva a la teoria de Hegel sobre
I’autoconeixement de 1’esperit en I’alteritat (també de la historia), és a dir, sobre si el subjecte
podria assolir el coneixement total de la tradicid en un acte absolut de reflexid no la portara
Gadamer fins al capitol 11, dedicat a I’experiéncia propiament hermenéutica, titulat “Analisi de la
conscieéncia de la historia efectual. El Concepte de I’experiéncia i I’experiéncia hermenéutica”.
Resumir-ne el contingut, perd, esta més enlla dels nostres objectius.

65



antic sigui el que m’“oculta el sentit originari del text” o “fa que oblidem la meitat
de la realitat d’un text”? Cal entendre que els prejudicis son el resultat de les
interpretacions que s’han fet al llarg de la historia sobre un text. Aquestes
interpretacions incloien la posicié de I’intérpret, el qual aplicava —d’aquest terme
en parlarem d’aqui a uns moments— alldo que el text i deia a la seva situacio
personal 1 social. La situacid d’un col-lectiu que llegeix el text d’'una manera
determinada es veu influenciada per aquesta lectura, creant aixi un valor de
lectura que es transmet a la segiient generacid, la qual el modifica aplicant-lo a la
seva situacid concreta, i etc. Per aixd, com més temps passa, diu Gadamer, més
transformacions ha patit el sentit d’un text. La tasca d’una comprensio critica sera
primer de tot prendre consciéncia d’aquest procés per neutralitzar-lo i recuperar la
veritat que originariament el text expressava.

Ser conscients dels efectes que té la historia sobre nosaltres ens mena a no
precipitar la interpretacio, a determinar el maxim possible la situacid en que ens
trobem 1, aixi, enfrontar-nos amb el text amb menys prejudicis i amb una
valoracio més adient a la veritat que ell ens pot dir. Ser conscients de la influéncia
que la historia té sobre la nostra mirada quan volem comprendre un text és el
primer pas cap a una comprensio critica del sentit originari d’un text. Pero no pot
ser I’Unic pas; analitzem els altres dos moments en que s’estructura.

Perd aix0 només pot fer-se si s’estda predisposat a adquirir noves
experiéncies, a no trobar en la tradici6 allo que ja som. Es a dir, s’ha de voler
considerar la tradicié com a alteritat, com a quelcom que mai no pot ser totalment
equiparat a nosaltres i, per tant, com a algi que ens pot explicar alguna cosa
desconeguda (la critica al coneixement absolut de la historia demostra aquesta
possibilitat). La conscieéncia de la historia efectual ha de portar aquesta obertura
en tant que reconeix les propies expectatives de lectura (prejudicis) com ’efecte
que les interpretacions al llarg de la historia tenen sobre ell. La consciencia de la
historia efectual s’adona que el sentit d’un text ha experimentat transformacions al
llarg de la historia 1, per tant, reconeix el text com a resguard d’un sentit diferent,
el sentit originari.

Aquest estar obert, la predisposicié a llegir un sentit diferent del que ja
coneixem pels efectes de la historia sobre nosaltres, precedeix el segon moment,

que es caracteritza com I’intent de desplagar-se a la posicié de ’interlocutor, és a

66



dir, a guanyar I’horitz6 historic del text. Aix0d no significa aparéixer en un altre
horitz6 completament diferent del nostre, ni desplagar-se a altres mons estranys.
Desplagar-se a 1’horitzo historic no pot ser mai, com ja hem dit, la reconstruccid
total de I’entorn (o context) historic del text. “L’horitzo es desplaga al pas de qui
es mou” (ib: 375) i desplagar-se a un altre horitz6 representa, per tant, més aviat
un ampliar el propi horitzé de I’intérpret amb el del text. Es en aquest sentit que
Gadamer parla de fusi6 de presumptes (ib: 377) horitzons, atés que hom no
fusiona el propi horitzd6 amb un altre sindé que amplia els limits de la propia visio
amb D’experiéncia que ens proporciona la comprensio de 1’altre. El fet de guanyar
un horitzd no significa obtenir amb un coneixement objectiu i sense vinculacio
amb nosaltres, ans al contrari, permet “aprendre a veure més enlla d’allo proper 1
del molt proper, no pas desatenent-los, sind precisament veure’ls millor integrant-
los en un tot més gran i en patrons més correctes” (ib: 375). Aixi doncs, encara
que parlem de I’horitz6 del text, per una banda i, per I’altra, del nostre, no
existeixen dos horitzons realment diferents, atés que ambddés comparteixen
aspectes comuns d’un de més ampli, que és la tradicid a la qual pertanyen. Només
parlarem d’horitzons diferents quan una consciéncia hermenéutica, que és critica
de la seva posicid, vol evitar la comprensio ingénua d’un text. Llavors, diu
Gadamer, cal explicitament “destacar I’horitzé de la tradicid respecte del propi de
la consciéncia historica” (ib: 377). Aquesta és la segona tasca de la consciéncia de
la historia efectual per a una comprensié critica. També €és una de les principals
tasques de ’hermeneutica de la recepcio de Jauss, com s’ha mostrat al capitol 1,
especialment amb I’exemple de Dl’article “Racines und Goethes Iphigenie”. En
aquest exemple hem intentat resumir 1’aplicacié del metode jaussia pel que fa a la
recepciod d’una obra, és a dir, la interpretacid correcta de la seva estructura basica
de sentit per tal de poder-lo aplicar a la situaci6 actual.

Ja la filologia antiga havia pres consciencia de 1’estranyament que patien
els textos antics 1 de la necessitat d’establir-ne una interpretacioé fora d’equivocs.
Tot 1 que amb una perspectiva molt menys conscient de la propia historicitat, la
filologia antiga definia —com hem vist en la prehistoria de ’estctica de la
recepcio— la interpretacié gramatical com la reconstruccié del sentit originari del
text; només llavors procedia a la interpretacio al-legorica, que permetia 1’aplicacid

del text a la situacio dels lectors contemporanis. El concepte d’aplicacié va quedar

67



arraconat a partir del segle XVIII amb el pressuposit que el sentit originari només
podia con¢ixer-se si I’observador es distanciava del seu objecte, a la manera del
metode cientific. Va sorgir la historia de la literatura positivista, que va defensar
I’ideal de la unitat de les literatures nacionals (a la qual Jauss ofereix una
alternativa, com s’ha explicat en el capitol 1.1 i ss.). El pressuposit de tot métode
cientific per a les ciéncies humanes, pero, ja ha estat imputat per I’analisi de
I’estructura de la comprensio, la qual ha mostrat que text i lector es troben en el
mateix horitzé de significacid 1 que, per aixo, el que aquell pugui dir només
s’entendra com a quelcom que pot afectar la situacidé de I’intérpret. Per arribar a
una correcta comprensid, doncs, Gadamer defensa que cal diferenciar 1’horitzo de
I’observador de I’horitz6 historic del text, per a després poder fer una fusid
controlada dels dos horitzons. El segon moment de la interpretacido ’hem descrit
com el de guanyar I’horitzo historic. Per acomplir el tercer moment de la
comprensio, el de la fusidé d’horitzons, cal aplicar el sentit historic a ’actual
situacid de D’intérpret. Cal aplicar allo que el text diu a la propia situacio vital. La
qiiestié que es planteja Gadamer ¢és si la interpretacid que busca el sentit originari
pot diferir d’una interpretacié que busqui aplicacio.

Per aix0 Gadamer recupera el concepte d’aplicacié de I’hermencutica
juridica 1 teologica. Aquestes no conceben en un acte separat la comprensié d’un
text 1 la seva aplicacio: aplicacido d’un text (llei juridica i biblica) a una situacid
legal concreta o a la situacid dels fidels. Seria equivocat afirmar que la
comprensio del sentit d’una llei per a I’historiador del dret és diferent de la que en
té el jurista. I igualment el sentit de les Escriptures no pot ser diferent per a un
tedleg que en una predicaci6 davant els fidels. En un gir aristotélic molt
interessant, Gadamer defineix la comprensié d’un text classic com 1’aplicacio a
una situacid concreta d’un coneixement general sobre les coses; 1 €s que en un
sentit analeg fonamentava Aristotil la seva etica: la virtut reflexiva (phronesis)
consisteix a saber aplicar a cada situacid el saber moral, aquell saber viure
correctament en general, un saber que no existeix com a llei independent (com la
idea platonica del Bé), sind que només es coneix en la seva aplicacio. Es en aquest
sentit que Gadamer pot dir que I’intérpret “esta obligat a relacionar el text amb
aquesta [la seva] situacio, si és que vol entendre alguna cosa en ell” (ib: 396), pero

aixo no vol dir que I’aplicacid sigui un tercer moment separat de la comprensio

68



historica (o també interpretacid cognitiva), sind que ella mateixa guia la
interpretacid. Perqueé, com hem dit més amunt, la situacio del lector és la que
I’orienta cap a un text i en una direccié comprensiva concreta. El contingut d’un
text ja no és quelcom que només interessi en el seu aspecte de document del
passat; ara es pot arribar a una comprensié critica d’un text que alhora té a veure
amb nosaltres, que parla d’un assumpte que ens importa i sobre el qual nosaltres
I’hem interrogat. Ens ha obert I’horitz6 cap a una ampliacio de I’experiéncia, cap
a una comprensié de nosaltres 1 del nostre estar en el mon. Per aixo, cada
interpretacié ha de diferir en algun aspecte; el moment de 1’aplicacié afegeix un
caracter —si bé, en Gadamer, no gaire accentuat— de produccié de significat, 1 no
solament de reproduccid.

Gadamer vol retrobar en un acte unitari, la resposta que el text
originariament aportava a una situacio i I’aplicaci6é d’aquesta resposta a la situacio
o pregunta de I’intérpret actual. Amb la diferéncia que, en tancar aquest cercle, ara
diu Gadamer que s’ha fet com una fusi6 controlada d’horitzons, de tal manera que
se superi “expressament i conscient la distancia en el temps que separa I’intérpret

del text, i alhora I’alienacid de sentit que el text havia experimentat” (ib: 383).

2.3. La impossibilitat d’una metodologia: el concepte del classic

Gadamer guanya aixi per a la seva teoria hermenéutica una de les funcions
socials de la literatura, de les arts, de la historia 1 de qualsevol disciplina de les
ciéncies humanes, en el sentit que la comprensié d’un text no pot assolir-se
correctament sense tenir en compte el caracter d’accés a una veritat, fins al
moment desconeguda, que la tradicié comunica directament al seu interlocutor, és
a dir, al seu interpret. I, amb 1’aplicaci6 d’aquesta veritat a la situacido de cada
interpret, creu tancar Gadamer la possibilitat d’una hermeneutica metodica valida
per a qualsevol moment o perspectiva. “Les nostres consideracions no ens
permeten dividir el plantejament hermeneutic en la subjectivitat de 1’inteérpret 1
I’objectivitat del sentit que es tracta de comprendre ” (ib: 382). Precisament, en el
“punt mig entre I’objectivitat de la distancia historica i la pertineng¢a a una tradicio

troba 1’hermenéutica el seu vertader topos” (ib: 365); és el lloc d’una comprensio

69



correcta pero ametodica. Una comprensio que es pretén a si mateixa correcta en el
desenvolupament explicit dels tres moments o condicions basiques de que es
compon (i €s que fins 1 tot en el joc de la triada, Gadamer sap correspondre a la
tradicio). “Perd aquestes condicions no son totes del tipus de procediments o
metodes, ni el que compren podria posar-les per si mateix en aplicacid; aquestes
condicions han d’estar donades” (ib: 365)."

Ara bé, en aquesta analitica de la comprensid, “en aquest intent de
descriure el que hi ha” (ib: 606), no queda clar encara com és possible diferenciar
entre interpretacions correctes 1 falses 1 aquesta distinci6 no la voldria negar mai
Gadamer —com tampoc Jauss. A Gadamer, doncs, desprotegint la seva
hermeneutica de tota possibilitat d’armar-se amb una metodologia, 1 evitant també
la mediacio total per la historia de la veritat que ens transmeten els textos de la
tradicid, només li queda una sortida per trobar una instancia de control que
reuneixi en ella mateixa I’aspecte normatiu 1 I’aspecte historic. Aquesta instancia,
diu, no pot ser una altra que la categoria de “classic”. L’aspecte normatiu es
reconeix en l’accepcid d’estil classic, que, malgrat les variacions formals que
historiadors, poetes i filosofs hi han inclos, ha esdevingut esquema de referéncia,
norma a partir de la qual amb posterioritat s’han definit els nous estils artistics.

o n e N 2
L’aspecte historic d’“el classic”,”

construit per una consciencia historicista,
concreta el breu lapse de temps en el qual es van desenvolupar les expressions
artistiques més perfectes a aquelles normes estilistiques, “els punts culminants en
la historia dels generes literaris” (ib: 358) propis d’una €poca, també anomenada
classica, rad per la qual el concepte historic fusiona el concepte d’una €época amb

el d’un estil. En aquesta indestriable doble accepcid, llavors, és possible estendre

' Aquesta mena de declaracions van serntir-se com una provoacacié. El “Proleg” a la segona
edicio 1 I’“Epileg”, escrit per a la tercera edicid, volen relativitzar aquest posicionament. En
ambdos textos es redunda en la idea que el plantejament del 1libre respon sobretot a la pregunta —
de tall kantia— de “com és possible la comprensioé en general?”. De la mateixa manera que Kant,
diu Gadamer, va escriure la Critica de la rad pura sense intencioé de prescriure a les ciéncies com
havien de plantejar-se la seva metodologia, ell fa el mateix per a les ciéncies humanes (Gadamer,
1960: 11-12, “Proleg”). De I’“Epileg”, vegeu, per exemple: “el meu llibre planteja la qiiestié de la
possibilitat de les ciéncies de 1’esperit (que de cap manera significa com haurien de ser en
realitat!)”. Malgrat aquestes correccions conciliadores, el cos del text estd massa farcit de
comentaris antimetodologics dirigits especificament als estudis humanistics.

% Intentem traduir aixi Das Klassische, potser més clar en castella amb “lo clasico”.

70



el seu Gs com a expressid universal per als moments de maxima esplendor en les
diferents cultures, que alhora reconeixen com a “nou humanisme” el seu lligam
amb el primer 1 més antic. Amb algun exemple quedara més clar. Els models
classics llatins 1 posteriorment el Renaixement o el classicisme alemany no
solament es reconeixien com a moviments humanistes en la seva relacid
d’imitaci6 o diferéncia del model grec, sind que posteriorment se’ls ha reconegut
com a moment historic d’esplendor dintre de la seva ¢poca. El classic €s molt més
que una referéncia a €poques historiques o a estils formals: €s una categoria a
partir de la qual comprenem la tradicio, és un esquema de referéncia. En aquest
context entén Gadamer el classic com allo sempre involucrat en la historia pero
alhora instancia llunyana 1 inabastable, com allo “passat inassequible i tanmateix
alhora present” (ib: 357) en tot esdeveniment historic. El classic es conserva al
llarg del temps com a quelcom que encara viu, com a instancia influent en el
I’esdevenir de la tradicio. No ha de superar la distancia historica perque ell
mateix, en paraules de Hegel “se significa 1 s’interpreta a si mateix”, ell mateix
produeix la mediacidé de la consciéncia historica cap al passat. “En el fons, el
classic no és realment un concepte descriptiu en poder d’una consciencia historica
objectivadora; €s una realitat historica a la qual segueix pertanyent i estant
sotmesa la conscieéncia historica mateixa” (ib: 357). I en tant que ¢s allo de
permanent en I’esdevenir historic 1 forma part de nosaltres mateixos, el classic €és
la condicid perque el text classic ens parli a nosaltres, no com a document historic,
siné com a quelcom que treu a la llum una veritat sobre nosaltres. El classic “fa

possible I’existéncia de quelcom que és veritat” (ib: 356).

2.4. El concepte de veritat i la dificultat d’una critica historica

Una analisi del concepte de veritat gadameria ultrapassa plenament 1’espai
que aqui podriem dedicar-li —seria millor dedicar-li tot un treball de recerca—;
potser podem afinar, perd, una breu aproximacio, util per a aquest treball. Crec
que es malentén Gadamer si es vol aplicar el concepte de veritat a la interpretacid
d’una obra, com si es volgués dir que el que aquella interpretacid ha entés és

vertader o fals. D’aquesta manera, seria possible la reduccié de la seva concepcid

71



sobre la veritat a un concepte proposicional, és a dir, a una proposicid que es
correspon amb un estat de coses o amb un sentit univoc del text. Pero d’aquest
concepte vol distanciar-se sovint Gadamer, sobretot en situar-se al marge del
concepte de veritat propi de les ciéncies empiriques, la veritat com a
correspondéncia objectiva (ib: 543). La veritat sorgeix a través d’un dialeg (entre
d’altres, ib: 446) amb la tradicid, és una activitat que comporta un previ estar
d’acord respecte d’alguns referents i un posar-se d’acord sobre coses més
concretes. Per aixo parla Gadamer de la veritat com a quelcom propi d’una
comunitat. Crec que per a Gadamer (que segueix en aix0 Heidegger), veritat
forma part de 1’existéncia, d’aquell viure comprenent en el mon. Es aquell aspecte
nou del moén a través del qual s’ha enriquit la nostra experiéncia a través del text;
€s un espai del mon que s’obre per a nosaltres. La veritat, per tant, aqui, es
relaciona més amb preseéncia de quelcom i amb obertura de 1’horitz6 que el fa
possible per a I’experiéncia. Per aixo parla Gadamer de la versemblanga, que
també remet a evident 1 convincent (ib: 579) com un sentit recuperat de la retorica
més apropiat de la veritat en les ciéncies de 1’esperit.

Veritat no tindria la seva correlacio amb falsedat. Aixd no vol dir que
Gadamer deixi d’utilitzar —com si escrivis amb un llenguatge cientific i no amb el
natural- la noci6 de vertader com a oposat a fals. Sobretot pel que fa, per
exemple, a “prejudicis vertaders sota els quals comprenem” 1 “prejudicis falsos
que produeixen malentesos”.

Pero, al cap i a la fi, seria més adient parlar no d’interpretacions vertaderes
o falses, sind d’interpretacions versemblants o adequades, atribut que permet una
gradaci6. Aixi doncs, una interpretacid podria ser més versemblant o més
adequada que una altra segons la situacio a la qual s’apliqui. I en aquest sentit,
també, es pot explicar la teoria hermeneutica que les interpretacions historiques
d’un text no son falses perque siguin diferents de 1’actual, sind que deixen de ser
adequades per al lector contemporani i es transformen en prejudicis. Les
interpretacions historiques, de fet, funcionen en la teoria hermencutica de
Gadamer com aquells prejudicis que possibiliten i1 alhora oculten a I’interpret
actual el sentit originari de la tradicid, que ha de ser redescobert per tal de poder-
lo aplicar a la seva situaci6 actual. Ja hem cridat I’atenci6 diverses vegades de

’aparent paradoxa entre la funcio de “condicié de possibilitat” i la d’ocultament.

72



Si les interpretacions historiques poguessin ser vertaderes o falses en un sentit
univoc i definitiu (com els pretén la ciéncia per a les seves proposicions), cauriem
llavors en “vertaderes” paradoxes: si fossin vertaderes, els prejudicis que la
tradicio ens infon (principi de la historia efectual) farien que la lectura d’un text
no ens pogués ensenyar res, excepte a separar aquells prejudicis que no provenen
de la nostra historia. Si fossin falses, 1’assimilaci6 dels prejudicis que ens
transmetria la tradicid6 impossibilitaria per sempre una comprensio correcta del
text. Després d’haver intentat esclarir una mica aquestes nocions, crec que podem
entendre millor per qué les interpretacions passades poden ocultar el sentit
originari del text. Les interpretacions passades aplicaven (conscientment o no) a la
seva situacid la lectura que en feien. Aquesta aplicacio, pero, afectada per la
inintercanviable posicié de l’intérpret, no pot ser adequada per a un interpret
posterior.

Aix0 darrer, evidentment, significa que hi ha interpretacions incorrectes o
inadequades. L’apologia de Gadamer del classic no solament s’ha d’entendre com
una profunda defensa dels textos classics com a principi de [’educaci6
humanistica (encara molt més deixada de banda pels ministeris d’Educacio
quaranta anys després de la publicacido de Wahrheit und Methode), sind, a més,
com la definicié normativa sobre les interpretacions. La categoria gadameriana
del classic és, doncs, una instancia de control que accepta la inevitable historicitat
de la mirada 1 que, en aquesta consciéncia critica, decideix prendre el concepte
que la historia ha pres des de sempre com a imitaci6 o rebuig. No oblidem que per
a Gadamer ¢és la historia que ens precedeix, nosaltres formem part d’ella, 1
“comprendre és un desplagar-se cap a un esdevenir de la tradici6”. “La tradicio,
per tant, s’interpreta a si mateixa”, a través de Gadamer.

No seré el primer a criticar Gadamer que el valor que atorga a la tradicid
no permet apel-lar a una critica a la ideologia dominant. Si aquesta forma part del
nostre ésser 1 la seva major influéncia roman implicita, amagada, en els nostres
prejudicis, I’hermenéutica no pot posicionar-se criticament davant el conjunt de
sabers 1 creences del present. Aix0 apropa Gadamer a una posicid quasi
conformista amb la ideologia imperant. A Wahrheit und Methode ja procura
defensar-se contra aquesta critica previsible, esgrimint que prendre consciéncia

dels efectes que la historia té sobre nosaltres és una manera d’acceptar-la

73



criticament. En el capitol dedicat a la “Rehabilitacion de la tradicién”, es llegeixen
frases com que “la conservacid representa una conducta tan lliure com la
transformacio 1 la innovacio” (ib: 350), 1 com que “I’acceptaci6 de ’autoritat de la
tradicié és també un acte lliure”. I amb aixo Gadamer és encara més blanc dels
critics de la ideologia. Si bé és cert que el coneixement hermencutic pot aportar,
llavors, una consciéncia critica de la propia situacio, per a la teoria hermencutica
seria contradictori oposar-se a la ideologia dominant, atés que representa la forma
present, actual, de la tradicid i del nostre ésser temporal.

Certament, I’hermeneutica no s’hi pot oposar, a la ideologia, perd pot
posar en qiiestio alguns dels seus elements. Una mica com el famoés aforisme de
Pascal: la reflexio és com intentar reparar un vaixell en plena navegacio, només
pot fer-se element per element, mai tot alhora. Aquesta és aproximadament la
conclusio de Gadamer després del debat protagonitzat per Habermas i Gadamer i
que es va produir a partir de la publicaci6 de Wahrheit und Methode. Gadamer
resumeix la seva conclusid en relacid a aquest debat a I’“Epileg”, escrit per a la
tercera edici6. Habermas, continuador de la teoria critica, introdueix la possibilitat
de “I’acord contrafactic” per tal de posar en qiiestid “els prejudicis obsolets i
superar privilegis socials mitjancant el pensament 1 la reflexi6” (ib: 659). La
posicié de Gadamer cap a tal poder de la rad €s més esceptica, ates que per a ell hi
tenen un paper important “les motivacions emocionals de 1’anima humana”. De
fet, reconeix que en la confrontaci6 entre hermencutica i teoria critica hi intervé
de manera preponderant la retorica (ib: 660); perque tot dialeg sobre el mon
comparteix amb la retorica “I’ambit dels arguments convincents (i no dels
logicament concloents)”. Només posant-se a si mateix en joc, cosa que per a
Gadamer nega la possibilitat tant de prendre la propia ideologia com de portar a
terme una interpretacié critica de la mateixa en la seva globalitat, “I’intérpret que
compren es veu obligat a posar en joc també els seus propis prejudicis” (ib: 661).
A D’apartat 2.5 exposarem altres idees sobre aquest delicat tema.

Abans d’acabar aquest apartat, trobo interessant deixar pas a un text una
mica més llarg de Gadamer. Es un text que inclou explicitament i implicita la
majoria dels temes que hem comentat al llarg d’aquest capitol, des de la
comprensio inherent en tota interrelacid amb una obra d’art i de literatura de la

tradici6 enteses com allo propi pero alhora diferent, fins a la retorica que forma

74



part de tota persuasio. Perd permetem-nos el luxe, per un cop, que les coses parlin

per si mateixes!:

“La escritura, y la literatura en cuanto participa de ella, es la
comprensibilidad del espiritu mas volcada hacia lo extrafio. No hay nada que
sea una huella tan pura del espiritu como la escritura, nada esta tan
absolutamente referido al espiritu comprendedor como ella. En su
desciframiento e interpretacion ocurre un milagro: la transformacion de algo
extrailo y muerto en un ser absolutamente familiar y coetaneo. Ningun otro
género de tradicion que nos llegue del pasado se parece a éste. Las reliquias
de una vida pasada, los restos de edificios, instrumentos, el contenido de los
enterramientos, han sufrido la erosion de los vendavales del tiempo que han
pasado por ello; en cambio, la tradicion escrita, desde el momento en que se
descifra y se lee, es tan espiritu puro que nos habla como si fuera actual. Por
eso la capacidad de lectura, que es la de entenderse con lo escrito, es como un
arte secreto, como un hechizo que nos ata y nos suelta. En él parecen
cancelados el espacio y el tiempo. El que sabe leer lo transmitido por escrito
atestigua y realiza la pura actualidad del pasado” (Gadamer, 1960: 216).

2.5. De I’hermenéutica a la teoria de la recepcio o la critica del
concepte de classic

La teoria hermenéutica de Gadamer, de la mateixa manera que ¢€s criticada
en el debat filosofic per la seva concepcid elogiosa de la tradicid, ho és en I’ambit
de la critica literaria pel recurs a la nocié de classic com a model de referéncia de
la interpretacid correcta. Aquesta critica és el punt de partida de tota teoria de la
recepcio. I és que, des d’aquest punt de vista, mantenir que cal neutralitzar les
interpretacions historiques per arribar a una d’originaria amb el suport de
I’esquema classic 1, aixi, poder comprendre “alld que el text realment vol dir”,
significa introduir un element de substancialisme en la teoria hermencutica.
Aquest substancialisme soterrat es descobreix quan es considera el model classic
com un model intemporal que perdura i influencia 1’art positivament o negativa al

llarg del temps.

75



Jauss troba ja en la seva primera obra important, Literaturgeschichte als
Provokation, arguments per atacar la idea gadameriana de classic. De ’analisi que
en fa Gadamer, Jauss considera que si “el classic és la superacié de la distancia
historica”, ja que €s un producte en continu desenvolupament que carrega sobre si
els efectes de la historia, llavors no té sentit anar-lo a buscar com a model d’una
interpretacidé que es vol deseixir dels efectes de la historia mitjangant la
determinaciéo de la propia situacid i, aixi, retrobar, en el text antic, el sentit
original i vertader (1970b: 174-5). De fet, aix0 significaria, com afirma Jauss a
“L’epileg” a “Racines und Goethes Iphigenie”, la defensa del prejudici de la
tradici6 sobre una obra amb la coartada que el seu significat s’estableix per
consens (1973b: 274).

Pero, quin és el significat de 1’obra que es tracta d’imposar, quan es
defensa la mirada reconciliadora del classicisme? A “Literaturgeschichte als
Provokation”, explica que 1’adopci6 d’una obra com a classica significa
I’establiment d’una interpretaci6 mediada per la tradicid, és a dir, per la
interpretacid d’altres époques, que ha convertit ’obra en un valor familiar 1 segur
(Jauss: 1970b: 175). Per a Jauss, el significat classic d’una obra és assumit per la
tradici6 quan en una ¢€poca determinada s’equipara la recepcid del text a les
expectatives socials 1, per tant, passa a formar part del conjunt de saber de la
societat. Tanmateix, tal lectura conciliadora és ‘el resultat del segon canvi
d’horitzd: la indiscutida obvietat de I’anomenada “obra mestra”, que en 1’horitzo
retrospectiu d’una tradicid modelica amaga la seva negativitat originaria 1 ens
obliga, en contra de ’acreditada classicitat, a tornar a recuperar I’“adequat horitz6
de preguntes” (1970b: 174-5). “Recuperar [’adequat horitzd de preguntes”
representa per a Jauss precisament el fet de buscar la pregunta que avui dia té
sentit de fer-li a un text des d’un col-lectiu concret. Si aquest pot respondre amb
alguna novetat 1 pot aportar-nos una solucié més enlla d’alldo que ja som 1 sabem,
llavors aquella obra segueix viva i dialogant, sind...

Jauss comenta que alldo que porta Gadamer a buscar el suport en la
instancia de classic €s la seva concepcio de 1’art, basada en el concepte de mimesi
com a “reconeixement”. En la seva analisi ontologica de 1’art, Gadamer afirma
que allo que s’experimenta de 1’art és el seu grau de veritat, alld que coneixem i

reconeixem en ell. Tanmateix, aquest concepte de ’art, diu Jauss, “més enlla del

76



seu moment d’origen, I’¢época de ’humanisme, no pot ja sostenir-se com a base
general d’una estetica de la recepcid”, 1 molt menys en una €poca en que “la
metafisica substancialista ha perdut la seva obligatorietat” (1970b: 174-5). El
procés d’historitzacidé que comencga amb la Il-lustracio fa evident els canvis que es
produeixen amb el pas del temps. Per aix0, la Il-lustracié obre aquesta necessitat
de mirada cap al futur que tant caracteritza la modernitat (1970b: 28-31). El que al
segle XX seria aixecat com I’atribut essencial de I’existencia, el temps, per un
dels pensaments més influents fins avui dia ha estat possible gracies a aquesta
voluntat moderna de control sobre la propia historia, sobre els efectes que el propi
passat produeix en I’home. Des de llavors, la perdua d’autoritat dels classics ha
estat un procés imparable, 1 es tendeix a una lectura d’aquests sota altres criteris.
Intentar defensar la submissid a 1’autoritat classica es considera, per tant, una
manca de llibertat en la interpretaci6. Efectivament, I’hermenéutica, revalorant el
concepte de classic, nega el principi d’autonomia de la recepcid. En el moment
que els classics perden la seva autoritat, com es fa definitivament pales en el cas
de l’art a partir de la segona gran guerra, la historia de la recepcid podra sorgir
com una de les primeres teories que podran parlar dels classics en el sentit que
aquests no tenen un significat originari, unic.

Per a I’estetica de la recepcio, la instancia de mediacio del classic no
solament no és necessaria com a guia de la interpretacid correcta, sind que impos-
sibilita una recepci6 productiva. Si el classic fos, en les paraules de Hegel que
utilitza Gadamer, “all0 que s’interpreta a si mateix”, la creativitat o productivitat
de P’interpret es veuria totalment limitada. Per a Jauss, precisament, 1’adopcio de
la categoria del classic oculta la negativitat propia amb que el text antic es va
presentar com a resposta a un horitzo d’expectatives concret. Dir classic a una
obra ¢és adoptar com a definitiu el canvi d’horitz6 que I’obra va provocar en el
passat 1, per tant, ja no pot plantejar-nos cap desplagament major del nostre
horitzé (Jauss, 1970b: 174). De fet, la possibilitat que un text antic ens pugui dir
alguna cosa nova rau en el fet que la perspectiva actual canvia la pregunta que li
fa al text; en lloc de projectar-hi la mateixa expectativa que altres lectors
precedents al llarg de la historia, i que I’han convertit en classic, hi planteja una
altra, d’acord amb les expectatives socials contemporanies i dintre de I’espai de
possibilitats de I’horitzo intraliterari de I’obra (Jauss, 1970b: 217).

77



Tot aix0 abona el que hem dit al capitol 1 sobre la posicié de I’Estética de
la recepcid: no hi ha sentit originari del text; hi ha, aixo si, una estructura oberta
de I’obra que orienta la seva recepcid. Cosa que no vol dir que qualsevol
interpretacié pugui ser valida, sind que aquesta es veu determinada per les
expectatives personals (Iser) i per les sociohistoriques del receptor. Es aquest un
grau de relativisme, pero en el qual cap la possibilitat de posar-se d’acord: relatiu,
per tant, al moment historic, perd no obert al caprici de cadascu.

La postmodernitat es diferencia dels moviments anteriors en qué la novetat
ja no ¢és articulable com a experiéncia, perd tampoc no hi ha una mirada de
recuperacid del passat amb la instancia normativa del classic, com havia passat en
el neoclassicisme o el renaixement. Per a la postmodernitat, allo que permet una
experiéncia estética incloura elements de la tradicid, perd entenent-los —com
acabarem de veure en el capitol 3.2, 3.4 1 3.5.2, dedicat a I’experiéncia estética—,
com a allo vell que esta desapareixent en el temps, com alldo que es dilueix en
I’indefugible poder destructor del temps. En aquesta ¢poca, Jauss també
reconeixera que I’Estética de la recepcid6 mantenia amb [’hermencutica
gadameriana —a més del que hem comentat— el denominador comu del principi

d’eucaristia, el de la manca de consideracio pel gaudi estétic que provoca I’art.

2.6. De P’estética de 1a recepcio a I’experiéncia estetica

Jauss no vol fer de la necessitat virtut, evitant de Gadamer, com aquest ho
intenta de Hegel, la mediacié total d’una instancia en la comprensid. Hegel
superava la dicotomia entre subjectivitat i objectivitat portant I’idealisme al seu
maxim extrem, la perspectiva de 1’absolut, 1 conseqiientment inclou la mediaci6
de la Historia en el coneixement. Gadamer supera la mateixa dicotomia, en
I’ambit de les ciéncies humanes (que apunten a I’ambit de la comprensi6 general,
la gnoseologia), amb ’adquisicié d’un nou absolut, la tradicié. A diferéncia de
Hegel, Gadamer aconsegueix interposar una important diferéncia en el caracter
d’aquesta mediacid: si per al Hegel contra el que ell combat es pot assolir el
coneixement total de la realitat, per a Gadamer no pot arribar a conéixer-se del tot

la tradicid, atés que la consciencia humana és finita, i, per tant, tampoc no pot

78



coneixer-se el sentit darrer de la historia. Si Hegel pensa la historia més com un
anar cap a endavant, Gadamer prefereix utilitzar més la idea de tradicid, que és
més un mirar cap a enrere. Per aixo, a ell no li suposa cap dificultat prescindir del
sentit teleologic de la historia. Igualment, no per aixo deixa Gadamer d’elevar el
valor de la tradicié a un absolut, amb la consideraci6 del qual es fa molt dificil
entendre com ¢€s possible una critica historica. I aix0 queda definitivament palés
amb el recurs a la instancia del classic.

Al cap i a la fi, crec que Gadamer, com Hegel, construeix un sistema que,
en la seva pretensio d’englobar el maxim nombre possible de fenomens,
mantenint, com ha de ser, la maxima coheréncia possible, desemboca en
tautologies —en un sentit ampli— o sistemes circulars, en els quals es conclou el
mateix que s’afirmava, perd havent passat per la identificacid, la racionalitzacid
de tot allo altre. Quan la ra6 s’afirma a si mateixa, com en Hegel: “tot el real és
racional i tot el racional és real”, o quan la comprensié s’afirma a si mateixa: tot el
real és llenguatge 1 tot llenguatge és comprensié”, com podria arribar a dir
Gadamer, llavors queda justificat allo que ha passat com el que havia d’esdevenir-
se necessariament i allo que no ha existit com el que no tenia lloc en la historia: en
els sistemes absoluts, “tots els gats son negres”.>' Des d’aquesta perspectiva, no es
poden fonamentar metodes, que és el que vol Gadamer, que justifiquin unes
lectures per sobre d’altres, especialment quan I’interés €s buscar lectures
renovadores, que €s el que vol I’Estetica de la recepcio.

Jauss, com hem vist al capitol 1, relativitza el poder de la tradicié des de la
seva perspectiva més postmoderna. “La historia de la literatura (com jo ’entenc),
ha de trencar amb Heidegger i I’objectivisme i la metafisica filologica de la
tradicié (Gadamer, entre d’altres)” (Jauss, 1970b: 215-6). No és que la historia
deixi de tenir efectes sobre ’interpret, pero aquests certament son menors en la
mesura que s’abandona la idea d’un sentit originari i ja només resten recepcions
diferents a diferents époques. “La tradicié no pot llegar-se a si mateixa, la seva
autoritat es posa en dubte quan s’entén que tota mirada a la ‘tradicid’ implica

previa recepcio 1 interpretacio individual” (Jauss, 1970b: 217). La provocacid de

21 ¢ P . L.

Sigui aix0 correcte o no, quedi clar que no ho he exposat com una critica a la filosofia d’aquests
autors. Em costa pensar en sistemes filosofics més coherents que els que utilitzen aquesta mena de
circularitat.

79



la rehabilitaciéo de la historia per Jauss es basa a trencar aquella idea que la
historia entén el caracter negatiu o revolucionari d’una obra com a valid només en
el seu context passat, neutralitzant aixi el seu caracter emancipador per a
I’actualitat. Des de Literaturgeschichte als Provokation (1970b) Jauss esta
defensant una concepci6é menys transcendent, més a 1’abast, una concepcid que ell
no vol fer ahistorica o immemorial, sind que sap for¢a bé que és propia del seu
temps: ¢és la tasca d’historitzacid 1 d’objectivitzacid que també aconsegueix
neutralitzar la influéncia del passat sobre nosaltres. La perspectiva de Jauss, com
per dir-ho aixi, és que no pot tenir el mateix sentit un temple en la seva epoca i
emplacament originaris que dos mil anys després quan ha estat reconstruit en un
museu d’historia d’un altre pais, perod no per aixo és un munt de runes de marbre.
“La historitzaci6 —escriu al “Epileg a Ifigénia”— significa una major llibertat de
seleccid en la tradicio” (1973b: 274).

Un exemple clar d’aix0o es troba en ’art contemporani: a mesura que
avancem en el temps, veiem que les referéncies dels artistes al passat son cada
vegada més personals i subjectives. Molts sectors de la modernitat, perod, havien
volgut trencar amb el seu propi passat, o bé buscant altres instancies de mediacio,
altres influencies, al marge de les de la propia tradicié o bé dirigint-se a allo més
primitiu o exotic, o bé mirant cap al futur: la metropoli contemporania. La
postmodernitat reprén la mirada al passat, perd precisament perqué se sap a si
mateixa més deseixida de la tradicid. Ara la recuperacio de la tradicid pot tenir un
sentit productiu, 1 no simplement filologic 1 historiografic. L’art ha patit un procés
de museitzacido en la modernitat que ha neutralitzat una part dels seus efectes
subterranis (Jauss, 1970b: 161n i1 232). Per aixo0, Jauss defensa una versid
renovada de la historia, que pot recuperar la validesa d’alldo que abans
neutralitzava la historia positivista: la funcid comunicativa de tota expressio
artistica. No hi ha sentit originari de I’obra, pero precisament per aixo Jauss
necessita un metode que pugui establir interpretacions fora del relativisme més
subjectivista, interpretacions sobre les quals hi puguem estar d’acord una bona
part de la comunitat.

Al llarg d’aquest capitol hem intentat demostrar la influéncia de Gadamer

sobre Jauss, fins 1 tot anant més enlla d’allo que ell va resumir en quatre ratlles:

80



‘La teoria hermenéutica de Gadamer —I’explicaci6 historica de la qual, en la
historia dels conceptes humanistics, 1 el seu principi, en la historia dels
efectes, s’ha de reconéixer com 1’accés a tota comprensié historica, aixi com
I’esclariment de ’execucid controlable de “fusié d’horitzons”— constitueix
Uindiscutible pressuposit metodic sense el qual la meva empresa seria
impensable. Més discutible em sembla “la salvacio del passat” que Gadamer
realitza a través del classic, i al qual, en “el text eminent” s ha d’atribuir una
“superioritat i1 llibertat d’origen” davant altres tradicions...” (Jauss, 1977c:
23. El subratllat és meu).

Precisament aquest comentari €s possible perque Jauss ja ha anat I’any 77
molt més enlla del que potser pensava quan deu anys abans va pronunciar la
conferéncia “Was heisst und zu welchem Ende studiert man Literaturgeschichte?”
[“La historia de la literatura como provocacion”, 1970a], moment inaugural de
I’Estetica de la recepcid. Aquest temps ha servit a Jauss per fer conscient que
I’Estetica de la recepcidé compartia un prejudici amb 1’hermencutica: la rellevancia
de la veritat que I’obra guarda per al receptor. Perd, com una obra d’art, que es
presenta com un objecte fictici, fa possible la comunicacié d’una veritat?

Jauss relativitza en la seva teoria la prioritat del coneixement racional o
raonable que tant ha destacat I’hermeneutica. L’art no solament és coneixement,
també hi pren part essencial el sentiment de gaudi o rebuig que produeix. Per a
Gadamer —més interessat a fonamentar la comprensié en els classics de veritats
que siguin valides per als lectors— I’aspecte estetic no sembla més que un aspecte
col-lateral de la comprensi6; de fet, critica el concepte de conscieéncia estética com
un concepte buit, una mera abstraccid. Jauss, que per contra parteix d’una
perspectiva més lligada al fenomen artistic, retornara al fenomen estetic la seva
maxima sobirania: perque 1’art pugui comunicar, ha de produir un sentiment de
plaer. Només en aquest “hedonisme” de base s’entén que I’art hagi volgut ser
també ascetic o produir rebuig en algunes de les seves manifestacions critiques,
negatives. I només aixi, com veurem en el proper capitol, una estetica que
inclogui una teoria de 1’experiéncia estética plaent pot comprehendre un major
ventall d’expressions sorgides tant a 1’época de ’art preautonom com de I’art

autonom.

81



3. Definicio i historia de ’experiéncia estética

3.1. Preliminars

El capitol 1, basicament contextual, ha intentat portar endavant la idea que
la teoria de la recepcid és una teoria actual que intenta estar a I’altura d’alguns
dels pressuposits artistics 1 de les expectatives socials 1 académiques pel que fa a
les interpretacions de les obres. Hem vist que aquest conjunt de necessitats que
sorgien a mitjan segle XX han estat agrupades —amb major o menor encert— en el
calaix de sastre postmodern. La teoria de la recepcid parteix del principi de la
recepciod, que nega que les obres tinguin un sentit originari, un significat al marge
d’aquell que el receptor, en dialeg amb 1’obra, construeix. Hem intentat analitzar
aquest principi en el procés de lectura d’Iser i en el concepte d’horitzo
d’expectatives historicosocial de Jauss. Les analisis d’aquests, com d’altres autors
de I’Escola de Constanga, rebaten no solament la concepcid substancialista del
significat de les obres, també hi inclouen un programa heuristic. Ara bé, si
I’analisi de D’estructura interna d’un text i de les expectatives socials pot
comprendre quina ¢€s la interpretacid actualitzada del text des de la perspectiva
social actual, no defineix, pero, el procés com aquest sentit s’integra en la vida
d’un grup de receptors. Planerament, ens falta descriure el pas del saber a
I’assumir, del saber que una veritat ens pot afectar al fet que un col-lectiu
assumeixi en la seva vida aquesta veritat. Perqué ja sabem que no sempre el
coneixement fa canviar la conducta.

El capitol 2 ens ha aportat els fonaments de la comprensio, la base per la
qual se’ns fa comprensible alguna cosa de tot alldo que forma part del nostre
univers, un univers lingiiistic predeterminat per la historicitat comuna d’objectes i
de subjectes. Aquestes idees basiques de 1’hermeneutica son I’antecedent i els
fonaments filosofics de 1I’Estetica de la recepcid. Gadamer demostra molt bé com
és possible la comprensi6 d’un text —antic o no— que inclogui alhora una aplicacio
a la situacio de lintérpret. La metodologia literaria de la fusié controlada
d’horitzons de Jauss sorgeix de la deu de I’hermeneutica. Si bé Gadamer dedica
una part extensa de Wahrheit und Methode a ’analisi ontologica de 1’obra d’art,

I’analisi hermenéutica de la comprensido vol abragar la comprensid6 humana

82



general i es fixa en el contingut de I’obra, 1 no pas en la forma. Per aixo, la fusio
d’horitzons gadameriana no diferencia entre un text de ficcio i1 un text referencial.
Jauss si que observa aquesta diferencia.

La pregunta que ens fem, doncs, és com una obra d’art, que €s un
document que presenta el seu contingut com a fictici, pot transmetre continguts
per a la nostra vida “real” o, més correctament, com pot eixamplar el nostre
horitz6 d’experiencia possible en la vida quotidiana. En definitiva, queda per
demostrar de quina manera, no compartida amb un text referencial, 1’art pot tenir
una funcid social. I és que, per qué un personatge de ficcid o els sentiments d’un
pintor en un quadre poden modificar la vida d’algu? Plantegem la pregunta sobre
la diferéncia entre un pamflet moral o politic 1 una obra d’art. Estem al-ludint, és
clar, a la forma en que es presenta I’art i que produeix una experieéncia diferent de
la de qualsevol altre objecte no fictici. Estem diferenciant entre significat i
significant, entre contingut i forma, entre sentit i manera de transmetre’l.
Fenomenologicament, també diferenciem entre la veritat que entenc d’una obra 1
la manera mitjangant la qual I’aprehenc i1 que, en estetica, en diem experiencia
estética. Afirmem que el segon element de cada parella és essencial per a I’art.
Quina ¢s la manera especifica de relacionar-me amb 1’art, que fa que la lectura de
La isla del tesoro canvii la meva manera de relacionar-me amb els adults?

L’analisi de I’experiencia estetica forma part de 1’ambit de la pragmatica
estética, a diferéncia dels problemes heretats de 1’ontologia platonica i1 la
metafisica del bell, com ara “la polaritat entre art 1 naturalesa, la coordinacié del
bell amb el vertader i el bo, la unificacié de forma i de contingut, d’imatge 1 de
significacio, i la relacid existent entre mimesi i creacid” (Jauss, EEHL, 11).22
L’ambit d’analisi de la praxi estetica també cau prop del de I’hermeneutica i de la
teoria 1 historia de la literatura, d’entre els quals em refereixo especialment a la
qiiestio de la funcid social 1 historica de I’art. 1 és que, de fet, no ens importa tant
si aquesta novel-la ha canviat la meva vida, el que importa per a I’estética és el

perque, el com, 1 si la resposta a aquestes preguntes inclouen un factor

22 A partir d’ara, com la majoria de les cites corresponen a Asthetische Erfahrung und literarische
Hermeneutik (1977a), ens hi referirem a ella tan sols amb la sigla del titol de la traduccio
castellana (EEHL) i el nimero de pagina corresponent. El mateix, per a Pequeria apologia de la
experiencia estética (PAAE, 1972).

83



intersubjectiu. La qiiestid és, per tant, per qué un recull de poemes pot canviar el
curs de la historia. Dirigim la pregunta no tant cap al contingut de veritat d’una
obra —estudiats tant per I’hermeneutica com per 1’estética de la recepcié— com per
la manera de transmetre’l socialment, la diferéncia de forma en la manera de
provocar una experiencia en els lectors del Manifest comunista 1 en els de Les
flors del mal.

Es en aquest sentit que Jauss sovint critica I’oblit de I’investigador de
considerar I’obra d’art només com una font de coneixement. Si no es considera la
seva forma especifica de comunicacié —I’experiéncia estética— tampoc no es pot
comprendre realment els seus efectes sobre la societat. D’aqui prové la necessitat
d’una teoria de l’experiéncia estética. A Literaturgeschichte als Provokation
afirma que “I’historiador de la literatura ha de convertir-se sempre en lector abans
de comprendre i classificar una obra” (1970b: 160). Quasi deu anys després, al
proleg d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, és for¢a més
directe: “L’arrogancia del filoleg (que creu que els textos no han estat creats per
als lectors, sind perque ells els interpretin) suposa passar per alt aquesta
experiéncia estetica primaria” (EEHL: 14).

Cal afegir un altre comentari en relacié amb ’estudi de I’aspecte estétic de
I’obra d’art. En el capitol anterior hem plantejat el problema de la possibilitat que
una obra fos compresa per la posteritat no com un document del passat, siné com
un interlocutor viu que parla a I’horitz6 de veritat dels receptors. La distancia en
el temps entre 1’obra 1 el lector posa dificultats en la interpretacio, pero hem vist
que ¢és possible una fusi6 controlada d’horitzons. Pero ara déiem que forma part
de I’obra d’art el fet de provocar una experieéncia esteética. Hem de plantejar-nos,
doncs, una dificultat analoga: suposem que la percepcid estética del present no
manté la mateixa estructura del passat. Aixi doncs, ens preguntem: com la praxi
estetica d’una altra €poca pot fer-se’ns accessible avui dia? De la mateixa manera
que ens interessa el sentit d’un text en la seva lectura actual, i no la seva
reconstruccid historica, de 1’experiéncia estética ens interessa saber que ¢€s allo
que l’actualitat pot experimentar d’una obra d’art antiga, 1 no tant la possibilitat
d’una reconstrucci6 historicoobjectiva de I’experiéncia estética dels avantpassats.
Ens estem referint a la manera, al metode com la historia de I’art pot fer

controlable la fusié d’horitzons —historic 1 actual- d’experiéncia esteética d’una

84



obra. En paraules de Jauss: com és possible “establir un métode de control que
diferencii i fusioni els horitzons de ’experiéncia estética passada i present?”
(EEHL, 13).

Als capitols 1 1 2, hem analitzat algunes teories 1 metodologies de la
comprensio del significat d’una obra i el seu efecte sobre els receptors, la societat.
La reconstrucci6 de I’horitzd6 d’expectatives historic del receptor (horitzo
extraliterari), juntament amb [’analisi de [Destructura del text (horitz6
d’expectatives intraliterari), ajudava a entendre les influéncies externes tant en la
produccio d’una obra com en la recepcio d’un sentit per un public determinat.
També hem vist que la interpretacié d’un text no havia de deslligar-se del seu
efecte social, de la seva funcid comunicativa de normes 1 valors. Cadascun
d’aquests tres aspectes, el productiu, el receptiu i el comunicatiu, son, per a Jauss,
les tres vessants basiques de I’experiéncia estética. L’art pot exercir altres
funcions, com la cultual, I’emancipadora, la comicitat, I’evasio..., perd Jauss
demostra® que totes elles son funcions que depenen de les tres basiques. Jauss
busca el fonament comu dels tres aspectes basics de ’experiéncia estética. El
sentiment de gaudi és, com veurem, comu als tres aspectes principals de
I’experiencia estética, 1 per ell es podran explicar les diverses manifestacions de
I’art al llarg de la seva historia. Fins 1 tot, aquesta teoria de 1I’experiéncia estética
plaent podra comprendre com un cas particular el fenomen de I’art ascétic,
negatiu, el qual evita precisament provocar un gaudi en el receptor.

Adorno ¢és un dels representants de I’estetica de la negativitat, en la qual
“la literatura d’avantguarda i ’art dels 60 van trobar els seus pressuposits teorics
més complets i la seva legitimacié més decidida” (EEHL: 24). També Gadamer
deixava al marge de I’hermencutica el fenomen del sentiment de plaer o de rebuig
en I’art. Gadamer, com hem vist, té les seves raons. Li interessa basicament el
fenomen de la comprensiod (hermeneutica). La teoria de 1’experiéncia estetica de
Jauss no proposa una teoria contraria a I’ascetisme, sind una que ’inclogui, una
teoria on la comprensio i el sentiment formin part de la mateixa activitat. Per a

Jauss, no es pot comprendre el fenomen artistic si es divideix entre produccio 1

» Ho veurem de passada al llarg del present capitol. Jauss li dedica especialment tot el capitol 8,
“Sobre la delimitacion de la experiencia estética junto a otras funciones del entorno”, a Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeneutik (1977a), en el qual no podrem entrar.

85



consum d’art, per una banda, i interpretacido hermencéutica, per 1’altra; aquesta
divisio no pot explicar la quantitat de coses que passen en i gracies a ’art. Forma
part de la naturalesa de I’art que els dos moments s’alimentin 1’un a ’altre.

Per aixo, la divisid només sera valida en 1’ambit teoric, no en el de la
praxi. Haurem de diferenciar fenomenologicament 1’experiéncia d’una obra i la
reflexio sobre ella. Hi trobarem diferéncies entre, per exemple, la construccié de
I’objecte estetic per la percepcid i la reflexidé sobre aquest objecte. Pero aquesta
diferéncia escapara a totes les fronteres fixes. Aixo, fins i tot (i en conseqiiéncia),
comporta dificultats terminologiques. El fet que fins ara haguem anomenat un
moment de la relaci6 amb Dl’art “experiéncia” i, ’altre, “reflexi6¢”, ja porta a
confusions si es vol fer, d’aquests dos mots, termes técnics amb definicions clares
1 distintes. El llenguatge filosofic no és altre que el natural, i no permet establir
una terminologia univoca.”* En un fenomen essencialment fugisser, mutable i poc
donat a encasellaments teorics com ho ¢€s el de I’art 1 la seva experiéncia, aquesta
diferenciacié encara troba més dificultats. Les possibles confusions davant un
llenguatge técnic salten a la vista. En la tercera pagina d’Asthetische Erfahrung
und literarische Hermeneutik (EEHL: 13), s’enumeren parelles de conceptes per
tal de diferenciar els dos ambits d’estudi en 1’art, perd no s’aconsegueix tampoc
deixar-ho del tot clar. En una columna posem els conceptes analegs i1 en la segona

els seus complementaris:

Experiéncia estética primaria Acte de reflexio
Comprendre Recon¢ixer
Efecte estetic Interpretacio
Concrecio en el receptor Reconstrucci6 de la significacio

# «Considero que se aviene mejor con la tarea de la lengua conceptual filosofica sostener en vigor
la imbricacion de sus conceptos en el conjunto del saber lingiiistico sobre el mundo y mantener asi
viva su relacion con el todo, aunque haya de ser a costa de su delimitacion estricta”. També, “Las
palabras que se emplean en el lenguaje filosofico, y que éste agudiza hasta la precision conceptual,
estan implicando siempre momentos semanticos ‘propios del lenguaje primario’ y contienen por lo
tanto una cierta inadecuacion”. (Gadamer, Wahrheit und Methode, 1960, 654-655).

86



En un altre moment (ib: 18), es posa la diferéncia entre dos moments de

I’experiéncia estetica:
Moment prereflexiu Moment reflexiu

No aniriem gaire lluny si entenguéssim aquestes parelles com a conceptes
oposats que tanquen en el seu terreny fenomens artistics clarament diferenciables;
ho entendriem millor com una intencié d’aproximar-se al fenomen en la seva
complexitat, sense empresonar-lo en definicions immutables. “L’experiencia
estética no es posa en marxa amb el simple reconeixement i interpretacié de la
significacid d’una obra, i, menys encara, amb la reconstruccio de la intencié de
I’autor. L’experiéncia primaria es realitza en adoptar una actitud davant el seu
efecte estetic, en comprendre 1’obra amb plaer i en gaudir-la comprenent-la”
(EEHL: 13).

La recerca d’una teoria i d’una metodologia que puguin establir les
funcions de 1’art 1 el significat de les obres obliga Jauss a proposar aquestes 1
altres diferéncies. Per tal d’assolir 1’objectiu d’una analisi filosofica de
I’experiéncia estetica, intentarem, primer, deseixir-nos dels preconceptes, dels
prejudicis que ens imposa una concepcié determinada de ’experieéncia estética.
Per aix0, com ens ha ensenyat ’hermencutica, ens hi aproximarem des de la
recuperacio dels diversos tipus de manifestacions de la praxi estética. A través
d’exemples, podrem trobar les seves caracteristiques estructurals basiques i les
seves funcions. Aixd ho fa Jauss en el capitol 1 d’Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeneutik.

Si Jauss no procedeix a buscar antecedents filosofics €és perque troba que,
excepte en els casos de la Poética d’Aristotil 1 de la Kritik der Urteilskraft de
Kant, els problemes que hem anat plantejant han estat oblidats en la tradicid
filosofica. En canvi, han estat presents especialment en els estudis de retorica; una
mica menys en la polémica dels Pares de 1’Església contra I’art, en la doctrina de
les emocions de la filosofia moral; també en la psicologia del gust i, més
recentment, en els mitjans de comunicacid. Aquestes disciplines orientaran la

recerca, la qual, perd, ha de dirigir-se cap als fenomens estétics mateixos.

87



Dirigim-nos ara ja cap al passat per buscar els diferents tipus de manifestacions de

I’experiéncia estetica.

3.2. Delimitacio historica de ’ambit de I’experiéncia estética

El primer exemple que Jauss aporta, ’extreu d’una carta de Bernat de
Claraval, en la qual es queixa que en els monestirs es tendeix a llegir més in
marmoribus que in codicibus, és a dir, que els monjos dedicaven més temps a
admirar els relleus 1 les escultures que a llegir la Biblia. La concupiscentia
oculorum dels seus companys que Bernat reprova es deu, com I’explica Jauss, a
“la curiositat, il-legitima per al rigor piadds, que es complau amb la manifestacio
sensorial de 1’objecte simbolic 1 que queda irremeiablement encadenada a ella”
(EEHL: 32). Pero la rebel-lia de I’experiéncia estetica, de la qual aquest només €s
un exemple de desaprovacid d’entre tants en 1’ambit eclesiastic, ha estat també
utilitzada per I’autoritat religiosa com una instancia de control i recomanada com
una manera de “suportar les miséries i d’ajudar el poble a tornar al treball amb
més alegria” (ib). “Aquesta variant medieval de la catarsi aristotélica”, que ara es
denominaria també ideologica, es troba en Jean de Grouchy, que recomanava, al
seu De musica, la chanson de geste “a la gent senzilla o anciana de la poblacio
laboral” (ib). Els relats de gesta, les narracions heroiques i idealitzades, aixi com
els balls de mascares, poden aportar la funcidé d’obrir un nou mén d’experiencia
ideal, ficticia, pero que alhora pot comunicar valors transcendents —religiosos— 1
exemplificants —morals. Com a experiéncia de quelcom irreal, 1’experiéncia
estética permet jugar a ser un altre, deseixint-se d’aquest moén mitjangant la
identificaci6 amb la vida d’un altre.

Una altra manera de distanciar-se de la realitat és la que, en lloc de
proposar una identificacio, realga els aspectes més caricaturescs de la realitat —
veure algu clavar-se una trompada... Aquest mecanisme, que ha estat teoritzat per
la sociologia del coneixement, es troba en un pla més reflexiu, distant, de
I’experiéncia estetica, i posa el receptor “davant del seu rol i el deslliurar

ladicament de 1’opressio 1 de la rutina dels rols quotidians”, de tal manera que,

88



com va dir Wilhelm Busch “el que en la vida ens afligeix / és el que es gaudeix en
un quadre” (EEHL: 34).

Un exemple d’actitud hiperbolica d’aixo €s I’estetitzacio total de la realitat
que proposa Flaubert en la seva Education sentimentale (ib: 35). En aquesta
novel-la es llegeix I’experieéncia estetitzant de la Revolucié Francesa per part d’un
grup, ¢és a dir, una experiéncia de segona ma distanciada de la realitat. L’art tamb¢é
pot aportar experiencies de primera ma per apropar-nos-hi i fer-nos-la cong¢ixer.
Rousseau i Flaubert van escriure, en les seves respectives autobiografies, que de
joves havien pogut congeixer en els llibres totes les passions que després viurien en
la realitat. La literatura que a ells els va apropar a la realitat és representada com
I’espai que troben els personatges de Lota i Werther per a la uni6 dels seus
sentiments en el Werther de Goethe —novel-la que també va complir exitosament
la funcié de model d’exaltacié del sentiment individual de milers de joves.

Tanmateix, 1’experiéncia idealitzadora corre el risc de provocar
frustracions en I’encontre amb una realitat decebedora. Es el que Jauss denomina
“el revers patologic de I’experiéncia estetica™ 1 que la literatura ha mitificat en els
casos del Quixot i d’Emma Bovary. Perd aquest és un cas extrem de fantasieig
sobre una realitat inexistent, mentre que hi caben camins intermedis: la idea
utopica o la idealitzaci6 del passat quan la realitat no havia satisfet les
expectatives, també imaginatives o estétiques —com ho mostra Proust a 1’obra 4 /a
récherche du temps perdu, (EEHL: 39).

La relaci6 de distanciament respecte a la realitat també es troba en
I’experiencia productiva de 1’artista, molt més testimoniada en la historia.
L’admiracio per la creacid lliure sobre la produccio artesana lligada a la regla
apareix, per exemple, en la Kritik der Urteilskraft (§43) de Kant. També la
capacitat del poeta de dir allo que roman inefable en 1’existéncia quotidiana €s una
caracteristica de la creacio artistica que s’unifica amb el seu efecte catartic: “Per
molt que un home, en els seus patiments, emmudeixi / Un Déu em concedi dir allo
que pateixo”, va escriure Goethe a Trilogie der Leidenschaften (EEHL: 41).
Aquesta funcio d’alliberacid de I’anim, paradigmatica de la lirica del XIX, troba
el seu antecedent més antic en la qualificacio de Plato del poeta com a “visionari”
en extasi 1 inspirat per la divinitat. La natura com a model i contramodel també ¢és

referent per a la produccié artistica. Mentre que, per una banda, es troben

89



innombrables exemples que interpreten una obra com a imitaci6 de la naturalesa,
per l’altra, D’estética del geni defineix la creacid segoms natura, acte de
configuracid segons regles propies; 1 Valéry, en el seu assaig sobre Leonardo, va
fonamentar la creacio contra la impenetrabilitat de la natura: I’obra de I’art és fa
intel-ligible perque és molt més senzilla que les parts que la formen.

Baudelaire, amb el seu concepte de 1’espontaneitat, és un dels recuperadors
de la funci6 de re-coneixement de I’experiéncia estetica productiva: la mirada de
’artista és una mirada pura, infantil, que “reprodueix, amb el seu caracter inicial i
amb tota la seva significacid, un moén conegut, previ i que s’ha tornat estrany” (ib:
42). El pas que avanga Baudelaire 1 que desenvolupen Freud i Proust eleva el
record a instancia darrera de la producci6 artistica. La idealitzacié del record va en
proporcid directa amb la imperfeccié del seu model de mundanal i amb el d’una
experiéncia efimera d’aquest; aixo trenca amb la metafisica platonica del record —
anamnesi— de la bellesa transcendental com a model de la realitat i, en segon grau,
de DP’art (ib: 43). Pero a part d’aquestes funcions, la produccid pot tenir una
finalitat inherent a la seva activitat: ’emocié que s’hi obté —Goethe 1 Valéry en
parlen—, o, com va fer Montaigne, en 1’escenificacié d’un subjecte fictici després
d’haver desconstruit la propia personalitat en tots els seus papers reals.

Aquest gaudi inherent de I’experieéncia estética productiva es troba també
en els exemples de I’experiéncia estetica receptiva i comunicativa que aportavem
abans. Agrupem les seves caracteristiques. L’aspecte receptiu es caracteritza per
la seva especial temporalitat, que se situa al marge de la de la vida real: permet
una percepcid renovada i, amb aquesta funcid descobridora, procura plaer per
I’objecte estetic en si, plaer en present. A més, “ens porta a altres mons de
fantasia, eliminant, aixi, I’obligaci6 quotidiana; prefigura experiéncies futures i
obre un ventall de formes possibles d’actuacio; igualment, permet reconeixer el
passat o allo reprimit i1 conserva el temps perdut” (ib: 40). La comunicacié permet
identificar-se amb altres rols, distanciar-se del propi i adoptar valors i conductes
exemplificants. Finalment, t¢ la funci6 de completar o idealitzar la realitat,
conservant-la alhora en obres o monuments, no solament com antigalles, sin6 com
a objectes d’una experiéncia possible per al futur de la humanitat.

En tots aquests casos, cal destacar un altre caracter propi dels tres aspectes:

es tracta de la voluntarietat de la comprensié estetica del sentit, que no pot ser

90



imposada per normes ni prohibida per dogmes. De fet, sense la llibertat de
participar en el joc estetic, I’experiéncia seria impossible i tampoc no es donaria la

possibilitat de la seva capacitat emancipatoria.

3.3. El gaudi com a fonament

Hem vist com el sentiment de plaer pot ser-hi present en moltes de les
manifestacions dels tres aspectes de ’experiéncia estética. Si no hi ha de ser
present necessariament, cap de les funcions de I’art, fins ara, sembla negar-lo.
Tampoc no el nega, per principi, I’experiéncia estética que fa rebel-lar el subjecte
receptor contra els valors religiosos o morals. Aquest tema enfronta Jauss amb
I’estética negativa d’Adorno, que és objecte de critica en el capitol 2 d’Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeneutik, “Critica a la estética de la negatividad de
Adorno”. Alguns aspectes de la critica d’Adorno, els anirem apuntant al llarg
d’aquest capitol, i I’essencial de la critica de Jauss, la resumirem de 1’apartat
3.5.3, dedicat a la katharsi, perque posar-hi tanta atencié com Jauss ens distrauria
massa del nostre objectiu.

Ara que hem trobat el gaudi estetic com a denominador comu de les tres
manifestacions basiques de la praxi estetica, cal que entenguem més concretament
de que es tracta. El significat del mot Geniessen en alemany retrau al sentit
“d’usar 1 beneficiar-se d’alguna cosa” (EEHL: 59), de manera similar al “gaudir”
en catala.”> Aquest significat, doncs, es relaciona amb “participacié i apropiacio”
—accepcions originariament religioses—, en el sentit en que també I’utilitza Faust
en el seu famos monoleg: “I el que a tota la humanitat 1i ha estat repartit, / aixo,
dintre meu, vull gaudir-ho”. Una analisi de la historia del mot ens ha de mostrar
les seves caracteristiques basiques. Jauss troba que son tres les fonts classiques

que, segons ell, van caracteritzar el significat del plaer estetic.

* No estic segur que ’alemany posseeixi una parella de termes com el catala amb “gaudi” i
“plaer”. Segons el diccionari de Pompeu Fabra (edici6 revisada), gaudi inclou el sentit de “posseir
una cosa de la qual traiem profit”, mentre que plaer t& més el sentit “d’una viva satisfaccio dels
sentits, de 1’anim; alld que causa aquesta satisfaccio”. Tanmateix, 1’is del llenguatge ens permet
utilitzar, en relaci6é a 1’experiéncia estética, els dos termes. Procuraré respectar la diferéncia de
matisos.

91



Aristotil analitza el gaudi que produeix la representacid d’objectes lletjos
(1448 b). Considera que es deu a I’admiraci6 per la técnica de la imitacid (veure
reconeixent) 1, alhora, per I’alegria de reconéixer I’arquetipus en allo imitat
(reconeixer veient). Perd no s’esgota en aixo: el reconeixement es pot
desenvolupar, en el drama, en identificacid6 amb els personatges que actuen i
provoca un efecte catartic sobre 1’espectador, que deixa aixi anar les passions i se
sent alliberat, purificat “com si d’una curacio6 es tractés” (EEHL: 60-61).

El segon impuls per a la formaci6 de I’experiéncia estetica plaent es troba
en la critica d’Agusti d’Hipona. A les Confessions divideix els plaers de la vista
(concuspiscentia oculorum) en dos ambits, cadascun dels quals pot usar-se de
manera que pugui dirigir-se cap a la salvacié en Déu o cap a la perdicidé en el mon.
La voluptas es fixa en la bellesa i I’harmonia dels objectes o de 1’art, i pot trobar
el plaer simplement com a recreacid en I’objecte, plaer per si mateix mitjangant el
coneixement del mon, o com a cami cap al coneixement de Déu. La curiositas es
fascina per objectes lletjos, sordids, pel qual gaudeix d’ella mateixa; perd també
pot arribar a ser utilitzada com a mitja d’observacié de la creacidé divina:
“mitjancant I’oblit de si mateix en la contemplacié de Déu, li obre 1’tinica via de
salvacio” (segons Jauss, EEHL: 63). Agusti d’Hipona reconeix, doncs, com
Aristotil, la funcid cognitiva 1 d’apropiacio del moén inherent a I’experiéncia
estética, tot i que, com li escau en el seu context, critiqui I’0s que se’n fa quan no
va dirigit cap a Déu.

La tercera font que estableix el caracter de I’experiencia estética es troba
en la retorica classica. El sofista Gorgies, amb 1’objectiu d’educar, de persuadir 1
de modificar I’actitud dels oients, pot moure les seves passions cap a estats
d’horror, de lament o de gratificacio; i també pot purificar-li ’anim. De fet, és en
I’efecte plaent de la catarsi que la tradicid de I’oratoria, que s’inicia en aquesta
epoca, fonamenta la seva funcidé comunicativa de valors 1 normes. I és per aixo
que ha estat tan criticada al llarg de la historia moderna, encara que, com opina
Jauss, en ’antiguitat s’utilitzava especialment en I’ambit pedagogic i, menorment,

. .2
en el comunicatiu.?®

%6 Cal no oblidar que 1’is que en fa Jauss, d’aquest concepte, esta sempre restringit a “transmissio
de normes o valors socials”. Ho veurem en detall a 3.5.3.

92



La continuitat historica de la retorica dona el primer element d’analisi de la
decadeéncia de les funcions de I’experiéncia estética plaent, fins a reduir-les a la
funci6 narcotica, 1 pel qual ha estat possible la seva desvirtuacioé per part de la
teoria critica. A partir del Renaixement, amb el sorgiment de les ciencies
modernes, se separa la qualitat cognitiva del discurs en general, limitant la retorica
a la seva capacitat conciliadora, que forma part del sensus comunis que posa
d’acord els homes, perd no de la ciéncia.

Amb D’estetica del geni, que “s’oposa a la presumpta artificiositat de tota
formaci6 retorica” (EEHL: 64), se separa ’art de la persuasié de I’experieéncia
estetica. Aixi, el romanticisme disminueix la seva funcid6 comunicativa, relegant
I’experiencia estetica a un ambit reduit de la vida, I’ambit d’esbarjo de la societat
burgesa. Pensadors com Schiller i Marx, que conceben el mon del treball com la
realitat industrialitzada i alienant, atorguen a 1’art I’elevada funcié de recuperar la
unié —escindida— del mon laboral amb el de la vida no alienada. A partir de
llavors, el plaer estétic apareix amb aquesta funcio, perd molt més simplificada,
d’evasio de la realitat (EEHL: 65-66). Només Freud —que ha influit en els
marxistes posteriors— recupera, integrant-lo en la seva teoria, el sentiment de
gaudi de I’experiéncia estética, que €s ara un reconeixement de I’experiencia
passada reprimida, ’alliberaci6 de la qual produeix un gaudi encara més gran.

Limitat a la seva funci¢ trifasica, el segle XX ¢és el gran critic del gaudi
estétic 1 el defensor de I’art ascetic que, en lloc de produir una experiéncia estética
plaent, ha de portar I’espectador a la reflexié i a la consciencia critica del mén en
que viu. Adorno equipara el plaer estetic al plaer gastronomic i pornografic. Pero,
a més, diu Adorno, ¢és utilitzat per la industria cultural burgesa per reafirmar
I’estat de coses vigent, en el qual D’art és sensual i la vida, ascetica, quan el
contrari seria millor (EEHL: 67). Contra la societat de consum, 1’art d’avant-
guarda posterior a la Segona Guerra Mundial déna suport a aquesta tesi: amb
exemples importants que han “fet escola” com Jackson Pollock, Barnett Newman
1 Samuel Beckett.

En general, les teories literaries a partir de la Segona Guerra amb prou
feines atenen el gaudi produit per I’experiéncia estética. Dirien, més aviat, que
I’ambit del seu estudi comenga on acaba el plaer estétic. Només Gadamer

I’utilitza —1 potser injustament— com a arma en la seva critica de la consciencia

93



estética, la qual, diu, s’autosatisfa en el plaer de la forma de I’obra. Gadamer
desacredita la consciéncia estética perque, segons ell, es limita a estetitzar el mon
—a considerar-lo tan sols en la seva qualitat formal, aparent.”’ Per contra, la teoria
hermenéutica de ’art té en compte el contingut de veritat de I’obra, 1 “ni la veritat
ontologica de I’art, ni la social, necessiten la mediacié del plaer estétic” (EEHL:
68). També D’estética marxista deixa al marge el plaer estetic de ’ideal de
representacid6 mimetica, que “ha de portar al subjecte-receptor al reconeixement
immediat de la realitat objectiva (ib). Fins i tot, reconeix Jauss que, fins ara,
I’estetica de la recepcid ha concebut la relacié amb 1’art com si aquesta es basés
unicament en la reflexio estética, participant de 1’ascetisme que s’ha imposat en
les teories artistiques; 1 només s’ha ocupat del plaer estetic quan aquest apareix en
la literatura de consum o en els classics com a obres acomodades a la nostra
percepcio.

Només Roland Barthes, un any després de la publicacié de Kleine
Apologie der dsthetischen Erfahrung (PAEE, 1972), trenca una llan¢a en favor del
plaer estétic, el qual es basa, perd, unicament en la seva relaci6 amb la llengua;
una re-lacié de goig per la capacitat creativa i quasi paradisiaca de 1’escriptura. El
gaudi, doncs, queda relegat a 1’escriptor en la teoria de Barthes encara que,
d’aquesta manera, retorna tota 1’estructura ontologica classica a 1’obra (EEHL:
69).

La historia de la decadéncia del gaudi estétic explica ’ts lingiiistic actual
de “gaudir” —Geniessen—, que manté la perdua de funcions cognitiva
(reconeixement 1 apropiacid del mon) 1 social (comunicacié de normes). Jauss es
veu ara autoritzat a recuperar una definicidé que inclogui el sentiment de plaer de
I’experiéncia estética, amb la intencid d’abracar un ventall més ampli de

fenOmens estetics.

2 Vegeu Gadamer, 1960, 1.1.2-3 i, especialment, 1’apartat I.1.3.2. “La critica de la abstraccion de la
conciencia estética”, aixi com els meus comentaris en relacié amb aixo al final de capitol 2.

94



3.4. Definicio basica de I’experiencia estética

En els dos darrers apartats hem vist que el gaudi pot formar part
estructural de I’experiéncia estética i que només una interpretacid parcial
d’aquesta experiéncia ha fet que, amb el pas del temps, es considerés aquest
sentiment des de la seva vessant més negativa. Després d’aquests prolegomens,
ara es pot afrontar amb les mans més lliures la qiiestié sobre la caracteristica
diferencial del plaer estétic i la seva funci6 en I’experieéncia de ’art. Arribem al
capitol més important d’aquest treball. Com es diferencia el plaer estetic del plaer
dels sentits? En qué consisteix 1’experiéncia estética primaria? Com es
caracteritza allo que passa amb el contacte amb I’art 1 que precedeix la reflexio
sobre el seu significat?

Jauss, per a caracteritzar 1’experiéncia estética plaent, pren la referéncia de
dos fenomenolegs poc reconeguts: 1’obra de Ludwig Giesz Phdnomenologie des
Kitsches, > el qual al seu temps desenvolupa la teoria fenomenologica de Moritz
Geiger a “Beitrdge zur Phanomenologie des &sthetischen Geniisses” (1913). Tots
ells es refereixen a la distancia estética kantiana per fonamentar el sentiment de
plaer, pero Jauss reconeixera que amb aquest concepte no €s suficient per definir
completament 1’experiéncia estética 1 recorre a 1’ajut gnoseologic de Jean-Paul
Sartre. Intentarem resumir com es desenvolupa aquest trencaclosques conceptual.

Jauss diferencia, primer de tot, el plaer estetic del plaer comu, purament
sensible, o immediat. Si el plaer purament sensible obté la seva satisfaccid en
I’ambit dels sentits, el plaer estétic, que, com indica la seva etimologia, prové
també¢ de la sensibilitat, va més enlla d’aquesta. El plaer dels sentits es caracteritza
per un “abandonament immediat dels sentits del jo en un objecte” (ib: 71).
L’interes del subjecte recau directament sobre 1’existencia material de 1’objecte 1
sobre les seves qualitats sensibles, de manera que el subjecte s’oblida de si
mateix. El plaer no necessita altra cosa que I’objecte, €s un plaer que se satisfa en

ell, que comenca i acaba en el plaer sensible:

28 Ludwig Giesz, Phdnomenologie des Kitsches, 1960. Fenomenologia del Kitsch, 1973, Tusquets,
Barcelona.

95



“Mentre en el plaer elemental el jo s’anul‘la i el plaer, mentre dura, es basta a
si mateix i no té relacié amb la resta de la vida, el plaer estétic necessita d’un
moment més: 1’acte d’adoptar una postura, que deixa de costat 1’existéncia de
I’objecte, convertint-lo aixi en objecte estétic (...). Aquest hiatus és

denominat distancia estética o moment de la contemplacié” (EEHL: 71).

L’analisi fenomenologica, doncs, tracta de mostrar que en l’experiéncia
estética hi ha una distancia respecte a I’existeéncia de I’objecte (en aixo, tots estan
d’acord en afirmar 1’autoritat kantiana). Mentre que Kant I’anomena “desinteres”
(§2 1 ss), Geiger utilitza I’expressio “interés no interessat”. Geiger afegeix un
important matis sobre 1’accent en la participacié activa del subjecte en adoptar la
distancia. Aixi doncs, en I’experiéncia estética, ja no hi ha un interés per satisfer
purament la sensibilitat, sin6 que el plaer es produeix a partir de la participacid
d’una instancia “més elevada” del subjecte, una participacié per part d’altres
facultats humanes. Tanmateix, segons Jauss, Geiger no defineix quines sén les
facultats que hi intervenen i com ho fan, i per aixo no s’estableix la diferéncia
entre la distancia adoptada entre la representacid que provoca una experiéncia
estetica 1 la que s’esdevé en I’actitud teoretica.

Per aixo, Jauss recull la teoria fenomenologica de Sartre a L’imaginaire.
Psychologie phénoménologique de [’imagination (1940). Sartre defensa en
aquesta obra que en I’experiéncia estética, “el distanciament és un acte que crea
una figura de la consciéncia imaginativa” (segons Jauss, EEHL: 71). La realitat
mai no ¢s bella, lletja ni sublim per ella mateixa 1, perque ho pugui ser, ha de ser
negada per la consciéncia imaginativa, la qual, mitjangant les dades sensibles, crea
un nou objecte, 1’objecte estetic. La consciencia imaginativa pren “el signe estetic
[en paraules de Sartre] per fer d’un text lingiiistic, optic o musical, la figura de la
paraula, de la imatge o del to de 1’objecte estétic irreal” (ib.). La distancia, doncs,
I’entén Sartre com la negacié —néantisation— de 1’estructura essencial de la
realitat, un acte de la consciéncia imaginativa que confereix llavors als objectes
irreals una nova estructura, les qualitats estetiques. En aquest sentit, la
contemplacio ja no és un acte passiu de percepcid, sind que €és un acte actiu de
produccio d’un objecte.

Per a Jauss, Sartre aporta el suport que necessita una teoria de

I’experiéncia estetica que serveixi per a la produccid de I’art i igualment per a la

96



seva recepcio, ja que tant una activitat com l’altra projecten imaginativament un
objecte irreal sobre la realitat, modificant-la, és a dir, creant un mon imaginari, el
mon de la ficcio. Tanmateix, si la teoria de Sartre explica la diferéncia entre
percepcid 1 imaginacid, no “esclareix la qiiestié del que s’hi ha d’afegir perque la
imaginaci6 d’allo absent pugui produir plaer estetic” (ib: 72).

Per aixd, Giesz desenvolupa la teoria de Geiger que exposavem més
amunt. La distancia estetica, o falta d’interes per les qualitats intrinseques del mon
real, permet la construcci6 d’un objecte irreal i estétic, el qual, aquest si, com hem
dit, pren un interés per al subjecte, ja que ofereix noves oportunitats. S’estableix,
doncs, un joc dialéctic entre I’objecte 1 el subjecte que produeix un objecte estetic.
En aquesta dialéctica, el plaer no prové de les qualitats purament sensibles de
I’objecte real, perd tampoc unilateralment del seu homonim irreal creat pel
subjecte. Giesz concreta aquest joc dient que “jo gaudeixo d’aquest balanceig, en
el qual he introduit el gaudi primari 1 el seu objecte” (EEHL: 72), 1 diu també
“traiem el nostre interés de la nostra falta d’interes” (ib.). I al que sembla referir-
se Giesz és que a I’estructura dialéctica del plaer, a més de la satisfaccié en les
qualitats estétiques —bellesa, harmonia, lletjor, etc.—, s’hi afegeix alhora el plaer
d’allunyar-se del mon real, és a dir, el plaer d’alliberar-se de les preocupacions
quotidianes. Hi ha tant una satisfacci6 en I’objecte estétic com una autosatisfaccid
per Dlactivitat que s’esta portant a terme. Jauss introdueix la féormula de
“I’autosatisfaccio en la satisfaccid aliena” per a definir aquest balanceig, aquesta
dialéctica objecte-subjecte.

Cal precisar, a més, que aquest balanceig s’ha de mantenir dintre els seus
limits, ja que si anés cap a un pol o cap a l’altre, es perdria el gaudi estétic; per
una banda, quedaria reduit al plaer en I’objecte, “que quasi es podria qualificar de
mistic, [1 per 1’altra], a la forma d’una autosatisfaccid sentimental, en la qual el
subjecte €s I’objecte de la propia satisfaccid” (ib: 73).

La construccié d’aquesta teoria té per a Jauss dos grans avantatges. Per
comengar, permet comprendre d’una manera més profunda que I’experiéncia
estetica, tant des del punt de vista productiu com receptiu, €s productiva, crea un
objecte imaginari la substancia del qual no rau en I’estructura real de I’objecte
existent. La creacid d’un objecte imaginari té 1’efecte d’un endinsar-se en un

“submon de ficcid”, que només pot existir com a contrast amb la realitat, per la

97



qual cosa necessita una epojé que la negui (utilitzo la terminologia de la
sociologia del coneixement de Schiitz).”’ A Kleine Apologie der dsthetischen
Erfahrung, Jauss havia demostrat que I’experiéncia estética és un alliberar-se de 1
un alliberar-se per a. L’experiéncia estética significa un alliberament del/ mon
quotidia, “el contemplador s’allibera de la praxi quotidiana mitjangant
l’imaginari” (1972, 39-41); és aix0, com hem dit, el que marca la gran diferéncia
entre I’actitud teorica, que pretén mantenir els lligams amb el mén real.

El segon gran avantatge ¢és la troballa de la unitat primaria entre
I’experiéncia estetica prerreflexiva 1 la comprensiva. El plaer estétic no és
totalment subjectiu, sin6 que manté la doble causa en el signe real 1 I’objecte que
produeix. ‘La definici6 del plaer estétic com autosatisfaccid en la satisfaccio
aliena pressuposa, doncs, la unitat primaria entre plaer que entén i enteniment que
gaudeix 1 restitueix la significaci6 de “participacid” i d’““apropiacid” que tenia, en
el seu origen, el terme alemany’ (EEHL: 73). El sentiment d’aprehensi6 d’un
objecte (estetic) amb un sentit significa alhora la participacidé en i 1’apropiacid
d’un sentit d’aquest objecte i, en conseqiiéncia, de I’horitzdo en que es troba.
L’experieéncia estética implica una aprehensid participativa i una participacio
cognitiva —i, per tant, innovadora— del sentit del mon. Pero aquesta experiéncia
d’allo diferent, d’allo alie, pot referir-se també a I’experiencia d’algl altre, a
I’experiéncia que els altres en general poden transmetre’m a través de 1’art. Es a
dir, que “el moviment pendular existent entre contemplacié no interessada i
participacio experimentadora ¢és una forma d’experimentar-se un mateix en
aqueixa capacitat de ser algu altre, que el comportament estétic ens ofereix” (ib).
L’experiencia de I’alteritat ens obre a I’ambit de la intersubjectivitat, no solament
entre receptor 1 artista, també entre receptors, cosa que es fa palesa en 1’aprovacid
per part d’un tercer del sentit de 1’experiéncia. En aquestes observacions es troben
els motius finals que Jauss defineix com a alliberacidé per a de I’experiéncia

estetica. En les seves paraules:

* El capitol “Las estratificaciones del mundo de la vida” a Die Strukturen der Lebenswelt,
d’Alfred Schiitz, mostra que diferents estils cognoscitius permeten vivéncies de diferents mons (o
submons), com el de la fantasia, I’oniric o el de I’art. En el mén de la fantasia —que només és
possible en contrast i com a negacié del mon de la vida-, els objectes no tenen autoidentitat, les
categories d’espai i temps son diferents a les del mon de la vida quotidiana (1975: 46-51).

98



“L’alliberacio per mitja de I’experiencia estética pot efectuar-se en tres plans:
per a la consciéncia productiva, en engendrar un mon com la seva propia obra
(poiesi); per a la consciéncia receptiva, en aprofitar la possibilitat de percebre
el mén d’una altra manera (aisthesi), i finalment —i d’aquesta manera la
subjectivitat s’obre a l’experiéncia intersubjectiva—, en aprovar un judici
exigit per 1’obra o en la identificacié amb les normes d’acci6 tragades i que
ulteriorment haura de determinar” (katharsi) (PAEE: 41).

En aquests alliberar-se de 1 per a de I’experiéncia estética es pot
comprendre també que el plaer pugui provenir de la representacié de figures
sinistres. Per a la psicoanalisi de Freud —a Der Dichter und das Phantasieren—, el
plaer en el lleig o en el patiment del protagonista, és possible gracies a la distancia
estetica, que ens fa entrar en un ambit ladic, de joc que s’aparta de la realitat.
D’aquesta manera, €s possible la identificacié amb, per exemple, I’heroi, que
permet 1’experiéncia de la grandesa en algu altre de qualitats morals superiors;
pero també allibera I’experiéncia reprimida o recupera un record perdut (Proust),
elements, aquests, que no apareixen en la teoria catartica aristotelica —que abans
hem anomenat.

Amb tot aix0, Jauss retroba la font experiencial de la qual surten els tres
aspectes artistics clau: el productiu, el receptiu 1 el comunicatiu. Cadascun
d’aquests aspectes es posa en relacid amb tres conceptes de la tradicid estetica,
que ajuden a delimitar el seu sentit amb les manifestacions artistiques que hem
estudiat en capitols anteriors: la poiesi, en el sentit aristotelic de “saber
productiu”; 1’aisthesi, que també va ser reconeguda per Aristotil —sense usar
aquest terme—, pero que sobretot ¢€s la base de D’estetica moderna des de
Baumgarten, com el sentit de reconeixement i enteniment per mitja dels sentits; i,
finalment, la katharsi,® que allibera de I’opressi6 de la vida quotidiana a través de
I’aflorament de les emocions, 1 que porta tant a un canvi de conviccions com a la
llibertat estética del judici. La jerarquitzacid o separacid de la unitat formada pels

tres aspectes portaria a malentesos.

30 Escriuré aixi els tres conceptes clau de la tradicio, adaptant-los parcialment al catala, per tal que
quedi clar en tot moment quan els estic utilitzant en aquests sentits especifics. “Aisthesi”, 1’escric
amb “th”, en lloc de “aiscesi” per diferenciar-la millor de “ascesi”. I a “katarsi”, hi deixo la “k”,
per diferenciar-lo de I’efecte tragic, purgatiu, de la catarsi.

99



Jauss dedica tres capitols per a esbossar un estudi historic de les tres
funcions de I’experiéncia estética, la poiesi (cap. A 5), Iaisthesi (cap. A 6) 1 la
katharsi (cap. A 7). El que segueix aquests, “Delimitacion de la experiencia
estética frente a otras funciones del entorno” (EEHL, cap. A 8), 1 que aqui no
estudiarem, ¢és un compendi d’estudis relacionals entre 1’experieéncia estetica i
altres experiencies, des de la social, la religiosa, la ridicula, la cognitiva; en aquest
capitol es mostra com categories de 1’experiéncia estetica recullen o influencien
aquelles altres experiéncies. Els segiients capitols del llibre, treballs previs a la
composicié d’aquest, son estudis historicoliteraris en relacid a alguns d’aquests
quatre anteriors: sobre la “Unidad estructural de la lirica cldsica y moderna” (D)
complementa A 6; “Los modelos interactivos de la identificacion con el héroe”
(B) 1 “Sobre la razén del placer en el héroe comico” (C), I’A 7; 1 La douceur du
foyer (E), ’A 8. No hem d’oblidar, a més, que Jauss, al cap de cinc anys, va
publicar la segona part d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik
conjuntament amb la primera —de la qual va extreure els capitols C 1 D. Bé,
nosaltres entrarem resumidament en els capitols dedicats a les tres funcions
basiques de 1’experiencia estetica. Destacarem les caracteristiques en les quals
Jauss posa més emfasi.

Abans de continuar, enumerem els conceptes importants de 1’apartat que
ara tanquem 1 que ens caldra retenir amb vista al capitol de Kant: la distancia
estética 1 el desinteres; la productivitat de I’experiéncia estetica en 1’0s de la
imaginacid; la primigenia indissociabilitat de 1’experiencia “primaria” 1 de la
reflexiva; la sociabilitat 1 la comunicaci6é de normes necessaria per a I’art; el gaudi

en el moviment de les facultats humanes que provoca I’experiéncia estetica.

100



3.5. Els tres aspectes basics de ’experiéncia estetica
3.5.1. La poiesi: I’aspecte productiu (construire et connaitre)

El métode de Jauss ja ens és familiar. Per arribar a una comprensio
correcta 1 amb coneixement de causa de I’aspecte productiu de I’experiéncia
estetica, recorrera primer a un terme classic 1 investigara quin és la seva evolucio
semantica al llarg de la historia; finalment, aportara alld que li sembla pertinent
per a comprendre la societat actual. Jauss, seguint la linia marcada per
Blumenberg a “‘Nachahmung der Natur'— Zur Vorgeschichte des schopferischen
Menschen”,”' concep la historia de ’aspecte productiu de I’experiéncia estética
com el procés d’alliberaci6 dels lligams que va imposar la tradicié antiga i la
biblica a la praxi estética. La direccié d’aquesta historia, doncs, s’entén, des de la
nostra €poca, com la de la formaci6 de la idea de I’home creador.

L’¢poca classica relacionava principalment el concepte de poiesi amb el
treball de 1’esclau, i1 era reconegut com un dels afers productius de més baixa
reputacio, atés que no requeria d’un coneixement. En canvi, el saber productiu
propi de I’art 1 I’artesania (fechne), esta per sobre perque requereix d’un coneixe-
ment, una teécnica, per a desenvolupar-se. També la tradicido biblica comprén
principalment I’activitat productiva com un treball fatigds que és el castig que ha
rebut ’home pel seu pecat original.

Tanmateix, Blumenberg descobreix en els textos biblics antics (Genesi)
I’espai d’originalitat creativa que alhora ha permes el desenvolupament d’aquesta
idea de I’home creador. Abans de la caiguda en la malediccié del treball, 1’ Antic
Testament mostra que “l’home adamita ha participat en el treball divi de la
creacio: va ser situat en el paradis terrenal, per a treballar-lo i custodiar-lo, 1 la
seva missio és dominar la naturalesa amb totes les seves creatures, com si es
tractés de quelcom de propi” (EEHL: 95, que cita part de Gen. 1, 26-28). Aixi
doncs, 1’homo sapiens no solament és vigilant de la naturalesa, també pot

convertir-la mitjangant el treball, en un moén huma. I aquest pas del servir al

' Citat per Jauss, Hans Blumenberg, ‘“Nachahmung der Natur”, Zur Vorgeschichte des
schopferischen Menschen’, a Studium Generale, 10, 1957,: 273 i ss. Traducci6é espanyola Las
realidades en que vivimos, Paidos/ICE-UAB, 1999.

101



disposar que s’allarga en I’Edat Mitjana i que la Revolucié Industrial creu
ingénuament inventar, €és un procés analeg al que fa la consideracio de
I’experiéncia estetica productiva. Aquesta, que antigament estava subordinada a la
natura (mimesis), reivindica 1’art com una "auténtica obra de 1’home, el concepte
de la creaci6 que 1’autoritat de la Biblia reservava només a Déu" (EEHL: 96).
Jauss cita inscripcions sobre catedrals o vitralls en que els artistes deixen la seva
marca o "signatura" personal, perd0 on més es fa palesa, a I’Edat Mitjana, la
llibertat i autonomia de la creaci6 és en la poesia trobadoresca. Guillem d’Aqui-
tania, per exemple, escriu en un poema que ¢és "de quasi res", que no tracta sobre
ningu, 1 que "va ser compost dormint al llom d’un cavall" (segons EEHL: 98).

Aquests estudis, segons Jauss, mostren també el caracter avangat de
I’experiéncia estética, que €s capa¢ d’obrir espais d’experiencia en 1’art 1 que
posteriorment s’estenen a altres ambits de la vida i del coneixement.”> Segons
Jiirgen Mittelstrass®, el "saber poiétic" mostra alld que és possible fer-se" (EEHL:
99). Si amb I’exemple del Genesi s’equiparava 1’obra humana al nivell de dignitat
del produir divi, en el sentit de domini de la natura que la modernitat —cientifica i
industrial, especialment— fara seu, la concepcid trobadoresca de la creacié poetica
obra una nova concepcio del produir. Inverteix la idea d’imitacid: deixa de pensar
la imitacié de la naturalesa —model perfecte— com una copia que la degrada, 1 el
passa a pensar més com un completar la naturalesa, un afegir quelcom huma per
tal que sigui més perfecta. Es el procés que alguns segles després s’imposara en el
model teleologic de la biologia moderna, en el qual 1’evolucio és un procés de
major adaptaci6 a I’entorn (ib). Un altre exemple ¢€s el del concepte de geni, que
s’imposara primer en I’ambit estetic per imposar-se paulatinament en el cientific i
inventor técnic 1, més posteriorment, en el de la grandesa politica 1 militar.

El Renaixement representa un pas més en el distanciament respecte a la
imitatio naturae 1 en la configuracié d’un produir poietic que impliqui una teécnica
1 un construir. Leonardo da Vinci —especialment des de la recepcié que en fa Paul
Valéry— és el paradigma d’artista que reuneix la funcié cognoscitiva de 1’art amb

la constructiva. Da Vinci, segons Valéry, "imposa la logica imaginativa de la

32 Aquesta capacitat de I'experiéncia estética, I'hem explicada breument a I'apartat 1.7 del Context.
3 Jirgen Mittlestrass, Neuzeit und Aufklirung — Studien zur Entstehung der neuzeitlichen
Wissenschaft und Philosophie, Berlin/Nova York, 1970.

102



construccid, és a dir, aquella praxi que segueix el principi de fer dependre el saber
del poder (...). Construire pressuposa un saber, que consisteix, més que en un
retorn a 1’observacié de veritats preexistents, en un concixer que depen de la
capacitat 1 del fet comprovat, i que fa que el saber i1 el produir siguin una i la
mateixa cosa". Tanmateix, aquest construir cognitiu i aquest congixer la veritat en
I’obra que I’home ha construit, té la seva limitaci6. L’home, en el Renaixement,
encara esta inserit en un mon creat per Déu i, per tant, no pot fer més que "repre-
sentar les coses de la realitat més belles del que son", pot idealitzar-lo, perd encara
no pot proposar alternatives, o mons contraposats (EEHL: 102).

Aquesta limitacid sera superada per la revolucidé literaria del segle XVIII,
només després que Leibniz formulés la seva teoria dels mons possibles. El
trencament amb la imitatio naturae ¢és total i I’artista pot crear "un altre mon que
fins aquell moment no tenia realitzaci¢" (ib: 103). Aixo ddna lloc a 1’autonomia
de I’art 1 de la creacid, que van defensar en la seva estética Baumgarten, i abans
encara Vico, en la Nuova Scienza —aquest, pero, va passar inadvertit al llarg del
XVIII. Amb Vico se supera la contradiccid entre la creacio lliure i el treball
dependent i només reproductiu, i donara lloc a la possibilitat que, a partir de
I’idealisme 1, sobretot, en Marx, la historia s’entengui com un producte (poietic)
que I’home fa a través de la seva praxi, del seu treball (ib: 104). Si la poiesi pot
ser ja produccid artistica, la seva diferéncia amb el treball —que ja es troba en
Kant—, és que aquest satisfa unes necessitats materials i la poiesi no té una finalitat
externa, sino que la té en 1’activitat mateixa: posseeix un caracter ludic o adhuc de
joc. Per al Marx jove,”* només dignifica aquell treball que és lliure i no dependent
d’algl que en treu un benefici. Per tant, en una societat alienada, 1’unic treball
digne és Dartistic. Una influéncia d’aquesta idea, que va ser deixada de banda pel
marxisme de tendeéncia més economicista, es pot llegir en la renovacié de
I’estética marxista que en va fer a ’Escola de Frankfurt, especialment Adorno. Ell
defensa que en l’art es pot "retrobar la promesse du bonheur i, amb aixo, la
possibilitat de superar 1’alienaci6 de qualsevol treball" (ib: 107).

Per il-lustrar el canvi d’expectatives que s’obre a comencaments del segle
XX, Jauss torna a prendre 1’obra de Valéry com a referent. Aquest defensa a
Léonard et les Philosophes (1929) que ’art s’ha alliberat de la metafisica del bell,

3 Die Friihschriften, ed. De S. Landshut, Stuttgart, p. 237.

103



en la qual se cercava la representacio de la bellesa atemporal en I’obra. La bellesa
¢s quelcom d’indefinit que ja no va lligat necessariament a una forma. En alliberar
la forma del contingut i el contingut de la forma, el sentit d’una obra ja no esta
lligat a la veritat en la naturalesa, sind que esta obert a totes les possibilitats, reals
1 ficticies —en el seu sentit més ampli. I com el sentit en 1’art s’expressa sempre
mitjan¢ant una forma, pero ara ja no és necessaria, no va lligada a la representacio
humana de la naturalesa, el significat de I’obra dependra del que la forma en que
s’expressi tingui un significat o un altre per al receptor. Valéry involucra aixi la
percepcid estetica en la construccid de I’objecte estétic i s’atreveix a afirmar als
Cahiers que mes vers ont le sens qu’on leur préte (ib: 108).

Ja abans, Valéry havia publicat —a Eupalinos ou [’Architecte, de 1923— una
altra reflexi6 de gran interes per entendre 1’art de la seva epoca. Valéry crea un
dialeg entre Socrates i Fedre al cel, en un moment del qual el mestre recorda que
de jove s’havia trobat un objecte que no va poder esbrinar si era obra humana o de
la natura. El problema és que aquest objecte ambigu no t€ cabuda en 1’ontologia
platonica i Socrates no sap si adoptar una actitud teorética o estética. La mirada
estética ha de mantenir la forma de 1’objecte i, com és indefinida, qualsevol
determinacié de ’objecte haura de deixar oberta altres possibilitats; la hipotesi
teorctica, en canvi, només podra corroborar-se en la verificacid empirica i
excloure necessariament les altres solucions. La reflexio estética juga amb un
ventall molt ampli de possibilitats, perque també inclou la de la reflexio teorica,
tot 1 que mai no pugui donar la darrera paraula. Aquesta reflexié de Valéry pot
relacionar-se directament amb 1’analisi kantiana del judici estetic de gust que fem,
especialment, en els punts 4.2 1 4.3.

Jauss relaciona a Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung (PAAE,
1972: 60-61) aquesta reflexid valériana amb 1’obra tardana de Cézanne, el qual
prenia els models de la realitat exterior com a objectes que en la pintura es
trobaven indissociablement units en una construccid que la realitat, com a molt,
suggereix. A Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik posa més en
relacio ’estetica de Valéry amb el dadaisme 1 el ready made. Tant I’un com 1’altre
trenquen definitivament les fronteres entre realitat i art i deixen 1’estética de la
representacié buida de qualsevol possibilitat de comprendre aquestes expressions

artistiques.

104



En aquesta situacid, i davant els fenomens artistics de les avantguardes, es

planteja la necessitat d’una nova estetica. Segons Jauss, es fa necessari

"el desenvolupament d’una estética de la recepcid capag d’abragar I’activitat
estética exigida a I’espectador, i fer-ho amb noves definicions d’una poiesi
del subjecte receptor i per sobre de les tradicionals definicions de la postura
contemplativa" (EEHL: 119).

El col-loqui Poetik und Hermeneutik III> va concloure que la historia de
I’experiencia estética dona a 1’época de 1’idealisme alemany, especialment gracies
a P’estetica de Hegel, "un gir cap a la desobjectualitzacid de 1’art que, en consi-
derar la bellesa com la més alta definicié de I’ideal artistic, va portar a suprimir
per complet la barrera existent entre obra d’art i realitat extraartistica" (ib: 110).
Hegel no oposa I’art a la realitat, sindé que I’inclou en aquesta en definir-lo com
I’expressio bella de ’esperit.

Aix0 vol dir que a partir d’aquest moment, I’status estétic mateix esdevé
un problema que 1’art es planteja i al qual respon. La bicicleta de Duchamp (1913)
va presentar un objecte de la realitat com a obra d’art, reduint essencialment 1’acte
poietic a un acte ostensiu de I’artista 1 deixant la resta de la tasca creativa al
receptor. Aquest, per gaudir de tal object ambigu ara ha d’evocar el canon estetic
qualitat de 1’obra d’art, pero també sobre la realitat. Aquesta activitat quasiteorica,
per cert, mai no té final 1 es reinicia en altres termes cada vegada que Dartista
decideix intercanviar I’ésser i ’aparenga d’un object trouvé (ib:111).

En aquest context ja desenvolupat, la novetat que suposaria el Pop Art
seria la de tornar a capgirar 1’actitud teorctica en estetica. La ironia d’aquesta
tendeéncia, que afirma la funci6 estética de qualsevol objecte de la societat de
consum 1 de masses, va més enlla de voler incitar una actitud reflexiva en el
receptor, li sol-licita que ell mateix recrei les condicions, o la teoria, o el méon
possible corresponent perque aquest objecte pugui ser estétic, ja no com a

oposicio amb la realitat. El receptor és per aixo encara més productiu i fins i tot se

3 0. Marquard, "Pop oder die immer zu endegehende Geschichte der Kunst", a Poetik und
Hermeneutik 111, p. 379, 1968.

105



li demana que doti la realitat de condicions estétiques, estetitzants (ib: 114) o, si
se’m permet, “estetitzables”.

S’ha discutit molt sobre aquesta estetitzacio o teoritzacié total de 1’art, que
fa de moltes obres unes pobres il-lustracions de teories. Jauss defensa que aquesta
tendéncia també ha provocat la contraria, i posa els exemples de la pintura naif'1
d’altres tendéncies que no solament pretenen prescindir de la teoria, sind que
s’oposen, en la seva eleccio de temes transcendentals, al "caracter parcial de I’art
modern" (D. Henrich). En aquest sentit, aquesta activitat poictica renovada beu de
les fonts de tendeéncies artistiques que havien posat I’accent en la recepci6. Jauss
conclou que aquesta dialéctica pot servir per explicar el desenvolupament de les
arts al segle XX, 1 acaba amb una llarga citacié del seu predilecte Valéry, en la
qual —resumeixo— descriu el comportament estétic de gaudi precisament en
aquesta ambivaléncia entre poiesi i aisthesi, en aquesta relaciéo de dependéncia
entre 1’observador 1 la cosa observada, que permet plantejar diverses qiiestions,
fins 1 tot contradictories, sobre la realitat 1 la ficcié de ’objecte.

Estic d’acord amb Jauss que una teoria estética que depengui
exclusivament de la representacié no pot explicar molts dels fenomens artistics
que han sorgit des de la fi del segle XIX 1, sobretot, al principi del XX. Els
metodes de D’estructuralisme, la semiotica 1 la teoria de la comunicacié han
aportat a 1’analisi de l’art perspectives ineédites. Tanmateix, cal fer-se una
pregunta, és 1’estetica de la recepcio de Jauss —on ja hi afegim la seva teoria de
I’experiéncia estética— una teoria no representacional? Aquesta pregunta pot fer
trontollar tot 1’edifici jaussia. Tanmateix, si consideréssim basicament la seva
teoria de l’experiéncia estetica, que hem desenvolupat en I’apartat anterior,
tindriem molts motius per incloure I’estética de la recepciod de Jauss en el calaix
de les teories representacionals. Malgrat haver defensat la tesi de la manca de
recursos d’aitals teories, pot ser Jauss objecte de la seva propia critica?
L’exposicid dels aspectes receptius i comunicatius ens donara elements per

respondre a aquesta pregunta.

106



3.5.2. L’aisthesi: I’aspecte receptiu (voir plus de choses qu’on n’en sait)

L’analisi de 1’aspecte receptiu (entés com a aisthesi) de 1’experiéncia
estetica, si es vol estudiar en la seva extensio, ha de comengar primer valorant el
seu estat actual, que és producte de ’aparicio, 1’extensio i el predomini absolut
dels mass-media al llarg del segle XX. Aquests canvis han estat for¢a estudiats ja
des de W. Benjamin i destaquen, sobretot, el trencament amb 1’antiga cultura de
llegir 1 del contemplar imatges. L’experiéncia propia de 1’época burgesa, pausada
1 contemplativa, i que atorga a 1’obra una aura especial ha quedat enrere i s’ha
imposat una nova manera de percebre, com analitza Walter Benjamin a Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit [1936, L’obra a
I’época de la seva reproductibilitat tecnica].

“Media are not meditations”: amb aquesta citacio de H. Hartman (The fate
of reading)’® obre Jauss el capitol per expressar aquest abisme amb 1’experiéncia
estetica tradicional que ha imposat la cultura tecnologica del segle XX. La
primacia del signe sobre la paraula, ’experiéncia de xoc de multitud d’estimuls, la
fugacitat de la informacio “eliminen tant el plaer intel-lectiu de la lectura com la
formaci6 de I’experiéncia estetica en el sentit tradicional” (EEHL: 117). A banda
d’aixo0, les esperances d’un art compromes politicament 1 antropologica que
Walter Benjamin atorgava a les noves formes artistiques —fotografia i cinema— no
s’ha acomplert. Ans al contrari, la capacitat cinematografica de fer viatjar
I’espectador per nous mons meravellosos sense donar-li ’opcidé d’una actitud
reflexiva, ha estat criticada per la critica de la ideologia —especialment per
Adorno— com un dels instruments de manipulacié de consciéncies i com un
degradament de I’art a un pur objecte de consum trifasic.

Adorno 1 Benjamin van valorar de manera oposada els efectes de 1’art de
masses 1 representen dues posicions paradigmatiques a banda i banda de 1’abisme
que s’ha interposat entre I’art d’elit 1 d’avantguarda i I’art de masses. Des de
llavors, la superaci6 d’aquest abisme ha estat un dels punts clau de tota estética
del segle XX. Henrich aporta una explicacidé per superar aquesta oposicid: 1’art
actual intenta “fer suportables, creibles i base d’un sentiment vital creixent, un

moén d’aparells, de materials técnics 1 d’una informaci6 universal, que domina 1

3% Geoffrey H. Hartman, The Fate of Reading and Other Essays, Chicago, 1975.

107



modifica totes les llenglies i que no procedeix de les formes de vida
tradicionals”.”” Es a dir, les arts actuals intenten adaptar-se a un mon tecnificat
oferint noves formes d’experiéncia conciliadores —i sovint plaents— amb les
expectatives creades per la realitat present. L’ampliaci6 d’una aisthesi
contemplativa a una experiéncia en la qual el receptor és part activa, poictica, de
I’obra —com s’ha vist al final de I’apartat anterior— és interpretada per Jauss en
aquest sentit.

Aix0 significa que ’art pot eixamplar 1’horitz6 d’experiéncia estctica
present en relacié amb els nous habits 1 instruments que dominen la nostra vida.
Pero sobretot significa “que la percepcid sensorial humana no és una constant
antropologica, sind que €s historicament mutable” (ib: 120), gracies també a la
intervencio de I’art.

Aquest ¢€s el principi del qual parteix Jauss per esbossar una historia de
I’experiéncia estetica receptiva que pugui aportar, juntament amb la part dedicada
a la poiesi, una perspectiva general de la praxi estetica. La major dificultat
d’aquesta historia —analoga a ’apuntada en el capitol 1 d’escriure una historia de
la recepcio de les obres, com hem comentat en la introduccid d’aquest capitol— es
troba en la falta de documents que analitzin explicitament el tipus d’experiéncia
estetica que predeterminava la recepcid d’una obra en una €poca concreta. Tot 1
aixo, també ¢és cert que les obres d’art havien de compartir amb els seus receptors
I’experiéncia estética que categoritzava la seva percepcid i, per tant, en algunes
obres d’art del passat es poden trobar indicis suficients. 1 és precisament
I’experiéncia estetica aisthetica, que hem definit abans com un complaure’s en
allo ali¢, la que “fa conciliables dues formes de mirar: la propia i I’aliena” (ib:
121). La mirada, com va demostrar Starobinski,”® és essencialment seduible per
allo absent, ocult que hi ha en allo present. La percepcid estética és conduida per
I’efecte estetic del text o de I’obra antics a una fusié d’horitzons d’experiéncia, la
del text amb la del receptor. D’aquesta manera, es pot eixamplar la propia
concepcid del mén amb allo que la concepcid del mon de Paltre ens ofereix. En

definitiva, crec que amb aix0 Jauss vol dir que trobarem en 1’analisi de 1’aspecte

7 D. Henrich, “Kunst und Kunstphilosophie der Gegenwart (Uberlegungen mit Riicksicht auf
Hegel)”, a Poetik und Hermeneutik II, 1966, 11-32. Cito segons Jauss (EEHL: 120).
38 Starobinski, L oeil vivant, Paris, 196, pp. 9-27. Cito segons Jauss.

108



aisthétic de les obres antigues alldo que encara ens poden aportar per eixamplar el
nostre horitzd d’experiéncia. Amb aix0 i la seva confirmacié en la historia de
I’experiéncia estética aisthetica que ara exposem responem ja a dues preguntes

cabdals que plantejavem al principi.

La historia —que haurem de resumir notablement, aturant-nos només en els
models paradigmatics de 1’aisthesi en cada €época—, la comenga Jauss per Homer.
La descripcid de la construccié de 1’escut d’Aquil-les per Hefest és una de les
mostres antigues més elevades que guien I’aisthesi de 1’observador huma.” A
I’escut d’Aquil-les (18, v. 478 1 ss.) tots els elements de la cosmogonia classica hi
surten representats en una continuitat sense interrupcions en cercles concentrics,
des de I’ocea que tot ho envolta i els elements naturals fins als ritus humans en el
seu moment més noble, passant pel canvi d’estacions i les feines humanes que s’hi
relacionen. Aqui trobem una de les caracteristiques de 1’aisthesi homérica: “la no
diferenciacid del posterior amb I’anterior” (EEHL: 123), cadascun dels elements
tenen la mateixa plenitud d’existéncia i apareixen en un conjunt sense perspectiva
que tot ho abraca. L’aisthesi homérica representa, en aquest exemple, una de les
manifestacions més perfectes d’aquest detenir-se plaent en la representacio de tota
una manera de veure el mon. Una altra de les caracteristiques més importants de

’aisthesi, ens 1’ofereix també Homer, en ¢l Cant 12, referent a les sirenes:

“Ningt ha passat en el seu negre berganti sense que sentis la suau veu que flueix

de la nostra boca; sind que se’n van tots després de recrear-se en ella, sabent més
4

que abans” (12, 185).%

El terrible cant de les sirenes ofereix al mariner la possibilitat de prendre
contacte amb un coneixement divi 1, per tant, mortal. Homer fa d’unes antigues
vampireses model de seduccid erotica i, alhora, de posseidores de la saviesa

divina; una parella de conceptes —veritat terrible sota la bellesa— que fara historia

% Jauss recull I’estudi de K. Reinhardt, “Der Schild des Achileus”, a Freundesgabe fiir E. R.
Curtius, Berna, 1965, 67-78. Com hem anat fent, citaré en notes aquells estudis que utilitza Jauss
per a aquesta retrospectiva de 1’experiéncia estética receptiva.

* Prenc els versos traduits per Carles Riba a L’Odissea novament traduida en vers, ed. La
Magrana.

109



en I’art, com avalen estudis més actuals sobre el sinistre —com el d’Eugenio Trias,
per exemple, al nostre pais. Tanmateix, la recepcid que en va fer el cristianisme —
en una llarga ¢poca de separaci6 de la curiositat estetica de la teorctica— de
I’aventura d’Ulisses amb les sirenes va ser preeminentment moral, com a model
de preservacio de la virtut que no es deixa ensarronar en el seu retorn a casa.*!

La condemna cristiana del culte antic de les imatges s’estengué a la
concupiscentia oculorum, passant 1’art a assumir la tasca de la comunicacié dels
dogmes cristians. Aix0 va provocar 1’esfondrament del mon dels sentits com a tal,
que va perdre practicament el seu significat per als homes en tant que va quedar
com una manifestacié de la divinitat. L’al-legoria ha de ser, doncs, el recurs poctic
propi de ’¢poca, que es desenvolupa en formes i1 riquesa inexhauribles, per a
remetre al mén de I’invisible que conformen els dos pilars basics del cristianisme:
la interioritat de I’anima humana i la transcendéncia divina (EEHL: 127-132).42

El retorn a la consideracio estética del mon exterior, “la manifestaciod
estetica com a paisatge del qual el romanticisme literari 1 pintors com Claude
Lorrain, Poussin o Constable han fet que ens sigui d’alldo més natural” (ib: 133),
no s’esdevé si no €s progressivament, en un procés que protagonitzen Petrarca i
Rousseau. Petrarca, en el seu relat al Mont Ventoux —potser inventat, pero
igualment influent en la historia de I’aisthesi—, obre una nova forma de curiositat
estética pel mon i d’una experiéncia de la naturalesa.” La pujada a aquest cim no
ofereix a Petrarca la contemplacié d’un paisatge nou, atractiu per si mateix, sind
que, segons la direccidé on mira i allo que veu, I’envaeix una reflexi6 interior. La
reflexio s’enceta amb records personals, continua amb una profunditzacié en
esdeveniments historics 1 culmina amb la retrobada amb el mén interior inspirat
també per un fragment de les Confessions d’Agusti d’Hipona. “La mirada cap
enfora en els recentment oberts horitzons de I’experiencia estetica sensorial ha de

servir alhora per retornar cap a l’interior (...), procés que culmina cap a

*! Una part de tots aquests comentaris, els recull de K. Rahner, “Odysseus am Mastbaum”, a
Grieschiche Mythen in christlicher Deutung, Zurich, 1966°, 301.

*2 Jauss cita els seus propis treballs sobre aquest tema: especialment, I’inédit aqui Alteritit und
Modernitdt der mittelalterlichen Literatur [1977b, Antiguitat i modernitat de la literatura de
I’Edat Mitjanal].

# La referéncia aqui és a Joachim Ritter, “Asthetik” a Historischen Worterbuch der Philosophie,
Basel/Stuttgart, 1971, t. 1, 555-580, i a Hans Blumenberg, Op. Cit. pp. 266-283.

110



I’experiéncia espiritual del vertader jo” (ib: 134). A diferéncia de la poesia
medieval de I’invisible, Petrarca compon una lirica de 1’absent, en la qual alldo que
es manté en la llunyania —sublimada en els seus sonets en la mort de Laura— és
allo que realment és present. El desesper per I’absencia de 1’absent és la base del
moviment interior que redescobreix a si mateix el propi subjecte i, a través d’un
efecte catartic, la base del gaudi que produeix aquest autoreconeixement.

La negaci6 del paisatge real per assolir el paisatge interior que fa Petrarca
¢s I’inici d’una tendéncia en la qual Rousseau fa una altra passa important. Alguns
fragments de la Nouvelle Héloise, perd sobretot el Réveries du promeneur
solitaire, descriuen les sensacions del protagonista en passejar per la natura.** El
caminant de Rousseau gaudeix del paisatge il-limitat de les muntanyes, que
I’eleva a un ¢extasi profa i el purifica —de nou l’element catartic— de les
preocupacions de la vida quotidiana. La natura és percebuda d’ara endavant com
un espectacle —teatre de la naturalesa— en el qual es reconeix la nova subjectivitat
solitaria. El moviment, doncs, €s de dins cap enfora, i ’experiéncia estética que es
té de la natura reconeix allo que —segons la carta XXIII de la Nouvelle Héloise— ni
la ciéncia de la natura ni la filosofia poden descriure en llurs cosmogonies
conceptuals. Rousseau transforma la relaci6 humana amb la natura, que Kant
sistematitzara en el sentiment de sublim, que eleva ’home moralment davant un
espectacle terrible de la naturalesa, i que el romanticisme prendra com a
paradigmatica. Es la concepcié de la natura que féu famosa la pintura de C. D.
Friedrich 1 que Schelling va resumir de la manera segiient: “la relacié més alta de
la naturalesa amb D’art s’assoleix quan aquella utilitza I’art com un mitja de
visualitzar 1’anima en ell”.*

També Rousseau és el preludi d’una altra de les experiéncies aisthétiques
més propies de la modernitat. Si la sensacid romantica en el paisatge natural

atorga a la naturalesa aquella totalitat de sentit que la filosofia 1 la ciéncia ja han

 Joachim Ritter, Subjectivitdt, Frankfurt, 1974

4 Uber das Verhdltnis der bildenden Kiinste zu der Natur, 1807, a Schellings Werke, t. 3. Munich,
1959, p. 416. La citacio, en aquest cas la prenc de ’original de I’edici6 del 82. Ni aixi, pero, queda
prou clar: “Das hochste Verhdltnis der Natur zur Kunst ist dadurch erreicht, dass sie diese zum
Medium macht, die Seele in ihr zu versichtbaren”. Tanmateix, la traduccié castellana és
probablement la més desencertada: “La relacion mas alta de la naturaleza con el arte se logra
cuando ésta se convierte en un medio de visualizar el alma en ella” (EEHL: 143).

111



abandonat, si ho fa mitjancant la sublimaci6 d’allo naif —Schiller— o el sentiment
sublim en allo passat —Goethe—, s’entreveu en el Romanticisme —inspirat en
Rousseau— la inauguracié del regne aisthetic del record. Si parlem d’inauguracid
¢és perque la funci6 del record, com ara veurem, es distancia més que s’apropa de
la teoria platonica de I’anamnesi.

El record ¢és la famosa técnica que Proust utilitza com a clau de volta de la
seva concepcio estetica de I’experiencia del mon, perd és gracies a ell que es
poden trobar els antecedents d’aquesta teoria en autors com Nerval, Ruskin i
Baudelaire, en els qual ja W. Benjamin va reconéixer 1’us del record.*®

En el context modern de les ciutats industrials 1 massificades, I’entorn de
I’home ja no és el natural i originari que 1i sembla propi, sin6 un d’artificial,
inestable 1 efimer. L urbanita reconeix en la ciutat I’obra total de I’home que, no
obstant aix0, I’ha acabat de distanciar del seu paradis natural, la relacio amb el
qual el portava al reconeixement d’instancies simboliques transcendents —1’anima
i I’absolut—, i el manté en una situacio alienada. Baudelaire, davant la crisi de la
percepci6 moderna, proposa una poctica del record, en el qual les
correspondeéncies o associacions d’idees 1 de records omplen de nou de significat
aquesta realitat estranya i embelleixen la seva lletjor grisa. Es clar que aquesta
bellesa només pot retrobar-se en allo que ha passat, en el record; no es gaudeix
com una propietat present de 1’objecte, sind que és tan fugitiva —beau fugitif— que,
cada vegada que es vol copsar, només pot ser recordada. “El record, entés com a
forma moderna de 1’aisthesi, pressuposa, precisament, la ruptura amb la visid
antropocentrica de la naturalesa, que havia fonamentat I’experiéncia romantica del
paisatge, entesa com [’harmonia entre interioritat i1 naturalesa allunyada de la
civilitzaci6” (EEHL: 148).

Proust aprofundeix en la crisi de la percepcid, que no li deixa copsar
I’ésser de les coses en la imatge superficial que rep d’aquestes. La técnica del
record que utilitza Proust aconsegueix resoldre la paradoxa en que es trobava la

novel-la al principi del XX, i que Adorno va formular com la paradoxal necessitat

* Amb les consideracions que procedeixen, tenim un resum de dues de les primeres obres
publicades per Jauss: Zeit und Erinnerung in Marcel Prousts “A la recherche du temps perdu”,
Heidelberg, 1955 (19702) i 1955a, “Prousts auf der Suche nach seiner Konzeption des Romans”, a
Romanische Forschungen, 66, 1955, 255-304.

112



d’*“acomplir la funci6é representativa de 1’aisthesi —mantenint aixi la vocacio
realista propia de la novel-la des dels seus inicis— sense usar el mitja tradicional de
la mimesi narrativa” (ib. 153). L s de I’encadenament de records t€¢ una funcid
descobridora d’alld que romania ocult en la memoria, i fa que I’experiencia
estetica aisthetica obri un espai productiu del receptor en el qual aquest pot tornar
a mirar “les coses com si fos la primera vegada que les veu” i a “descobrir els
esdeveniments com si fos la primera vegada que s’esdevinguessin” (ib: 153). I a
més de la funcié de reconeixement, per a Proust, el record és també 1’unic espai
possible de reconeixement de la bellesa originaria de les coses, no d’una idea de
bellesa transcendent —com la teoria platonica—, ans al contrari, la bellesa terrenal
de les coses que, tot 1 aix0, només pot ser copsada en el record. La recuperacio del
paradis només és possible, en una inversio de la idea de la promesse du bonheur,
quan el paradis és perdut, quan el temps que es recupera, €s clar, és ja passat.

Per posar punt 1 final al capitol dedicat a I’aisthesi, Jauss comenta altres
solucions que I’art, des de mitjan segle XIX, ha buscat vers la crisi de la percepcid
(estetica). Analogament al desenvolupament de la pintura moderna, la literatura,
des de mitjan del XIX, obre la via de la funcid lingiiisticocritica de 1’aisthesi. Aixo
vol dir que una de les funcions de I’art i la literatura és la d’aprofundir en I’acte de
la mirada, traient-li a aquesta allo que ja coneix —el concepte antropologic de la
natura i el mon— i percebent en el moén exterior allo que no sap. Es en aquest sentit
que Jauss entén D’estética de la percepcio de Flaubert, en la seva definicié de
I’estil com una manera absoluta de veure les coses; o també la tasca que van
portar a terme algunes tendencies pictoriques —especialment I’impressionisme— de
“la desconceptualitzaciéo del mon 1 la retroconversié de 'ull en organ de visi6”
(ib: 149). En aquest context, troba Jauss significativa —i igualment actual per al
moment que escriu aixo—, la teoria de 1’art com a pura visibilitat que va formular
Konrad Fiedler en els anys vuitanta del XIX. Poc després de Fiedler, Valéry
també va defensar en el seu primer assaig sobre Leonardo (1894) la puresa de la
mirada, que veu més coses de les que sap (voir plus de choses qu’on sait). Per
aixo, cal desnaturalitzar la naturalesa sobre la qual filosofs 1 poetes van hipostasiar
conceptes com utilitat i economia, o crueltat i bondat. D’aquesta manera, es podra
percebre el mon des d’una perspectiva diferent de la quotidiana o la cientifica 1

filosofica; es podra veure el mon des d’uns altres ulls.

113



Si Proust representa, en el segle XX, la culminaci6 de la forma
d’experiéncia estética cosmologica —una recerca del sentit del mon en allo que el
record recupera—, Beckett sera el maxim representant de la tendéncia oposada, que
hem denominat lingiiisticocritica.*” Beckett obre una tendéncia, que continua en el
Nouveau Roman 1 el grup Tel Quel, contraria al paradigma d’experiéncia
aisthetica de Proust i que ofegara en gran mesura la seva expansid. Continuant la
linia inaugurada per Flaubert, I’estil d’aquesta via tracta d’eixamplar al maxim
I’espai entre mon percebut 1 subjecte perceptor, tot i desconstruint els topics
lingtiistics de I’experiéncia. Aix0d, juntament amb 1’Gs de I’estil indirecte lliure —
que Flaubert ha fet famds—, fa prendre consciéncia del perspectivisme de la
percepcid 1 de la influéncia del llenguatge en la configuraci6 de la realitat.
Aquesta tasca critica ha estat continuada, amb major o menor ¢xit, en la narrativa
de Robbe-Grillet o Philippe Soller.

Com a conclusié d’aquest apartat, €s prou clara la conclusio de Jauss pel
que fa a la caracteritzaci6 de les funcions encara paleses de 1’experiéncia estética

en el seu ambit receptiu:

“I’experiéncia estética assumeix —en 1’ambit de [Daisthesi vers el
distanciament creixent de 1’existéncia social— una tasca que, en la historia de
les arts, no havia estat mai plantejada: la d’oposar, davant 1’experiéncia
atrofiada 1 el llenguatge al servei de la ‘industria cultural’, una funcid
lingiiisticocritica 1 creativa de la percepcié estética, i la de conservar, vers el
pluralisme de funcions socials i aspectes cientifics del mon, 1’experiéncia del
mon ali¢ i un horitzé comt, que només 1’art és capa¢ de mantenir present en

el lloc del desaparegut tot cosmologic” (EEHL: 158).

47 Els estudis de referéncia son: W. Iser, “Reduktionsformen der Subjectivitit”, a Poetik und
Hermeneutik III, a Jauss, 1968a, pp. 435-491; M. Smuda, Becketts prosa als Metasprache,
Munich, 1970; W. Iser, Der implizite Leser — Kommunikationsformen des Romans von Bunyan bis
Beckett, Munich, 1972.

114



3.5.3. La katharsi: 1a funcié comunicativa (movere et conciliare)

Els conceptes de poiesi 1 d’aisthesi han servit per buscar el
desenvolupament historic de les funcions productiva i1 receptiva de I’experiencia
estética. En el capitol 7 d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Jauss delimita I’ambit del tercer aspecte “ignorat tant per la teoria ontologica de
I’art com per 1’estética de la negativitat” (EEHL: 159), la funcié comunicativa de
I’experiéncia estética entesa com a katharsi. Resumint la definicié6 comencada en
I’apartat 3.5, la funcid comunicativa de 1’experiéncia estética s’entén com el
“plaer que, en les propies emocions, produeixen ’oratoria o la poesia, 1 que pot
portar ’oient o I’espectador a canviar de criteri o a alliberar el seu anim” (ib).
Com en els altres dos aspectes de I’experiéncia estética, la produccio i la recepcio,
hi ha un element comu a tots, el gaudi estétic, i un d’especific, que en aquest cas
fa referéncia a una mena de continguts especifics en la comunicacid. Aquesta
definici6 s’extreu de la triple analisi de la katharsi com a plaer purificador (catarsi
aristotelica), amb la critica agustiniana de 1’autosatisfaccid de la curiositas 1,
finalment, en allo que Gorgies va expressar per primer cop com la capacitat de les
emocions per a donar conviccid al discurs. Des d’aquesta triple perspectiva,
I’experiencia estética pressuposa aquell balanceig tipic entre 1’autoplaer 1 el plaer
ali¢ o plaer en I’objecte. Permet, igualment, que el receptor participi activament
en la configuracié de l’objecte irreal, fictici, una activitat que el concepte
tradicional de contemplacio no incloia. També s’ha explicat que 1’experiencia del
balanceig pot decantar-se cap a un dels dos pols 1 convertir-se en un plaer
purament sensitiu —com el gastrondOmic— o en una autosatisfaccié sentimental,
amb el qual pot quedar al servei de I'is mediatic, de la comunicacid i de les
manipulacions ideologiques.

El mecanisme propi de la catarsi ¢€s la identificacié amb algun personatge o
situacié representats en I’obra. Per a Jauss, pero, aquesta identificacid mai no ¢€s
total —no deixem mai de saber que no estem en la novel-la—, perqué no s’ha de
perdre la distancia estética entre 1’observador 1 el seu objecte irreal —saber que la
ficcid és ficcid, 1 no realitat. De fet, la historia del concepte de katharsi repeteix
un moviment essencial: I’art —o la reflexi6 sobre ell- de cada época ha intentat

trencar amb la identificaci6 ingenua amb alguna técnica que imposi al receptor la

115



distancia suficient per “alliberar la seva reflexi6 estética i moral enfront de la
fascinacio d’alld imaginari” (ib: 161). La historia de la katharsi és, doncs, gairebé
una historia de critica 1 d’oposicié als models anteriors. Aixo és perque 1’art ha
considerat generalment el procés d’identificacid6 com una perdua d’autonomia del
subjecte receptor davant la possible comunicacié d’idees dominants. Es en aquest
sentit que Jauss utilitza el terme comunicacio (en tant que katharsi), en 1’accepcid
de comunicacio de valors de conducta o creences socials, 1 no en el seu sentit
habitual, més ampli.

Doncs bé, si és cert que la identificacid pot portar a la comunicacié de les
idees dominants, igualment pot, pero, orientar el receptor cap al dubte d’aquelles
o fins 1 tot cap a la transgressio social. Pero sobretot, no s’ha d’oblidar que davant
de tot hi ha una acceptacio o un rebuig voluntari del joc que 1’obra ens proposa. I,
a més, segons Jauss, hi caben altres opcions. Es pot trobar, des de la definicid
aristotelica de la catarsi a ’efecte contrari de la identificaci6 amb un patré de
conducta, que consisteix en una seducci6 tal per allo imaginari que condueix a un
embadaliment®® totalment privat i, per tant, sense participacié en la comunicacio.
Es a dir, es bada delitosament en la contemplacié de 1’objecte fins que es fa
conscient la comunicacid com un element estrany a [’experiéncia de 1’obra,
neutralitzant aixi el seu contingut moral.

Tot aixd mostra la gran complexitat i I’important ventall de matisos que
compren el gaudi de I’experiencia catartica. La gran varietat de possibilitats que
ofereix es mostra clarament en les arts discursives, capaces d’assolir un alt nivell
d’especialitzacid en el model d’identificacid, en la diferenciacié de models de
conducta humanes (ib: 161). Per tant, també sera natural que els exemples que
articularan aquesta historia de la catarsi facin referéncia a les arts verbals.

No detallarem altre cop el model de catarsi d’Aristotil. Posarem 1’accent
en el punt que, per a Jauss, la catarsi aritotelica només és tal, és a dir, és
purificadora, a condici6 de produir sobre 1’espectador un doble distanciament:
I’un, sobre la vida quotidiana, que permet crear un objecte i trama imaginaris, i
I’altre, sobre els propis llagos afectius, distanciament ocupat pel sorgiment dels

sentiments de compassio i horror per I’heroi. Aix0o ho diu Jauss en confrontacio

* La etimologia preciosa d’aquesta paraula és dificil de trobar en la traduccio al castelld; i a
I’alemany?

116



especial amb la definicié d’Adorno de la catarsi, en la qual es pren el fenomen de
la sublimacié estética —“simple substitutiu de la satisfaccié”— com 1’unica
manifestacido catartica 1 que roman en [’esfera de les finalitats practiques,
“afirmant els interessos de la classe dominant” (EEHL: 162).

La historia —per a nosaltres, a passes de gegant— de la catarsi continua en el
cristianisme. Si bé la nova religié va assumir inicialment la critica de Plato als
poetes com a mentiders, va acabar adoptant métodes de control de la funcio
comunicativa per a la transmissié i el manteniment dels seus credos, com
I’emocio i1 devocid, 1’edificacid interior, la conducta recta, la forca d’atraccio del
model d’exemplar, i el principi d’imitacié de Crist. No es pot dir propiament que
el sentiment provocat per la tragedia més alta cristiana, La Passio, sigui
I’equivalent a la catarsi aristotelica. Agusti d’Hipona critica el plaer en la
identificaci6 tragica perque comporta un autooblit, que nega la possibilitat d’una
experiencia del Tt de Déu mitjancant el jo (Confessions, I, xiii, segons Jauss, ib:
169). El tipus de compassio que desperta el pathos cristia s’ha d’entendre en la
clau de Gorgies, segons el qual la compassié que produeix el plaer catartic, si no
hi ha distanciament purificador, pot enriquir I’espectador amb un nova
experiencia. Aquest mecanisme, que estreny la distancia estética propia de la

. . g , , J .y .. 4
catarsi aristotelica, és un dels més utilitzats en 1’educacio cristiana. ?

“Davant ‘el gran dolor que ha produit la nostra salvacid’ [citacié de
Fuhrmann], s’invita el public a adoptar una postura, que no és ni la visid
admirada per la perfeccié d’un heroi o martir, ni la purificacio catartica de
I’esperit que porta a la llibertat del judici, sin6 un ‘cor ple de compassio’
[Fuhrmann]. L’experiencia catartica exigida aqui no es una purificacio, sino
un canvi de les emocions, que es tradueix en un desig d’imitar Jesucrist” (ib:
170).

Amb tot, molts autors cristians van trobar en ambits menors, reservats
normalment a arts petites o artesanies, les vies per portar a la practica les
experiéncies poietica, aisthetica i catartica, al marge de la fascinacio de la imatge

(ib: 165). Experiéncies que, al llarg dels segles, van assolir un rol molt important

49 Vegeu Jauss, 1977b, pero també, Fuhrmann, Poetik und Hermeneutik 111, 586 1 ss, i la discussio,
en el mateix volum “Gibt es eine ‘christiche Asthetik’?”, 583-610.

117



en la comunicaci6 de les idees i dels valors socials. Un exemple és el de
I’edificaci6 de 1’anima, que va sorgir en ambits com el trivial —calendaris
cristians—, el culinari 1 el demagogic; que va arribar a ser considerat en “la
Il-lustracio el model més serids de la gran literatura d’interioritat religiosa”, que
Goethe va exhaurir com a model profa i estetic de I’expressié de la subjectivitat
solitaria i que “la invasié de I’art comercialitzat [ha convertit] en una experiéncia
estetica decadent” (ib: 167).

Agusti és un dels grans critics de la identificacié simpatetica —model
aristotelic—, quan aquesta és moguda només pel plaer que comporta la curiositat
(concupiscentia oculorum) i que pot provocar una “voluptuositat cruel”. Exemples
son l’assisténcia a un combat de gladiadors, o ’autosatisfaccid6 en el “dolor
imaginari” d’un altre, com en el model classic de tragedia, que nega la vertadera
imitaci6 compassiva (ib: 174).

La modernitat renova una bona part dels arguments agustinians, com es
pot observar en els exemples de Rousseau 1 Brecht. A la Lettre a M. d’Alembert
(1758), Rousseau no solament desqualifica el valor humanistic de la compassid
despertada per la tragedia que, segons ell, només dura el temps que dura la ficcid
escenica, sind que a més nega “a 1’escenari el dret de reproduir —mitjancant la
comunicacio artificial de la imaginacio— aquell sentiment naturel, que pot portar a
una solidaritat activa amb el patiment d’altres homes (ib: 175).

L’objectiu de la teoria dramatica de Brecht és assolir una técnica que faci
del teatre alhora un art didactic i entretingut, sense imposar, perd, normes de
conducta. Segons Jauss, la lectura que fa Brecht de la tragedia classica, segons la
qual el plaer catartic “queda reduit a una postura de “simpatia cap als personatges
representats” i, per tant, cap a una acceptaci6 irreflexiva de les seves normes de
conducta o ‘imatges del moén’” (ib: 177),>° s’ha d’aplicar més aviat al model de
teatre burges. Brecht critica del drama que posa el mon davant els ulls sense
deixar oberta la porta de poder-lo canviar, sense oferir una distancia critica cap a
I’accid dramatica. Per aixo, el seu drama busca les técniques necessaries per
produir aquesta reflexio critica 1 alhora una conducta solidaria. Segons Jauss,

Brecht va incorporant progressivament a la seva teoria més elements que

> Les dues citacions de Jauss provenen d’Uber eine nichtaristotelische Dramatik, a Gesammelte
Werke, Francfurt, volum 15, p. 305.

118



produeixin I’efecte psicagogic de I’experiéncia catartica (ib: 179). Amb tot, el
tipus de solucions que buscava Brecht ja havia estat assajat, amb altres mitjans,
amb anterioritat.

L’ambigiiitat de la funci6 comunicativa de 1’experi€ncia estética €s el preu
“que ha de pagar la katharsi alliberadora per la mediacio d’alld imaginari”
(PAEE: 78). Si, per una banda, és criticada per poder ser utilitzada per fins
ideologics, també és criticada des d’aquestes instancies quan el que ofereix €s
precisament alliberacid de les normes de conducta vigents. Per aix0, les autoritats
cristianes, en la mesura que es feien carrec de la praxi vital, no només “van
adoptar la critica platonica a la mendacitat dels poetes”, també van crear un altre
ambit de I’experiéncia estetica, on I’exemplar seria el contrapes de I’imaginari.
Jauss fa una retrospectiva del concepte d’exemplar per veure com entra des de
I’ambit religios al de I’experiéncia estética. Haurem de resumir aquesta interessant
historia del mot als aspectes més essencials.

A la praxi vital cristiana li interessa més la univocitat d’un exemplum, que
es basa en la forca demostrativa de ’accié factica. Aixi, el major exemplum ¢és
Crist, demostra com 1’apel-lacio a ell s’oposa tant a I’argumentacio teorética —que
llavors monopolitzava I’ambit del coneixement— com a les normes vigents.
L’adopcié de Crist com a model maxim a imitar inclou aquesta primera accid
transgressora de normes com la consegiient configuracié de normes (EEHL: 180).
L’exemplum cristia funciona com una regla general que aporta el model de
conducta que cadasct hauria d’adaptar a la seva vida.

A banda d’aquesta concepcid de ’exemplar, Montaigne en desenvolupa
una de nova, que interessa molt per a comprendre 1’aspecte comunicatiu de
I’experiéncia estética. Montaigne, citador prodig de les seves fonts, ja no busca
I’exemple en allo que la historia ensenya que s’ha de fer o evitar —historia
magistra vitae— sind que i interessa per igual el gran esdeveniment i la més petita
anécdota o consell per tal d’aprendre alguna cosa sobre si mateix. L’exemple
inspira la recerca d’una experiéncia propia, que aporta també un coneixement
sobre si mateix, pero del qual no es dedueix un judici de validesa general. De

I’exemple montaignea, se n’extreu una reflexié que “només pot ser exemplar per a

119



quelcom d’especial i no per al general” (ib: 183),”! és a dir, que pot valer per a mi
en un moment determinat, sense que s’imposi com una norma universal. Aixo
també vol dir que I’exemple, en aquest sentit, “és un aspecte de I’exemplar que
exclou la imitatio” (ib), en el sentit cristia.

Segons Jauss, el cristianisme va conrear el terreny perque fossin possibles,
segons el cas i context, “dues possibilitats d’imitatio: el lliure comprendre,
aprenent de 1’exemple, 1 I’obligat 1 mecanic subjectar-se a la regla” (ib: 184), pero
no ¢és fins a Montaigne que el primer s’allibera de I’ambit purament moral i pot
ser aplicat de manera més general a I’experiéncia subjectiva. Per a demostrar-ho,
Jauss recorre a 1’us de I’exemplar kantia en la tercera critica, que posa en estreta
referéncia amb el model que hem explicat de Montaigne. Precisament, la primera
categoria que Kant dedueix del gust estétic és la seva autonomia. Tanmateix, el
gust no extreu el seu judici a priori 1 sense cap influéncia, sind6 que segueix
d’alguna manera I’exemple que el precedeix, perd no com una regla, i si com un

exemple, model, orientacié que guia el nostre judici. Jauss cita Kant:

“Successio, quan es refereix a un precedent, i no imitacio, és 1’expressio
correcta per a tota influéncia que els productes d’un autor exemplar poden
tenir sobre altres; cosa que només significa que: beure [schopfen, crear] de
les fonts des de les quals aquell va beure i aprendre del seu predecessor

; N
només la manera de comportar-se respecte a aixo.

Com podem entendre la definicié kantiana? L’exemplar és un cas que
se’ns dona sense regla i que, per tant, permet a I’individu interpretar-lo

autonomament, crear-se la seva propia regla o, més ben dit, recordar I’exemple

! L’estudi, en aquest cas, és de I’investigador del grup de Constanga Karlheim Stierle,
“Geschichte als Exemplum — Exemplum als Geschichte”, a Stierle, a Poetica, 1975b.

>* El subratllat és meu. Kritik der Urteilskraft §32: “Nachfolge, die sich auf einen Vorgang
bezieht, nicht Nachahmung, ist der rechte Ausdruck fiir allen Einfluss, welchen Produkte eines
exemplarischen Urhebers selben Quellen schopfen, woraus jener selbst schopfte, und seinem
Vorgénger nur die Art, sich dabei zu benechmen”. La traduccié d’aquesta citaciéo a EEHL és un xic
confusa, perqué tradueix “Nachfolge” com a imitacid i “Nachahmung” per “mimesi”, que, si bé
s’ajusta a la tradicié traductora, provoca contradiccions en 1’s dels termes en aquest context. A
partir d’ara, el nombre precedit pel signe “§”, es refereix a I’apartat corresponent de la Kritik der
Urteilskraft.

120



per tal de buscar una orientacié de la conducta per quan sigui aplicable.
L’exemple serveix de pont a Jauss entre la moral (ambit intersubjectiu) i I’estética
(ara també, amb més rad, intersubjectiva). La categoria kantiana de I’exemplar es
deixa interpretar, en aquest context, mitjangant dos usos basics. Per una banda, en
I’aspecte comunicatiu: la identificacié de 1’espectador amb 1’heroi (protagonista)
de I’obra. Aquesta identificacio, que pot ser de diferents tipus,” afavoreix la
transmissio de valors socials conservadors o transgressors 1 fa referéncia, per tant,
a la vessant propiament comunicativa de I’art tal com la defineix Jauss.

El segon Us es refereix als altres dos aspectes de la praxi artistica. Per als
punts de vista tant productor com receptor, I’exemplar és un esquema de
referéncia per a entendre 1’estructura basica de 1’experiencia estética. Per a un
artista, el seu mestre no és un model a seguir punt per punt, sin6 que ha d’intentar
prendre, seguir, observar lliurament allo del seu mestre que 1’ha convertit en
artista. Entengui’s per aixo des de I’adaptacio d’una técnica concreta fins al valor
de I’originalitat creativa: “aprendre a ser Unic, diferent, original”. Amb referéncia
a la produccio artistica, Jauss cita un altre concepte kantia (§43), a la Pequeria
apologia de la experiencia estética (PAEE: 91):>* el de “creacié per mitja de la
llibertat”.

Pero ja hem vist que la llibertat també es pot aplicar a la recepcio. Aixi
doncs, per al receptor, el judici estétic es caracteritza pel que abans hem anomenat
la voluntarietat de la recepcid, que deixa al receptor el marge suficient per decidir
el grau de complicitat amb el joc que I’obra li proposa. El judici logic, o cientific,
posseeix el caracter d’una universalitat persuasiva, 1 és aquesta la caracteristica
que precisament li manca al judici estetic (§8). La validesa del judici estétic
“només pot ser exemplar” (PAAE: 91) 1 es remet a 1’adhesié dels altres (§29),
exigint la seva participacio pero sense imposar la conclusi6 a que arriba la facultat

de jutjar. D’aquesta manera, no solament “es possibilita la participacido en una

>3 En els capitols X i XI de PAEE hi ha un resum i un esquema clarissims de les cinc modalitats
basiques d’identificacid: associativa, admirativa, catartica, simpatética i irdnica. Aquestes tipo-
logies estan desenvolupades extensament als capitols B i C d’EEHL, com hem indicat al final de
I’apartat 3.5.

** Es un procediment habitual de Jauss copiar finals de treballs seus en els comengaments d’altres
de posteriors. En aquest cas, el darrer capitol de PAEE (des de la pagina 89 fins a mitja 92)
correspon quasi literalment a les pagines 25-28 del “Proleg” d’EEHL, publicat cinc anys després.

121



norma constituent [identificacid en 1’obra, també¢], es construeix alhora la
socialitat” (ib: 92 i §41). La llibertat de la recepcio i el lliure seguiment de les
normes —estetica 1 etica— troben en el concepte d’exemplar el pont que les uneix.

Cal insistir en la llibertat implicada en tota acceptacié del judici estétic —
que pretén I’aprovacio de tots per adhesio i no per necessitat logica (§8)—, perque
fonamenta 1’aspecte comunicatiu de 1’experiéncia estética i, en concret,
caracteritza la manera com es transmeten les normes a través de 1’art. Crec que es
tracta, per exemple, d’entendre que una obra que s’oposi a un grup de normes
socials, no s’ha de valorar en tots els seus aspectes com una oposici6 a globalitat
de la societat, perque atemptaria contra la possibilitat de ser compresa. Perque una
obra pugui subvertir valors, ha de compartir amb el receptor un llenguatge, un
context (o tradicio) i altres valors.

A més, els valors que I’obra critica i altera, es fan des d’una altra posicio
moral. Forma part de I’obra poder comunicar la seva transgressidé tant com a
transgressid cap a la ideologia dominant, perdo també com a proposta de valors
positius a seguir d’ara endavant. El contingut especific d’aquella transgressio,
doncs, pot estendre’s com un valor social dominant. D’aix0, n’hem parlat en el
capitol 1, respecte a la dialectica de les expectatives socials que reben una obra 1
com aquesta €s capa¢ de trencar-les, ampliant aixi 1’horitz6 d’expectatives.
L’experiéncia estética posseeix essencialment aquesta facultat, 1 per aixo, diu

Jauss,

“I’estética de la negativitat no ha de retrocedir atemorida per una
positivitzaci6 de I’experiéncia estetica, sind que, utilitzant la meva
terminologia, ha de traduir novament les formes transgressores de normes o

d’identificaci6 ironica en una funcié configuradora de normes” (PAAE: 90).

Aquest punt, com veiem, fa referéncia a ’estética negativa —a Adorno,
principalment. Pero també complementa la teoria del canvi d’expectatives que una
obra produeix en la seva recepcid —qiiestid que complementa el capitol 1, 1 que,
recordem, no havia quedat llavors ben resolta. També concreta millor el tipus de
contingut, de veritat que pot comunicar una obra quan s’aplica el seu contingut a
la situacié actual —com s’ha desenvolupat al capitol 2, sobre hermenéutica. Jauss

€s conscient que en aquesta teoritzacid —on s’inclou la part historica— de

122



I’experiéncia estética només estd exposant una de les dues cares del fenomen
artistic. Per aix0, a més del que hem explicat en el paragraf anterior, Jauss dedica
a I’estética negativa d’Adorno tot un capitol (capitol A Il d’EEHL) i a la tradicié
platonica del bell —que retalla les pretensions gnoseologiques i etiques de
I’experiencia estética— un altre (capitol A IV d’EEHL). Pel que fa a la tradicid
platonica del bell, hem citat, al llarg dels tres recorreguts historics dels conceptes
de poiesi, aisthesi 1 katharsi, alguns dels seus protagonistes principals, des de
Plato, fins a Gadamer, passant, entre d’altres, per Agusti d’Hipona i Rousseau. En
el segon capitol (A II), contra Adorno, Jauss utilitza la tesi de la dialéctica entre
negativitat 1 positivitat propies de 1’obra d’art de manera molt més extensa, pero
també, entre d’altres, aborda el problema de 1’ascetisme que la teoria adorniana
exigeix a l’art i que aquest tant ha seguit a partir dels seixanta, en oposicid a
I’efecte antiil-lustrat de la industria cultural. Considero que ’analisi de I’estética
negativa d’Adorno 1 de la resposta de Jauss respecte a aix0 s’haura de
desenvolupar en un treball de major extensid que aquest. Amb tot, per acabar, en
una especie d’acte que apropa ambdues posicions, Jauss cita al final la frase
d’Adorno: “si s’extirpés la darrera petjada de plaer, la pregunta de per a que
existeixen obres d’art ens causaria perplexitat” (segons Jauss, PAEE: 35).

3.7. Cap a una relectura de la Critica del Judici

Aquest capitol esta farcit de referéncies a la historia de 1’art 1 la literatura que
acrediten la teoria de I’experiencia estética de Jauss. Aixi, moltes de les funcions
essencials que Jauss atorga a D’experiéncia estética queden historicament
argumentades. La teoria, igualment, també esta reconstruida a partir d’idees
recollides de diversos autors, sovint exposades criticament, altres vegades elidint
I’argumentaci6 detallada. En algun comentari hem mostrat una certa insatisfaccio
per no exprimir filosoficament a fons 1’assumpte.

Jauss esta interessat en recuperar el gaudi estétic com a base de
I’experiéncia que origina tota experieéncia estética. En la seva recerca historica,
Jauss troba estretes relacions entre el gaudi estétic i diverses funcions de

I’experiencia estética: el reconeixement de 1’objecte representat en 1’obra com de

123



la técnica utilitzada (Aristotil), la catarsi produida en la identificacié amb un heroi
amb desti tragic (Aristotil), la curiositas per la forma d’objectes (Agusti),
I’agitacio de les passions (Gorgies), el distanciament cap als propis rols de la vida
quotidiana (Schiitz 1 la sociologia del coneixement), el joc per la recuperacio del
record d’allo reprimit (Freud), la idealitzaci6, en el record, d’una realitat
desencantada (Proust), etc. Jauss procura reunir tota la diversitat de satisfaccions
mitjangant 1’art amb la mateixa teoria de I’experiéncia estética. Amb tot, reuneix
el desenvolupament d’aquesta teoria de 1’experieéncia estética explicitament totes
aquestes manifestacions de gaudi en un mateix tipus d’activitat animica? Podem
deduir necessariament de la seva teoria aquesta diversitat d’expressions de la
satisfaccio estetica?

Jauss basa la seva teoria de 1’experieéncia estética primaria en la distancia
estética, en el desinterés cap al mon real, que és la condicid necessaria per a la
construccid d’un mon fictici. Jauss recull en aquest moment 1’acte de negacid cap
a Destructura real del mén —exposat per Sartre com a néantisation. Amb tot, la
teoria de construccid de I’horitzé de ficcid de Jauss no decideix si és una activitat
més aviat “inconscient” de manca d’interés o si €s una negacid “expressa” del
mon. Caldria distingir aquest punt, aixi com també la seva relaci6 amb el gaudi:
prové el gaudi estetic d’aquesta distancia o negacid del mon o prové de les seves
conseqiiencies? Les conseqiiencies a que ens referim consisteixen a aquest
“balanceig” entre la produccié d’un objecte estétic i la direccido reflexiva,
subjectiva, que la configuraci6é d’un objecte fictici suggereix. Aixi doncs, prové el
gaudi de la distancia cap al mon que ens limita, de la produccié d’un objecte
fictici o del moviment reflexiu produit en aquesta activitat? Jauss potser afirmi
que son cares de la mateixa moneda, 1 per aixo defineix aquesta dialéctica de
I’experiencia estetica com un alliberar-se de (el moén real), 1 com un alliberar-se
per (produir un mon, entendre’l des de la perspectiva d’un altre, transmetre o
subvertir normes).

Ara bé, en tot aix0, trobem a faltar una teoria que sigui capag d’estructurar
el moviment de les facultats de coneixement perque tot aixo trobi una explicacid
filosofica suficient. Jauss ha tractat de desenvolupar tedricament el paper de la
imaginacio en la produccio de I’objecte estetic. Amb aquesta intenci6 recorre a la

fenomenologia, per destacar aquesta epojé del mén i1 la implicacié de la

124



imaginaci6 productiva en la configuracié d’una ficci6. Tanmateix, caldria
continuar aquest desenvolupament fenomenologic de les facultats humanes per
comprendre com ¢és possible que s’esdevingui un ventall tan ampli de funcions 1
expressions estetiques, com les que es comenten al llarg d’aquest capitol, 1 que
s’inclouen dintre de les tres funcions basiques, la produccid (poiesi), recepcid
(aisthesi) i comunicaci6 (katharsi). Atés que s’analitza el rol de la imaginacid en
I’experiéncia estetica, no caldria posar-la en relacié amb la sensibilitat, la rad o la
capacitat comunicativa i lingliistica? Sense respondre a una pregunta com aquesta,
dificilment podem entendre que en un moén de ficcid hi capiga la possibilitat tant
d’un enriquiment de coneixement del mén real 1 d’un mateix, com d’una
transmissio de normes socials, com la critica al llenguatge dominat per la
ideologia, etc. La pregunta que ja formulavem a I’inici d’aquest capitol sobre la
manera especifica d’una obra de ficcido de comunicar una veritat sobre la realitat
ara busca el seu fonament filosofic profund. Aixi doncs, creiem necessari dirigir-
nos cap a les entranyes del pensament, per trobar la deu que origina una
experiéncia estética. Sabem que Kant sera un guia segur en aquest descens a les
arrels d’aquesta activitat humana essencial. Les raons sobre la seva eleccid les

exposarem al comengament del capitol segiient.

125



Annex:™ La Kritik der Urteilskraft

Una recerca filosofica de I’experiéncia estética
1. Per qué Kant?

En el capitol 3, hem vist que Jauss recorre a I’autoritat kantiana pel que fa
a alguns elements de I’estetica. Cita Kant especialment en dues ocasions: en la
construccid de la teoria de 1’experiencia estética primaria, pel que fa al desinteres
subjectiu cap a l’objecte real en la produccié d’un objecte estétic; i en la
formulacié del tipus de regla, I’exemplar, que representa la identificaci6 amb
alguns elements de 1’obra artistica en la comunicacié de normes socials (katharsi).
L’estil assagistic 1 historiografic de Jauss no el porta a analitzar en profunditat
quasi cap dels autors que utilitza, sind6 que més aviat recull allo que 1i interessa de
cadascun per a la seva propia teoria. Aquest s incansable de les fonts no €s un
recurs erudit gratuit, sind que respon a la conviccido hermeneutica que la historia
¢s una cadena d’efectes sobre nosaltres, perd que, fent-los conscients, es pot
coneixer millor la nostra situacio i, llavors, modificar-la. La tradicid no és només
un bagul on s’amaguen tresors, sobretot €és un horitzo d’idees 1 valors
(immortalitzats en documents) que ens afecten, configuren i que, a diferéncia del
coneixement del moén fisic, poden relativitzar-se els seus efectes quan
s’aprofundeix en el seu coneixement. Jauss aborda la definiciéo de I’experiencia
estetica des d’un ampli ventall de perspectives per tal de, gracies a 1’us variat de
les fonts, obrir-la al nombre maxim de fenomens artistics 1 no limitar-la al pre-
judici de I’experiéncia habitualment negativa i critica de 1’art contemporani.
Tanmateix, al llarg del tercer capitol es desperta sovint la necessitat d’aprofundir
en qliestions teoriques per tal de no deixar coix el tractament sistematic de
I’experiencia estetica. Per aixo, sorgeix la sospita que hauria estat també molt
productiu un recurs sistematic a Kant.

Hem plantejat al final del tercer capitol els problemes teorics —o potser

caldria millor dir llacunes teoriques— que implica un recurs tan extens de fonts

> El caracter inconclis d’aquest treball no permet presentar-lo com un capitol més. La versio
definitiva sera presentada en la tesi doctoral.

126



diverses. Plantegem ara aquells problemes cara a una relectura de la Kritik der
Urteilskraft des de I’estética de la recepcio.

Quines son les caracteristiques basiques de 1’experiéncia estética que
permeten entendre el seu desplegament en la praxi estética? En clau més kantiana,
haurem de preguntar-nos, qué¢ hi ha de comu en tots els judicis de gust? Kant
presenta a la Kritik der Urteilskraft [Critica de la forca de judicar o Judici] una
“Analitica dels judicis de gust” purs, que ens servira de base en aquest treball,
pero en “L’analitica del sublim” 1 en la darrera part de la Critica del gust, “La
dialectica del judici de gust”, estudia també el que s’esdevé quan s’emet un judici
de gust d’altres tipus. Aix0 ens permetra una analisi més amplia dels judicis
estetics, especialment pel que fa a les diverses funcions estetiques descrites per
Jauss.

Amb tot, pero, per entendre la possibilitat d’una varietat tan amplia de
judicis estetics, pero sobretot també per explicar com és possible parlar de reflexio
1 coneixement del mén mitjancant 1’art —que es presenta inicialment com un
fenomen no real-, haurem de retraure’ns a un ambit més basic del pensament
huma. En qué es diferencien els judicis de gust dels judicis de coneixement
cientific o practic? Buscar I’arrel d’aquests tres tipus de judicis implica un estudi
de la capacitat d’emetre judicis. Quina és, doncs, 1 com funciona la capacitat
d’emetre judicis? Seria molt kantia formular la pregunta de la segiient manera:
com son possibles els judicis de gust? Trobarem al llarg d’aquesta investigacio
que Kant estableix una relacidé molt estreta entre 1’emissio de judicis en general 1
la de judicis de gust. De fet, veurem com argumentara que aquesta és un cas
particular d’aquella. Aixo permetra entendre la unié primaria entre 1’experiéncia
estética prerreflexiva i la reflexid sobre I’art, el principi més basic per a la teoria
de I’experiencia estética de Jauss.

Aquesta deduccio, pero, porta a Kant a preguntar-se quines son les
facultats que intervenen en 1’emissié de judicis. Trobarem en aquesta analisi un
paper similar de la imaginacié al que li atorga Jauss en la seva teoria de
I’experiencia estética? Creiem que parlar de semblances és simplement quedar-se
curt. Amb tot, pero, sera necessari que establim en detall el joc de la imaginacid, i

aixo significara posar-la en relacié amb la resta de facultats.

127



A partir d’aqui s’entendra la possibilitat cognitiva, reflexiva del sentiment
del sublim. Finalment, apuntarem el paper de les idees estétiques que, dintre
d’aquest sistema, son les que finalment fonamentaran el complex 1 obert ventall
de possibilitats de I’experiéncia estetica 1 de tota reflexidé que sorgeix a partir de
I’art. Aixo és degut al fet que, en I’art, el gust per la bellesa i el sentiment del
sublim —llindar cap a un moén indefinit de sentiments—, originen unes idees
estetiques que porten a reflexionar molt més enlla del que la mateixa representacid
aillada permet. Aix0 és possible gracies al lliure joc o joc productiu de la
imaginacio en I’experiéncia estetica.

Hem d’avangar que ens trobarem amb una dificultat: mentre que el
coneixement pertany a un nivell discursiu de proposicions que construeixen un
sistema sobre les coses 1 sobre I’home, la imaginaci6 [Einbildungskraft] pertany a
l'ordre de les forces [Kraft] i potencialitats humanes. El treball, doncs, a partir dels
texts de Kant, busca conclusions en relacié a una “facultat” que té una condicio
ontologica particular, d'un ordre inicialment diferent del lingliistic —el més
correcte sera dir-ne prelingiiistic—, al qual pertanyen les proposicions emeses. La
Critica del Judici troba en 1’Gs de la imaginacid productiva el pilar mestre de tota
activitat humana racional 1 lingiiistica. Veurem com [’experiéncia estetica s’hi
troba sorprenentment involucrada.

Degut a I’extensio d’un treball de recerca com el present, ens limitarem a
delimitar tots els ambits de treball possible i a assajar-ne la lectura d’alguns. Ens
enfrontarem a un dels textos més arids de Kant 1 que Jauss no cita ni posa en
relaci6 amb la seva teoria. Es tracta de la “Introduccié” a la Kritik der
Urteilskraft. De la deducci6 dels judicis i la dialéctica dels judicis de gust, només
en podrem avangar un programa per a una futura investigacio.

Finalment, podem argumentar una altra justificacio per a ’eleccié de Kant
en el context d’aquest treball. Hem vist com I’hermeneutica gadameriana, salvant
les diferéncies, era el suport filosofic de la teoria de la recepcié desenvolupada per
Jauss. Gadamer, pero, a la primera part de Wahrheit und Methode, desautoritza
I’estética kantiana atenent a la seva recepcio al llarg del segle XIX. Té raons
solides per fer-ho. Ell parteix de la comprensié humana, d’alldo que té sentit per a
I’home. En canvi, segons Gadamer, va ser especialment 1’idealisme alemany qui

va prendre el text kantia de la Kritik der Urteilskraft com una subjectivitzacid de

128



I’experiéncia estetica. Es va configurar aixi la consciéncia estética, autdnoma i
estetitzant, que valora les propietats formals de 1’art prescindint del seu contingut
de veritat, del sentit per a I’home. La consciéncia estética ha trencat la relacid
entre el coneixement i el gaudi estétic, de tal manera que avui dia pocs visiten una
exposicio o escriuen un poema amb la intencié d’enriquir els seus coneixements
sobre si mateixos o sobre el mon.

Tanmateix, tamb¢ és cert que, com hem argumentat en els capitols 1 1 2,
que la nostra €poca es caracteritza, entre d’altres coses, per una major
neutralitzacio dels efectes de la historia sobre nosaltres i que, per tant, es pot
recuperar elements del text en un sentit diferent del que la tradicio ens els ha
llegat. Aix0 no solament val per a I’art, també val per a les tradicions filosofiques.
Per aix0, molts intérprets porten decades recuperant elements de Kant que havien
estat marginats en les lectures oficials. Nosaltres treballarem en aquesta direccio:
intentar oferir una visié coherent amb la lletra i que alhora serveixi com a
fonament de la teoria estetica de Jauss. Aixi, una rehabilitacié productiva de Kant
significara tamb¢ una critica a ’hermencutica gadameriana. No ens interessa tant
I’autoritat d’un filosof de 1’alcada de Kant, sino el fet de descobrir-hi la base dels
elements teorics dels capitols anteriors. Parafrasejant Jauss, intentarem buscar en
la Kritik der Urteilskraft les respostes a les expectatives filosofiques originades en
I’analisi de 1’experiéncia estética de Jauss. Ell intentava recuperar 1’experiéncia
estética plaent, també per a la funcid cognitiva. Aix0 ens obligara a una analisi
filosofica extensa 1 dificil. Si 1’assaig dona resultats, quedara pendent un estudi
més detallat de I’estetica kantiana, que haura de cercar un conjunt d’implicacions

molt més estretes amb expressions artistiques del que aqui podem portar a terme.
2. El problema del coneixement
Per exposar el context tedric del qual parteix la Kritik der Urteilskraft és
suficient recordar el que explica el mateix Immanuel Kant al seu proleg: amb les

dues primeres Critiques s’ha obert un “abisme infranquejable entre 1’esfera del

concepte de la naturalesa com allo sensible 1 I’esfera del concepte de llibertat com

129



allo suprasensible” (II, 192)°°. Kant ha fonamentat en la Kritik der reinen
Vernunft [Critica de la rao teorica] el coneixement cientific (de la seva €poca) 1
ha delimitat 1’horitzé fins on aquest pot arribar. A la Kritik der praktischen
Vernunft [Critica de la rao practica], ha explicat I’actuacio de I’home en el moén 1
ha posat els pilars per a la conducta recta d’aquesta actuaci6. Ara bé, entre
ambdues obres, es concep el moén de maneres tan diferents que semblen
irreconciliables. Vegem perque, i de passada introduim els conceptes basics de la
filosofia kantiana que necessitarem per a entendre minimament la tercera critica.
En el coneixement simplement teoric —similar a cientific— dels fenomens
de la naturalesa hi intervé de manera especifica la facultat de I’enteniment.
Aquesta relaciona, mitjangant la imaginacid, els seus conceptes a priori —de
I’experiencia— amb les dades de la sensibilitat. Mitjancant els conceptes o regles
(de I’enteniment), es determinem els fenomens de la naturalesa, la ordenem 1
n’establim un coneixement teoric. Caracteristiques principals d’aquest
coneixement soén que ¢€s universal 1 que la naturalesa se’ns presenta com a
necessaria, mecanica, determinada segons la llei de causa—efecte, categoria —un
tipus de conceptes— posada per 1’enteniment. No es pot donar mai un tipus de
coneixement teoric sobre el subjecte suprasensible, ni del mon com a globalitat ni
de déu, ja que no ¢és possible a ’home tenir d’ells una experiéncia (empirica).
Aquestes tres idees (suprasensibles) formen part del territori de la rad, i
I’enteniment no els pot atribuir ni categories ni atributs sensibles. Aixo és com dir
que no les pot coneixer teoricament. Tanmateix, les idees de la ra6 tenen un paper
en el coneixement: la primera és necessaria per poder reunir els productes del
coneixement en un feix unitari (idea psicologica del jo), la segona serveix per a
regular una unitat exterior a la qual pertanyen els fenomens que percebem (idea
cosmologica) 1 la tercera serveix per regular les relacions entre ambdues
instancies mon—jo, ja que ens permet suposar quelcom similar que la naturalesa 1
els subjectes, perque aquests la puguin congixer, han estat creats per a relacionar-

se cognitivament (idea teleoldgica o teologica, segons com es formuli)®’. El rol

% Les xifres romanes fan referéncia al nombre d’apartat de la “Introduccié” de la Kritik der
Urteilskraft 1 els arabics a la pagina de la meva malaurada edici6. Més endavant, el signe § fa
referéncia a als paragrafs que estructuren el contingut de 1’obra.

> Un estudi de I’ “Apéndix” a la “Dialéctica transcendental” de la Kritik der reinen Vernunft, com
el que vam fer al seminari de doctorat “De ’ontologia a la gnoseologia II” amb la professora

130



que juguen aquestes idees en el coneixement és regulatiu, orienten i fan possible
el coneixement, perd elles mateixes son indemostrables. En un sistema que
expliqui els pressuposits del coneixement cientific —com el sistema transcendental
de Kant—, aquestes idees son maximes que necessiten postular-se per tal que tot el
sistema tingui un fonament.

En la Kritik der praktischen Vernunft, Kant estableix els principis
necessaris per a I’actuacid practica 1 la conducta moral. En elles ja entra en joc la
rab6 —facultat de les 1idees (suprasensibles). Aquesta facultat postula
necessariament la llibertat humana, i fa coneixer els desigs i1 la conducta moral. Hi
ha un coneixement de la naturalesa, el mon, segons els fins 1 mitjans que 1’home
desitja satisfer. L’home controla aixi lliurement els seus actes i1 incideix en el
moén, pero sense alterar les lleis de la naturalesa que estableix el coneixement
teoric. Les idees de la rad tenen ara ja un possible camp d’aplicacid en la conducta
humana sobre un mon modificable, no regit per la llei de causa—efecte.

Ara veiem millor a quin abisme es refereix Kant, i que implica dos
conceptes contraposats de naturalesa: la naturalesa amb lleis necessaries que
I’home coneix cientificament i aquella que I’home pot modificar a través del seu
comportament practic. Ha de ser possible trobar un pont d’unié que permeti
retrobar les dues naturaleses en una 1 les dues consciéncies (la que coneix
cientificament i la que actua) en una: hi ha d’haver per for¢a “un fonament (...)
que faci possible pensar el transit de 1’esfera del coneixement teoric a 1’esfera de
la practica” (II, 192). D’aquest fonament no en tindrem coneixement teoric ni
practic 1, per tant, “no té una esfera caracteristica”, pero sense aquesta facultat la
consciéncia no es presentaria unitaria i comportaria “pures contradiccions entre la
naturalesa” d’ambdues facultats de conéixer superiors (ib).

Kant busca el fonament unitari de tot coneixement. Aixo mateix indica que
aquest fonament dificilment podra sostenir totes les normes necessaries per al
coneixement, com les que té el coneixement de la fisica. Es un problema de
llenguatges 1 metallenguatges. Per fonamentar el coneixement cientific, Kant ha

escrit la Kritik der reinen Vernunft, on es fonamenta la metafisica en un sistema

Jaques demostra que el principi més alt en el sistema pot ser la idea teleologica, que es pot
formular aixi: “la naturalesa i les nostres facultats cognoscitives han estat creades perque
s’entenguin” o bé la idea teologica, alg ha creat la naturalesa i ’home perqué aquest la conegui”.

131



transcendental; perd com trobar el fonament d’aquest sistema? El darrer extrem
¢s, doncs, justificar les condicions que permeten postular principis com els que
posa la rad per fonamentar els dos diversos tipus de coneixement del moén, el
teodric 1 el practic. El que busquem ¢és el fonament del que avui anomenem 1’ambit
del llenguatge, aquell ambit que es val a si mateix. Kant, ho veurem més
endavant, dira que es dona a si mateix i a priori el seu principi.

Kant, previ al gir lingiiistic de la filosofia, no es refereix al llenguatge com
a tal. Tampoc tenim cap necessitat de justificar-lo historicament, perque ell no es
vol referir al llenguatge en general, sind a aquell que expressa un coneixement. En
el llenguatge en general, cal tenir també en compte expressions possibles en
qualsevol tipus de discurs, de dialeg, com les expressions imperatives o les
exclamatives. En canvi, Kant cerca el fonament de totes aquelles proposicions que
es refereixen a un coneixement, que atribueixen un atribut a una cosa, sigui un
caracteristica estructural de la cosa (“el foc és un element de combustid™) o una
finalitat per a nosaltres (“el foc és bo perque m’escalfa”). Es tracta, doncs, de la

facultat humana que emet judicis o Judici.”®

3. La “Introduccio” a la Critica del Judici: I’arrel del coneixement

A T’apartat IV de la “Introduccio”, “Del Judici com una facultat legisladora
a priori”, Kant estableix la regla general per emetre judicis: “El Judici, en general,
¢és la facultat de pensar el particular com a contingut en ’'universal” (IV, 194).
Aquesta “inclusid” es pot produir en dues direccions, la determinant i la

. 59 . .., . ., . .. ..
reflexionant.” Un judici és determinant quan l'accié d'emetre judicis, o el Judici,

** Es coneguda ’opci6 de traduir das Urteil per “judici” —en mintscula—, per a la proposicio en
concret, i die Urteilskraft per “Judici” —majuscula. No em vull limitar a aquesta alternativa. Tenint
en compte la diferéncia entre Kraft i Vermdégen, en alguns casos utilitzaré la majtscula i en altres
for¢a, accio, exercici d’emetre judicis 1, excepcionalment, facultat d’emetre judicis, segons el
context.

* En alemany, reflektierendes Urteil i bestimmendes Urteil: hi ha qui prefereix dir-ne reflexiu
enlloc de reflexionant, ja que el catala ho admet. Pero, el castella també i, tot i aixi, la traduccio
oficial tradueix reflexionante. Personalment, prefereixo aquesta segona manera perqué dona més el
sentit d'una accié en desenvolupament, com suggereix, en catala, l'adjectiu en una forma similar al
gerundi, que és el que indica el Partizip Prasens en alemany.

132



ha sotmes un particular sota un universal préviament donat. Un universal es pot
entendre com un principi, una llei, una regla, etc. Pensem, per exemple, en la llei
de la gravetat dels cossos, amb la qual es pot determinar i preveure un fenomen de
la naturalesa, com la velocitat de caiguda d'un objecte. En canvi, es parla d'un
judici reflexionant quan, tenint el particular, es busca un principi que en doni la
regla, que l'expliqui. La forca que emetra aquest judici es defineix com a Judici
reflexionant. Un exemple pot ser: la llei de la gravetat és un cas particular per a la
llei de la relativitat general. En aquest cas, la llei de la relativitat general és un
judici reflexionant sobre lleis particulars, com la de la gravetat.

Es important entendre que els conceptes de particular i universal —termes
correlatius d’aplicacié més amplia que els de geénere i especie aristotelics— es
poden aplicar a qualsevol nivell del coneixement, des del més proper a
I’experiéncia empirica fins al més elevat grau d’abstraccié. D’aquesta manera,
quan trobem una llei que regeix un tipus de fenomens naturals, pronunciem un
judici reflexionant; perdo quan abans hem parlat dels axiomes que es necessiten
com a fonament basic del coneixement, hem pronunciat un judici reflexionant
sobre les lleis de la naturalesa. I pel que fa als judicis determinants, i per no
limitar-nos a I’ambit de la fisica, podem buscar un exemple del capitol anterior: si
es prenia la noblesa de 1’heroi en un drama com a model, exemple, de conducta,
s’estaria portant a terme un judici determinant.

Una pregunta salta a la vista. Quina instancia del coneixement ha establert
aquesta llei d’emetre judicis? Quina és la facultat que ens fa saber que la
naturalesa sobre la qual establim lleis €s cognoscible 1 que els objectes que
utilitzem segons els nostres desigs obeiran a la nostra intervencio sobre ells?

Per a Kant, donem per suposat una idea de la naturalesa, en les seves
paraules, com si aquesta hagués estat donada “per un enteniment (encara que no
sigui el nostre) per a les nostres facultats de coneixement, per tal de fer possible
un sistema de l'experiencia segons lleis particulars" (IV, 195). Aquest principi
I'anomena Kant finalitat i el situa "a dalt" de tota la resta de principis. Es el
principi més transcendental, el que dona suport a tot el sistema de coneixement
huma. No havent estat derivat de cap altre, no havent estat fonamentat, es dedueix
que és el Judici reflexionant el que es dona a si mateix el principi que, considerant

el seu valor gnoseologic, caldra anomenar maxima. En aquest sentit titula Kant

133



aquest apartat com “El judici com una facultat legisladora a priori: la llei o judici
s’emet a priori, a priori no només de tota experiencia, sind de tot altre principi.

Aquesta relacio €s entesa pel Judici com la de la finalitat de 1'objecte per al
subjecte, car aquest el pensa com si la "funci6" de l'objecte fos ser aprehes, com si
hagués estat creat per a ésser aprehes. Kant ens diu que aquesta adequaci6 entre
les facultats del subjecte i I'objecte és contingent, no podem atribuir a l'objecte cap
concepte de necessitat per a ser conegut. Es a dir, el judici és transcendental,
perque, al marge de I’experiéncia, no pot ser tampoc prescrit, determinat a cap
fenomen, no dona explicaci6 de cap fenomen concret (del mon). No podem
atorgar a la naturalesa realment ’atribut d’haver estat feta perque la coneixem.
Pero, com que s'hi adequa, es diu que l'objecte és final per al Judici reflexionant.
La idea teleologica, de la finalitat, suporta tot el sistema.

El terme “finalitat” és dificil d’explicar en Kant, en part perqué¢ és un
concepte d’eépoca 1 en part perque 1’aplica en diversos contextos. Pero cal que
I’entenguem perque €s el concepte més important de la Kritik der Urteilskraft.
Potser el podem explicar de la segiient manera: hem dit que la forca que enllaci
les dues facultats de con¢ixer i de desitjar no pot ser deduida de cap d’elles, no pot
fonamentar-se en cap concepte de 1’enteniment ni en cap idea de la rad practica,
car ha d’unir aquell amb aquesta. Arribem a la conclusid que és la facultat de
judicar que estableix per a si mateixa un principi. El judici és, com per dir-ho aixi,
previ a les idees 1 als conceptes, ell estableix quin fi tindran les coses per a
nosaltres en el moment que les percebem. El principi de la finalitat el resumeix
Kant en la frase que “la forma de la naturalesa sembla ser per a les nostres
facultats de coneixement™ (§V, 199). Si els humans no donessin per descomptat
aquesta relacid6 d’enteniment entre les seves facultats de coneixement i la
naturalesa, és a dir, “sense pressuposar-lo, no obtindriem cap ordenacié de la
naturalesa segons lleis empiriques, 1, per tant, cap fil conductor per organitzar amb
ell, en tota la seva diversitat, una experieéncia i una investigacié de la mateixa”(ib).
Igualment, tampoc tindriem cap rad per pensar que I’objecte que percebem i que
serveix per a satisfer un desig arribara a complir la seva funci6. La tendéncia a
buscar la unitat del coneixement, aquesta manera de ser de la ra6 de no satisfer-se
en la pluralitat de lleis, fa progressar el coneixement. Quan es té en compte el

principi de la finalitat de la naturalesa, “només en la mesura que aquest principi té

134



aplicaci6 podem progressar en I’experiéncia, amb 1’s del nostre enteniment, i
adquirir coneixement (final V, 199).

Hem de prevenir-nos amb una distinci6é terminologica que caldra tenir en
compte al llarg de tota la tercera Critica. Kant diferencia entre el principi de la
finalitat de la naturalesa per a les nostres facultats de coneixement de la finalitat
practica que busquem, en tant que éssers lliures, en el mén. La utilitat d'aquesta
pertany a I'us practic de la rao, és a dir, a 1'ambit de I'accié de I'home en el seu
medi, en el qual I'home jutja els objectes segons el profit que en pugui treure per a
satisfer els seus desigs, jutja els objectes segons fins. En canvi, la finalitat de la
naturalesa que el Judici pressuposa en tot coneixement €s anomenada per Kant
finalitat formal, ja que no respon més que a la forma de la naturalesa en la seva
representacié com a objecte de possible coneixement. Aix0 vol dir alguna cosa
com: “I’objecte que tinc al davant és susceptible de ser conegut teoricament per
diverses lleis, 1 que aquestes son susceptibles de ser unificades en una que les
englobi”, perd també vol dir que “I’objecte pot ser utilitzat per a assolir un fi, o
que pot ser agradable al tacte i1 al gust, etc.”. A la naturalesa entesa en aquest
sentit, només en la seva forma, no li és atribuida ni cap finalitat practica, com
s'acaba de dir, ni tampoc cap concepte de l'enteniment. La naturalesa és pensada
en la seva forma general en tant que es relaciona amb nosaltres 1 pot ser compresa
en un sistema unitari. I, quan, de fet, aquest "pot" es realitza (en part),”’ quan es
realitza el proposit de Judici reflexionant, s'obté un gaudi. Es el gaudi que es
produeix, per exemple, en algu que descobreix una llei que unifica una diversitat
de lleis empiriques. Un plaer, doncs, a distingir de I'obtingut per la ra6 practica en
satisfer un desig. Col-loquialment, en diem el gaudi pel coneixement.

La tendéncia unificadora de la rad pressuposa que les lleis de I'enteniment
son unificables. Aix0 mateix, que el coneixement €s unificable, ja és una idea. De
fet, sobre ella s'aixeca tot I'edifici gnoseologic kantia de la primera Critica. Al co-
mencament de 1"“Apéndix” a la “Dialéctica transcendental: L us regulador de les
idees de la rad pura”, s’hi refereix Kant, a aquella idea, com a "focus imaginarius"

(A644), ja que ¢és l'objectiu al que "convergeixen les linies directrius de totes les

5 Aquest "en part" fa referéncia a I’impossible d’assolir un coneixement absolut, total, de la natura
—analeg al coneixement divi o hegelia-, i que precisament fa que es necessiti un principi unificador
dels diversos coneixements del mon.

135



seves regles [de I'enteniment]", objectiu que no s'assoleix mai del tot. Es aquesta
la idea que desenvolupa en la Kritik der Urteilskraft com a idea de la finalitat.

M’interessa destacar la definicid6 de la primera Critica de focus
imaginarius com l'objectiu de convergencia de les regles de I'enteniment, la idea
d'una unitat del coneixement. Potser la definici6 no és prou clara: és aquesta idea
un objectiu imaginari, o és font de noves imatges? No és aquest un tema que Kant
estigui interessat en analitzar en la Kritik der reinen Vernunft. S'ha limitat a
apuntar-lo entre paréntesi, perod ens dona un primer indici que la imaginacid, com
a productora d'imatges, té alguna relacié amb la idea de finalitat. En la primera
Critica 1'abordament sistematic de la imaginacio es fa a A 118, on aquesta forca és
limitada a I'esfera de I'experiéncia, produint la sintesi entre la multiplicitat de la
sensibilitat i les categories de l'enteniment. No obstant aix0, 'aparicid d'aquesta
acotacio de la idea de finalitat en relacid6 amb la imaginaci6 com a "focus
imaginarius" estableix una relacidé entre aquest text 1 els que, en la Critica del
Judici, es refereixen al Judici reflexionant. Es a dir, estableix una relacié entre la
for¢a d’emetre judicis i el coneixement.

Pero, quina relacié té tot plegat amb 1’experiéncia estética? Es que potser
hi ha alguna relacio entre el plaer de percebre el mon 1 el plaer estetic?
Precisament, I’etimologia de la paraula “estetic” ens hauria de fer sospitar que les
dues alternatives de la pregunta tenen molt en comu. Del que es tracta ara és de
caracteritzar el judici de gust com un cas particular i alhora fonamental per al
Judici. Si aconseguim aixo, haurem donat el fonament a la teoria de Jauss de

I’experiencia esteética com a reconeixement.

4. El Judici de la finalitat i el Judici estétic

Quan a un objecte no li determinem cap concepte i, per tant, no li estem
atribuint cap coneixement determinat, quan tampoc li atribuim cap finalitat
practica, ens resta de l'objecte la seva forma, aprehesa en la intuicid. La
representacié exclusivament en la intuicié d'un objecte és anomenada per Kant

representacio estetica, ja que només entra en consideracio la relacié que la forma

136



de [Il'objecte en els sentits (aesthesis) estableix amb el subjecte.
Fenomenologicament, el procés es podria descriure de la seglient manera:

Tenim la forma (imatge) d'un objecte (empiric) en la sensacio. La
imaginacié productiva €és la facultat encarregada de sintetitzar la multiplicitat
d’estimuls recollida per la sensacidé en un temps i un espai i agrupada en una
figura per relacionar-la amb la facultat de D’enteniment (Kritik der reinen
Vernunft, A 118-119). Si encara no hem aplicat cap concepte (de I’enteniment)
que determini la materia d’aquest objecte, que li atribueixi una causa, una
finalitat, una quantitat, una qualitat, etc., és a dir, que caracteritzi la seva
estructura essencial, 1 si encara tampoc no ens ha interessat com a mitja per
satisfer un desig, llavors aquest objecte esta relacionat amb 1’enteniment en
general, sense aplicacio de conceptes o lleis en concret. La forma d’aquest objecte
concorda amb les nostres facultats de coneixement, satisfa la primera necessitat, la
necessitat basica del Judici —saber que el mon es pot coneixer— 1, per tant,
produeix un plaer. Diem que “I'objecte ens agrada”, encara més, diem que “és
bell”. El gaudi que expressa aquest judici mostra la concordanca de les facultats
gracies a la forma de I'objecte. Vegem com ho expressa Kant.

La facultat que emet aquest tipus de judicis, atés que s'associen a un plaer,
¢s el gust 1 la proposicid que emet és un judici de gust: €s “la facultat de jutjar la
finalitat formal (també anomenada subjectiva perqué no va referida a I’objecte
existent, sind a la forma), mitjangant el sentiment de plaer o dolor” (VIIL, 204). El
gust expressa “que el fonament del plaer es troba tan sols en la forma de 1’objecte
per a la reflexié en general” (VII, 202). El judici de gust és un judici reflexiu
perqu¢ manifesta el sentiment del subjecte, perqué subjuga les dades de
I’experiéncia a I’enteniment, i perque, enlloc de referir-se a 1’objecte, fa referéncia
a allo que passa en el subjecte, és a dir, fa referéncia al gaudi i a tot allo que a
partir d’ell es pot desencadenar.

De la manera com hem explicat les coses fins ara, potser no queda clara la
diferéncia entre el Judici i el Judici estetic. Kant tampoc no és clar en relacid aixo,
tot 1 que, pel que hem dit, podem ja intuir que, entre les satisfaccions possibles
que expressa 1’accido d’emetre judicis en general, hi entren també els judicis
estétics de gust. Es a dir, que hi ha més relacié entre la facultat d’emetre judicis de

gust 1 la del Judici que entre aquesta 1 les facultats d’emetre judicis teorics —la ra6

137



pura— i judicis morals —la rad practica. La gran transcendéncia de la diferéncia que
estem intentant esclarir s’anira fent palesa al llarg d’aquest apartat i I’explicitarem
al final.

En els darrers dos paragrafs acabem d’introduir la majoria dels temes que
ens interessen en aquesta lectura de la Kritik der Urteilskraft 1, tanmateix, només
hem fet que comentar dos fragments de la seva “Introduccié”. Amb Kant tots els
elements dels sistema estan tan estretament lligats que ¢és dificil sortir del seu
discurs i tematitzar-ne un sense tocar tota la resta. El seu estil €s un clar reflex
d’aquest fenomen de no poder obviar la implicaci6 de tots els elements en el més
petit detall de la ment humana.

En la percepcio estetica, purament formal o exclusivament de la forma, de
I’objecte, hi intervé la imaginacid productora d’imatges. La imaginacié és
productora quan intervé sense la subordinacié a conceptes o lleis de I’enteniment
1, per tant, intervé lliurement. Observem 1’objecte sense un interes cientific ni
pragmatic i, per tant, cap determinacié s’implica en el contingut de 1’objecte. Es
per aixo que Kant explica, al final de I’*“Analitica del bell”, després del §22, que la
imaginaci6 que intervé en el judici de gust “no s’ha de prendre com la
reproductiva, tal i com esta sotmesa a les lleis de l’associacid, sind com la
productiva i autoactiva (com a creadora de formes capricioses de possibles
intuicions)” (“Nota general a la primera seccid de 1’analitica”: 234). La unica
limitaci6 de la imaginacid com a lliure creadora no li ve de la facultat que
interposa les regles, I’enteniment —cosa que portaria a contradiccio— sin6 de la
sensacid. Aquesta ofereix una pluralitat de dades a partir de les quals la
imaginaci6 produeix lliurement una forma unitaria o una altra. Kant també parla
del "lliure joc de la imaginacio". El més important, perd, €s que aquelles dades,
com per dir-ho aixi, “es deixen” unificar per la nostra imaginacié en una forma.
Es en aquest sentit que Kant expressa que ’objecte és “final” per a nosaltres.

En el I Moment, perd sobretot, en el III Moment de la Kritik der
Urteilskraft, “Dels judicis de gust segons la relacio de fins que és en ells
considerada”, Kant delimita el tipus de finalitat que té per a nosaltres 1’objecte
estetic, perque el fet de rebre un gaudi el pot fer confondre amb 1’interés provocat
en altres tipus de satisfaccions. L’analisi es fa tenint en consideraci6 tan sols els

judicis estetics purs, com “aquest prat és bell”. El fet que Kant dediqui

138



I’*“Analitica del judici estetic” als judicis estetics purs, malgrat que en ells no s’hi
pugui incloure ni els de I’art ni els referits a les persones, és degut a la necessitat
de trobar les caracteristiques essencials d’un judici esteétic. Més endavant, en
I’“Analitica del sublim” i en “La dialéctica del judici estetic” també intervindran
altres elements que formen part dels judicis estétics de gust.

Primer cal diferenciar el gaudi estetic del mer plaer de la sensacio, del mer
plaer d’un objecte agradable al tacte, al gust, a I’olfacte, etc. La diferéncia,
especialment destacada pel que fa a la forma del judici, és clara: mentre el judici
de sensaci6 expressa tan sols allo que és agradable als sentits i es refereix sempre
a un subjecte (“aix0 m'agrada”), el judici de bellesa, en tant que ha posat en joc
I'enteniment, utilitza una forma objectiva 1 amb forma de (pretensido de)
universalitat,”! és a dir, amb una copula (“aixo és bell”). Tal vegada, quin origen
podem trobar en aquesta diferenciaci6 lingiiistica? “La cervesa m’agrada” indica
que la reflexivitat del judici es limita a la sensacio subjectiva, al mer plaer dels
sentits, sense que estigui referit a ’enteniment. Per aixo, el judici expressa un
interes per la cosa, per les caracteristiques intrinseques que la fan “agradable pels
sentits”. Es palés que la sensacio és subjectiva perqué ningl exigeix —quasi ning,
s’entén— dels altres que acceptin forcadament el seu gust primari per les qualitats
de les coses (Il Moment: §7, 215).

Com ja hem explicat en ’apartat anterior, la finalitat de la forma de la
naturalesa per a les nostres facultats de coneixement no esta emparentada amb la
llei de la finalitat, la ra¢ practica, que jutja les coses segons mitjans i fins.
L’habitual encert de Kant en inventar expressions ajustades al significat fa que,
per diferenciar la finalitat practica de la de 1’objecte estétic, anomeni la finalitat
que expressa el judici de gust estetic com a “finalitat sense fi” (IIl Moment: §§10-
11). Anem actualitzant, per als nostres interessos, 1’obscura terminologia kantiana.

En el judici de gust d'un objecte no hi intervenen conceptes. Aixo és

important per diferenciar el judici de gust d’un judici de coneixement teoric. Si hi

%' No tindrem en aquest treball espai per analitzar el tema de la pretensié d’universalitat del judici
de gust, i que demana, sense poder exigir, 1’adhesi6 del altres. Aquesta caracteristica ja I’hem
comentada —amb referéncies explicites a Kant- a I’anterior capitol, en relacié al concepte de
I’exemplaritat. Kant desenvolupa la qiiestio de la pretensié d’universalitat als I i IV Moments de
I’ “Analitica del bell” i resol I’antindmia entre universalitat i subjectivitat del Judici de gust en la
“Dialéctica del judici de gust”. D’aquest darrer apartat en farem comentaris més endavant.

139



intervinguessin els conceptes, el judici que s'establiria sobre 1'objecte no tindria en
compte la sensacid subjectiva, sind el coneixement objectiu i/o la seva utilitat.
Aixi doncs, el judici de gust expressa una manca d’interés per 1’estructura
intrinseca de 1’objecte —fenomen— 1 una manca d’interés per la seva utilitat.
D’aix0 Kant deduira que la qualitat essencial d’un judici de gust és el desinteres
que el subjecte té per 1’objecte. Kant ho expressa escrivint que “la satisfaccié que
determina el judici de gust €és totalment desinteressada, perqueé no va referida a
I’existencia de 1’objecte” (I Moment: §2, 210). Aquest desinterés permet el lliure
joc de la imaginacid.

No esta de més recordar que el desinteres kantia €s el punt de partenca de
la teoria de 1’experi€ncia estetica de Jauss, desinteres per 1’objecte fenomenic, que
Jauss també ha relacionat amb la teoria de Sartre. Amb tot, cal matisar: Sartre
utilitza més I’expressié de negaci6 o anihilacidé —néantisation— de 1’estructura real
del mon per poder constituir I’objecte estetic. Kant sembla dir que el que hi ha en
la constitucié de I’objecte estetic €s un desintereés previ per a trobar en ell una
estructura comunicable per conceptes logics, una estructura definida
conceptualment o cientifica. En aquest sentit, em sembla Kant més modern que
Sartre 1, fins 1 tot, més coherent amb la teoria de Jauss. Recordem que aquest,
prenent 1’estudi d’Stierle sobre les relacions entre 1’horitz6 de la realitat 1 el de la
ficcid, no oposava ambdos horitzons, sind que els definia com a complementaris
(capitol 1.5). Tanmateix, la teoria de Sartre permet explicar més rapidament la
creacid d’un moén imaginari amb unes regles 1 un funcionament absolutament
supeditats a la voluntat. Mentre que Kant amb prou feines pot aplicar el seu judici
pur de gust a altres coses que a representacions de la naturalesa.

El judici pur de gust sobre les coses expressa que aquestes son, per una
banda, cognoscibles, tot i que encara no els hi haguem aplicat un coneixement
concret. Per a Kant, doncs, 1'objecte ens agrada abans de con¢ixer-ne els seus
atributs, 1 ens agrada perqué el podrem conéixer. Ara bé, quan el coneixem, el
deixem de tractar com un objecte del gust per construir-lo amb conceptes 1, aixi,
engreixem el nostre conjunt de coneixements sobre el mon. Aixo segon seria el
que fa el bioleg amb una rosa o el filoleg amb un poema. EI moén, des de la
perspectiva del coneixement, no pot ser bell. Per I'altra banda, el judici pur de gust

expressa la possibilitat —i no pas l'acte— d'aplicar fins concrets a les coses, és a dir,

140



de poder entendre-les com utils o inutils, com a bones o dolentes per a nosaltres.
En resum, per una banda, la bellesa d'una cosa €s preévia (no en el temps, sind en
l'estructura gnoseologica) al coneixement conceptual 1, per l'altra, prévia a la seva
utilitat per a nosaltres. També és aclaridor la manera com explica F. Martinez

Marzoa el concepte kantia de bellesa:

“La bellesa ¢és el resultat de I’adequacio del lliure joc de la imaginacid a la
possibilitat de construir conceptes en general, necessariament abans de
construir-los, abans de trobar conceptes que expressin la unitat dels fenomens
en una figura. Quan es construeix una regla explicativa de 1’ordre dels

fenomens, es veu que era un truc” (Desconocida raiz comun, 1987: 52-53).

Com totes les definicions kantianes sobre la bellesa, I’adaptacié que en fa
Marzoa tampoc €s gens atractiva, més aviat el contrari. La teoria del judici pur de
gust kantia ho pot explicar: una definici6 esta governada per conceptes i, com
Kant no es cansa de repetir, la bellesa defuig el concepte. Mirat des de 1’altra
banda, una analisi hermenéutica d’un poema, dificilment pot incloure les raons del
gaudi que la lectura del poema produeix. Tal vegada, I’hermencutica analitza el
coneixement que un text transmet. En aixo ’hermencutica troba una justificaciod
per la seva indiferéncia pel gaudi estétic.

Som de [D'opini6 que la teoria kantiana, quan se la interpreta
productivament, ofereix altres avantatges. Primer hem de considerar que si hi ha
un judici pur de gust €s que també n’hi ha que no son purs (§16, 226). Aquells son
precisament els que jutgen la bellesa d’una persona (on sempre s’hi barregen
conceptes objectius, externs als subjecte, 1 un ideal de I’ésser huma) i de ’art, on
també s’hi jutgen la finalitat de diversos elements, com la de la figura que
representa, la intenci6 de Dartista i la técnica. Perd precisament, 1’avantatge que
Kant consideri el judici de gust com un judici reflexiu és el de deixar la porta
oberta a un ambit inabastable de relacions. El gaudi provocat per una obra d’art o
per un fenomen monstruds de la naturalesa, si bé no pot ser expressat per un judici
pur de gust, remet els sentiments a un moviment reflexiu que el pot dirigir cap a la
rad 1, en conseqliencia, a meditar sobre la condicié humana.

Quan la figura creada per la imaginacié concorda d'una manera

harmoniosa amb l'enteniment en general, és bella; quan no concorda harmoniosa-

141



ment, sind que per exemple pot sobrepassar-lo, afectant a la ra6, es diu llavors que
les representacions provoquen sentiments sublims. Per aixo, els judicis estétics
que fan referéncia al sentiment del sublim no poden ser judicis de gust purs, ja que
entren en joc idees de la rad i, per tant, també la vessant moral 1 practica del
subjecte. Ho analitzarem amb més deteniment. L’analisi dels judicis de gust
demostra la uni6 primaria entre experiéncia estetica i1 reflexié hermenéutica, que
Jauss tant defensa (3.1 1 3.4).

Perd no avancem esdeveniments. Es necessari reprendre I’objectiu que ens
hem proposat, relacionar el gust amb la possibilitat de tota altra experiéncia.
Primer buscarem quin és el principi que fonamenta el judici de gust. Aquesta
analisi es porta a terme en el III Moment, §12 “El judici de gust descansa en
fonaments a priori”.

Kant manté en aquest ambit d’analisi un cert escepticisme. La causa
objectiva del plaer o dolor que acompanya la representaci6 de qualsevol objecte
unicament en la seva forma, no el podem coneixer, perque és previ al
coneixement conceptual. No és possible, per tant, determinar una causa que reguli
(a priori) quins objectes seran dignes de satisfaccio estética, o sigui, quins seran
bells 1 quins no. En el judici de gust no s’admeten prescripcions. D'altra banda, el
que si €s possible €s trobar una causa subjectiva que aporti una base a l'activitat
del subjecte en la contemplaci6 estetica d'un objecte.

Kant, per una vegada, es mostra sorprenentment senzill, no en I'estil, sind
en el contingut. El plaer que produeix la contemplacié d'un objecte es fa conscient
—segons el filosof— com la concordanga de les facultats de coneixement mitjangant
la forma de l'objecte que la imaginacié ha presentat. Es vol mantenir “la
contemplacio de l'objecte” bell amb 1inic proposit de conservar aixi el lliure joc i
concordanca de les facultats de coneixement, permetent que aquestes reforcin 1
“enriqueixin la bella representacio” (§12, 222). Reeixir, doncs, en la contemplacio
de l'objecte, amb el qual la imaginaci6é pot jugar amb la seva forma i concordar
amb l'enteniment en general és la manera de mantenir en actiu les facultats de
coneixement, “en consideracio del coneixement en general, sense limitar-se a un
coneixement determinat” de 1'objecte, i pel qual 1'anima queda satisfeta. Mantenir
aquest joc de les facultats és el fonament del judici de gust. Com que el gust ha

trobat una causa en si mateix, tot i que no I'ha deduida, reflexionada, de cap llei

142



inferior, sin6 que és una regla propia, pero al cap i a la fi, una regla, té la pretensio
de valer per a tothom.

Aquesta qiiestio ¢és forca interessant perque reconeix que el gaudi en la
bellesa, o tot alld que posi en moviment les nostres facultats de conéixer sense
venir determinat per un interés cientific o pragmatic, atrau per si mateix, sense
haver de prescriure regles del gust. En ’art, aixo voldria dir que, si és que es
tracta de jutjar la seva bellesa, no hi ha tematiques o teécniques especifiques
preferibles. Tanmateix, en la mateixa técnica, hi entra un coneixement, i en el
tema, una idealitzacié de la realitat i, per tant, ja hi entren en joc altres elements
d’ordre conceptual. Sigui com sigui, quan Kant parla d’art bell, 1 si el valora
segons la seva qualitat formal, privilegia 1’art d’estil classic 1 de formes regulars,
ja que és el que, segons ell, produeix millor la concordanga, I’harmonia entre les
facultats (§14, 224). Kant és tan insistent en aillar la forma de la resta de
caracteristiques d’alld representat, que arriba a observacions forg¢a curioses.
Regint-se pel principi de la forma de 1’objecte estétic, menysprea fins 1 tot
I’element del color o del so, el qual, “si bé pot afegir-se a la bellesa, no vol dir per
aixo que, per ser agradables en si, aportin igualment una contribuci6 a la forma”
(ib). El color i el so d’un objecte no formen part del gaudi que rep el subjecte en
representar-se la seva forma.

Al cap iala fi, pero, el que és interessant d’aquests fragments, és que Kant
ofereix una explicacid for¢a convincent de I’estrany fenomen de I’embadaliment
que provoca la bellesa. Un embadaliment que no es troba en cap altra de les
maneres de relacionar-se amb el mon, ni en el plaer sensual, ni en el teoric ni en el
practic. Aquests, quan ja han utilitzat al seu objecte per als seus proposits,
tendeixen a buscar-se’n un altre. El mateix passa si es considera [’art
exclusivament com a font de veritat (hermenéutica). Si s’hi nega el gaudi en
benefici de la veritat que aquest ens pot comunicar, com s’explica I'impuls a
rellegir novel-les 1 revisitar exposicions? L’atraccid per repetir 1’acte de lectura o
de contemplacid6 d’una obra prové, al nostre entendre, més de la voluntat de
repetir aquell gaudi que de re-coneixer la veritat que haviem aprés 1 creiem
recordar. Si llavors hi descobrim una nova veritat o nous matisos que havien
passat desapercebuts en el primer encontre amb 1’obra, bé que llavors reconeixem

a posteriori que I’obra ens ha tornat a “sorprendre positivament”. Crec que el

143



gaudi pel coneixement es pot donar, doncs, tot i que de manera secundaria, en
aquelles expressions artistiques que no ofereixen una satisfaccié immediata en la
seva forma.

Pero aquestes consideracions sobrepassen 1’ambit d’analisi del judici pur
sobre la bellesa. Amb Kant cal mantenir paciéncia. Sovint triga en posar els
fonaments, pero no per aixo deixa de tenir en ment que tamb¢ ha de donar rad de
molts altres tipus d’expressions artistiques —i de conseqiients experiencies
estétiques— que ja sorgien a la seva epoca. Arribem, pero, ara ja, al punt final del
nostre primer objectiu. Ho farem analitzant alguns fragments de la “Dialéctica del

judici estetic”.

5. El judici de gust, principi de tot altre judici

La condici6 del judici de gust és subjectiva i troba la causa del gaudi en ell
mateix, en la concordanga de les facultats sense cap altra finalitat que de la forma
de I’objecte. De la mateixa manera, el Judici "exigeix la concordanga de dues
facultats de representacio, a saber: la imaginacio 1 I'enteniment" (§35). El Judici —
ho hem explicat respecte la Introduccio a la tercera Critica— emet un judici
reflexionant sobre l'objecte, que el fa pensar com a final per a les facultats
cognoscitives; en altres paraules, necessitem pressuposar, perque sigui possible el
coneixement, que la naturalesa ha estat creada perque la puguem coneixer. De la
“Deduccid6 dels judicis estetics purs”, podem arribar a concloure que el plaer rebut
en la contemplacié d'un objecte que judiquem com a bell és, doncs, del mateix
tipus que el que rebem quan trobem que la forma d'un objecte concorda amb les
nostres facultats cognoscitives i sobre el qual, per tant, podem emetre judicis, en
podem parlar. La concordanca de la forma de I’objecte i1 les facultats de
coneixement és el principi que el Judici necessita posar com a principi
transcendental, 1 subjectiu, perqué sigui possible el coneixement. En definitiva,
Kant acaba posant a la base de tot judici de coneixement el judici en general 1, a la
base d’aquest, el judici estetic. En altres paraules, aixo és com posar a la base de

tot coneixement proposicional —teoric 1 practic— una relacio estetica amb el mon.

144



La imaginacid, doncs, estda en l'origen de tot coneixement possible,
configura els objectes de tal manera que aquests puguin ser coneguts
conceptualment, ja sigui aplicant-hi conceptes tedrics o fins practics. Mitjangant
les formes aportades per la imaginacio, influenciat per la bellesa de la realitat,
I'home utilitza la rad i l'enteniment per parlar de i jutjar moralment les coses que
'envolten.

D’alguna manera, aix0 ¢és equivalent a la definicid de Jauss quan expressa
que I’experiencia estética, gracies a I’us de la imaginacio, obre al subjecte a noves
experiéncies. En els apartats 1.7 1 1.8, hem hagut de pressuposar que 1’experiéncia
estetica generada per 1’art a partir dels 60 obria el llindar cap a una nova época.
Primer hem vist com la teoria de la recepcid es proposava a si mateixa com
avantguarda d’un nou paradigma en la teoria literaria. Tot 1 aixo, en 1’1.7, hem
explicat que Jauss perdia interés per aquesta idea i com defensava la seva eépoca
com una nova etapa historica, com una nova manera d’entendre el mon. Aquest
canvi, prefigurat per I’art, era adoptat per la teoria artistica, posteriorment per
altres ambits de la investigaci6 i, finalment, cosa que no hem descrit, per altres
ambits de la societat. Amb 1’analisi kantiana donem ara el suport filosofic a la
teoria de I’experiencia d’obrir mons —per dir-ho a la heideggeriana— que Jauss
necessitava. Ara comprenem la importancia d’aquesta funcid de 1’experiéncia
estética, sense la qual no seria facil demostrar com son possibles les altres
funcions que li hem atorgat al llarg del capitol 3, tant per a I’ambit productiu,
receptiu 1 comunicatiu.

De fet, aix0 esta en coheréncia amb aquell punt intermig que Kant va saber
trobar entre empirisme i racionalisme. Si bé parteix de I’empiria, el fonament del
coneixement no es pot trobar sense la relaci6 de 1’objecte amb el subjecte. I també
¢s coherent amb un enfocament més contemporani, que pren com a punt de
partida els judicis que s’emeten, o proposicions, “en la seva forma logica” (§35
“El principio del gusto es el principio subjetivo del Juicio en general”, 266), és a
dir, en la seva estructura gramatical, per explicar allo que hom es representa.
Explicar el coneixement a través de les proposicions que l’expressen: “La
condici6 subjectiva de tots els judicis és la facultat mateixa de jutjar o Judici”
(§35, 265). Al cap 1 a la fi, no crec que sigui descabellat afirmar que Kant analitza

la cognicié humana mitjancant I’analisi dels judicis, 1 que en aquesta analisi troba

145



el principi de tot judici en el judici de gust. Vegem-ho en altres paraules: "Si
s'admet que, en un judici pur de gust, la satisfaccio en 1'objecte esta unida amb el
nou judici de la seva forma, resulta que el que sentim unit amb la representacid de
I'objecte en l'esperit no és altra cosa que la subjectiva finalitat de la forma per al
Judici [for¢a d’emetre judicis]" (§38, Deduccio dels judicis de gust, 267); és a dir,
quan sentim que una forma és bella és el primer pas per a establir-hi judicis.

Hem fet una observacio arriscada, potser tan poc argumentada com quan,
en el punt 3.2 relacionavem el problema de la Kritik der Urteilskraft amb un
problema de nivells de llenguatges (metallenguatges) i, per tant, amb un problema
d’abast fonamentalment lingliistic. Certament, Kant compartia amb els seus
contemporanis una consciéncia de les interrelacions entre llenguatge i pensament
menys formada que la que es comenga a formar a mitjans del XIX. Tot i aixo,
fonamentar tot el sistema transcendental en una forca [Kraff] menys estatica,
menys definida, més transversal que una facultat [Vermdgen] és més que un
indici. A cada passa que donem, ens apropem al territori del llenguatge.

En aquesta direccio, diversos interprets (com Marzoa, 1987) consideren la
reflexio del judici de gust amb 1’enteniment en general com la condicid necessaria
per a poder aplicar qualsevol mena de concepte, €és a dir, de fer-lo un objecte de
coneixement o una utilitat. I si la reflexi6 a lleis sense concretar-ne cap ¢€s la
condici6 de possibilitat per emetre judicis que expressin un coneixement teoric o
practic, el moviment reflexionant de les facultats que comenga en la forma de
I’objecte és, en aquest sentit, equivalent a la constitucio lingtiistica de 1’objecte.

Crec convenient fer un incis: l'objecte ¢és lingliistic en tant que és per a
nosaltres. Vull dir: no tenim sensacions d'objectes a banda de fer-los lingiiistic en
l'enteniment en general. Aixd només seria possible en la mistica o, potser, en
I’al-lucinacié psicotropica L'objecte no pot ser en la sensacié sense que la
imaginacié el refereixi a I'enteniment, ja que ambdues so6n facultats
interdependents en relaci6 a 1'empiria. No es pot pensar l'una sense 1'altre.

Pero, que podem dir de I'objecte, abans de fer-ne ciéncia? Podem parlar de
la sensaci6 subjectiva que ens produeix, del sentiment que tenim envers ell. Si ha
posat les facultats de congixer en relacid, i aquesta relacid és harmoniosa i, per
tant, ens produeix un plaer, llavors direm que l'objecte és bell. Perd si no és

harmoniosa, llavors s’obre tot un ambit lingiiistic indeterminat, que és encara de

146



coneixement cientific, perd que pot suggerir moltes idees sobre el coneixement de
I’home. Aquest discurs, pero, no queda explicit en Kant fins després de 1’analisi
del sentiment del sublim.

Kant, ara per ara, sembla dir que tot allo que és cognoscible ens sembla
primer de tot agrados. Pot Kant estar fent una referéncia implicita a 1’admiracid
per la naturalesa dels pressocratics, i que va donar origen a la filosofia i,
posteriorment, a tot tipus de ciencia? Bellesa s’utilitza aqui per tot allo que no és
absolutament desagradable, repulsiu, per a tot alldo que no és directament rebutjat
per la nostra sensibilitat. Podem defensar aquesta definicié contra una critica facil
1 que argumenta que hi ha activitat humana —coneixement, art, etc.— sobre
fenomens perfectament repulsius, des de —per posar exemples extremistes—
investigacions sobre el funcionament dels camps d’extermini fins —en I’ambit
artistic— espectacles dadaistes, performances amb sang i fetge. Si volem que la
teoria de Kant pugui actualitzar-se, podem dir que aquelles manifestacions
artistiques busquen precisament atacar el gust estetic, pero no podran mai evitar —
ni els interessa fer-ho— que hi hagi una minima correspondéncia entre les seves
propostes 1 la nostra sensibilitat, és a dir, per horribles que siguin, han d’haver
atret la nostra atencié de manera sensible. Pel que fa al primer exemple, del que es
tracta precisament ¢€s de neutralitzar la sensibilitat: o bé hi ha una distancia
historica 1 personal —com pot fer un investigador actual sobre els camps nazis— o
bé es neutralitza la propia sensibilitat (humana) —com devien fer els cientifics
nazis quan experimentaven amb cossos vius de jueus.

També es podria objectar que Kant defineix la causa del gaudi que
expressa un judici de gust com a subjectiva, i que el llenguatge, per contra, és
intersubjectiu. La terminologia kantiana no ens ha de confondre. Per a Kant,
“subjectiu” no significa que depengui de cada subjecte en particular, que es pugui
donar en uns subjectes 1 en altres no, sind que vol dir que la causa rau en, “dintre”
dels subjectes. En el paragraf 40 esclareix que el judici de gust pretén la
universalitat, sense poder-la exigir, perque el subjecte pressuposa que el mateix
joc lliure entre facultats —imaginacio, sensibilitat i enteniment— es dona igualment
en els altres subjectes. Per aix0, “es podria definir el gust com la facultat de jutjar
allo que fa universalment comunicable el nostre sentiment en una representacio

donada, sense la intervencié d’un concepte” (§40, 271). Es en aquest mateix

147



apartat que Kant relaciona el gust amb el sensus communis, el sentit comd,
comunitari, la facultat comunicativa. Més endavant, comentara que “l’art bell és
un tipus de representacio (...) que fomenta la cultura de les facultats de 1’esperit
per a la comunicacid social” (§44, 278). Amb els conceptes de sensus communis 1
comunicacio, tanquem el cercle obert al comencament, quan plantejavem el
problema del coneixement com un problema de llenguatges i metallenguatges, el
darrer dels quals és el natural, també quan, més endavant, hem anomenat la forga
d’emetre judicis com la facultat lingiiistica que es val a si mateixa i, finalment,
hem descrit el gust com la condicidé per fer lingiiistic i conceptualitzable un
objecte.

Hem volgut mesurar les nostres forces amb un text de gran complexitat i
obscuritat com és la “Introducci6” a la Kritik der Urteilskraft 1 altres fragments de
I’obra. El resultat ha estat, crec, forca fructifer. No ha estat possible fer-ho prou
resumidament, 1 per aix0 hem d’apuntar ara només alguns dels temes que

tractarem quan desenvolupem aquest capitol en la tesi.

6. El sentiment del sublim®

En el judici sobre un objecte poden ocorrer dues actituds en 1’esperit: que
es mantingui en actitud de contemplaci6 reposada o que s’hi produeixi un
moviment. Quan 1’esperit queda en repos, la facultat de conéixer (dominada per
I’enteniment) 1 la facultat de desitjar (dominada per la rad) queden unides pel
judici estétic mitjancant la imaginacié. Hi ha una concordanga entre ambdues
facultats que dona plaer. L’objecte que hagi estat causa d’aquest, se I’anomenara
bell. En I’harmonica relacid entre les dues facultats es conserva la forma de
I’objecte 1, per tant, la seva forma influeix en el gaudi que proporciona. Mantenir-
se en la seva contemplacié manté el gaudi que se’n rep.

En el segon cas, quan el que percebem desborda tota forma i remou
I’esperit, es produeix un desbordament de les facultats. Ja no hi ha una

62 Resumeixo aqui part d’un treball de relacio entre 1’estética de Kant sobre el sublim i ’obra del
pintor J. M. W. Turner per a ’assignatura d‘Historia d’ Art Contemporani que vaig cursar durant la
llicenciatura.

148



contemplacio reposada, sind que es produeix una emocid en el subjecte. Per aixo,
tal representacido no sembla adequada per a les nostres facultats de coneixement,
no respon al principi de finalitat del gust i, per tant, provoca un cert sentiment
negatiu, fins 1 tot dolords. Aquest sentiment es diu sublim 1 no es caracteritza
simplement com un plaer, en tant que hi ha comunicaci6 entre les facultats, sind,
en tant que hi ha un desbordament de 1’una sobre 1’altra, es caracteritza per
imposar alhora un sentiment d’admiracio, de respecte, i també de temor (§23:
237). En el sentiment del sublim, no hi ha, com en el de la bellesa, un lliure joc de
les facultats, sind quelcom que ens sobrepassa i que deixa, per tant, de ser un joc
per passar a donar-se una emocio seriosa 1 de certa aversio. Hi ha una inadequacio
entre les facultats i la imaginacio se sent violentada pel desbordament. Aquest fet
implica que ja no extrapolem la qualitat que sentim a la naturalesa, ja no
I’anomenem sublim, com fe¢iem amb la qualitat de bellesa, sind que, al contrari,
ens referim directament al sentiment que ella produeix en nosaltres. L’objecte o el
fenomen natural que ens produeix aital sentiment sembla per a les facultats
humanes il-limitat i, per tant, perd tota forma (§23: 237-38).

Quan el desbordament de les facultats és referit per la imaginacio cap a la
facultat de con¢ixer, Kant ’anomena sublim matematic. Quan la imaginacid es
refereix cap a la facultat de desitjar, I’anomena sublim dinamic (§24: 239).

El sublim matematic defineix “allo en comparacié amb el qual tota altra
cosa és petita” (§25: 241), o, dit d’altra manera, allo que és absolutament gran
(§25: 239). Només un objecte o un fenomen natural que siguin percebuts a una
distancia suficient per fer-se carrec de com poden ser la seva magnitud poden
transmetre el sentiment de sublim. No s’ha d’estar ni massa a la vora ni massa
lluny, car en el primer cas es perd la visio global i en ’altre queda reduit per la
distancia. El sublim matematic es caracteritza per una impressio que desborda la
facultat de conéixer en el sentit que aquesta perd la forma de 1’objecte 1 que
sobrepassa la capacitat dels sentits, per0 encara permet fer-se una idea
(imaginada) sobre la totalitat de la seva dimensid. Una piramide egipcia o la
cupula de Sant Pere del Vatica son els exemples que se’ns ofereixen per fer-ho
més entenedor. Com 1’emocid sobrepassa la facultat de coneixer, és repulsiu per a

la sensibilitat, el subjecte pateix un sentiment de desgrat; com ’aprehensi6 de

149



I’objecte és lligada per la imaginaci6 amb una idea de la ra6 —la qual és
suprasensible—, el subjecte gaudeix d’un sentiment de plaer (§27: 246-247).

En el sublim dinamic veiem que el procés és més o menys el contrari. El
fenomen que causa un sentiment de sublim d’aquest tipus €s quan la naturalesa
se’ns mostra com una forga en contra de la qual no podem oposar cap resisteéncia,
¢és a dir “és considerada com a objecte de temor” (§28: 248). S’ha de fer un breu
incis: quan hom esta en situaci6 de perill, no pot sentir el sublim de la naturalesa,
car la reaccid contra el perill és fugir i conservar la vida, no pas ’actitud de
contemplacio. En el sublim sobre la naturalesa, ’home ha d’estar en situacio
segura per poder percebre el fenomen en la seva dimensié de for¢a insuperable 1
com a objecte de temor i, quan més temible sigui, més atractiu es fa per a
nosaltres el seu aspecte. L’ocea sense limits bramant d’ira o un salt d’aigua
profund en un riu poderds s6n exemples del sentiment de sublim en la forca de la
naturalesa. I el plaer proporcionat s’explica perque, en el coneixement que rebem
d’impoteéncia fisica davant d’aquests fenomens, es descobreix també una
independéncia no fisica sind6 moral; independéncia en qué la humanitat en la
nostra persona no es rebaixa, sind que continua sentint la mateixa llibertat i
dignitat moral davant d’una forca a la qual ens hem de sotmetre fisicament. No
implica, el poder de la naturalesa, una forga que ens faci qiiestionar els nostres
principis morals, tot i que ens fa considerar com a petit alldo que ens preocupa,
com poden ser els nostres bens, la salut o la vida mateixa. La naturalesa, en la
seva forca, ens permet representar sensiblement la determinacié de la nostra
humanitat (§28: 249). Es a dir, en el desbordament que pateix la rad, aquesta,
gracies a la seva il-limitacid, s’eleva a un estrat superior de coneixement de si
mateixa.

Aquest punt que Kant no desenvolupa gaire més enlla del nou principi de
la independéncia moral humana —recordem que ell no deixa de ser un il-lustrat,
encara que la teoria del sublim sigui assimilada per I’art romantic— sera el
fonament de I’estética del sublim. Per al romantic, el sentiment del sublim que ha
provocat un fenomen de la naturalesa obre un camp molt més ampli. S’obre la
porta de la fantasia, del somni, de la intuici6 divina, de les veritats supremes, de

les poderoses forces cosmiques que formen 1’univers.

150



Tot aix0, perd, no queda tan lluny de Kant. Seria el moment d’entrar en
profunditat en una analisi de la noci6 d’*idea estetica” en la tercera Critica.

Esbossarem 1’estructura d’aquest estudi.

7. 1dees per a una continuacio de relectura de la Kritik der Urteilskraft

Kant afirma que la imaginaci6, quan actua lliurement, o sigui, en la
producci6 de judicis de gust, crea idees superiors a les intuicions de I’experiéncia.
La comparacié amb la intuicio i el fet que sigui la imaginacid la forga que les
crea, ens indica que les idees estetiques no son d’una qualitat totalment abstracta,
sind que tenen forma, figuracid. Aix0 ja ho hem suggerit en aquella cita de
I’“Apendix™ a la Kritik der reinen Vernunft que defineix el suport final de tot
sistema transcendental com a focus imaginarius. Perd una idea estética té per a
Kant explicitament una forma. Aquestes idees son exposades per la imaginaci6 en
el seu joc lliure amb les facultats de coneixement i “porten aixi a la rad a pensar
més d’allo que en la representacid que ha ocasionat el moviment pot ser aprehes o
esclarit” (§49). La produccié d’idees estetiques ocasionada per un sentiment
estetic provoca, doncs, una reflexié sobre 1’ambit suprasensible de 1’ésser huma,
porta a I’ésser huma a meditar sobre el seu substrat suprasensible (§57).

Aix0 ens porta a un altre punt d’interés d’aquest tema per al nostre treball:
¢és el que expressa Kant sobre la impossibilitat de representar en art tot allo que
una idea estetica pot portar a reflexio. Les idees estétiques son inconceptualitzables
per a I’enteniment i inexposables artisticament, atés que el moviment de reflexid
que provoquen és indefinit. Es impossible que una forma sensible, com tota
aquella que es representa en 1’art, representi tot el significat d’aquestes idees,
perque el seu significat és inacabable. El mateix passa amb les tres idees
regulatives de la rad6 —l’anima humana, el moéon en la seva totalitat i Déu.
Tanmateix, ’art pot provocar un coneixement, en un sentit lax, d’aquestes idees.
Algun exemple d’idea estetica sera prou il-lustratiu: Kant nomena com a tals
I’infern, el regne dels benaventurats, o la gloria.

També la historia de I’art és una historia d’insatisfaccio per la limitacio de

I’expressio6 de la forma. No cal dir que [Dabstraccid, I’hiperrealisme,

151



I’expressionisme abstracte, son intents de portar a I’experiéncia estética a un mon
més enlla del que la sensibilitat ens pot oferir. Perd el dadaisme, amb la teoria de
Duchamp de I’object troubé aconsegueix transformar un objecte qualsevol en
digne de provocar una reflexio estética, gracies a injectar-li la qualitat estetica,
artistica. Es propi de I’art contemporani exigir a I’espectador que reflexioni sobre
idees que en prou feines 1’obra suggereix. Ja hem analitzat als apartats 3.5.1 i
3.5.2, com Jauss anomenava aix0 desconceptualitzaci6 de la mirada sobre
I’objecte artistic. Dedicar un capitol, com a minim, a aquestes relacions sera una
tasca interessant a realitzar properament.

Amb tot, Kant afirma que forma part del geni trobar la forma més
adequada a la idea estética, trobar la forma bella que millor s’adapti a les
reflexions que en ell provoca una idea. Per aixo, la forma que construeix és
simbolica (§59). Una representacid simbolica posa en relacid, en analogia, la
forma de dues idees, 1 mitjancant les analogies avancem en el coneixement sobre
tot alldo que forma part de I’ambit supresensible de 1’ésser huma. Kant afirma que
el coneixement de Déu és simbolic. En la continuaci6 d’aquest treball haurem
d’esclarir a que es refereix Kant amb “simbolic”, perque és un us forca particular
d’un terme molt desgastat en estética. Si hem trobat elements no representacionals
en la teoria de Kant, gracies al sentiment de sublim 1 a les idees estétiques, haurem
precisament de matisar quin és el paper del simbol —inicialment unit a la

representacid- en aquest conjunt.

152



Conclusio (provisional):

Paul de Man, a “Reading and History” (1986), escriu una presentacio forga
elogiosa a I’Estética de la recepcid, amb atencio especial a la teoria de Jauss —com
¢s natural en un text d’introduccié a una de les seves obres traduides a 1’anglés:
vegeu bibliografia. Aquest text t€ un interés especial a ’hora d’avaluar de manera
general la teoria de la recepcio de Jauss 1, per tant, també part d’aquest treball.

De Man, havent presentat la metodologia de la recepcid jaussiana, basada
en la fusi6 metodicament controlada de 1’horitz6 de I’obra i1 de 1’horitzé historic
del receptor, qiiestiona la modernitat d’aital teoria amb un argument doble: la
primera cara de I’argument fixa ’atencio en la teoria literaria de Jauss 1 il-lustra la
seva efectivitat a través d’un exemple sobre un article exegetic d’un poema de
Baudelaire. La segona vessant consisteix en una valoracio de la seva teoria de
I’experiencia estética plaent.

El critic belga comenta —no ho exposa directament com una critica— que la
teoria de Jauss manté pressupoOsits estetics classics, “perque, vertaderament és,
com tots els sistemes hermencutics, aclaparadorament mimetic” (De Man, 1986:
107). El problema rau en el fet de basar-se en una concepci6 fenomenologica de la
cogniciod, per a la qual el concepte d’“expectativa” funciona com la clau de volta.
Malgrat que, explica De Man, hi ha un element de “negativitat inherent” a aquest
concepte d’arrel husserliana, ‘és una negativitat dintre del sistema sensorial
mateix 1 no la seva negativitat i encara menys el seu “altre”” (ib). Dient-ho d’altra
manera, I’expectativa de sentit sobre la representacio té valor només relativament
negatiu, perque encara no és una representacio, pero s’haura de satisfer amb una
imatge i, per tant, t¢ una estructura fenomeénica, sensible. Aix0 significa que,
segons De Man, el model d’experiéncia basat en el fenomen no pot ser pensat
d’altra manera que com una experiéncia “mimética”’, de la mateixa manera que
“¢s impossible concebre un judici estetic que no depengui de la imitacié com a
categoria constitutiva, també, especialment, quan el judici, com s’esdevé en Kant,
s’interioritza com a consciéncia d’un subjecte” (ib.). Aquesta darrera afirmacid
relaciona tot judici estétic amb una base sensitiva, representacional i mimetica del

mon.

153



De Man utilitza aqui amb molta intencidé la categoria de mimesi 1
d’imitacio, per diferenciar altres teories interpretatives de textos basades en
categories diferents. Segons ell, tant I’hermencutica com la teoria de la recepcid
estan basades en els models classics mimetics de teories representacionals, a
diferéncia de la linia exegética moderna que s’estira des de Nietzsche i Walter
Benjamin, basada en el model al-legoric. I aix0 ho argumenta fins 1 tot malgrat
que Jauss s’oposa a la mimesi (vegeu també punt 2.5) amb 1’assumpcio del
concepte d’al-legoria o al-legoresi. El problema, explica De Man, és que
“I’al-legoria €s un terme carregat, que pot tenir diverses implicacions” (ib. 107).
Aixi, fins 1 tot la concepci6 de Jauss de I’al-legoria “roman fermament arrelada en
el fenomenalisme classic d’una estética de la representacio” (ib.).

A diferéncia del model classic, el model “modern” —segons De Man— és
aquell que es basa en la dimensio retorica del llenguatge, en la qual es manifesta
el poder dels significants per sobre dels significats o, com va observar Benjamin,
es manifesta la falta de convergencia entre el significat 1 els dispositius que
produeixen significat. Es tracta de la capacitat de la fonética o de la lletra —
asignificatives per una teoria representacional del significat— per produir un
significat en la recepcié de I’obra. Es en aquest sentit, benjaminia, que De Man
utilitza el concepte d’al-legoria com un concepte clau per a una estética de tall
modern. “L’al-legoria —diu— anomena el procés retoric pel qual el text literari es
mou d’una direccié fenomenal, orientada al mon, cap a una altra de gramatical,
orientada cap al llenguatge” (de Man, 1986: 108). L’al-legoria, en aquest sentit,
troba dignes de significacié 1’estructura gramatical, els fonemes i la forma de les
paraules. Es tracta d’un recurs poétic, ja no estétic, lligat a la materialitat del
llenguatge.

La diferéncia entre una interpretaci6 des d’un model classic —
representacional- d’un text 1 una de moderna, la il-lustra De Man amb un
exemple. De Man pren la interpretacié que fa Jauss del poema de Les flors del
Mal “Spleen II” (a Jauss, 1982a), de Baudelaire, i observa com I’intérpret
alemany limita la seva interpretacié d’un fragment pel fet de romandre en I’ambit
del significat de les paraules; el critic belga, per contra, hi troba una figura
poctica, la paranomasia, la qual li permet enriquir la interpretacié del poema amb

un joc d’associacions entre significants molt fecund. Mitjancant una falsa rima

154



entre dos versos consecutius, hi descobreix tot un ambit de sentit que Jauss no
havia desenvolupat, sembla, a causa de la seva limitacio hermeneutica.

Si ens guiem per I’exemple concret, que no cal detallar ara, és innegable la
fertilitat de la interpretacio de Paul de Man, en contra de la que ofereix el model,
segons De Man, “representacional” de Jauss. La qiiestio que més ens interessa ¢és,
perd, si la teoria de Jauss es manté realment en el paradigma classic de
representacio o si, per contra, pot abragar elements no mimetics. I aixo és cabdal
pels efectes d’una part de la nostra investigacio. Perque, si la resposta estigués
d’acord amb De Man, la relacié que tant hem volgut fer palesa en el primer
capitol entre la teoria de la recepci6 i I’art postmodern perdria Ilavors molta forca.

Pareix just afirmar que una teoria de la literatura fonamentada en el
concepte d’expectativa d’arrel fenomenologica incorpora inevitablement elements
d’una teoria representacional del coneixement. Les teories literaries de Jauss i
d’Iser, que dominen tota I’estética de la recepcid, es basen en aquesta nocid
d’expectativa. En aquest sentit, trobo encertat I’argument de Paul de Man.

Amb tot, és necessari matisar. En el primer capitol, hem exposat diferents
expressions de 1’estética de la recepcio en els autors de Jauss, Iser, Gumbrecht i
Stierle. Tots ells, partint de la lli¢d inaugural de Jauss, inclouen elements de la
semiotica en la caracteritzacio de la relacid entre el text i el lector, entre 1’obra 1 el
receptor. L’estructura fonamental de I’obra no conté en si mateixa cap significat
immutable, sind que consisteix en un conjunt de signes que s’interpreten segons
diversos factors. Per a Jauss, els més importants son els condicionaments
historics; per a Iser, les experiéncies personals 1 subjectives —per aixo €s ell el més
relativista; per a Gumbrecht i1 Stierle, els més importants son els motius socials
que fan d’un text una obra de ficciod i els condicionaments socials que influeixen
en la interpretacid del seu sentit en relaci6 amb les conductes col-lectives. Les
teories de la recepcid tenen en comu aquesta incorporacid de 1’analisi estructural
que permet una analisi metodica que pot prescindir en gran mesura del referent de
la tradicio en la investigacio filologica. El recurs a la tradicio 1 al classic, com hem
exposat en el segon capitol, referent a I’hermencutica gadameriana, ja no és
necessari per a una comprensié intersubjectiva de 1’obra. Es interessant recordar
que la critica a aquestes dues mediacions, I’hem construit a partir de les categories

hermencutiques sobre la comprensié humana que Gadamer ens ha ensenyat: la

155



influéncia del passat sobre nosaltres (historicitat antropologica), determinacio de
la posici6 en un horitz6 de sentit i, conseglientment, possibilitat de relativitzar els
efectes de la historia sobre nosaltres.

Reunir en una hermencutica la historia 1 I’estructuralisme €s potser una de
les aportacions historiques més importants de Jauss, com hem vist al primer
capitol, i com tamb¢é admet Paul de Man.

La segona vessant de I’argument —quasi implicita en I’article de De Man—
té relacio amb la teoria del gaudi estétic de Jauss. De Man retreu a Jauss el fet
d’identificar, implicitament, I’efecte estetic amb el principi del plaer (De Man,
1986: 103), ¢s a dir, d’intercalar una relacio necessaria entre la forma de I’objecte
1 el gaudi que produeix. Per a De Man, el gaudi que pugui transmetre una obra €s
un efecte secundari, no necessari per a l’art. De Man considera aquesta
sobrevaloracid del gaudi estétic com una limitacio a I’hora de portar a terme una
analisi textual. En la interpretaci6 d’una obra cal introduir altres categories que
puguin anar més enlla del gaudi estcétic. Cercar la comprensié d’una obra
simplement en la satisfaccid estética fa que Jauss, segons el critic belga, “cedeixi
davant la tosquedat i la violéncia potencial del significant” (ib: 105). D’aquesta
manera, De Man no acusa Jauss d’una falta de comprensio sobre el text, sind del
fet que —interpreto— la seva heuristica deixi de banda els aspectes no plaents 1
repulsius. De Man sembla observar en Jauss que la seva voluntat de mantenir-se
en I’ambit estetic, per tal que I’obra pugui complir amb alguna de les diverses
funcions esteétiques, coarta les possibilitats interpretatives.

Per a Jauss, és exactament el contrari. Efectivament, hem vist en el tercer
capitol que Jauss posa a la base de tota experiencia estetica el gaudi que aquesta
produeix. La seva teoria considera que, sense un resultat satisfactori, 1’art no
tindria sentit 1 no podria exercir cap de les seves tres funcions basiques, la
productiva —construir un mon per trobar-m’hi com a casa—, la receptiva —veure el
moén des d’una perspectiva diferent de la meva— 1 la comunicativa —transmissié o
subversio de normes.

Es gracies al gaudi estétic que Jauss explica la historia de la vessant
productiva (poiesi) com una tendencia cap a la lliure creacio, un acte creatiu que
arriba a limits com el de dotar de qualitat artistica un objecte amb el simple fet

d’assenyalar-lo. La capacitat de I’artista de capgirar la realitat en ficcid o de

156



desemmascarar una relacié de poder implica, per a Jauss, encara que sigui en la
forma d’esperanga, una alliberacid, la recerca d’un estat més satisfactori que el
present.

La recepcid estetica també obté la seva recompensa, malgrat trobar-se avui
dia en una situacid compromesa. Hem analitzat el procés de trencament entre
I’objecte material de I’obra i el seu significat, un procés que s’observa com a
desobjectualitzacio de 1’obra d’art o de desconceptualitzaci6 de la mirada.
Aquesta divisid, que ha estat explotada per la societat mediatica en benefici del
signe sobre el significat, obliga en molts casos el receptor a una activitat
productiva que recrei les condicions que fan d’aquella obra una obra d’art —
activitat que sovint inclou la indagacio teorica. L’art abandona del tot la seva
univocitat en el sentit —si és que I’ha tinguda mai—, i trasllada una part de
I’activitat a la recepcid. Pero, si aquest esfor¢ hermenéutic que exigeix ’art actual
no comportés, a la llarga, una satisfaccio, en qué es basaria el seu atractiu, on
rauria I’interés a comprendre’l? Quan es deixa de considerar la bellesa en ’art
com un element indispensable, quina satisfaccid resta? Jauss afirma que
I’experiencia estética receptiva troba, tant ara com en el passat, el gaudi a partir
del moment en que pot obrir-se a una perspectiva alternativa a la propia, a una
perspectiva que li permet ampliar el seu horitzd d’experiéncia 1 comprendre, per
tant, el mon d’una altra manera. Aquesta experiéncia il-luminadora, malgrat que
pugui comportar la comprensido del mén de manera negativa o critica, conté per a
Jauss un moment de gaudi. Es tracta del gaudi que prové de 1’obertura de la
comprensio, 1 no necessariament del procés que hi porta. Al cap i a la fi, sense un
fons o una esperanca de plaer, I’experiéncia estética romandria inexplicable. Es en
aquest sentit que Jauss cita la frase d’Adorno: “si s’extirpés la darrera petjada de
plaer, la pregunta de per a qué existeixen obres d’art ens causaria perplexitat”.

Seguint aquest fil, hem volgut fonamentar el gaudi estetic des de Kant: el
gaudi estetic és equivalent a la satisfaccié que prové de percebre productivament
un objecte que pot ampliar els nostres coneixements sobre el mén i sobre
nosaltres. En el context d’aquest treball, la transcendeéncia de [’analisi del
sentiment de sublim en Kant consisteix precisament a trobar un gaudi final en la
reflexié provocada per un desbordament de les facultats mitjancant 1I’observaciod

d’un esdeveniment extraordinari 1 quasi monstruds. Una analisi més detallada del

157



lloc que ocupen les idees estetiques en el procés de formacié del judici estétic
probablement podra demostrar que, malgrat tenir un origen sensible, la reflexid
que elles provoquen no té pas en compte el significat de la representacid, sin6 la
seva violéncia, que fa que l’experiencia humana es remogui 1 eixampli les
fronteres del seu horitzod. L’interés de la recerca d’aquests textos tracta de fer
palés que la representacid estetica d’un objecte, que sempre demana la partici-
pacio activa de la nostra imaginacio, encara que pugui ser repulsiva, procura un
plaer. En cas contrari, no ens hauria atret.

Si tenim en consideracié aquestes reflexions sobre 1’exposicié de la teoria
de Jauss 1 de Kant, crec que podem afirmar que tant la primera com la segona —
que li ha servit de fonament teoric— contenen elements no representacionals.
Probablement, es pot incloure en la teoria de 1’experiéncia estetica de Jauss la
desconceptualitzacié de la mirada i la primacia del signe sobre el significat com
un distanciament clar en relacié amb el paradigma representacional. No hem de
desatendre el fet que la teoria de la recepcid, malgrat basar-se en el concepte
d’expectativa, considera 1’obra com un receptacle buit de significacid, que
s’omple en dialeg amb el lector. Igualment, la inclusi6é de la funcid lingiiistico-
critica de Flaubert 1 Beckett, entre d’altres, també forma part d’'un model antire-
presentacional. Pel que fa a la teoria de Kant, s’hauria de considerar aquest
problema amb més deteniment, pero seria licit afirmar que, tant en el relativisme
que domina la seva obra —la cosa en si mai no es pot coneixer—, com en la noci6
d’idea estetica —que porta a pensar més que el que la representacid per si sola
permet— ofereixen elements per suggerir la idea d’una separacid entre signe i
significat. Aquesta separacié posa al davant un signe o una forma sense significat
propi, que el subjecte, a través d’un acte reflexiu, pren com a motiu per a emetre
judicis que estan més enlla de la representacio. Ja hem apuntat aquesta possibilitat
al final del capitol de Kant.

En conclusid, crec que De Man simplifica lleugerament. Sens dubte,
I’exemple del poema de Baudelaire il-lustra que una interpretacid més fructifera
era possible, pero, pel que fa a I’encasellament de la teoria de Jauss com a
simplement mimetica, és més que discutible. Si acceptem aixd, podriem
desaprovar que Jauss no portés a les ultimes conseqiiencies una interpretacié que

la seva teoria hermenéutica general permetia. No oblidem que Jauss no es

158



considera més filosof que historiador o interpret i, si va desenvolupar una teoria
amb 1’objectiu de poder assolir una millor comprensié dels fenomens artistics, tant
del passat com del present, potser podem concloure que va quedar-se curt en la
seva aplicacio.

Amb tot, la perspicacia de 1’observacido de Paul de Man recomana més
deteniment en 1’analisi de la teoria hermenéutica de Jauss. No volem, doncs,
tancar aqui I’opcid6 a altres respostes; si més no, abans de continuar la investigacio
que, amb aquest treball de recerca, no ha fet més que comencar. Esbossarem
diverses linies d’investigacid, la majoria de les quals —totes potser serien
excessives— intentarem tirar endavant en el projecte de tesi. En aquest programa
es veura que no hem intentat escriure el primer capitol del que seria una futura tesi
doctoral; més aviat al contrari, hem intentat endegar, sense evitar tampoc aportar
les primeres reflexions critiques, diverses investigacions: algunes necessiten un
aprofundiment intensiu, d’altres, extensiu.

Sera del tot necessari treballar més ampliament 1 a través dels originals
I’obra de Jauss. Ens referim sobretot a aquella que no ha estat traduida ni al
castella ni al catala, i que es troba, en la seva major part, en el segon llibre
d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. En aquesta obra Jauss
desenvolupa de manera extensa el metode historicohermenéutic de recepcié d’una
obra, amb la utilitzacié de forca elements de la semiotica. Aixi, la dialéctica
hermeneutica de pregunta i resposta s’uneix amb I’analisi dels codis historics en la
interpretacié d’una obra. Per aixo, caldra valorar la necessitat d’introduir-nos més
a fons en la semiotica. Sense descartar els autors més importants, sera interessant,
en I’ambit de I’Escola de Constanga, recorrer a Iser, Stierle i Gumbrecht. Tots
ells, com hem exposat en el primer capitol, treballen en aquesta linia
d’investigacid i tenen estudis que ens poden ser de gran utilitat.

Altres capitols d’aquesta obra de Jauss s’orienten cap a la definicié d’allo
especific que fa d’un codi un text de ficcid. Ens interessara treballar aquesta
problematica amb dos objectius: seguir aprofundint en les diferéncies entre una obra
estetica 1 una de referencial —ja hem vist que era un dels elements fluixos de
I’hermeneutica de Gadamer— i establir de manera estreta les relacions entre ficcio i
realitat. Aquest segon punt fa referéncia directa a I’aspecte comunicatiu de normes

socials, és a dir, a la possibilitat que una obra d’art —en algun sentit ficticia—

159



modifiqui I’estructura de la realitat social. Ja hem destacat en els capitols 113 que a
aquest aspecte li mancaven reforgos teorics per resoldre’s satisfactoriament.

Igualment, posats els pilars per a la investigacié sobre la Kritik der
Urteilskraft, ja hi hem apuntat els altres punts que convindra treballar a fons.
L’objectiu d’aquesta tasca es proposa establir les referéncies pertinents entre el
judici de gust estetic i ’obra d’art. El fet que Kant estudiés basicament el judici de
gust en la seva “qualitat pura”, és a dir, en la representacié de la bellesa natural —
que posseeixen aquelles formes sobre les quals el judici de gust no manifesta cap
mena d’interés ni de concepte—, provoca algunes dificultats en el moment
d’interpretar la tercera critica kantiana com un text fecund per a entendre 1’art. El
sentiment de sublim, que s’explica a partir de la contemplacié d’esdeveniments
naturals, provoca una dificultat analoga. Aixo no vol dir que Kant no pensés a
aplicar a I’art les seves investigacions sobre el judici de gust. De fet, el text inclou
forca referencies, exemples 1 alguns estudis, com per exemple, els del geni,
I’exemplar, les idees estetiques, 1 d’altres. Sobre ells haurem de posar més atencio.

Aquest aprofundiment en la relacid entre experiéncia estetica, reflexid o
hermeneéutica 1 fenomens artistics és, al cap 1 a la fi, un dels nostres interessos més
importants. Per aix0, si sera interessant assajar-lo amb Kant, sera indispensable
desenvolupar-lo amb Jauss. Un dels capitols de la propera investigacio haura d’incloure
una investigacio sobre la disminucio progressiva de la capacitat de 1’art d’explicar-se a
si mateix, sense suport de la critica. Creiem que aix0 t€ una relacid especial amb el
creixement de la seva funci6 critica. Sera llavors el moment de dirigir la mirada sobre
Adoro 1 la seva excepcional teoria de ’estetica negativa. Jauss va dedicar esforgos
especials a criticar la teoria d’Adorno, rad per la qual, una comparacio entre ambdds
autors 1 una valoracio de la critica de Jauss sera part imprescindible d’una tesi que
prendra el filosof, historiador 1 filoleg de Constanga com a epicentre dels nostres
interessos —que pertanyen a un topic conegut— en I’estetica.

Per acabar, no deixem de sentir un cert perill en I’avan¢ d’aquest
programa: més que una declaracid d’intencions, també pot valorar-se com el
reconeixement d’una llarga llista de mancances que aquest treball de recerca
pateix. Entengui’s aix0, doncs, si es vol, com una nova critica, perd constructiva.
Només en el reconeixement de la ignorancia es pot originar el coneixement

(sempre provisional).

160



Hans Robert Jauss: biografia académica®

Naixement: Goppingen, Alemanya; 12 de desembre de 1921
Mort: Constanca, Alemanya; 1 de marg de 1997

Hans Robert Jauss, després de passar dos hiverns al front rus durant la
Segona Guerra Mundial i1 d’estudiar durant un semestre a Praga, inicia els seus
estudis universitaris a Heidelberg en el 1948. Alli, cursa els estudis de Filologia
Romanica, Historia, Filosofia i Germanistica. Tant Martin Heidegger com Hans-
Georg Gadamer foren mestres influents al llarg dels seus anys d’aprenentatge. La
seva tesi doctoral va consistir en un estudi sobre Marcel Proust, que seria
publicada amb el titol Zeit und Erinnerung in Marcel Proust “A la recherché du
temps perdu”. El 1957 rebé la seva habilitacié amb un treball sobre la literatura
medieval de bestiari, que el promogué en la Universitat de Heidelberg com a
lector 1, dos anys després, com a professor associat a la Universitat de Miinster, a
Westphalia. L’any 1961 assoli el carrec de professor titular per la Universitat de
Giessen, on romangué¢ fins el 1966, quan accepta una plaga a la recentment
fundada Universitat de Constanga. Aixo s’esdevingué a finals dels anys 60 1
principis dels 70, epoca d’agitacid estudiantil amb les exigéncies de la qual
connectaren especialment els principis teorics sobre literatura que predominaven
en I’Estética de la recepcio o Escola de Constanga, de les quals va ser un dels
fundadors. Jauss mantingué la seva plaga en aquesta universitat al llarg de tota la
seva carrera, a més d’ensenyar a diverses universitats, com a la de Zuric, a la Freie
Universitit de Berlin, a Columbia University, a Yale University, a la Sorbonne, a
Berkeley University of California, i a la University of Wisconsin a Madison. Fou
reconegut pels cursos que imparti al llarg de la seva carrera sobre teoria literaria,
estetica, hermenéutica 1 literatures romaniques, aixi com també va ser un agent
actiu important en 1’estructuracid dels nous estudis de Literaturwissenschaft
[teoria i historia de la literatura]. E1 1980, als seus cinquanta-nou anys, Jauss fou
nomenat membre de I’Academia de Ciencies de Heidelberg. Es retira el 1987,

romanent a Constanga com a professor emerit fins la seva mort, el 1997.

5 Dades extretes, la major part, de Chris Murray, Encyclopedia of Literary Critics and Criticism
(1999).

161



Bibliografia primaria: obres de 64
JAUSS, Hans Robert

1953, “Die Defiguration des Wunderbaren und der Sinn der Aventiire im Jaufre”,
Romanistisches Jahrbuch, 6, Hamburg, pp. 60-70.

1954, ressenya a “Bernard Goethuysen: Jean Jacques Rousseau”, Germanisch-
Romanische Monatsschrift, Heidelberg, pp. 245-249.

1955a, Zeit und Erinnerung in Marcel Proust “A la recherché du temps perdu”,
Heidelberg, Karl Winter Verlag.

1955b, “Proust auf der Suche nach seiner Konzeption des Romans (Zur posthumen
Veroffentlichung des Jean Santeuil)”, Romanische Forschungen, 66, Frankfurt
am Main, pp. 255-304.

1956, ressenya a Gaetan Picon: Introduction a une esthétique de la littérature”,
Philosophische Rundschau, 4, Heidelberg, pp. 113.

1957, “Ursprung und Bedeutung der Ich-Form im Lazarillo de Tormes”,
Romanischtisches Jahrbuch, 8, Hamburg, pp. 290-311.

1958a, “Die beiden Fassungen von Flauberts Education Sentimentale”, Heidelberger
Jahrbiicher, 2, Heidelberg, pp. 96-116.

1958b, resenya a “Harold Weinrich: Tragische und Komische Elemente in Racines
Andromaque”, Romanische Forschungen, 70, Frankfurt am Main, pp. 387-392.

1959, Untersuchungen zur mittelalterlichen Tierdichtung, Tubinga, Max Niemeyer
Verlag.

1960a, “Racines Andromaque und Anouilhs Antigone (Klassische und moderne Form der
franzéschischen Tragddie)”, Die Neuren Sprache, 9, pp. 428-444. Reimpressio a
Theile, W. (ed.), Racine, Darmstadt, 1976.

1960b ressenya a “A. Porqueras Mayo: El prologo como género literario”, Zeitschrift fiir
Romanische Philologie, 76, pp. 252-255.

1960c “Form und Auffassung der Allegorie in der Tradition der Psycomachia” a Jauss |
Schaller, D., (1960), pp. 179-206.

1960d, ‘Zur Frage der “Struktureneinheit” alterer und moderner Lyrik (Teophile de Viau:
Ode III: Baudelaire: Le Cygne)’, Germanisch-Romanische Monatsschrift, 10,

% Ha format part d’aquest treball d’investigacio reunir una bibliografia de Jauss el més complerta
possible (que no hem llegit en bona part). Pel que fa a la bibliografia secundaria, només incloem
les obres utilitzades, a més de la referéncia als volums de les actes dels col-loquis de 1’Escola de
Constanga, i que publicaven amb el titol Poetik und Hermeneutik.

162



1960, Heidelberg, pp. 231-266. Hi ha versid espanyola ‘Sobre la “unidad
estructural” de la lirica clasica y moderna (Théophile de Viau: Ode III;
Baudelaire: Le Cigne)’, a Jauss, (1977a), pp. 339-389.

1961a, ressenya a “Arthur Nisin, La littérature et le lecteur”, a Archiv fiir das Studium
der neuren Sprachen, vol. 197, Géttingen pp. 223-225

1961b, “Diderots Paradox tiiber das Schauspiel (Entretiens sur le Fils Naturel)”,
Germanisch-Romanische Monatsschrift, 11, Heidelberg, pp. 380-413.

1961c¢ “Une transformation tardive de 1’épopée animale: Rainaldo et Lesengrino”, Cultura
Neolatina, 21, Roma, pp. 214-219.

1964a (ed.), Nachahmung und Illusion, Munic, Eidos Verlag, (Poetik und Hermeneutik
1).

1964b “Asthetische Normen und geschichtliche Reflexion in der Querelle des Anciens et
des Moderns”, introduccidé a Charles Perrault, Parallele des anciens et des
moderns, Munic, Eidos Verlag, pp. 8-64. (19732).

1964c, “La transformation de la forme allégorique entre 1180 et 1240: d’Alain de Lille a
Guillaume de Lorris”, a Fourrier, A. (ed.), L ’humanisme médiévale dans les
littératures romanes du Xlle au XIV siecle, Colloque de Strasbourg, Paris,
Librarie C. Klincksieck, pp. 107-144.
1964d, “Les enfances Renart” a Mélanges de linguistique romane et de philologie
médievale offerts & M. Delbouille, Gembloux, Editions J. Duculot, vol. II, pp.
291-312.

1967, “Fr. Schlegels und Fr. Schillers Replik auf die Querelle des Anciens et des
Modernes”, a Hugo Friedrich I Fritz Schalk (eds.), Europdische Aufklirung-
Herbert Dieckmann zum 60. Geburtstag, Munic, Wilhelm Fink Verlag, pp. 117-
140. Hi ha traduccio6 espanyola “La réplica de Fr. Schlegels y Fr. Schillers sobre
La querelle des Ancienes et des Modernes”, a Jauss, 1970b, pp. 65-100.

1968a (ed.) Die Nicht Mehr Schénen Kiinste: Grenzphinomene des Asthetischen, Munic,
Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 3).

1968b, “Die Klassische und die Christliche Rechtfertigung des Harslichen in
Mittelalterlichen Literatur”, a Jauss (1968a), pp. 143-168.

1968c, “Entstehung und Strukturwandel der allegorischen Dichtung” a La littérature
didactique, allegorique et satirique, volum I, pp. 146-244, a Jauss i Kohler, E.
(eds.), Grundiss der romanischen Literaturen des Mittelalters, vol. 6. Heidelberg,
Carl Winter-Universititsverlag.

1968d, “Moliere 1’Avare”, a J. Von Stackelberg, Das Franzdsische Theater, vol. 1,
Diisseldorf, August Bagel Verlag, pp. 290-310.

163



1969, “Paradigmawechsel in der Literaturwissenschaft”, Linguistische Berichte, 3,

Hamburg, pp. 44-56. També a Zmegac, V. (ed.), Methoden der deutschen
Literaturwissenschaft, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag., V., 1973, pp. 274-
292.

1970a, Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft, trans-cripcio de la

conferéncia “Was heisst und zu welchem Ende studiert man
Literaturgeschichte?”, Konstanz Universitétsdriickerei, Constanca. Hi ha dues
versions espanyoles: “La historia de la literatura como provocacion de la ciencia
literaria”, a Jauss, (1970b), pp. 131-211; a Gumbrecht, H. U. (1971b), pp. 37-114.
Versio anglesa a Jauss (1982b).

1970b, Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag. Cito

1970c,

1972,

1973a,

1973b,

segons la traduccio espanyola La historia de la literatura como provocacion,
Barcelona, Peninsula, 2000 (19761, primera versio, parcial, La historia de la
literatura como provocacion). Hi ha també una edicié6 mexicana a Rall, D. En
busca del texto. Teoria de la recepcion literaria, Méxic D. F., Universidad
Nacional Auténoma de México, 1987.

“Littérature médiévale et théorie des genres”, Poetik, 1, Paris, pp. 79-98.
Traduccié d’Eliane Kaufholz d’un text alemany llaors inédit. “Theorie der
Gattungen und Literatur des Mittelalters”, que apareix finalment a Grundiss der
romanischen Literatur des Mittelalters, vol. V1. Heidelberg, 1972, pp. 103-138.
Traduccio anglesa a Jauss (1982b).

1971, “Allegorese, Remythisierung und neuer Mythos. Bemerkungen zur
christlichen Gefangeschaft der Mythologie im Mittelalter”, a Furhmann, M.,
(1971), pp. 187-209.

Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung, Constanga, Verlagsanstalt.
Conferencia revisada i ampliada a Jauss (1977a). Traducci6 catalana a la revista
Saber, 6, 1972, pp. 449-463. Traduccié castellana, que utilitzem, Pequeria
apologia de la experiencia estética a Paidos-UAB, Barcelona, 2002. Traduccio
francesa “Petite apologie de I’expérience esthétique”, a Jauss (1978).

“Geschichte der Kunst und der Historie”, a R. I. Koselleck i W. D. Stempel
(1973), pp. 187-209. Traduccio6 francesa “Histoire et histoire de I’art”, a Jauss
(1978b). Traduccions angleses a Jauss (1982b) i a Amacher, R. E. i Lange, V.
(eds.), New Perspectives in German Literary Criticism, Princeton, New Jersey,
Princeton Unversity Press, 1979.

“Racines und Goethes Iphigenie. Mit einem Nahwort iiber die Partialitdt der

rezeptionsésthetischen Methode” a Theorie literarischer Texte. Neue Hefte fiir

164



Philosophie, 4, Gottingen, pp. 1-46. Dues traduccions espanyoles: la que utilitzo,
“La Ifigenia de Goethe y la de Racine. Con un epilogo sobre el caracter parcial de
la estética de la recepcion”, a Warning, R. (1975), pp. 217-250; també a ’edicio
mexicana a Rall, D. En busca del texto. Teoria de la recepcion literaria, Méxic
D. F., Universidad Nacional Autonoma de México. Hi ha traduccid francesa a
Jauss (1978D).

1975a, “Der Leser als Instanz einer neuen Geschichte der Literatur”, Chemnitz, Poetica,
7, pp. 325, 344. Utilitzo versio espanyola “El lector como instancia de una nueva
historia de la literatura”, a Mayoral, J. A. (1987), pp. 59-87. Traducci6 parcial a
I’anglés “Theses on the transition from the Aesthetics of Literary Works to a
Theory of Aesthetic Experience”, a Valdés, M. i Miller, O. Interpretation of
Narrative, University of Toronto Press, Toronto, 1978.

1975b, “Negativitdt und Identifikation. Versuch zur Theorie der ésthetischen Erfahrung”,
a Weinrich, H. (1975), pp. 263-339. Revisat 1 ampliat a Jauss (1977a). Hi ha
traduccié anglesa de Benjamin and Helga Bennet: “Levels of identification of
Hero and Audience”, New Literary History, 5, 1973, pp. 283-317.

1975c, “The Idealist Embarrassment: Observations on Marxist Aesthetics”, New Literary
History, 7, Baltimore, Maryland, pp. 191-228. Traduccié de Peter Heath. La
darrera part esta publicada a Warning, (1975) amb el titol: ‘Continuacion del
dialogo entre la estética de la recepcion “burguesa” y “materialista™.
1975d, ‘Zur Fortsetzung de Dialogs zwischen “biirgerlicher” und
“materialisticher” Rezeptionsdsthetik’. Versio espanyola a Warning, (1975) amb
el titol: ‘Continuacion del didlogo entre la estética de la recepcion “burguesa” y
“materialista”’, pp. 209-216.

1975e, Kurt Badts Apologie der Kunst, Constanga, Konstanz Universitéitsverlag.

1975, “La Douceur du foyer. Lyrik des jahres 1857 als Muster der Vermittlung sozialer
Normen”, a Warning (1975). Dues traduccions espanyoles: “La douceur du foyer.
La lirica del afio 1857 como modelo de comunicacidon de normas sociales”, a
Warning, R. (1975), pp. 251-276; i a Jauss (1977a), pp. 393-430.

1975g, “Interview/ Hans R. Jauss”, Diacritics. A Review of Contemporary Criticism, vol.
Spring, Baltimore, pp. 53-61

1976a, “Cinq models d’identification esthétique: complément & la théorie des genres
littéraires au moyen age”, Atti XIV Congresso internazionale di lingiiistica e
filologia romanza, Néapoles/Amsterdam, vol. I, pp. 145.1°64. Recollit a Jauss
(1977a).

165



1976b,

1976c¢,

1977a,

1977b,

1978a,

1978b,

1978c,

1979a,

1979b,

1979c,

1980a,

1980b,

“Goethes und Valerys Faust — Versuch ein Komparatischtisches Problem mit der
Hermeneutik von Frage und Antwort zu 16sen”, Comparative Lite-rature, 28. Hi
ha traduccio anglesa “Goethe’s and Valery’s Faust: On The Hermenuetics of
Question and Answer”, a Jauss (1982b), pp. 110-138.
“Uber der Grund des Vergniigens am Komischen Helden”, a Preisendanz, W. 1
Warning, R. (1976: Poetik und Hermeneutik 7), p. 103-132.
Asthetische Erfahrung und literarische Hermeutik, Mtnic, Wilhelm Fink Verlag.
Es important la segona edicié, Jauss (1982a), produndament modificada i
ampliada amb la part de “literarische Hermeneutik” —absent en la primera.
Utilitzem la versié espanyola, basada en la primera edicid i, per tant, molt
incompleta, de Jaime Siles i Ela Ma Fernandez Experiencia estética y
hermenéutica literaria, Madrid, Taurus, 1986.

Alteritit und Modernitdit der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsatze
1956-1976, Munic, Wilhelm Fink Verlag.
“The Alterity and Modernity of Medieval Literature”, New Literary History, vol.
X, num. 1, pp. 187-227. Traducci6 anglesa de Timothy Bahti de la introduccié
del llibre de Jauss (1977b).

Pour une esthétique de la réception, amb proleg de Jean Starobinski, Paris,
Editions Gallimard.

“Asthetische Erfahrung als Verjiingung des Vergangenen: Klassik-wieder
modern?” a Zimmermann, J. (ed.), Sprache und Welterfahrung, Munic, 1978, pp.
301-328.
“An interview with Hans Robert Jauss”, entrevista de Rien T. Segers, traduccio de
Timothy Bahti, New Literay History, 11, pp. 83-95.
“Soziologischer und dsthetischer Rollenbegriff”, a Marquard, O. I Stierle, K.,
(1979: Poetik und Hermeneutik 8), pp. 599-607.

“Poetik und Problematik von Identitit und Rolle in der Geschichte des
Amphytrion”, a Marquard, O. I Stierle, K., (1979: Poetik und Hermeneutik 8), pp.
213-253.
‘Der poetische Text im Horizontwandel der Lektiire (am Beispiel von Baudelaires
zweitem  Spleen-Gedicht)”’, Heidelberg, Romanistische Zeitschrift  fiir
Literaturgeschichte, pp. 228-274. Afegit a la segona edici6 d’Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a).
“Au sujet d’'une nouvelle défense et illustration de ’expérience esthétique.
Interview de Charles Grivel avec H. R. Jauss”, Villeneuve d’Ascq., Revue des
Sciences humaines, 177, pp. 7-21, traduccié d’André Billaz.

166



1981a, “Esthétique de la Recéption et communication littéraire”, Critique, 423, pp. 1116-

1981b,

1981c,

1981d,

1981e,

1981f,

1130. També a Jauss, Naumann, M. i Konstantinovic, Z. (1980), pp. 15-26.
“Literature and Hermeneutics” a Hernadi, P. (ed.), What is Criticism?,
Bloomington, Indiana University Press, 1981, pp. 134-147. Traduccid a I’anglés
de Timothy Bahti d’un assaig més extens “Uberlegungen zur Abgrenzung und
Aufgabenstellung einer literarischen Hermeneutik” a Jauss, Furhmann, M. i
Pannenberg, W. (1981: Poetik und Hermenutik 9).

“Die Mythe von Siindefall (Gen. 3) — Interpretation im Lichte der literarischen
Hemeneutik”, a Jauss, Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und
Hermenutik 9), pp. 25-35. Afegit a la segona edicio d’Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeutik (1982a).

“Zur Abgrenzung und Bestimmung einer literarischer Hemeneutik”, a Jauss,
Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und Hermenutik 9). Afegit a la
segona edicio d’Asthetische Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a).

“Der Fragende Adam — Zur Funktion von Frage und Antwort in literarischer
Tradition”, a Jauss, Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und
Hermenutik 9). Afegit a la segona edicid d’Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeutik (1982a).

“Hiobs Fragen und ihre ferne Antwort (Goethe, Nietzsche, Heidegger)”,
Chemnitz, Poetica, 13, pp. 1-15. Afegit a la segona edici6 d’Asthetische
Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a).

1982%a, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeutik, Munic, Wilhelm Fink Verlag.

1982b,

1983a,

1983b,

Edicio revisada i ampliada en més del cinquanta per cent del contingut de Jauss
(1977a).

Toward an Aethetic of Reception, Minneapolis, University of Minnesota Press.
Edici6 de treballs de Juass traduits per Timothy Bahti, i publicats a 1982a. Hi ha
una segona edicié de 1983 amb introduccio de Paul de Man (1986).

The Dialogical and the Dialectical “Neveu de Rameau”: How Diderot adopted
Socrates and Hegel adopted Diderot, Protocol of the Collquium of the Center for
Hemeneutical Studies in Hellenistic and Modern Culture, Berkeley, California,
Center for Hermeneutical Studies. També a Stierle, k., i Warning, R. (1984:
Poetik und Hermeneutik 11).

“Zur historischen Genese der Scheidung von Fiktion und Realitdt”, a Henrich, D.
E Iser, W., (1983: Poetik und Hermeneutik 10).

1984a, “Versohnung im Streit der Philosophen”, a Stierle, K. [ Warning, R. (1984: Poetik

und Hermeneutik 11).

167



1984b, “Anmerkungen zum idealem Gespriach”, a Stierle, K. I Warning, R. (1984: Poetik
und Hermeneutik 11).

1985, “The Identity of the Poetic Text in the Changing Horizon of Understanding”, a
Valdés, M. 1 Miller. O., Identity of the Literary Text, 1985, Toronto, University of
Toronto Press.

1987, “Der literarische Prozess des Modernismus von Rousseau bis Adorno” a Herzog,
R. I Koselleck, R., (1987: Poetik und Hermeneutik 12), pp. 243-268. Inclos a
Jauss (1989c).

1987b, Die Theorie der Rezeption — Riickschau auf ihre umnerkannte Vorgeschichte,
Constanga, Konstanz Universititsverlag. Traduccid anglesa “The Theory of
Reception: A Retrospective of its unrecognized Prehistory”, a Collier, p. I Geyer-
Ryan, H., Literary Theory Today, 1990, Ithaca and New York, Cornell University
Press. Traduccio catalana de Victoria Cirlot a Jauss (1991).

1988, Pour une hermeneutique littéraire, Paris, Gallimard. Son fragments traduits al
francés de Jauss (1977a).

1989a, “Réception et production: le mythe des freéres ennemis” a Hay. L., Le naissance du
text, Paris, Jose Corti, 1989, pp. 163-173.

1989b, Question and Answer: Forms of Dialogical Understanding, Minneapolis,
University of Minnesota Press. Edicid, traduccio i proleg de Michael Hays.
Assaigs seleccionats de Jauss (1982a).

1989¢, Studien zum Epochenwandel der dsthtischen Moderne, Frankfurt am Main,
Suhrkamp Verlag. Recull d’articles i conferéncies . Traduccié espanyola Las
transformaciones de lo moderno, 1995, Madrid, Visor.

1989d, “Historia Calamitatum et Fortunarum Mearum or: A Paradigm Shift in Literary
Study”, dins Cohen, R. (ed.), Future Literary Theory, Londres, Routledge, pp.
112-128.

1991, Teoria de la recepcio literaria, Barcelona, Barcanova. Edici6 i introduccio a cura
de Victoria Cirlot.

1994a, “El arte como antinaturaleza” a Villanueva, D. (1994). Posteriorment, es torna a
traduir aquest article a I’edici6 espanyola de Jauss 1989c.

1994b, Wege des Verstehens, Munic, Wilhelm Fink Verlag. Recull d’assigs publicats
entre el 19851 el 1993, amb només un text ineédit: “Ad dogmaticos”.

1999, Probleme des Verstehens: ausgewdhlte Aufsdtze, Stuttgart, Reclam. Recull
d’articles.

Jauss, H. R. i Schaller, D. (eds.)

168



1960, Medium Aevum Vivum (Festschrift fiir Walther Bulst), Heidelberg, Carl Winter-
Universitétsverlag.

Jauss, H. R. i Nesselhauf, H. (eds.)

1977, Gebresmte Reform. FEin Kapitel deutscher Hochschulgeschicte, Universitit
Konstanz 1966 bis 1976, Constanca, Universititsverlag Konstanz.

Jauss, H. R., Naumann, M. i Konstantinovic

1980, Literary Comunication and Reception, Proceedings of the International
Comparative Literature Assotiation, Innsbruck, Verlag des Instituts fiir
Sprachwissenschaft der Universitéts Innsbriick.

Jauss, H. R., Furhmann, M. i Pannenberg, W. (eds.)

1981, Text und Applikation. Theologie, Jurisprudenz und Literaturwissenschaft in
Hermeneutischen Gesprdch, Miunic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und
Hermenutik 9)

Jauss, H. R., 1 Pfeiffer (eds.)

1987, Art social und Art industriel — Funktionen der Kunst im Zeitalter des
Industrialismus, Munic, Wilhelm Fink Verlag.

169



Bibliografia general:

BENJAMIN, Walter,

1936, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,. Traduccio
catalana L’ obra a [’época de la seva reproductibilitat tecnica a Edicions 62,
1993, Barcelona.

BORGES, Jorge Luis,

1944, Ficciones, edicio corregida del 1974, cito segons 1995, Alianza Editorial, Madrid.

DUFRENNE, Mikel

1993, Art, llenguatge i formalismes, Valéncia, Universitat de Valéncia. Soén els dos
primers capitols de la segona part de 1’obra Esthétique et Philosophie I, Editions
Klincksieck, Paris, 1976 (pp. 73-1218).

FURHMANN, Manfred (ed.)

1971, Terror und Spiel: Probleme der Mythenrezeption, Munic, Wilhelm Fink Verlag
(Poetik und Hermeneutik 4).

GADAMER, Hans Georg

1960, Warheit und Methode, Tubinga, Mohr. Utilitzem la traduccié espanyola d’Ana
Agud Aparicio i Rafael de Aparicio Verdad y método, Salamanca, Ediciones
Sigueme, 2001 (1977").

1998, Arte y verdad de la palabra, Barcelona, Paid6s-UAB. Assaigs extrets del 8¢ volum
de les obres completes: “Kunst als Aussage” en Gesammelte Werke, Tiibingen,
1993.

GNUTZMANN, Rita

1994, Teoria de la literatura alemana, Madrid, Sintesis.

GRADEN, Michael i KREISWIRTH, Martin (eds.),

1994, The John Hopkins Guide to Literary Theory amd Criticism, Baltimore University
Press, Baltimore, Maryland.

GUMBRECHT, Hans Ulrich

1971a, “Presentacion. La situacion de la ‘Literaturwissenschaft’ alemana: analisis y
perspectivas” a Gumbrecht (1971b).

1971b, (ed.) La actual ciencia literaria alemana, Salamanca, Anaya.

1975, “Konsequenzen der Rezeptionsdsthetik oder Literaturwissenschaft als
Kommunikationssoziologie”, Chemnitz, Poetica, 7, pp. 388-413. Utilitzem la
versioé espanyola “Consecuencias de la estética de la recepcion o la ciencia
literaria como sociologia de la comunicacion”, a Mayoral (1987), pp. 145-175,
traduccio de J. C. Garrido.

170



GUZMAN, Josep-Roderic

1995, Les teories de la recepcio literaria, Castelld de la Plana, Publicacions de la
Universitat de Jaume 1.

HENRICH, D. E Iser, W.,

1983, Funktionen des Fiktiven, Munic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und Hermeneutik
10)

HERNANDEZ-PACHECO, Javier

1996, Corrientes actuales de filosofia, Tecnos, Madrid.

HERzOG, R. I Koselleck, R.,

1987, Epochenschwelle und Epochenbewusstsein, Munic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik
und Hermeneutik 12).

HOHENDAHL, Peter Uwe

1974, “Zur Lage der Rezeptionsforschung”, Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und
Linguistik (Lili), 4, 15, pp. 7-11. Hem llegit J. C. Garrido “Sobre el estado de la
investigacion de la recepcionen Alemania”, a Mayoral (1987), pp. 31-38.

HoLuB, R.C.

1984, Reception Theory. A Critical Introduction, London and New York, Methuen.

IGLESIAS SANTOS, Montserrat,

1994, “La estética de la Recepcion y el horizonte de expectativas”, a D. Villanueva.

ISER, Wolfgang

1972, “The Reading Process: A Phenomenological Approach”, New Literary History, 3,
pp. 279-294. Dues traduccions espanyoles utilitzem la de Warning (1989), “El
proceso de lectura: un enfoque fenomenologico”, pp. 149-164; i hi ha una a
Mayoral (1987), pp. 215-243.

KANT, Immanuel,

1781, Kritik der reinen Vernunft. De la traducci6 espanyola de Pedro Ribas, Critica de la
razén pura, Alfaguara, Madrid, 1998 (1978").

1790, Kritik der Urteilskraft, Berlin. Traduccio espanyola de Manuel G. Morente, Critica
del Juicio, Porraa, Méxic, 1985 pp. 189-400 (1914").

KOSELLECK, Reinhart, i STEMPEL, Wolf-Dieter (eds.)

1973, Geschichte-Ereignis und Erzdhlung, Munic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und
Hermeneutik 5).

MANN, Paul de

1986, “Reading and History”, article recollit de la introduccié a Jauss (1982b) per a
I’antologia The Resistance to Theory, Minnesota, Minnesota University Press,

1986. Versio castellana La resistencia a la teoria, Madrid, Visor, 1990.

171



MARQUARD, O. I Stierle, K.,

1979, Identitdit, Munic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und Hermeneutik 8).

MARTINEZ MARZOA, Felipe

Desconocida raiz comun, Barcelona, Visor, 1987.

MAYORAL, J. A.

1987, Estética de la recepcion, Madrid, Arco.

MESSEGUER, Lluis B.,

La critica referencial, Castelld de la Plana, Universitat de Castello Jaume I, 1991.

PREISENDANZ, W. I Warning, R.

1976, Das Komische, Munic, Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 7).

MURRAY, Chris (ed.)

1999, Encyclopedia of Literary Critics and Criticism, vol. 1, Chicago, Fitzroy Dearborn
Publishers.

ROTHE, Arnold

1978, “Le role du lecteur dans la critique allemande contemporaine”, Literture, 32, pp.
96-104. Utilitzem la versid espanyola “El lector en la critica alemana
contemporanea”, a Mayoral, 1987, pp. 13-27.

SCHELER, Max

1928, Die Stellun des Menschen im Kosmos, en la traduccio espanyola El lugar del
hombre en el cosmos, Barcelona, Alba, 2000.

ScHUTZ, Alfred, i Luckmann, Thomas

1975, Strukturen der Lebenswelt, Neuwied i Darmstadt, Soziologische Texte. Utilitzem
traduccid castellana Las estructuras del mundo de la vida, Buenos Aires,
Amorrortu Editores, 2001.

STIERLE, K.,

1975, “Was heisst Rezeption bei fiktionalen Texte?” a Poetica, 7, Chemnitz, pp. 345-387.
Utilitzem la traducci6é espanyola d’Adelino Alvarez “Qué significa la recepcion
en los textos de ficcion?”, a Mayoral (1987), pp. 87-143. Traduccio francesa:
“Réception et fiction”, Poetique, 39, 1979, pp. 299-320.

STIERLE, K., i Warning, R.

1984, Das Gesprdch, Munic, Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 11).

VARGAS MARTINTO, Rosemary

Fotografia y estética de la recepcion, tesis per la Universidad Complutense de Madrid.

VALERY, Paul

172



1923, Eupalinos ou [’architecte, Paris, Editions Gallimard. Hem llegit la traducci6 al
catala Fupalinos o [’arquitecte de Jordi Llovet, Barcelona, Quaderns Crema,
1997, (19822).

VILLANUEVA, Dario (ed.)

1994, Avances en teoria de la literatura, Santiago de Compostela, Editorial de la
Universidad de Santiago de Compostela.

WARNING, Rainer (ed.)

1975, Rezeptionsdsthetik. Theorie und Praxis, Munic, Wilhelm Fink Verlag. Utilitzem la
versio espanyola Estética de la recepcion, traduccio de Ricardo Sédnchez, Madrid,
Visor, 1989.

WEINRICH, H.

1967, “Fiir eine Literaturgeschichte des Lesers”, Merkur, 21, pp. 1026-1038. Hem llegit
la versio espanyola “Para una historia literaria del lector”, a Gumbrecht (1971b).

1975 (ed.), Positionen der Negativitit, Munic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und
Hermeneutik 6).

173



