
This is the published version of the bachelor thesis:

Capdevila i Castells, Pol; Vilar, Gerard. La teoria de la recepció i de l’experiència
estètica en Hans-Robert Jauss. 2007. 173 p.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/44523

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/44523


Director:  Dr. Gerard Vilar 



  



 3 

                                                                                                                                                                                                                                                          

 

Índex 
 

 

Introducció 5 

  

1. L’estètica de la recepció en la postmodernitat 

 

1.1. L’Estètica de la recepció de Jauss i la seva circumstància 16 

1.2. La recepció de la teoria de Jauss i les primeres modificacions 22 

1.3. La necessitat d’una teoria de l’experiència estètica 25 

1.4. Iser. L’experiència estètica del lector 27 

1.5 L’expansió i el desenvolupament de l’estètica de la recepció 31 

1.6 El caràcter multidisciplinari de l’estètica de la recepció: 
un nou paradigma? 36 

1.7. Un nou paradigma cientificohumanístic o una nova època? 39 

1.8. La prehistòria de l’estètica de la recepció 43 

1.9 La postmodernitat literària 48 

 

2. L’antecedent de la recepció: l’hermenèutica de Gadamer 

 

2.1. La comprensió: eix central de les ciències humanes 55 

2.2. La consciència dels efectes de la història, 
la interpretació i l’aplicació 63 

2.3. La impossibilitat d’una metodologia: el concepte del clàssic 69 

2.4. El concepte de veritat i la dificultat d’una crítica històrica 71 

2.5. De l’hermenèutica a la teoria de la recepció 
o la crítica del concepte de clàssic 75 

2.6. De l’estètica de la recepció a l’experiència estètica 78 



 4 

3. Definició i història de l’experiència estètica 

 

3.1. Preliminars 82 

3.2. Delimitació històrica de l’àmbit de l’experiència estètica 88 

3.3. El gaudi com a fonament 91 

3.4. Definició bàsica de l’experiència estètica 95 

3.5. Els tres aspectes bàsics de l’experiència estètica: 
la poiesi, l’aisthesi i la katharsi 

3.5.1. La poiesi: l'aspecte productiu 101 

3.5.2. L’aisthesi: l’aspecte receptiu 107 

3.5.3. La katharsi: la funció comunicativa 115 

3.6. Cap a una relectura de la Crítica del Judici  123 

 
 
Annex: La Kritik der Urteilskraft: 
una recerca filosòfica de l’experiència estètica 
 

1. Per què Kant? 126 

2. El problema del coneixement 129 

3. L’arrel del coneixement 132 

4. El Judici de la finalitat i el Judici estètic 136 

5. El judici de gust, principi de tot altre judici 144 

6. El sentiment del sublim 148 

7. Idees per continuar la relectura de la Kritik der Urteilskraft 151 

 

Conclusió 153 

 

Hans Robert Jauss: biografia acadèmica 161 

 

Bibliografia de Hans Robert Jauss 162 

 

Bibliografia general 170 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

Introducció: 
 

Partim d’un tòpic i d’un convenciment. 

El tòpic: el problema d’una experiència a partir d’una obra d’art. 

El convenciment: tota reflexió actual en l’àmbit de l’estètica gira entorn 

d’aquest tòpic, de caràcter pragmàtic. (El fet que algunes qüestions sobre estètica 

dibuixin òrbites llunyanes a aquest lloc comú i àdhuc es trobin afectades en la 

seva major part per camps gravitatoris d’altres problemes filosòfics fonamentals 

no ens persuadeix del contrari). 

 

 La investigació que endeguem amb aquest treball de recerca s’integra en 

l’àrea de l’estètica, parteix d’aquest lloc comú i ha decidit plantejar i intentar 

il·luminar algunes de les problemàtiques més importants que suggereix. Ho farem 

mitjançant l’obra de Hans Robert Jauss i dels seus antecedents filosòfics. Hans 

Robert Jauss (Göppingen, 1921-Constança, 1997) és conegut com un dels 

OBRA D’ART 
 

GAUDI NOSALTRES 

VERITAT 



 6 

fundadors de l’Estètica de la recepció i de l’Escola de Constança. S’emmarca 

dintre d’aquesta escola un grup d’investigadors que, encapçalats per Jauss i 

Wolfgang Iser, en la Universitat de Constança, desenvolupava les seves 

investigacions a l’entorn de la teoria de l’art i, més especialment, de la literatura. 

Desplegar en l’obra d’aquest autor alemany i en el seu context teòric més 

proper les preguntes més importants que ens planteja el “tòpic estètic” del qual 

partim és el propòsit d’aquesta introducció. Intentem, abans, definir l’horitzó de 

sentit al qual es refereix la nostra preocupació inicial. Fem-ho de la manera més 

àmplia possible, car seria un mal començament el fet de deixar fora de la 

investigació, per causes ideològiques o prejudicials, qualsevol mena de reflexió 

estètica que pugui relacionar-se amb l’art. Tornem, doncs, al tòpic. 

Entenem per “problema” una qüestió sobre una situació concreta que 

roman en la incertesa subjectiva i en la manca de consens intersubjectiu. Ambdós 

àmbits d’aquesta definició, difícilment delimitables, interessen en la nostra 

investigació, tot i que dedicarem més atenció a l’intersubjectiu, al NOSALTRES. 

Així doncs, amb “problema” expressem el dubte sobre si l’experiència a partir 

d’una obra d’art és, per explicar-la, actualment significativa tant per a mi com per 

a nosaltres. 

I, què volem dir per “experiència a partir d’una obra d’art”? Intentem-la 

definir de tal manera que quedi fora de la nostra investigació el nombre més reduït 

possible de fenòmens estètics i artístics: l’estat psicofísic que es produeix en 

nosaltres davant un estímul concret (en aquest cas, l’obra d’art); això vol dir que 

hi incloem la vivència d’un GAUDI –o d’un desplaer–, l’explicitació d’una 

VERITAT –o falsedat– i l’actitud o conducta que un subjecte i, millor, NOSALTRES 

desenvolupem a partir del contacte amb l’obra d’art. 

I, finalment, què entenem per OBRA D’ART? Estem lluny de voler imposar 

una definició a un fenomen per si indefinible; així doncs, obrim altre cop la 

resposta a l’àmbit més ampli del que siguem capaços: obra d’art és el discurs 

establert entre dos interlocutors, un dels quals, com a mínim, és humà; per 

diferenciar, provisionalment, l’obra d’art d’altres discursos, podríem avançar que 

és capaç d’ocasionar... una experiència? No: la problematització de l’experiència 

humana. Si entenem l’obra d’art com aquell discurs que qüestiona, problematitza, 

l’experiència humana, no és estrany que l’afirmació amb la qual comencem sigui 



 7 

un dels tòpics més ferms de l’estètica; i tampoc no és estrany que l’obra d’art 

sigui indefinible. Amb tot, res de tot això no ha de quedar sense argumentar. 

Intentarem que el que ara acabem de definir prengui forma i pugui entendre’s més 

clarament al llarg de tot aquest treball. Per això l’escrivim. 

Plantegem de nou, doncs, el “tòpic estètic” en forma de les preguntes més 

bàsiques, i després les anirem ramificant segons els problemes que Jauss i 

companyia es plantegen. Què és una obra d’art, si tenim en compte l’experiència 

que origina tant en els seus creadors com en els seus receptors? Quins tipus 

d’experiència pot provocar? Són aquestes experiències intersubjectives? La 

resposta a aquestes preguntes haurà d’incloure una altra qüestió de caràcter 

epistemològic: és possible respondre, encara que sigui provisionalment, a aquestes 

preguntes amb un discurs més o menys racional? Que és com dir, podem fer 

filosofia de l’art? Serà aquest discurs definitiu? 

Jauss va fer la seva aparició en el debat internacional d’estètica i teoria de 

la literatura a partir de 1967 amb una provocativa conferència, que va ser 

publicada l’any següent. Jauss s’hi proposava trobar una sortida a la història dintre 

de la teoria literària, raó per la qual el que, al cap i a la fi, estava aportant era una 

nova teoria literària: l’estètica de la recepció. La importància del principi de la 

recepció és, com veurem al capítol 1, la negació de la concepció tradicional de 

l’obra com a dipòsit d’un significat únic per a tothom. Altres investigadors de la 

Universitat de Constança treballaven en aquell moment en el concepte de recepció 

i van ajudar que l’estètica de la recepció creés un corpus d’obres poderós i que 

s’estengués ràpidament arreu d’Europa. Treballarem en el capítol 1 el context de 

l’estètica de la recepció: això no significa, per a un treball de recerca filosòfic, 

descriure només històricament la colonització internacional d’aquesta teoria, sinó 

sobretot desenvolupar les respostes a les preguntes que es plantejaven les seves 

figures cabdals. Formulem aquestes preguntes en relació amb les que suara 

nosaltres hem proposat. 

Què és una obra d’art quan l’objecte en què es materialitza no conté en ell 

mateix un significat unívoc per a tothom? Veurem com els membres de l’Escola 

de Constança estan d’acord a desprendre el nom d’obra d’art de la cosa en concret 

(text, pintura, escultura, representació musical i teatral, edifici, etc.) i a aplicar 

aquest nom al diàleg entre el receptor i la cosa. D’aquesta concepció de l’art, en 



 8 

direm desobjectualització i dessubstancialització del significat de l’obra d’art, la 

qual, per això, passa a dir-se més pròpiament objecte estètic. L’objecte estètic ja 

no conté la substància del significat perquè aquesta recau també i sobretot en el 

receptor (lector, espectador, oient, etc.). Però no ens capfiquem amb les 

definicions. 

Així doncs, l’Estètica de la recepció estudia tant l’estructura concreta de 

l’objecte estètic com aquells factors dels receptors que condicionen una 

interpretació de l’obra d’art i no una altra. Per a Jauss, que treballa especialment 

des d’una perspectiva historicista de la literatura, la pregunta pot ser formulada de 

la següent manera: quins són els factors que condicionen que una obra d’art generi 

unes interpretacions en el passat diferents al significat que estableix la nostra 

època? Una de les motivacions d’aquesta pregunta és la d’explicar per què la 

literatura de masses és capaç de motivar més experiències en els lectors que la 

literatura clàssica quan, suposadament, és de menor qualitat. Veurem en el primer 

capítol –i no quedarà epistemològicament resolt fins al segon– que Jauss afirma 

que la tradició ha carregat sobre la literatura clàssica una sèrie de significats que ja 

no afecten la vida del lector i, per això, el que cal és desenvolupar un mètode que 

desprengui de l’obra aquelles interpretacions anacròniques per tal de trobar-ne 

d’altres que li puguin interessar. 

Repassarem com altres membres de l’Escola de Constança treballen en la 

mateixa direcció, però amb plantejaments lleugerament diferents. Iser estudia la 

recepció des de la perspectiva individual i subjectiva del receptor: quins són els 

factors i les experiències personals que donen sentit a una obra? Hans Ulrich 

Gumbrecht treballa la relació entre els codis de l’obra i els dels receptors que, en 

la fusió de tots dos, generen el discurs literari. De Karlheinz Stierle ens interessarà 

l’estudi semiològic entre ficció i realitat, és a dir, les relacions que mantenen l’una 

i l’altra perquè sigui possible que el codi d’un text de ficció –que no fa referència 

a la realitat– comuniqui als receptors coneixements i valors sobre la realitat. 

Aquests aspectes ens interessaran també per reconèixer millor les fonts de 

l’evolució del pensament de Jauss. 

Les relacions entre realitat i ficció, que en l’Escola de Constança, 

especialment Jauss, anomenen “aspecte comunicatiu de l’obra”, són de gran 

transcendència. Si ho relacionem amb la nostra pregunta “Quin tipus 



 9 

d’experiències pot provocar una obra d’art?”, entendrem la raó. Per a Jauss, l’art 

no és solament capaç de reflectir la realitat, és sobretot capaç d’obrir al receptor 

nous sentits, àmbits que fins llavors no coneixia. I si comprenem que els sentits 

descoberts són de tal manera que afecten la vida dels receptors, es pot deduir que 

l’art afecta la vida social i, per tant, influeix sobre el desenvolupament històric. 

Això ho veurem en el capítol 1, però el que més ens interessa d’això és el següent: 

l’art prefigura noves maneres d’entendre el món i, en conseqüència, és un dels 

primers, si no el primer, símptoma de noves èpoques. Per això, una teoria de l’art 

exigent amb si mateixa hauria de ser capaç de detectar aquests símptomes i de 

formar part també de l’avantguarda dels temps. Tot seguit es veurà on volem anar 

a parar. 

En els primers anys del sorgiment de l’Estètica de la recepció, al llarg dels 

setanta, Jauss i altres teòrics van plantejar la possibilitat que aquesta teoria 

proposés un canvi de perspectiva tan rotund en les ciències humanes, que acabés 

significant un canvi de paradigma científic (en el sentit de Kuhn). Tanmateix, al 

llarg dels vuitanta, quan va sorgir un debat entorn de fenòmens socials, científics, 

filosòfics, etc., de caràcter diferent dels propis de l’època moderna, va prendre 

força una nova idea: s’estava produint un canvi d’època. L’Estètica de la recepció, 

que havia volgut estar a l’altura de les noves propostes artístiques i que s’havia 

desmarcat radicalment de teories fins llavors vigents, va ser una de les defensores 

d’aquest canvi. Jauss, com a pensador i historiador, també. En forma de pregunta, 

doncs, l’Estètica de la recepció es planteja: és el concepte de la recepció una de 

les claus per entendre, almenys en tot el que fa referència a l’estètica, una nova 

època? I, en conseqüència, és l’estètica de la recepció un nou discurs racional 

propi d’una experiència estètica inèdita i que ha generat noves perspectives 

metodològiques? 

Aquesta pregunta està inclosa en una altra de caràcter més general: és la 

postmodernitat una nova època? O, millor dit, és la postmodernitat una època 

objectiva? Aquesta no és una qüestió sobre la qual estiguem en condicions de 

respondre. Tanmateix, per la circumstància que envolta l’Estètica de la recepció i 

pels debats teòrics que totes dues susciten, hem cregut molt adient relacionar el 

desenvolupament d’aquesta teoria amb la postmodernitat. 



 10 

Un treball de recerca com aquest no s’ha pogut permetre descriure 

detalladament les característiques que s’atorguen habitualment a aquesta 

presumpta postmodernitat. Queda pendent per a un treball de major envergadura, 

com la tesi doctoral. Avancem, però, de manera esquemàtica, alguns dels canvis 

que Jauss, com a filòsof i historiador de la literatura, creu reconèixer en aquesta 

nova època tot just esbossada (ho traiem del Pròleg a Jauss, 1989c, Studien zum 

Epochenwandel der ästhetischen Moderne). En ell, com és natural, destaquen els 

criteris estètics (ja hem dit que aquests poden avançar-se a molts d’altres): 

 

“el canvi des de l’experiment esotèric d’un món ascètic a l’afirmació 

exotèrica de l’experiència sensible i el gaudi comprensiu, l’excés satíric i la 

comicitat subversiva; el canvi des de la proclamada mort del subjecte modern 

a l’experiència de l’ampliació de la consciència; l’abandonament d’una obra 

d’art autònoma i d’una poètica autoreferencial a favor d’una obertura de les 

arts en un món altament industrialitzat i els seus nous mitjans; la lliure 

disposició de les cultures passades (“intertextualitat”); l’extensió de l’interès 

estètic a la recepció i l’efecte; i, no en darrer terme, una barreja 

despreocupada de l’alta cultura i la cultura de masses que aprofita la ficció, 

l’imaginari i el fantàstic com a mitjà de comunicació, davant el flux 

informatiu del món tecnificat” (p. 17). 

 

Unes quantes pàgines abans d’aquest fragment, per cert, havia nomenat la 

situació sobre la globalització econòmica i política, així com el relativisme. 

Serveixi això com a primera aproximació a la postmodernitat. Especialment al 

llarg del primer capítol, però també una mica en el segon, anirem posant en relleu 

aquestes i altres característiques que, sorgides dels plantejaments de l’Estètica de 

la recepció, han estat adoptades en àmbits més amplis pels defensors d’aquesta 

presumpta època que l’art ha prefigurat. 

El problema sobre l’art com a preformador de noves experiències que es 

consoliden a la llarga com a noves èpoques planteja a Jauss, com a historiador, un 

problema metodològic. Quin és el discurs que pot donar raó històrica a aquesta 

manera d’entendre l’art? En la manera de treballar de Jauss, veurem que la 

història ja no es pot entendre com un relat estructurat cronològicament des del 

passat cap al present, atès que falsejaria el nostre procés de comprensió històric. 



 11 

Jauss, com molts altres historiadors contemporanis deixebles de Benjamin i de 

l’hermenèutica, adopta un mètode historiogràfic diferent. Un mètode que només 

podrà fer explícit el significat d’aquells esdeveniments del passat que afecten el 

present quan aquest els ha desenvolupat de manera clara i palesa. Això significa 

que els diversos recorreguts històrics que exposarem en aquest treball, en lloc de 

poder-se expressar millor en un conjunt unificat, com voldria fer una història 

general de l’estètica i l’art, només s’entendran mitjançant els contrastos que els 

recorreguts històrics precedents ens hauran ajudat a comprendre. La història, 

doncs, s’estructura ara mitjançant un relat que va amunt i avall en el temps, 

comprenent uns esdeveniments sota la llum d’altres de posteriors i de precedents. 

No forma part d’aquest treball entrar en qüestions de filosofia de la història, però 

hem posat en relleu aquesta qüestió perquè desitjaríem prevenir que si les 

exposicions històriques no mantenen el transcurs natural del temps és perquè 

intentem respectar la història tal com l’entenem, que és com Jauss ens ha ensenyat 

a entendre-la. 

Una nova qüestió, cabdal per al nostre treball, se’ns tira al damunt. No 

estem pressuposant que podem comprendre el passat? Com podem comprendre 

quelcom que aparentment ja no és? I, de fet, quan parlàvem de la comprensió 

actualitzada que Jauss intenta establir sobre la literatura clàssica, per què no ens 

hem preguntat si és possible una comprensió d’allò que pertany a altres èpoques 

pretèrites? Certament, la resposta a aquesta pregunta és transcendental per a la 

supervivència de totes les ciències humanes i, encara més, és la condició de 

possibilitat de l’Estètica de la recepció. Per això, dediquem a aquesta qüestió tot el 

capítol 2, enfocat des del rehabilitament de la comprensió històrica que va portar a 

terme Hans-Georg Gadamer. L’elecció d’aquest autor, que s’ocupa del tema en la 

seva obra més important, Wahrheit und Methode, no respon exclusivament a la 

seva admirable capacitat especulativa, sinó que també respon al fet que va ser 

mestre de Jauss i reconegut per aquest com absolutament indispensable per al 

naixement de la seva teoria. Així doncs, el fonament pròpiament filosòfic de 

l’Estètica de la recepció, i les desavinences essencials aquesta i l’hermenèutica, 

tot això ho analitzarem en el capítol 2 sense l’ajut de la bibliografia secundària, 

atès que no sembla haver estat fins ara analitzat per altres autors. 



 12 

La pregunta sobre la comprensió dels textos clàssics remet Gadamer a 

plantejaments fonamentals: quina és la comprensió pròpia de les ciències 

humanes? Com el nom d’aquestes “ciències” indica, Gadamer es remet a un 

plantejament més fonamental encara: quina és la comprensió pròpia de l’home? 

La resposta a aquesta pregunta, duta a terme des de Heidegger i Gadamer, ha 

d’aportar el fonament filosòfic bàsic a l’Estètica de la recepció i al seu interès per 

explicar que l’art, tant del passat com del present, pot transmetre una veritat fins 

llavors desconeguda al seu receptor. La disquisició servirà per explicar com 

l’Estètica de la recepció es va atrevir a resoldre un problema inicialment 

paradoxal: si la veritat que un text antic transmet als lectors actuals forma part 

d’una tradició a la qual els lectors també pertanyen, com ha de ser possible trobar-

hi significats nous i diferents que no siguin un mer caprici del receptor, sinó que 

hi estiguin inclosos potencialment o implícita en la seva estructura? La 

recuperació de la tradició, davant el trencament propi de la modernitat, i del 

concepte de clàssic, són els fils conductors d’aquest segon capítol; la valoració 

contrària d’aquests dos elements que en fa l’hermenèutica gadameriana i 

l’Estètica de la recepció són, alhora, els punts de discussió entre elles. 

Quan haguem superat aquesta paradoxa, haurem de plantejar-nos, 

finalment, un nou tipus de preguntes. Jauss, en el que podríem qualificar d’un 

segon impuls en la seva carrera teòrica, va haver d’afrontar-les. En els capítols 1 i 

2, plantegem les relacions entre VERITAT, OBRA D’ART i NOSALTRES, és a dir, 

plantegem com és possible la comprensió d’un sentit de l’obra vàlid en nosaltres 

o, expressat lacònicament, la funció social de l’art. I, tanmateix, ens adonem que 

aquest plantejament no diferencia específicament l’objecte estètic d’un altre 

objecte comunicatiu. Per dir-ho planerament, no diferencia entre un tractat 

sociològic i una novel·la. La qüestió és interessant, perquè un tractat sociològic 

prou crític ens pot donar a conèixer les normes de conducta habituals en un 

col·lectiu i la ideologia que les sustenta. D’aquesta manera, pot intentar modificar 

la nostra ideologia i, consegüentment, el nostre comportament. Però, què és el que 

fa que una novel·la, que inicialment conté personatges irreals, també sigui capaç 

d’exercir aquesta funció entre moltes altres? Quina és, en aquest context, la 

diferència específica de l’art? Veurem en el capítol 3 que Jauss desenvolupa 

aquesta qüestió a partir de l’anàlisi de l’experiència estètica i troba que, si no fos 



 13 

pel GAUDI que li és inherent –en les seves diverses cares–, no tindríem cap motiu 

per endinsar-nos, artistes i receptors, en un món de ficció. 

El fet que moltes expressions artístiques al segle XX no solament s’hagin 

desinteressat pel gaudi estètic, sinó que fins i tot l’hagin intentat negar, procurarà 

d’explicar-se també com una forma complexa i crítica, però no com un contra-

exemple, de la teoria del gaudi estètic. En aquest punt, veurem com la teoria de 

Jauss també és interessant perquè intenta establir un pont entre art autònom i art 

preautònom. 

Però, com s’ha de comparar un art que està dominat per una sèrie 

d’influències externes, com pot ser la religiosa, amb un art autònom, que cerca el 

seu fonament en la lliure creació i recepció? Com és possible reunir en una 

mateixa teoria manifestacions artístiques tan diverses i que exerceixen funcions 

tan diferents? Precisament, veurem en el capítol 3 com Jauss aconsegueix relatar 

diversos recorreguts històrics que, prenent com a fil conductor el gaudi estètic, 

expliquen la unitat primària de l’experiència estètica i el seu desplegament en un 

gran nombre de funcions diferents, col·locant així el pont entre un art preautònom 

i un d’autònom. El gaudi estètic serà el punt de trobada de funcions com ara el 

reconeixement d’un sentit i el d’una veritat –dels quals ja hem parlat–, però també 

com l’efecte catàrtic propi de la tragèdia, l’agitació de les passions –enaltit per 

l’art romàntic–, la identificació amb personatges i el distanciament de rols, la 

curiositat per la simple forma –bella– de l’objecte, la recuperació d’un record 

reprimit i la idealització del passat. Si ampliem el concepte de funció a tots 

aquests i altres àmbits de l’experiència estètica, no tindrem el problema de les 

teories funcionalistes que, en limitar el seu concepte de funció a una de concreta, 

no poden donar raó més que d’algunes poques expressions artístiques. 

Però, quin discurs pot ser capaç d’unificar totes aquestes funcions en una, 

la del gaudi estètic? Jauss primer haurà de formular una teoria fenomenològica 

que, fonamentant la construcció de l’objecte estètic, aconsegueixi explicar el plaer 

que rebem a través d’aquest acte. Com es construeix l’objecte estètic i quines 

conseqüències té això? En el punt 3.4, veurem com Jauss s’endinsarà en la ment 

humana i analitzarà l’ús que fa la imaginació productiva de les dades sensibles per 

a la producció d’una ficció i com aquest acte produeix una satisfacció. Llavors, 

desenvoluparà aquesta qüestió en els tres àmbits principals de la praxi estètica: el 



 14 

productiu (subjecte creador), el receptiu (subjecte contemplador) i el comunicatiu 

(intersubjectiu). Finalment, les històries de cadascun d’aquests tres aspectes de 

l’experiència estètica provaran el seu sentit i donaran raó del seu estat actual. 

Tots aquests temes, els desenvoluparem principalment a través de l’obra 

Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. La pràctica inexistència de 

referències bibliogràfiques que l’estudiïn, sembla indicar que aquesta és una obra 

poc llegida en el nostre entorn acadèmic. No hem trobat cap altre text que analitzi 

explícitament alguns fragments d’aquesta obra, excepte tres tesis doctorals en tota 

la base de dades del Ministerio de Deportes, (Cultura y Educación), de les quals 

hem pogut consultar la que citem en la bibliografia (R. Vargas). Per això, i perquè 

no és una obra la complexitat de la qual requereixi altres suports bibliogràfics, 

l’abordem des d’una lectura personal i des d’altres treballs previs de Jauss. 

En conclusió, cal que considerem la teoria de l’experiència estètica plaent 

de Jauss com el complement necessari i la condició de possibilitat de l’Estètica de 

la recepció. Res de menys important per al nostre treball. Amb tot, la insatisfacció 

pel rigor d’aquesta teoria es farà palesa amb una anàlisi una mica rigorosa, que 

contempla més les llacunes que les possibles incoherències o errors; per això, més 

que esmenes, ens interessarà complementar la seva teoria amb una de més 

profunda. Intentarem, doncs, buscar una teoria de l’experiència estètica que aporti 

els fonaments necessaris per a la de Jauss i que alhora ens ajudi a entendre-la 

millor. En el darrer apartat del capítol 3 (3.7), ens preguntarem quines són algunes 

d’aquelles llacunes filosòfiques. En el primer punt del capítol següent –que 

presentem com a Annex 1– exposarem els motius de l’elecció de Kant. 

L’interessant de Kant és que en la Crítica del Judici recorre el camí des 

dels judicis de gust –el seu punt de partida–, passant per l’experiència que aquests 

expressen, fins a tot aquell àmbit transcendent que és necessari per a poder tenir 

tals experiències i emetre tals judicis. Així doncs, el poder analític de Kant ens 

permetrà cobrir un àmbit vastíssim. Algunes de les preguntes que sorgiran són: 

què tenen en comú el judici sobre la bellesa d’un paisatge i el judici que expressa 

l’enriquiment moral mitjançant l’assistència a una òpera? Quin és el paper de les 

facultats humanes de coneixement perquè entenguem que ambdós fenòmens estan 

dintre l’àmbit de l’estètica? Ja hem vist que en la teoria de Jauss la facultat de la 

imaginació és cabdal; també ho és en Kant, però aquest sistematitza en el detall la 



 15 

relació d’aquesta amb les altres facultats. Entendre la complexa estructura que 

totes elles conformen podrà posar en relació el judici estètic amb altres tipus de 

judicis, com el del coneixement científic i el moral. I no solament això, 

s’argumentarà que el judici estètic posa la condició i és el llindar cap a aquests 

altres tipus de coneixement, així com també cap a la possibilitat de la comunicació 

intersubjectiva. I, per tant, podrem entendre això, al principi del segle XXI, sense 

incloure-hi la possibilitat de la imaginació de convertir les dades de la sensibilitat 

en objectes lingüístics? 

Per tot això, fins que no arribem al capítol de Kant, no haurem aportat la 

base necessària tant a la teoria de l’experiència estètica com a l’estètica de la 

recepció de Jauss. El problema serà, però, que un treball de recerca difícilment, 

amb tot el contingut que ja hem avançat, podrà incloure un tractament 

mínimament rigorós de la tercera crítica kantiana. Intentem, això sí, portar-lo a 

terme en la relació amb la possibilitat d’emetre judicis en general i amb la 

d’emetre judicis estètics de gust, que és el fonament filosòfic últim que, ara per 

ara, ens interessa trobar. El recorregut de tornada des de les profunditats obscures 

del pensament fins a la praxi estètica, només podrà ser estudiat breument en algun 

aspecte –com a partir de l’anàlisi del sentiment del sublim– i esbossat per a una 

futura investigació. Per aquesta raó, l’incloem com un apèndix i no com un capítol 

més. 



 16 

1. L’estètica de la recepció en la postmodernitat 

 

1.1. L’Estètica de la recepció de Jauss i la seva circumstància 

 

 

Quan Hans Robert Jauss va llegir la seva lliçó inaugural el 13 d’abril de 1967 

a la seva universitat d’acollida era encara massa d’hora perquè, tant ell com els 

col·legues amb qui estava formant en aquells anys el grup d’investigadors de 

l’Escola de Constança, es fessin càrrec de l’inici d’una nova època que ajudaven a 

configurar amb les seves propostes teòriques i heurístiques. La conferència es va 

publicar com a “Was heisst und zu welchem Ende studiert man 

Literaturgeschichte?” [1970a, “La historia de la literatura como provocación”], i 

en ella reivindicava una nova perspectiva i una nova metodologia pels estudis 

sobre literatura. El conjunt d’iniciatives que van donar cos a la teoria de la 

recepció, com hem pogut comprendre només retrospectivament –ja a mitjan anys 

80– no solament responia a una nova necessitat social i acadèmica d’entendre la 

literatura i la seva història, sinó que també era un dels símptomes d’una nova 

manera d’entendre l’art i, si no és molt generalitzar, d’entendre el món: la 

postmodernitat. 

Establir una relació entre el desenvolupament de l’estètica de la recepció i la 

postmodernitat no és en absolut gratuït si es vol entendre d’una manera global 

l’esperit que posseeix totes dues des dels seus començaments. Aquesta idea no es 

veu pertorbada pel fet que s’hagi qüestionat i es qüestioni el caràcter de nova 

època de la postmodernitat; ni tampoc pel fet que es qüestioni la possibilitat d’un 

canvi de paradigma científic en les ciències humanes a partir de l’aparició i de 

l’extensió de la teoria de la recepció. Sigui quina sigui la resposta a aquests 

debats, sobre els quals ja prendrem partit en el seu moment, no redueix l’estreta 

relació entre els supòsits i pressupòsits de l’Estètica de la recepció, que tants 

canvis han comportat en els estudis literaris, i la nova actitud, sorgida a partir de 

la dècada de 1950, cap a la producció i recepció de l’art anomenada, no sense 

controvèrsia, postmoderna. En les pàgines següents contextualitzarem les 

primeres idees de Jauss en la situació acadèmica i intel·lectual alemanya i 

contrastant-les alhora amb algunes idees dels altres investigadors de l’Escola de 



 17 

Constança o l’Estètica de la recepció.1 A mesura que avancem, trobarem 

arguments per respondre a la qüestió sobre la relació històrica entre la 

postmodernitat i l’Estètica de la recepció. Retrocedim, ara ja, a aquells anys 

històrics. 

Com explica H. U. Gumbrecht (1971a: 17-19), la crítica artística alemanya 

dels anys cinquanta, en resposta a la politització del Tercer Reich, per una banda, 

s’havia desvinculat ella mateixa de l’estudi metodològic i, per una altra banda, 

havia desvinculat l’art de la societat, defensant així de nou l’ideal d’autonomia 

artístic. En la dècada següent, però, van sorgir nous interessos acadèmics i socials 

que es van manifestar, en la seva forma més evident, en les reivindicacions 

estudiantils. Els estudiants alemanys tenien altres expectatives pel que fa als 

estudis d’humanitats, gràcies en bona part al redescobriment de la teoria marxista 

i l’escola de Frankfurt a les universitats occidentals. Van ocupar les aules i les 

biblioteques en protesta contra els estudis convencionals, que sustentaven l’ideal 

burgès de ciències humanes, i que, mancats de rigor i metodologia, mantenien un 

cànon tan consagrat com obsolet. 

En aquesta atmosfera crítica i de renovació, la principal provocació de la lliçó 

inaugural de Jauss a la Universitat de Constança, com ell mateix va explicar 

posteriorment (Jauss, 1975a: 59), va prendre la forma paradoxal d’una apologia de 

la història de la literatura i de la seva relació amb la societat. Fins llavors, les 

històries ortodoxes de l’art i la literatura havien donat massa importància al paper 

de l’autor i l’obra, convertint-se en explicacions històriques d’obres i autors 

individuals, sense tenir realment en compte el paper del tercer element del triangle 

artístic, el lector, oient o observador –a partir d’ara, receptor. Tals històries no 

assumien, segons Jauss, que l’esdevenir de les arts és un procés temporal de 

relacions en el qual el públic té un paper fonamental, ja que és la condició de 

possibilitat del mateix procés històric: és la seva experiència que gaudeix i jutja 

l’obra, la manté en una tradició o l’oblida. És l’experiència del públic –també els 

                                                 
1 L’Escola de Constança és el nom que es van atribuir el grup d’investigadors, heterogeni i 

variable, de les disciplines humanístiques de la Universitat de Constança que tenien en comú, 

dintre de cada perspectiva pròpia, l’estudi de la recepció. Utilitzaré Estètica de la recepció (en 

majúscula) específicament com la “perspectiva teòrica adoptada en cadascun dels seus àmbits pels 

components de l’Escola de Constança” i estètica de la recepció (en minúscula) com la perspectiva 

adoptada en un àmbit geogràfic més ampli i des d’altres disciplines humanístiques. 



 18 

autors són primer de tot lectors– que dóna sentit a una obra en un context concret. 

Jauss defensava aquesta idea contra la concepció dominant del sentit immutable, 

ahistòric del text que havia buscat la crítica estrictament immanent de les obres, 

com si aquestes haguessin estat pensades només per a ella (Jauss, 1975a: 60; i 

Gumbrecht, 1971a: 17-19). Incloure la perspectiva de l’observador en l’estudi de 

l’objecte era l’exigència que Dilthey a la fi del XIX havia reclamat com a part de 

la metodologia pròpia de les ciències humanes, però que, paradoxalment, només 

algunes de les disciplines de les ciències naturals havien assumit al llarg de la 

primera meitat del segle XX (encara que molts dels científics no ho reconeguin 

explícitament). També els estudiants alemanys i altres sectors intel·lectuals 

sentien la necessitat d’unes ciències humanes més implicades i a partir dels anys 

seixanta va començar a adoptar-se una metodologia més pragmàtica en disciplines 

com la sociologia, l’antropologia, la historiografia i, com en el cas que ens ocupa, 

la teoria i història de l’art (i la literatura). 

Resumim ara els punts de la teoria literària de Jauss en relació amb altres 

teories literàries. Ell argumentava que s’ha de deixar de buscar el significat d’una 

obra en allò que significava per a la tradició que la va mantenir, per anar-lo a 

trobar en la recepció actual per part d’un públic actual. Per això, en lloc de basar 

la seva proposta en un abandonament de la perspectiva historicista de les arts en 

defensa de les tendències estructuralistes o formalistes, o comparatistes de moda 

en aquell moment, la va dirigir cap a “un aprofundiment del coneixement 

d’aquella historicitat que és pròpia de l’art i caracteritza la seva comprensió” 

(Jauss: 1975a, 60). De fet, la línia oberta per Jauss va tenir la virtut de saber 

compaginar principis bàsics del formalisme amb una recuperació de la història. 

El formalisme pensa el llenguatge poètic en oposició al llenguatge pràctic. Si 

es contempla, doncs, el llenguatge poètic separadament, es pot estudiar cada obra 

segons la seva aportació lingüística o, en un sentit més general, formal dintre del 

sistema de les obres literàries. Una ampliació d’aquesta metodologia fa que el 

formalisme pensi el sistema literari com una evolució històrica de subsistemes. En 

una època domina una forma literària específica, que troba oposició en una o més 

obres que generen una forma diferent de literatura. Aquesta forma es va estenent 

fins a ser majoritària i passa a considerar-se com el punt culminant de la literatura 

en una època, és a dir, passa a ser canonitzada (Jauss, 1970b: 155-6). D’aquesta 



 19 

manera, el formalisme inclou una perspectiva històrica, la de la innovació de les 

obres dintre del sistema literari històric, però es manté al marge de la història 

general. L’aprofundiment del coneixement de la historicitat de la literatura que 

defensava Jauss en la lliçó inaugural ha de permetre conèixer la relació entre la 

història de la literatura i la història general. La teoria de la recepció de Jauss, amb 

la utilització del concepte d’horitzó d’expectatives, intenta construir el pont entre 

les dues històries, és a dir, recuperar la funció social o comunicativa de l’art. 

Intenta, doncs, conèixer les repercussions de la literatura sobre els seus lectors. 

L’horitzó d’expectatives es defineix com el conjunt d’idees preconcebudes 

del públic que influeixen en la recepció d’una obra, com pot ser-ho, per exemple, 

la seva concepció dels gèneres literaris. Si es consideren les expectatives d’un 

públic com a possibles preguntes (i requeriments) que es plantegen a una obra, 

llavors, la reconstrucció d’aquest horitzó d’expectatives significa poder 

determinar la resposta que l’obra va proposar en el seu moment d’aparició. 

L’horitzó d’expectatives també és compartit per l’autor i, per tant, ajuda a 

conèixer els motius de la producció de l’obra.  

Així doncs, l’anàlisi històrica ens permetrà conèixer millor la influència del 

context social que va estimular la producció d’una obra i alhora les respostes que 

aquesta volia oferir-li. Es poden valorar les obres segons el grau en què intenten 

mantenir les normes literàries del seu moment o satisfer les expectatives del 

públic que les ha de rebre. Quan un autor es nega a satisfer les expectatives del 

seu públic o a seguir les normes literàries de la seva època, estableix el que Jauss 

anomena “distància estètica”, que mesura el valor emancipador de l’obra. Aquesta 

distància entre expectatives socials i respostes de l’obra (que no és objectiva, sinó 

que s’estableix des de la perspectiva de l’intèrpret actual) permet establir un doble 

sentit per a l’obra: per una banda, la conservació o renovació de les normes 

literàries i, per l’altra, la conservació o renovació de l’horitzó d’expectatives 

històric, és a dir, l’efecte social de l’obra en la seva època, tant si va assolir l’èxit 

o si va provocar una actitud de rebuig. Així doncs, Jauss, per una banda, adapta un 

principi formalista i, per l’altra, un de la sociologia. 

Si s’aplica aquesta anàlisi històrica al conjunt de recepcions que una obra ha 

tingut al llarg de la història, s’obté llavors la història de la recepció d’una obra. 

Això permet conèixer com la distància estètica d’una obra, la seva primera 



 20 

voluntat de negar o afirmar un conjunt d’expectatives, ha estat assumit o canviat 

al llarg del temps. El major interès d’aquesta història de la recepció de les obres és 

que permet conèixer, doncs, com es pot haver canonitzat una interpretació o una 

altra, redescobrir la capacitat de resposta d’una obra i, per tant, saber fins a quin 

punt ofereix respostes a l’actualitat.  

Com que aquesta història de la recepció literària està condicionada pel 

moment històric de l’intèrpret, llavors, hauria d’escriure’s en cada generació. 

Això darrer, però, més que un problema és una de les virtuts de la teoria de Jauss, 

ja que reconeix els condicionaments que determinen el moment històric des del 

qual es jutja una obra i descarta l’autoritat de les lectures antigues. És a dir, 

l’Estètica de la recepció posa en qüestió el cànon d’obres establert i es proposa 

com una metodologia per renovar-lo amb aquelles obres que puguin donar 

respostes als lectors actuals (Jauss, 1975a: 59 i Rothe, 1978: 18). 

Tanmateix, les dificultats d’escriure una història de la recepció són força 

evidents. El major obstacle per a portar a terme una història de la literatura basada 

en la recepció per part del públic de cada època és la manca de documents que es 

tenen de les interpretacions de les obres, problema que s’agreuja a mesura que 

l’aparició d’una obra es remunta enrere en el temps i també a mesura que és el 

resultat de tradicions orals precedents. Com es pot conèixer la primera recepció de 

l’Odissea i de les tradicions orals que la van prefigurar? Certament, no solament 

la manca de fonts dificulta el projecte, també ho fa la seva envergadura, ja que no 

es tracta d’historiar cada obra en el seu moment d’aparició, sinó en cada moment 

de recepció, i això eleva quasi a l’infinit la recerca historiogràfica. La bibliografia 

secundària (A. Rothe, 1978; R. Gnutzmann, 1994; M. Iglesias, 1994) no es cansa 

de repetir que la història de la recepció literària encara no ha estat escrita, com si 

això fos un símptoma de la seva impossibilitat, però potser en art es poden trobar 

projectes anàlegs –de menor complexitat– al proposat per Jauss, com moltes de 

les obres d’E. H. Gombrich que, ja a la fi dels 50, analitzava les obres d’art des 

dels problemes que cadascuna d’elles es planteja resoldre. 

Amb tot, Jauss deu assumir part d’aquesta crítica. Si bé és possible 

reconstruir el recorregut històric de la recepció d’algunes obres, i així ho fa, per 

exemple, en l’article “Racines und Goethes Iphigenie.” [1973b, “La Ifigènia de 

Goethe i la de Racine”], deu reconèixer que fer-ho per a totes és una tasca només 



 21 

assolible parcialment i a llarg termini. Per això, proposa com a estudi preliminar a 

la història completa de la recepció, l’anàlisi dels llindars d’època que estableixen 

noves normes literàries per a la producció artística. El llindar d’època, el defineix 

Jauss com un període de temps en què sorgeixen un conjunt de fenòmens estètics, 

socials i científics i acadèmics que intenten donar resposta a les expectatives 

creades per un eixamplament previ de l’horitzó d’experiència possible. D’aquesta 

manera, el llindar d’època, com bé expressa la paraula, és una etapa de transició 

en la qual coexisteixen els fenòmens culturals que defineixen una època anterior 

però també els que definiran la posterior. Cal tenir en compte que un llindar 

d’època no solament significa un abans i un després per a la producció de l’art, 

sinó també, com veurem més detalladament en el capítol 3, un canvi en la seva 

recepció, és a dir, un canvi en l’estructura fonamental de l’experiència estètica. 

Això darrer ens permet fer explícita una conseqüència que Jauss no sembla 

acabar mai de concretar, però que a nosaltres ens ha d’interessar ara especialment. 

Segons Jauss, com ja he explicat, és possible establir les característiques d’unes 

obres que les separen del seu entorn i que porten més enllà l’evolució històrica de 

l’art, inaugurant una nova època en la manera d’interpretar el món i de reaccionar 

envers ell. Si això és correcte, crec que hauria de ser possible establir, en les 

teories estètiques, aquelles característiques que també suposen un abans i un 

després en la història de l’estètica, en consonància amb els canvis formals que 

provoquen les obres que prenen com a model per a construir la teoria (la reflexió 

aixeca el vol cap al tard, com l’òliba hegeliana). Per diferenciar quines teories 

estètiques han traspassat el llindar històric que ha obert l’art prèviament, caldria 

analitzar les noves expectatives creades per l’art que les diverses teories en una 

època són capaces de satisfer. D’aquesta manera, aquelles teories que satisfacin el 

nou horitzó d’expectatives hauran modificat, anàlogament a l’art respecte a les 

normes artístiques, els principis estètics estructurals que fins llavors eren un 

denominador comú de la majoria de les teories vigents. 

Fins ara, però, hem vist que la teoria de la recepció posseïa alguns elements 

moderns, com la preocupació per explicar, a la manera de l’estructuralisme, 

l’originalitat de l’obra d’art. Tanmateix, ja hem vist una mica que la manera com 

inclou l’espectador en la seva teoria s’allunya ja de la modernitat. 



 22 

1.2. La recepció de la teoria de Jauss i les primeres modificacions 

 

La provocativa declaració d’intencions per la renovació del cànon i 

l’interès en la didàctica de la literatura va posar l’Estètica de la recepció en l’ull 

de l’huracà de les tensions acadèmiques que culminarien en una sèrie de reformes 

educatives, especialment dels currículums acadèmics en les àrees d’humanitats als 

diversos nivells educatius. L’Estètica de la recepció va saber mediar entre 

ministeris d’educació, centres educatius i estudiants, i va permetre guanyar un 

renovat interès per la història de l’art i la literatura en una època que demanava 

canvis i que fàcilment l’esperit positivista dels sectors més influents, els 

cientificotecnològics, posaven en perill. Aquesta capacitat de reacció va donar un 

important impuls a l’Estètica de la recepció i la va llançar en el centre de debats 

de les ciències literàries i humanístiques en general a l’Alemanya occidental, 

França i, en menor mesura, en altres països com Itàlia i l’àrea anglosaxona.  

El desenvolupament teòric i acadèmic de Jauss és indestriable del marc de 

l’Escola de Constança i dels seminaris sobre teoria de l’art i filologia que es 

portaven a terme en aquesta universitat investigadors interins a més d’altres de 

convidats. Les actes d’aquests seminaris es van anar publicant amb el títol de 

Poetik und Hermeneutik i s’hi troben els originals de la majoria dels articles dels 

investigadors de l’Estètica de la recepció. Aquest mètode de treball en grup i la 

ràpida difusió de les idees de Jauss, li permetien fer avançar la seva teoria de la 

recepció a mesura que aquesta es confrontava amb les crítiques primerenques. 

Així, Jauss no va trigar en reformular la seva proposta conceptual de l’horitzó 

d’expectatives; i ho va fer adaptant-hi una perspectiva més fenomenològica de 

l’acte de lectura. La seva recerca volia fonamentar la formació d’una experiència 

vital a partir de la recepció d’una obra. Per això, va recollir inicialment part de les 

investigacions fenomenològiques de Wolfgang Iser, l’altre gran investigador de 

l’Escola de Constança, que repassarem en l’apartat 1.4. Anys més tard, 

reconeixent les limitacions de la teoria sobre la lectura d’Iser, buscarà el suport 

teòric de fenomenòlegs com Geiger, Giesz, Sartre i, com si fos un antecedent de la 

mateixa tradició, també de Kant. Això, a més, li permetrà desenvolupar una teoria 

de l’experiència estètica que abraci més expressions artístiques. 



 23 

Analitzem, ara, però, les modificacions pel que fa al concepte d’horitzó 

d’expectatives. En la lliçó inaugural “Was heisst und zu welchem Ende studiert 

man Literaturgeschichte?” del 67 (1970a) no quedava prou definida la diferència 

entre les expectatives literàries –formals, estilístiques– i les socials –valors i 

normes de conducta– que una obra pot intentar capgirar. Jauss va refer aquesta 

noció en la publicació de “Der Leser als Instanz einer neuen Geschichte der 

Literatur” (Jauss: 1975a). Aquí es fa palesa la influència de la teoria 

fenomenològica d’Iser en la inclusió del concepte d’horitzó d’expectatives 

intraliterari de l’obra, que s’ha de diferenciar del seu horitzó d’expectatives 

extern. L’horitzó intraliterari de l’obra, que en la terminologia d’Iser és el lector 

implícit, es refereix al codi, l’estructura de l’obra que orienta la concreció2 d’un 

sentit en la recepció per part del lector. Aquest codi forma part implícita del text 

objectiu de l’obra i, per tant, és un factor ahistòric que pot ser estudiat en el text 

mateix (Jauss: 1975a; 77). L’horitzó d’expectatives intraliterari és, doncs, un 

element objectivable per la ciència literària i que, a més d’establir relacions de 

manteniment o de trencament amb les normes estilístiques de l’època, manté la 

pluralitat de sentits potencials d’una obra dintre d’uns límits cognoscibles 

metodològicament (com veurem en l’anàlisi de la teoria d’Iser). L’horitzó 

d’expectatives extraliterari es defineix ara també d’una manera més complexa 

com els interessos del lector, les seves necessitats i experiències (no solament 

literàries), condicionats per les circumstàncies socials i biogràfiques (en 

definitiva, la seva comprensió prèvia del món).  

La fusió d’ambdós horitzons representa la concreció d’un sentit per part 

del lector, i permet entendre l’obra com una experiència estètica que amplia les 

expectatives del lector, és a dir, com una experiència emancipadora. 

Posar un exemple de com aplica Jauss la seva teoria a un cas concret ens 

permetrà entendre millor la utilitat d’aquesta metodologia i alhora conèixer una 

altra obra –força citada– d’aquest autor. A l’article “Racines und Goethes 

Iphigenie.” [1973b, “La Ifigènia de Goethe i la de Racine”] Jauss es proposa 

esbrinar per què l’obra de teatre Ifigènia de Goethe, que formava part de les obres 

                                                 
2 Sovint les traduccions espanyoles utilitzen el mot “concretización” –sinònim de “concreción”, 

segons el RAE– probablement per influència de l’alemany –konkretisieren. Aquí utilitzem l’únic 

possible a la nostra llengua, amb el benentès que té un sentit específic. 



 24 

canòniques de l’ensenyament de secundària –el Gymnasium–, ha perdut l’interès 

de la majoria d’estudiants, és a dir, per què aquesta obra ja no pot oferir res de nou 

a les expectatives de lectors inicialment no interessats en la història de la 

literatura. Això és degut, diu, al fet que la “seva primera negativitat”, “el canvi 

d’horitzó que la Ifigènia de Goethe va introduir en l’experiència estètica del seu 

temps, ha esdevingut un valor sòlid i familiar” (Jauss, 1973b: 219). Intentar 

recuperar aquesta obra per als joves estudiants ha de significar alliberar-la del 

sentit amb què l’ha carregat la recepció del XIX. Primer cal, doncs, analitzar la 

història de la recepció de la Ifigènia de Goethe. 

La primera recepció, la de la Weimer de Goethe, mediada per 

Winckelmann, accentua la puresa de l’ànima; la segona, la de Schiller i Wieland, 

hi troba l’ideal més alt d’humanitat; la tercera, la de Tieck, atorga a l’obra un 

caràcter estètic, com el de la bellesa de l’ànima i la sublimació de la sensualitat, i 

influeix en la quarta i la cinquena recepcions; la quarta és la de l’ideal concret de 

feminitat, la Ifigènia com a mite de la feminitat redemptora; i la cinquena, la de 

l’obra com una precursora del gènere del drama anímic de la fi del segle XIX, 

elimina la seva vessant historicista. Són la quarta, especialment, i la cinquena, les 

habituals interpretacions de la fi del XIX i principis del XX que encara –quan, el 

1973, Jauss escriu això– perduren en els manuals de literatura, que acoten les 

potencialitats de sentit de l’obra del Poeta alemany i que li fan perdre interès en la 

nostra època (ib, 219-221). 

Per entendre l’horitzó d’expectatives que va influir en la producció per 

part de Goethe de l’obra Ifigènia, haurà d’estudiar primer la Ifigènia de Racine, 

atès que “la tragèdia clàssica francesa transmet aquest mite al classicisme 

alemany” (ib: 223). A través de la interpretació “blasfema” que en va fer Roland 

Barthes, Jauss pot analitzar els problemes inherents de l’obra de Racine fora d’una 

lectura arcaïtzant del classicisme francès o estetitzant del neoclassicisme (ib: 223). 

Així, Goethe resol adaptar els problemes de forma i contingut de l’obra de Racine 

prenent com a referència la Ifigènia d’Eurípides, donant lloc així a un model de 

teatre clàssic alemany. Si Racine havia fet el pare tan cruel que l’obra s’havia 

tornat inversemblant (Barthes), Goethe actualitza el mite fent dels déus reflex 

sublimat dels poders de l’ànima humana: robar l’estàtua respon a un imperatiu 

categòric (ib: 233). Ifigènia és lliure gràcies al seu acte mogut per un sentiment 



 25 

moral. Molt resumidament, és aquest l’horitzó intraliterari de l’obra. Ara bé, la 

“primera intenció de Goethe, l’humanisme il·lustrat o l’autonomia humana”, es 

confon a través de les diverses recepcions de l’obra en la seva posteritat. 

Actualitzar-la representa desenvolupar un sentit nou partint de l’horitzó 

estructural del text i completar-los amb la seva aplicació als nostres dies. 

 

 

1.3. La necessitat d’una teoria de l’experiència estètica 

 

L’assoliment d’una nova experiència vital per part dels lectors a través 

d’una obra permet a Jauss explicar que l’obra canviï l’horitzó d’expectatives dels 

seus lectors i, per tant, en major o menor grau, la seva visió del món. Això darrer 

implica també que es pot atorgar a l’art la funció d’influenciar, a través dels seus 

lectors, el context social i, per tant, de ser un dels mecanismes de 

desenvolupament de la història general (Jauss, 1970b, 228, i, especialment, tot el 

cap. 5, “Historia del arte e historia general”). 

Una crítica força generalitzada a la proposta de Jauss, la comenten A. 

Rothe a “Le rôle du lecteur dans la critique allemande contemporaine” [1978, “El 

lector en la crítica alemana contemporánea”) i M. Iglesias a “La Estética de la 

Recepción y el horizonte de expectativas” (Iglesias; 1994: 77).3 Hem vist que 

l’Estètica de la recepció considera com a definitori el valor artístic d’una obra 

segons la seva capacitat de trencament de les expectatives del públic 

contemporani. És aquest un concepte que prové de la Il·lustració i difícilment pot 

aplicar-se a èpoques d’art preautònom. Així doncs, la teoria de Jauss estaria 

considerant l’aspecte innovador d’una obra en el seu context com un valor a tenir 

en compte en la posteritat, és a dir, consideraria el concepte de la novetat –o 

trencament amb el que fins llavors s’havia fet en un gènere artístic– des d’una 

perspectiva ahistòrica, com a part del prejudici modern de l’originalitat. 

Segons la meva opinió, sembla correcte que Jauss inicià una teoria literària 

en què la idea de novetat estètica en el desenvolupament de l’art en formava part 

fonamental. Per tant, es podria considerar que la seva teoria de la recepció 

                                                 
3 Montserrat Iglesias cita al seu torn la monografia sobre l’Estètica de la recepció (C. Holub; 

1984). 



 26 

responia en part al problema modern de l’originalitat, protagonista en les arts 

d’avantguarda. Tanmateix, Jauss va recollir ràpidament aquesta crítica i va 

concentrar-se a desenvolupar una teoria més àmplia i complexa que va més enllà 

de les estètiques avantguardistes i on l’element de la novetat passa a un segon pla; 

una teoria basada en l’experiència estètica que intenta abraçar un ventall més 

ampli de fenòmens artístics, com les arts anteriors a l’època de la conquesta de 

l’autonomia artística. Per això, havia de treballar principalment en dos àmbits: 

“l’Estètica de la recepció necessitarà tant una complementació sociològica com un 

aprofundiment hermenèutic” (Jauss, 1975a: 62). Amb l’“aprofundiment 

hermenèutic” es refereix Jauss a la teoria que aporti les condicions de possibilitat 

de l’obra d’art com a comunicadora d’una veritat (hermenèutica). Per a ell, una 

teoria que comprengui aquest fenomen en tot el seu abast s’ha de fonamentar en el 

poder de l’art de provocar una experiència estètica agradable. El segon, la 

“complementació sociològica”, havia de proposar una teoria que permetés 

comprendre millor com la veritat comunicada per l’obra s’estén com a veritat 

social i trobar proves d’aquest fenomen al llarg de la història. 

Pel que fa al primer àmbit d’investigació, l’any 1972 publica la 

conferència Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung [1972, Petita apologia de 

l’experiència estètica],4 on esbossa el projecte de desenvolupar una teoria de 

l’experiència estètica plaent. Aquesta teoria, explica en un resum de l’any 75, 

haurà de desenvolupar-se per tal de poder pensar l’art com capaç no només de 

col·laborar en l’emancipació de l’home, sinó d’activar un conjunt més ampli de 

funcions, com 

 

“l’alliberació dels imperatius i la monotonia de la vida ordinària, l’accés a 

una proposta d’identificació o, de manera encara més general, l’afirmació 

d’una ampliació de l’experiència. Però pot produir-se també reflexivament 

com a consideració distanciada, com a reconeixement de l’estrany, com a 

descobriment de la manera de procedir, com a resposta a un estímul mental i, 

alhora, com a apropiació o bé com a negativa a rebre les coses en el propi 

horitzó d’expectatives” (Jauss, 1975a: 77). 

 

                                                 
4 Hi ha traducció catalana (revista Saber, 1972) i castellana (a Paidós, 2002). Vegeu bibliografia. 



 27 

Aquesta declaració d’intencions, no l’acomplirà Jauss en una primera 

etapa fins a la publicació d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik 

[1977a, Experiencia estética y hermenéutica literaria], la qual, però, va haver de 

ser profundament revisada i complementada amb els articles més relacionats amb 

l’hermenèutica en una segona edició de l’any 82, i que aquí –coses del nostre món 

editorial?– no es va tenir en compte per a la traducció castellana, a més parcial, de 

l’any 86. 

El segon àmbit d’investigació, “la complementació sociològica, el desen-

voluparà Jauss mitjançant el recurs a la sociologia del saber i l’exposarà 

teòricament en el capítol “I.7. Katharsis: die kommunikative Leistung der ästhe-

tischen Erfahrung” [A.7. “Catarsis: la función comunicativa de la experiencia 

estética”] d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (1977a). A més 

d’alguns exemples que apareixen en aquesta obra, el rendiment historiogràfic de 

la teoria el desenvolupa principalment en l’article “Le Douceur du foyer: Lyrik 

des Jahres 1857 als Muster der Vermittlung sozialer Normen” [1975f, Le doceur 

du foyer: La lírica del año 1857 como modelo de comunicación de normas 

sociales”], inclòs també en l’edició d’Ästhetische Erfahrung und literarische 

Hermeneutik (1977a). 

El tractament que fa l’Escola de Constança de la recepció de la tradició 

cultural i filosòfica ens donarà altres elements interessants per contextualitzar 

aquesta teoria dins la postmodernitat. Abans, però, és convenient que hi entrem 

una mica més en detall. Ho farem analitzant, dintre de les dimensions d’aquest 

treball, algunes de les aportacions més rellevants d’altres autors de l’Estètica de la 

recepció. No hem d’oblidar que la tasca teòrica de Jauss dialoga constantment 

amb les investigacions portades a terme en el grup de Constança, i que només 

amb posterioritat se l’ha destacat a ell com el més important, a causa potser de la 

seva major potència especulativa tant filosòfica com pragmàtica. 

 

 

1.4. Iser. L’experiència estètica del lector 

 

Mentre que H-R. Jauss fonamentava la possibilitat de conèixer 

metòdicament el significat d’una obra clàssica que pot ser comunicat al present, és 



 28 

a dir, treballava principalment sobre la diferència entre el sentit originari, els que 

al llarg de la tradició s’havien anat establint, i el que un lector actual podia trobar, 

Wolfgang Iser, l’altre nom més important de l’Escola de Constança, va centrar els 

seus estudis en un aspecte diferent però complementari. Iser tractà de definir el 

denominador comú que fa que, malgrat la diversitat d’interpretacions possibles 

d’una obra, no qualsevol sigui possible i hi hagi una certa coherència entre elles. 

Iser estudia l’estructura del text des de la perspectiva del procés de lectura que en 

construeix el sentit. Potser en aquesta formulació ja s’entreveu la perspectiva 

essencialment fenomenològica d’Iser, que, per bé que fou alumne de Heidegger i 

Gadamer a Heidelberg (com Jauss), va beure més de les fonts de Husserl, sobretot 

des de l’adaptació que en va fer Ingarden a Praga. Ens interessa aturar-nos en la 

construcció del sentit d’una obra en el procés de lectura perquè és allò que Jauss 

utilitza primerament en la seva modificació del concepte de fusió d’horitzons, i 

que hem comentat recentment com la fusió de l’horitzó intraliterari i 

l’extraliterari. A més, perquè serà aquesta perspectiva la que Jauss utilitzarà quan 

construeixi una teoria de l’experiència estètica més àmplia. 

Del que conec del conjunt de l’obra d’Iser, ens interessa l’article “The 

Reading Process: A Phenomenological Approach” [1972 “El Proceso de Lectura: 

Una perspectiva fenomenológica, 1989: 149-164], en el qual descriu clarament la 

interacció entre text i lector. Comença diferenciant entre obra i text, afirmant que 

“el lloc de l’obra d’art és la convergència de text i lector, i posseeix caràcter 

virtual”. L’obra és la constitució del text en la consciència del lector, l’únic espai 

en què l’obra existeix en el sentit d’actualitzar, de manifestar un sentit. És, doncs, 

un objecte imaginari produït gràcies a la interrelació entre un objecte (text) i un 

subjecte (lector). Ara bé, com es produeix aquesta relació? Quin és el procés de 

constitució del sentit de l’obra? 

Evidentment, tot el món que ens representem i el significat que trobem 

quan llegim un text de ficció, no el construïm després d’aturar l’acte de lectura al 

final del llibre, del capítol o del paràgraf. La recerca de sentit comença en llegir la 

primera frase del text (potser el mateix títol), o fins i tot amb anterioritat, en la 

idea que ens en fem abans que arribi a les nostres mans. Aquesta idea és el primer 

horitzó d’expectatives del subjecte lector, el qual s’anirà modificant a mesura que 

avancem en la lectura. 



 29 

A diferència d’un text que faci referència al món real, la literatura denota 

correlats intencionals (en podríem dir, impròpiament, objectes ficticis) que, 

sumats tots ells, conformen “el món de l’obra”. Quan ens hem representat el 

primer correlat, el del títol o el del primer enunciat, generem un horitzó de 

possibilitats d’allò que esperem que vindrà a continuació (i que Iser, amb la 

terminologia de Husserl, anomena protencions). En la continuació de la lectura, 

els nous enunciats satisfan una part d’aquelles possibilitats de l’horitzó inicial i en 

frustren la resta, transformant i desplaçant l’horitzó més enllà. En la continuïtat 

d’aquesta dialèctica, anem constituint el món de l’obra. 

Tanmateix, tota narració o descripció no pot ser tan exhaustiva en detalls 

com els objectes o fets que ens podem imaginar (en analogia amb el món que 

percebem). De fet, la mateixa estructura material d’un text com alhora la 

possibilitat que una obra tingui sentit consisteix a elidir i ometre parts del món que 

construeix en nosaltres. Per això, cal diferenciar entre la part objectiva del text, el 

seu codi o estructura, allò que Iser anomena lector implícit, i els espais buits que 

l’estructura genera. Aquests buits, aquests espais d’indeterminació del text que 

separen els diferents correlats de cada enunciat (o unitat de sentit), són reagrupats 

pel lector en un sentit més general i unitari mitjançant les seves expectatives, 

actituds, coneixements, experiències prèvies o prejudicis. L’estructura del text 

orienta la lectura, però cada lector en fa una de diferent. D’aquesta manera, 

s’entén que “el potencial del text excedeix tota realització individual de lectura” 

(1972: 157). Ara bé, perquè el lector participi del caràcter il·lusori del món que li 

proposa l’obra de ficció, ha d’anar acotant la polisèmia inicial del text fins a 

concretar els diversos sentits en un de sol. El particular procés de configuració de 

sentit d’una obra, allò de subjectiu que ens permet representar-nos-la pròpiament 

com una il·lusió, va en direcció oposada a la seva polisèmia inicial. 

La participació activa en el sentit, l’actualització d’un únic sentit al qual 

reaccionem, ens fan viure l’obra com un succés real de la consciència, que només 

en la distància en el temps podem anomenar il·lusori. Durant l’acte de lectura o en 

qualsevol moment posterior en què la reproduïm en la consciència, la realitat 

quotidiana queda al marge. “Text i lector no estan ja l’un enfront de l’altre com a 

subjecte i objecte, sinó que es dóna una “escissió” en el si del lector mateix” 

(1972: 163), el qual deixa de banda una part de les seves idees “per passar a 



 30 

convertir-se en subjecte d’aquestes idees [les de l’autor del text]”. Només quan el 

text es viu com un succés, és a dir, quan hi ha una implicació per part del lector, 

totes les normes de conducta, valors socials i referències a la tradició literària 

(l’anomenat repertori del text) que l’obra porta implícits o explícits són 

comunicades mitjançant l’obra al lector. És llavors que aquesta comunicació, que 

no implica transmissió unívoca, pot influir en les nostres experiències, i que “diem 

que hem quedat enriquits per una experiència, tot i que en realitat hem perdut una 

il·lusió” (1972: 161). 

Amb aquesta teoria, Iser intenta fonamentar un mètode per analitzar en 

l’estructura del text els indicis objectius –o el lector implícit–, que orienten totes 

les possibles lectures. D’aquesta manera, més que assolir un sentit més general o 

abstracte, la tasca de la filologia és descartar les lectures impossibles i posar un 

marc per als valors que una obra pot comunicar. 

Ha de quedar clar que la indeterminabilitat del sentit, la seva infinita 

polisèmia, no vol dir mai relativisme total del sentit. El que vol dir és que el text 

ja no determina el sentit, és a dir, ja no conté essencialment cap significat, encara 

que l’orienti. Això va en contra del que mantenien els estudis literaris fins llavors, 

com hem comentat amb Jauss, incloent-hi també l’hermenèutica de Gadamer. 

Tanmateix, el problema no està resolt. Si solament es pot definir el lector implícit 

o l’horitzó intraliterari, el camp indefinit de sentits possibles, que orienta la 

recepció, però no les experiències prèvies del lector, com sabem que no és 

possible qualsevol lectura? És a dir, de quina manera argumenta Iser que els buits 

de l’obra, la seva indeterminació, no permeten qualsevol constitució de sentit? 

Iser creu que les associacions subjectives que es produeixen en la 

constitució del sentit no són lliures, sinó que es poden conèixer en part per 

l’horitzó comunitari. Això és, segons Arnold Rothe (Rothe, 1978: 24), el que més 

se li ha criticat. És fàcil pensar, d’acord amb els principis bàsics de la sociologia, 

que petits col·lectius amb referents educatius, culturals i socials similars puguin 

tenir similars expectatives de sentit per a un text. Però, tanmateix, la perspectiva 

psicologista d’Iser deixa lloc també a les experiències prèvies i coneixements 

subjectius, i no deixa clar en quina mesura aquests elements podrien influir més 

que els altres. A causa de la seva perspectiva metodològica, Iser és el que té més 

problemes per matisar el seu relativisme. 



 31 

Jauss, en canvi, evita la caiguda en el relativisme donant més importància 

a la mediació social i històrica, l’horitzó d’expectatives (extraliterari) del receptor 

en la constitució del sentit. Igualment, ja hem comentat la dificultat d’anàlisi 

d’aquest horitzó d’expectatives. Perquè això sigui possible, caldrà una encara 

major comprensió de la relació entre obra i receptor, que quedarà esbossada ja en 

el 72 amb la conferència Kleine Apologie der Ästhetischen Erfahrung. Tanmateix, 

per tal de poder analitzar metòdicament com una obra provoca una experiència 

estètica determinada en un col·lectiu de lectors, Jauss comprendrà que 

l’experiència estètica té també la seva història, és a dir, que la percepció estètica 

varia amb el pas del temps i que en una teoria completa caldrà incloure-hi una 

història de l’experiència estètica. Aquesta tasca, no la culminarà fins al 82, amb la 

segona edició d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, on, en un 

gran esforç d’eclecticisme, s’hi recull també una part de les noves perspectives 

adoptades per la segona generació de l’Escola de Constança, que desenvolupen 

l’estètica de la recepció cap a altres espais de trobada amb la semiologia, la 

sociologia o la sociologia de la comunicació, o la psicologia. Vegem breument 

primer com es va desenvolupar l’Estètica de la recepció després de les primeres 

obres de Jauss i Iser, perquè així entendrem millor d’on provenen els recursos 

utilitzats per Jauss en la seva teoria de l’experiència estètica i, perquè, a més, 

podrem establir noves raons per relacionar la teoria de la recepció amb el seu 

context postmodern. 

 

 

1.5 L’expansió i el desenvolupament de l’estètica de la recepció 

 

Jauss, en l’“Epíleg sobre el caràcter parcial de l’estètica de la recepció” a 

l’article “Racines und Goethes Iphigenie.” [1973b: 248), havia requerit a 

l’Estètica de la recepció que s’obrís cap a la sociologia, la semiologia i la teoria de 

la comunicació. Podem suposar que va ser la seva influència com a impulsor de 

l’Escola de Constança la que va propiciar que una segona generació 

d’investigadors d’aquest grup emprenguessin el camí assenyalat. 

Una part dels investigadors de l’Escola de la Recepció de Constança dels 

setanta, entre els quals es compten principalment Stierle, Haubrichs, Koch i 



 32 

Groeben, vol integrar la semiologia en l’Estètica de la Recepció. Tal com 

resumeix Arnold Rothe a “Le rôle du lecteur dans la critique allemande 

contemporaine” (Rothe, 1978: 14-27), l’estètica de la recepció semiològica 

analitza els elements materials del text, els seus signes, en les relacions entre 

emissor i receptor, tenint en compte, en cas que n’hi hagi, la distància temporal 

entre l’un i l’altre. Els elements es divideixen entre no significatius i significatius; 

i aquests darrers, entre pertinents i no pertinents. Com els límits entre aquests tres 

tipus d’elements no són fixos, “els que en un moment donat no eren significatius, 

com l’ordenació de línies en un poema, poden convertir-se en significatius en la 

ploma d’Apollinaire” (Rothe, 1978: 25-6). Igualment, un element no pertinent per 

a l’emissor pot ser-ho per al receptor, com per exemple una ortografia arcaica, que 

pot ser considerada per aquest com a pedant per part de l’autor i provocar-li 

sensació d’estranyesa o ironia. En conclusió, la semiologia distingeix el discurs de 

l’emissor d’aquells que pot haver-hi per a diversos receptors, deixant d’existir el 

discurs del text en si. Així doncs, el discurs de l’emissor és aquell comú a diverses 

èpoques, i el del receptor, el de cadascuna d’elles en concret.  

Pel que fa a l’acte de lectura, la teoria semiològica considera que no 

s’estableix un codi de significat si no és en la manifestació d’un discurs (entre 

emissor i receptor). El significat no existeix per si mateix, sinó en l’ús del 

llenguatge (com ja va demostrar Wittgenstein). Per això, el text no conté cap 

sentit originari i permanent, sinó que aquest, per contra, s’estableix en l’acte de 

recepció i és, en part, un acte creatiu –seria més correcte, productiu–, a la manera 

com el va descriure Iser. En la mesura, doncs, que l’anàlisi d’un text vagi més 

enllà de l’anàlisi dels elements significatius i pertinents que componen un discurs 

i cerqui d’establir-ne un sentit, haurà de tenir en consideració la influència del 

codi de l’intèrpret mateix sobre la interpretació. 

En l’anàlisi semiològica, per una qüestió de pràctica metodològica, té 

preferència el discurs de l’emissor sobre el dels receptors, ja que el primer és més 

fàcil de conèixer i el dels segons es dispersa en una multiplicitat inabraçable –són 

tan nombrosos com tantes èpoques o col·lectius hagin conegut el text en qüestió. 

Per més dificultats, no es pot establir cap jerarquia entre les múltiples recepcions, 

ja que no hi ha raons per fer valer el sentit d’un dels discursos per sobre dels 

altres. 



 33 

Davant aquestes dificultats, Karlheim Stierle i Hans Ulrich Gumbrecht fan 

avançar a un nou estadi l’híbrid entre estètica de la recepció i semiologia, amb un 

enfocament que hi inclou la sociologia de la comunicació. En els articles de 

Stierle ‘¿Qué significa “recepción” en los textos de ficción?’ i de Gumbrecht 

“Consecuencias de la estética de la recepción”,5 es defineix el text des d’una 

perspectiva pragmàtica, a saber, com un acte de comunicació per part d’un 

emissor cap a un col·lectiu en un context social. La literatura és un acte social, 

forma part del sector de la comunicació en una societat i, per tant, pot ser 

analitzada, salvant les diferències, sota aquesta perspectiva. De la mateixa manera 

que la publicació d’una norma té l’objectiu de modificar l’actitud d’aquells a qui 

va dirigida, la literatura té també un element quasipragmàtic que la dota d’un 

poder similar. Aquesta perspectiva té l’avantatge d’entendre la funció pragmàtica 

de la literatura com a acció comunicativa que pretén provocar una reacció en la 

societat que la rep; així, es posa en relació la literatura amb l’esdevenir social o, 

vist d’una altra manera, la història de la literatura amb la història general. 

Gumbrecht considera que, tant per als actes comunicatius expressius (de 

l’autor) com receptius, cal diferenciar-hi els motius comunicatius finals o 

individuals i els motius causals o socials. La comunicació de l’amor del poeta per 

la seva estimada és el motiu final d’un acte expressiu que es concreta en un 

poema, mentre que el fet que utilitzi elements típics d’una tradició són motius 

causals que normalment s’escapen a la voluntat del poeta. Respecte a la recepció, 

es poden analitzar els motius socials que condicionen una lectura i els finals –

interès personal– que decanten el lector cap a una interpretació personal. 

Per tot això, segons Gumbrecht i Stierle, cal considerar en l’estètica de la 

recepció dos àmbits principals d’actuació, un com a disciplina metateòrica (o 

científica, com també utilitza Gumbrecht en alemany) i un com a disciplina 

pràctica: la primera estudiaria les condicions sota les quals els textos prenen sentit 

des que són creats com a acte comunicatiu fins que es converteixen en accions 

socials sobre receptors, i la segona, la pràctica, es dirigiria cap a l’aplicació 

d’aquestes condicions a situacions històriques concretes, com ho poden ser els 

                                                 
5 Karlheinz Stierle, “Was heisst Rezeption bei fiktionalen Texte?” a Poetica, 7, 1975. Hans Ulrich 

Gumbrecht, “Konsequenzen der Rezeptionsästhetik oder Literaturwissenschaft als Kommunika-

tionssoziologie”, a Poetica, 7, 1975. 



 34 

discursos pronunciats en l’Assemblea Nacional durant la Revolució Francesa (cas 

estudiat per Gumbrecht). 

Stierle, en l’article citat, es dedicarà a buscar aquelles condicions 

metateòriques en una anàlisi molt interessant dels textos de ficció. El caràcter 

d’il·lusió del món de la ficció literària, possible per la seva funció autoreferent, no 

implica la seva autonomia respecte al món real. Ben el contrari, es deixa de 

considerar la ficció com una oposició a la realitat per a configurar un món 

alternatiu posant en joc elements de la realitat mateixa. D’aquesta manera, la 

ficció es construeix com un horitzó de la realitat alhora que aquesta és al seu torn 

un horitzó delimitador per a la ficció. Les funcions de la ficció són dues però 

excloents entre si. Si s’utilitza com a alternativa a la realitat, en la seva 

característica, doncs, d’il·lusió, fantasia i evasió, perd la seva capacitat 

comunicativa; però si es busca en el text el seu contingut de veritat respecte a la 

realitat (anàlisi hermenèutica), es perd el seu món il·lusori. Stierle fa referència a 

la línia iniciada per F. Schlegel en el seu estudi sobre la poesia grega, i en el qual 

es caracteritza l’horitzó mític tancat que envoltava la realitat dels grecs respecte a 

l’evolució de l’horitzó de ficció en les diferents èpoques històriques. Aquesta 

evolució és d’eixamplament progressiu de l’horitzó de ficció, que fa que cada 

vegada més àmbits de la realitat puguin ser tractats com a ficcions per l’art. La 

situació de la recepció, indica Stierle al final de l’article, és de crisi, ja que l’etapa 

burgesa de l’art ha eixamplat imparablement l’horitzó il·lusori de la ficció; la 

primera conseqüència és la pèrdua de la funció comunicativa, pragmàtica de l’art i 

la segona és que l’engreixament infinit del que pot ser rebut a través de l’art satura 

la recepció. L’article de Stierle acaba insinuant la ciència literària i de l’art com la 

capaç de redefinir l’horitzó de la ficció de cada obra per tal de recuperar l’aspecte 

comunicatiu de l’art. 

Stierle, potser per la seva qualitat de filòleg, potser a causa de l’horitzó 

d’expectatives del moment en el qual escriu aquell article, no s’enfronta 

directament a les conseqüències que té per a la realitat el que ell considera com un 

vast eixamplament de l’àmbit possible de la ficció. Jauss ho estudia amb més 

deteniment en alguns capítols no traduïts de l’Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeneutik, que serà convenient treballar en una tesi posterior a 

aquest treball per tal d’aprofundir en aquest tema. De manera més tangencial, 



 35 

apareix en altres articles tardans de Jauss, com en un de dedicat a l’obra de 

Calvino Se una notte d’inverno un viaggiatore (1979) –que comentem al darrer 

apartat–, atès que s’adona de les implicacions d’aquest problema per a una teoria 

literària que vulgui estar a l’altura dels seus temps, que és el que vol l’Estètica de 

la recepció. 

Per acabar els apunts sobre el desenvolupament de l’Estètica de la 

recepció, caldrà fer una breu referència a les seves vessants més sociològiques. 

Malgrat reconèixer Jauss la important herència marxista de l’Estètica de la 

recepció, explica a ‘Continuación del diálogo entre la estética de la recepción 

“burguesa” y “materialista”’ (1976d: 209 i ss.)6 que no són els països socialistes 

un context on la perspectiva del receptor hagi estat realment assumida. L’estètica 

marxista va ser una de les primeres a analitzar seriosament la funció de la 

literatura sobre el públic, la seva capacitat d’influència ideològica o 

emancipadora. Dintre de la dialèctica de producció i consum, l’estètica 

materialista recupera els escrits del jove Marx en què s’inclou la producció i 

recepció d’obres d’art com un cas particular d’aquella dialèctica. L’art i la 

literatura, des d’aquesta perspectiva, no poden estudiar-se si no és tenint en 

compte la producció material i la vida social. En analogia amb les necessitats 

socials originades en la creació d’un producte, s’analitza l’obra com un material 

que no solament necessita un consum, sinó que crea el consumidor i la forma de 

consumir-se. Idees com que “el producte no és una veritat o un fet objectivat, sinó 

només en tant que objecte per a un subjecte actiu” (1975d: 211) formen part dels 

denominadors comuns del grup d’investigadors de la literatura a l’entorn de R. 

Weimann, M. Naumann i Cl. Träger que sorgeix a partir dels setanta a la RDA. 

Tanmateix, critica Jauss, pel que fa a la recepció, es limiten a analitzar la manera 

com la superestructura influencia el procés de producció i recepció de l’obra. 

Potser a causa de la tradició marcada per Luckács, potser per la pràctica habitual 

de les polítiques autoritàries en els països socialistes, aquests investigadors deixen 

sense omplir l’espai de la capacitat creativa del receptor. 

Per acabar, només cal recordar que en els països d’influència anglosaxona 

l’estètica de la recepció s’ha desenvolupat també força, sota el nom de Reader 

                                                 
6 ‘Zur Fortsetzung des Dialogs zwischen “bürgerlicher” und “materialistischer” Rezeptions-

ästhetik’. Versió espanyola a Warning (1975). 



 36 

Response Criticism, un calaix de sastre per a diversos crítics i teòrics que posen la 

màxima atenció en el lector a l’hora de constituir el significat de l’obra. Un dels 

més coneguts és Stanley Fish, qui va proposar el concepte de “lector informat”. 

Per a Fish, el lector que pot construir un sentit complet és aquell que aconsegueix 

fer-se conscient en el major grau possible del procés de lectura. Es tracta de 

lectors competents, que estudien lingüística, semàntica i desenvolupen al màxim 

les seves habilitats lingüístiques. Un principi que comparteixen la majoria 

d’autors del Reader Response Criticism és el del relativisme contextual. En 

general, es reconeix que el sentit del text depèn del context en què es troba el 

lector, però, com que es poden establir diversos contextos, d’àmbit més general a 

d’altres més concrets, no hi ha en absolut un acord generalitzat sobre quin són els 

contextos que influencien la lectura i en quina mesura hi afecten. Altres autors 

importatns, que, com Fish, han compartit col·loquis i intercanviat idees amb els de 

l’Escola de Constança, són Michael Rifaterre, Jonathan Culler o Robert 

Crosman.7 

 

 

1.6 El caràcter multidisciplinari de l’estètica de la recepció: un nou 

paradigma? 

 

Les teories de la recepció –ara ja podem parlar en plural–, coneixen un 

conjunt de manifestacions teòriques amb preocupacions i postulats comuns. Beu 

en general cadascuna de diverses fonts teòriques, però la relació entre elles, com 

hem mostrat a través de les més properes a l’Escola de Constança, més que 

renyida, és de mútua influència i cohesió. D’alguna manera, es podria dir que 

mantenen les seves diferències alhora que es comprenen les unes a les altres com 

a formadores de la mateixa teoria multidisciplinària. L’Escola de Constança aprèn 

des de bon començament la lliçó que la diversitat de disciplines i metodologies 

aplicades sobre un objecte d’estudi ja no té per què infravalorar-se respecte a la 

                                                 
7 Un repàs generalitzat, a Chris Murray (ed.), Encyclopedia of Literary Critics and Criticism, vol. 

I, Chicago, Fitzroy Dearborn Publishers, 1999, i a Michael Garden and Martin Kreiswirth (eds.), 

The John Hopkins Guide to Literary Theory amd Criticism, University Press, Baltimore, 

Maryland, 1994. 



 37 

construcció d’un sistema teòric global i coherent, sinó que és una manera d’arribar 

al consens sense imposar-se les unes a les altres. Aquesta pluridisciplinarietat, tan 

de moda arreu en els estudis d’humanitats avui dia, i que en filosofia a vegades 

s’ha anomenat pensament dèbil, va ser proposada ja en el seu àmbit per l’estètica 

de la recepció. Vegem, ràpidament, com ja al principi dels setanta, alguns 

investigadors de l’Escola intentaven fonamentar teòricament aquesta convivència 

de teories filològiques. El debat, encès principalment en els setanta, sobre si la 

inclusió de l’observador en l’objecte d’estudi per part de l’Estètica de la recepció 

havia de significar un canvi de paradigma en les ciències humanes, s’ha de 

complementar amb aquest altre problema suara comentat. Tot plegat, serà una 

altra manera de referir-nos a nous aspectes relacionats amb la postmodernitat. 

H. U. Gumbrecht va fer una proposta a això aquell ja llunyà any 71 en un 

dels primers textos de l’Estètica de la recepció publicat a Espanya, “Presentación. 

La situación de la “Literaturwissenschaft” alemana: análisis y perspectivas” 

(Gumbrecht, 1971a). Gumbrecht reconeix l’avantatge de la multiplicitat de 

mètodes en els estudis filològics, que porten a diferents resultats, i en la diversitat 

dels quals es forma un horitzó de respostes ric i alhora congruent i realista amb la 

multiplicitat de metodologies. D’aquesta manera, en lloc de defensar una 

metodologia excloent d’altres, Gumbrecht n’esbossa una amb tres passes 

(Gumbrecht, 1971a: 31-32), intentant reunir armes de diferents disciplines: 

1) una anàlisi lingüística que reveli la potència semàntica d’un text i que, 

per tant, limiti el seu sentit davant lectures incompatibles, com les que en fan 

abusivament i interessada algunes ideologies o la interpretació “metafísica”. (Aquí 

cal recordar la influència bàsica de la teoria d’Iser i de la semiologia); 

2) l’explicitació dels condicionaments històrics i socials que determinen el 

punt de vista propi de l’intèrpret (una màxima de l’hermenèutica, també 

desenvolupada per Jauss, com hem vist); 

3) la interpretació, que seria un acte de la “lectura espontània” del lector. 

El tercer punt, que retorna al subjectivisme (que no relativisme) és, per 

Gumbrecht un retorn al mètode científic. La referència, només aparentment para-

doxal, segons Gumbrecht, al mètode científic des del subjectivisme, s’explica per 

reconèixer el vertader objecte del judici de gust, que és el sentiment subjectiu, i no 

pas la qualitat estètica de l’objecte, que és una transposició d’aquest sentiment 



 38 

(Gumbrecht, 1971a: 21-22). Evidentment, es remet per a això a la tercera Crítica 

kantiana. 

Caldria, però, segons la meva opinió, fer explícita una quarta passa del 

mètode de Gumbrecht, que ell només insinua. Per demostrar el valor 

intersubjectiu del mètode, seria necessari compilar les diverses interpretacions 

d’una mateixa època sobre una obra o un conjunt d’obres. D’aquesta manera, es 

manifestarien els aspectes comuns de la recepció i aquells que són relatius a la 

lectura individual. En una compilació, les diverses interpretacions que alguns 

lectors o filòlegs contemporanis fan d’un text serviria, no per arribar a una 

interpretació superadora de les anteriors, sinó per trobar, en la suma de totes elles, 

“l’horitzó d’enteniment que una època fa d’un text” (Gumbrecht, 1971). Crec que, 

d’aquesta manera, no només s’utilitzaria l’habitual forma de discussió comunitària 

de les ciències naturals, sinó que també es posaria en relleu la funció 

intersubjectiva de la comunicació artística. 

Tanmateix, considero que la proposta de Gumbrecht pot caure en el perill 

de posar en el mateix nivell qualsevol de les metodologies d’exegesi de textos 

literaris, sense considerar-les abans críticament amb profunditat. Sigui com sigui, 

cada mètode, fins i tot quan vol demostrar-se que no se n’utilitza cap d’específic 

(com l’hermenèutica gadameriana), prova la seva utilitat en la pràctica i, per tant, 

mitjançant la comparació dels resultats amb altres interpretacions. La prova de 

foc, doncs, són les antologies d’interpretacions d’una obra o un autor (sobretot en 

les publicacions d’actes de congressos monogràfics). La proliferació d’aquest 

tipus de publicacions des de mitjan segle XX confirma el que Jauss anomena la 

parcialitat tant de l’Estètica de la recepció8 com de les altres teories 

hermenèutiques. Igualment, té una major efectivitat pedagògica, ja que permet 

assolir un apropament a l’obra que cap teoria exclusiva no pot oferir. 

Seguint la línia de l’estètica de la recepció, han començat a sorgir les 

teories específiques sobre la pluridisciplinarietat o la teoria dels polisistemes9 que 

                                                 
8 Vegeu, sobretot, l’“Epíleg” a l’article “Racines und Goethes Iphigenie” (1973b), titulat “Sobre el 

caràcter parcial de l’estètica de la recepció”. 
9 Cf., per exemple, els articles “Pluralismo crítico y recepción literaria”, de Darío Villanueva, i “El 

sistema literario: teoría empírica y teoría de los polisistemas”, de Montserrat Iglesias, ambdós a 

Darío Villanueva, Avances en Teoría de la literatura, 1994, Universidad de Santiago de 

Compostela, Santiago de Compostela. 



 39 

guanyen força en els 80 i es generalitzen més en els 90. Semblen una acceptació 

generalitzada del principi guanyat per l’estètica de la recepció que cap 

metodologia no pot completar definitivament la recerca de sentit d’un text i que, 

per tant, l’eclecticisme i el pluralisme són les posicions més raonables. 

 

 

1.7. Un nou paradigma cientificohumanístic o una nova època? 

 

Avui dia, es pot veure com en els darrers decennis les paraules lector, 

espectador i públic han ocupat un lloc privilegiat en la investigació sobre art i 

literatura.10 Si bé la semiòtica, la psicoanàlisi, la fenomenologia o la sociologia 

compartien des d’abans dels setanta el principi d’incloure aquest tercer vèrtex del 

triangle artístic (al costat de l’artista i l’obra), la contribució de l’estètica de la 

recepció ha estat la de teoritzar i sistematitzar de manera central la posició i els 

condicionaments del receptor. En aquest sentit, s’ha volgut qualificar l’Estètica de 

la recepció com un abans i un després, atorgant-li el mèrit de provocar un canvi de 

paradigma en els estudis literaris i artístics. 

En l’assaig “Paradigmawechsel in der Literaturwissenschaft” de 1969, 

Jauss defensa el començament d’una revolució en els estudis literaris 

contemporanis, prenent els conceptes de paradigma i revolució científica de l’obra 

de Thomas Kuhn L’estructura de les revolucions científiques. El debat que va 

provocar Jauss amb aquest article, així com en altres textos,11 no podia rebre una 

resposta en aquell moment a causa de la falta de distància històrica sobre la 

revolució proclamada. Potser ara ja seria possible donar una resposta a aquesta 

qüestió. Per al propòsit d’aquest capítol, no ens cal més que entrar-hi breument. 

Ho faré a partir del text de Montserrat Iglesias (Iglesias, 1994: 35-115). 

                                                 
10 Un judici similar a aquest, l’he trobat en l’article de la filòloga Montserrat Iglesias “La Estética 

de la recepción y el horizonte de expectativas” (1994). Però afegim-hi un exemple recent: mentre 

escrivíem aquest treball, un diari del nostre país ha volgut que els seus lectors participessin en 

l’escriptura d’una novel·la inacabada de Màrius Serra, que s’estava publicant en les pàgines de 

l’edició del diumenge. El principi de la recepció productiva està elevat així a un grau més del que 

va definir l’estètica de la recepció: el de l’intercanvi radical dels papers del productor i dels 

receptors. Aquest intercanvi, l’analitzarem més detalladament en el capítol 3.5.1. 
11 Vegeu per exemple, Jauss, 1975a: 59-87. 



 40 

Jauss reprèn la teoria dels paradigmes de Kuhn que considera que el 

progrés de les ciències no es produeix en forma d’acumulació gradual de 

coneixements, sinó per etapes diferenciades entre elles. Aquestes etapes o 

paradigmes tenen perspectives teòriques i metodologies divergents i se succeeixen 

mitjançant ruptures o salts bruscs (provocats, per exemple, per un descobriment o 

un experiment que cap teoria vigent no pot comprendre), que fan que una 

comunitat científica substitueixi un paradigma per un altre. 

Jauss presenta un esquema de l’evolució de la ciència literària establint 

tres paradigmes previs a l’emergent. El primer és el clàssichumanista, segons el 

qual les obres tenen com a norma de referència la imitació dels clàssics; el segon 

és l’històric positivista dels segles XVIII i XIX, dominat per la idealització de la 

literatura nacional en una època de consolidació de les nacions-estat i les lluites 

per la unitat nacional d’Europa. Després de la Primera Guerra Mundial, el model 

nacional o històric cau en descrèdit i sorgeix el tercer paradigma, 

l’estèticformalista, concentrat en l’obra mateixa, com a objecte autosuficient, i del 

qual són manifestacions els estudis de Leo Spitzer, el formalisme rus i el New 

Criticism. Des de la Segona Guerra Mundial, símptomes com la rehabilitació de 

l’hermenèutica filosòfica i la necessitat d’incloure l’aspecte social en la crítica 

artística denoten, segons Jauss, l’esgotament del tercer paradigma. 

Tot i que en el 69 Jauss encara no pot delimitar aquest paradigma, comenta 

algunes de les exigències que no es podran passar per alt. La primera i principal és 

la interpretació, mediació i actualització de l’art del passat; la segona, la mediació 

entre art, història i societat; també la unió dels mètodes estructural i hermenèutic; 

i, finalment, la inclusió de la literatura popular i de masses. En aquest article, 

Jauss mai fa menció de l’Estètica de la recepció i, tanmateix, pel que hem vist fins 

ara, tot sembla indicar que ella seria la més indicada per respondre a les 

exigències de la nova teoria literària (Iglesias, 1994: 39-40). 

Després d’aquest article, Jauss no torna a abordar el tema si no és de 

passada, en moments en què parla dels orígens de l’Escola de Constança i la seva 

ràpida difusió. Així, per exemple, en el pròleg a la primera edició d’Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeneutik, obra publicada el 1977, fa esment del 

nou paradigma que van inaugurar les estètiques de la recepció, però no entra en 

consideracions de fins a quin punt aquest ús del concepte de paradigma respecta 



 41 

totes les característiques gnoseològiques i científiques que Kuhn descrivia en la 

seva obra. M. Iglesias opina que Jauss utilitza el concepte de manera laxa, com a 

equivalent a “corrent o escola científica” o àdhuc a vegades com a “clima 

intel·lectual d’una època” (Iglesias; 1995: 41). Així, Iglesias acaba la discussió 

dient que “és cert que, des del marxisme a la crítica tradicional, quasi tota 

perspectiva metodològica de l’àrea literària ha respost, en alguna manera, al 

desafiament de la teoria de la recepció”, tant si es considera l’Estètica de la 

recepció com un canvi de paradigma o simplement com un canvi d’accent en els 

pressupòsits de la ciència literària (Iglesias; 1995: 41). 

Malgrat reconèixer l’abans i el després que significa l’Estètica de la 

recepció per als estudis literaris, la indecisió amb què acaba Iglesias, al meu 

entendre, no tanca cap discussió, sinó que es deixa en suspens, com si la qüestió 

no tingués cap rellevància. El fet que Jauss no continuï el debat sobre el canvi de 

paradigma que pot haver provocat l’Estètica de la recepció no s’esdevé per un 

esgotament del tema, sinó perquè el debat passa a un nivell més transcendent a 

partir de la fi dels setanta. La problemàtica ja no fa referència només a un canvi de 

principis en les ciències literàries, sinó que es planteja un debat públic sobre la 

qüestió d’un canvi d’època –en el sentit hegelià d’època objectiva–, d’un canvi 

“en la nostra manera d’entendre el món” (Jauss; 1991: 16) que pot haver 

començat a mitjan dels seixanta: l’anomenada postmodernitat. El debat sobre la 

postmodernitat s’estructura en Jauss bàsicament des de tres fronts: 

1) l’elaboració d’una teoria de l’experiència estètica que doni raó dels 

fenòmens artístics apareguts a partir de la Segona Guerra Mundial. 

2) la historització de la postmodernitat pel que fa a les arts i la ciència 

literària; 

3) La descripció de les característiques estètiques principals de la nostra 

època que puguem començar a entendre. 

El primer front s’estableix des de l’obra Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeneutik. Tot i que en la primera edició d’aquesta, del 77, no 

s’enfronta directament el tema, ja hi apareixen molts elements de la discussió, 

com veurem en el capítol 3. El debat sobre la postmodernitat estètica no es pot 

mantenir si no és des d’una mínima distància històrica (no oblidem que Jauss és 

historiador de la literatura), i per això l’obra en la qual s’estructuren els conceptes 



 42 

necessaris apareix el 89 sota el títol Studien zum Epochenwandel der ästhetischen 

Moderne (1989c, traduït aquí per Las transformaciones de lo moderno, el 1995), i 

on es recullen articles publicats durant els anys previs. En aquesta darrera obra 

s’analitza l’experiència estètica genuïna de les dècades posteriors a la Segona 

Guerra Mundial, i comptant amb la tesi que l’experiència estètica funciona com a 

anticipació o àdhuc preformació del que després s’estén a altres àmbits culturals i 

socials.12 Per poder caracteritzar l’experiència estètica de l’època actual, però, cal 

abans desenvolupar el segon punt. 

La documentació dels orígens d’una època només pot fer-se 

retrospectivament, quan aquesta ja es troba com a mínim en el seu moment àlgid. 

Aquests origens, històricament s’han d’anar a buscar en l’època que precedeix 

aquella que és objecte d’estudi. Això vol dir que, qui vol comperndre les primeres 

passes de la postmodernitat, ha d’historiar primer els horitzons d’experiència de la 

modernitat que generen les expectatives per a la nova època. Pel que fa a l’art i la 

literatura, Jauss no arriba a escriure tota la història que precedeix i justifica el pas 

a la postmodernitat. Amb tot, sí que analitza els quatre llindars històrics en què 

l’experiència estètica de la modernitat eixampla els horitzons d’expectatives 

perquè es desenvolupin les seves expectatives pròpiament postmodernes. Aquests 

quatre llindars, també els reconstrueix en diversos articles de Studien zum 

Epochenwandel der ästhetischen Moderne. Es tracta del llindar de 1750 –que obre 

la modernitat–, el de 1789 –la Revolució Francesa–, el de 1848 –Baudelaire, 

Victor Hugo, etc. i la Fira Internacional– i el de 1912 –avantguardes. Com formen 

part de la història de l’experiència estètica, els tractarem en el capítol 3. 

Un altre dels objectius de Jauss en la línia d’inaugurar nous temps –tothom 

és fill de la seva època- és la de referemar la seva posició com a teòric de la 

literatura d’avantguarda. Jauss presenta una història completa de les teories 

hermenèutiques per tal de mostrar que, si bé la seva pròpia té els seus orígens en 

l’antiguitat, incorpora un elemento completament innovador. Això ho fa cap a 

mitjan anys vuitanta i d’aquest material en resulta precisament la conferència que 

pronuncia a la Universitat de Barcelona l’any 88. Jauss pot reconstruir aquesta 

                                                 
12 Jauss aporta en aquestes anàlisis crítiques d’art i literatura proves per la tesi de l’experiència 

estètica com a prefiguradora de noves experiències sobre el món. Una deducció filosòfica 

d’aquesta tesi, la desenvoluparem en el capítol dedicat a l’anàlisi kantià del judici de gust estètic. 



 43 

història fins al llindar de 1967 només a partir dels 80, quan l’Estètica de la 

recepció ja s’ha estès i desenvolupat prou (tant teòricament com en el temps) 

perquè sigui eficaç una mirada retrospectiva. Hem intentat, al llarg d’aquest 

capítol, completar la posthistòria de la teoria de la recepció fins als anys 80, per 

tal de donar una continuïtat a la prehistòria que desenvolupa Jauss. 

Finalment, quant al tercer punt, la descripció de les característiques 

principals de la postmodernitat estètica només es pot fer quan la consciència 

històrica s’ha consolidat prou en la distància, dit en la terminologia de Jauss, quan 

s’ha superat el llindar que anticipa l’època i s’ha generat l’horitzó d’experiència 

de la nova etapa històrica. Per això, Jauss reconstruirà el llindar d’època que, per a 

les arts, representa l’any 67. Ho fa fixant-se en dues obres: la primera, escrita 

l’any 41, és el conte de Borges “Pierre Menard, autor del Quijote”, del recull 

Ficciones, i que prefigura la gran majoria de les característiques de la literatura 

que sorgirà a partir dels 60. La segona és Se una notte d’inverno un viaggiatore 

(1979), d’Italo Calvino, i que, publicada l’any 79, porta a extrems molt 

considerables els esbossos borgians. Les notes sobre Borges, les recollirem de la 

conferència de Barcelona i les de Calvino de l’article que li dedica en Studien zum 

Epochenwandel der ästhetischen Moderne. 

 

1.8. La prehistòria de l’estètica de la recepció 

 

L’abril de 1988 Jauss aterra a Barcelona convidat per l’Institut 

d’Humanitats i la Universitat Autònoma de Barcelona. Hi pronuncia diverses 

conferències, de les quals dues han estat publicades (Jauss, 1991): la que va fer a 

la Facultat de Filologia de la Universitat de Barcelona i la emesa entre els 

membres de la Societat d’Estudis Literaris. La primera repassa els antecedents poc 

coneguts de la teoria de la recepció; la segona estudia el llindar històric de 1914, 

centrat en el cas de Guillaume Apollinaire. Quan, anteriorment, Jauss exposava la 

noció de recepció en la teoria literària, es referia bàsicament a aquella utilitzada 

pels investigadors de l’Escola de Constança. L’any 88, quan la teoria de la 

recepció és una metodologia consolidada internacionalment, quan les condicions 

pel seu naixement queden a una distància suficient, pot dirigir-se la mirada cap a 

la seva prehistòria, cap als elements que l’han precedit. Com diu a Barcelona, 



 44 

 

“exposar ara el concepte de recepció exigeix una reconstrucció que confirma 

en ella mateixa la màxima hermenèutica que afirma que allò que ha preparat 

un canvi de paradigma en la nostra manera d’entendre el món no es pot 

reconèixer sinó a partir del seu resultat” (Jauss, 1991: 16). 

 

D’aquesta manera, es podria dir que Jauss busca en la història l’horitzó de 

preguntes que es va anar creant en les ciències humanes perquè aparegués 

l’Estètica de la recepció. La postmodernitat assumeix el principi que les històries 

són relats que es generen quan una època ha fet ressaltar un esdeveniment del 

passat que fins el moment romania ocult. També Jauss abandona el model 

d’història cronològica i utilitza un de basat en els contrastos entre unes 

expectatives del passat i una consciència del futur, que il·lumina noves 

expectatives prèvies, etc. 

L’antecedent hermenèutic de la teoria de la recepció es troba en les 

primeres interpretacions sobre Homer i les exegesis bíbliques posteriors que 

reconeixen que el significat d’aquestes autoritats és encara vigent però ha 

esdevingut estrany, incomprensible o fins i tot escandalós a causa de la seva 

distància temporal. La filologia antiga tardana de les escoles d’Alexandria i de 

Pèrgam vol establir un lligam entre el passat i el present, entre l’antic sentit del 

text i una nova interpretació del seu significat. Aquest pont es pot construir 

mitjançant un doble procediment: la interpretació gramatical, que reconstrueix a la 

llengua vernacla el sentit literal o històric, el del text per ell mateix (encara que és 

lluny d’un pensament historicista), i la interpretació al·legòrica, que cerca 

l’aplicació espiritual del sentit literal en la situació diferent del receptor. Una 

intenció anàloga escau a la doctrina dels quatre sentits de la Bíblia: literal (o 

històric), al·legòric, tropològic (o moral) i anagògic (o escatològic). 

En totes aquestes escoles exegètiques es manté la idea d’una objectivitat 

del text, el qual té en ell mateix els sentits (únics o múltiples), i gràcies a la 

interpretació l’acte de recepció és un reconeixement o record (anàmnesi) del que 

ja és conegut. La recepció és, per tant, passiva; i perquè es doni el pas a la 

recepció activa haurem de traslladar-nos al llindar històric de l’Edat Mitjana amb 

l’Edat Moderna. 



 45 

Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur [“Totes les coses que es 

reben es reben a la mesura d’aquell qui ho rep]. “Aquest és probablement el 

testimoni més antic del concepte de recepció” (íbid: 19), extret del Liber de 

Causis, de Tomàs d’Aquino. Amb aquest principi s’expressa tant l’exigència de la 

Bíblia de parlar segons la paraula de Déu i alhora la deficiència de l’esperit finit 

que no pot penetrar plenament la veritat d’allò revelat. El coneixement de Déu 

només es pot fer per analogia atributionis, i el text de la Bíblia només revela la 

seva veritat plena i absoluta de manera gradual, en un procés de recepció que va 

del text al lector, i que té per mitjancer les glosses que al llarg del temps s’hi van 

afegint i que enriqueixen el sentit del text. Aquest ús del concepte de recepció 

“d’enriquir amb nous sentits aquell originari del text” es troba ja a Maria de 

França (s. XII) sobre la poesia antiga profana. De manera anàloga, però, amb un 

concepte de recepció més autònoma, Montaigne entendrà el gènere de l’assaig 

com a lectura productiva de la tradició, composta per l’experiència pròpia sobre el 

text antic condicionada per l’experiència pròpia del lector. 

L’àmbit del dret és també un punt de referència per a la prehistòria de 

l’estètica de la recepció. Al segle XII, el concepte de recepció es feia servir “per 

qualificar el procés d’apropiació del dret romà per part [dels pobles de] l’Europa 

central (…), sacrificant alhora allò que els era propi” (ib: 22-23). Tanmateix, no és 

fins al 1950 que s’implanta “un altre concepte de recepció dins l’hermenèutica 

jurídica”: referint-se als casos que la llei no preveia quan va ser formulada, “la 

concreció (oposada a subsumpció) entesa com a interpretació progressiva (i també 

jurídicament creativa) de les normes legals que un cas concret pot exigir en el 

moment de la instrucció” (ib. 22-23). 

En l’àmbit de la filosofia, l’interès per la història de la recepció de les 

seves autoritats és tardana. H. Blumenberg introdueix el terme de recepció en la 

història de la filosofia i de la ciència l’any 1958, revisant la concepció 

substancialista de tradició i el concepte d’esdeveniment. Un esdeveniment com la 

revolució copernicana no fa època si no és pel treball històric dels antecessors i 

per la seva recepció. D’aquesta manera, Blumenberg encunya el concepte de 

llindar d’època, aquell moment històric sobre el qual actuen de manera quasi 

imperceptible forces històriques que només poden reconèixer-se post rem o ad 

hoc. H. G. Gadamer basa la seva hermenèutica filosòfica en el concepte d’efecte 



 46 

que té la tradició sobre la consciència històrica, car li interessa conservar el sentit 

originari de la font de veritat. Si bé Jauss no diu aquí res més sobre Gadamer, en 

altres textos reconeix l’inestimable influència que aquest va exercir sobre el 

projecte teòric de Jauss. 

En la mateixa època sorgeix una teoria literària que utilitza un sentit anàleg 

de la recepció estètica al de l’hermenèutica jurídica, tot i que segurament no hi 

van tenir contacte entre si. Roman Ingarden utilitza el concepte de concreció 

d’una obra com la representació d’aquesta en la seva qualitat d’objecte estètic en 

la consciència del receptor. En una superació crítica de l’estètica fenomenològica 

d’Ingarden, durant els anys 60, tant la semiòtica literària com l’estètica de la 

recepció i l’estructuralisme de Praga, hi afegeixen el sentit històric de la 

concreció. L’obra adquireix caràcter d’esdeveniment i, per tant, de norma per a la 

posteritat, quan es reconeix el seu caràcter innovador en relació amb les normes 

estètiques vàlides fins al primer moment de la seva recepció. La reconstrucció 

històrica de les interpretacions (recepcions) d’una obra confereix vida històrica a 

la seva estructura (l’horitzó o lector implícit), alhora que, i això és d’allò més 

important per a la teoria de la recepció, permet discernir les funcions que al llarg 

de la història l’activitat estètica ha desenvolupat per a tots aquells que gaudeixen 

de l’art. En aquest darrer punt, Jauss està afirmant que una resposta complerta 

sobre la funció pròpia de l’art s’ha de contemplar sine quanon històricament. 

Jauss ha exposat els precedents històrics del terme recepció per a tot tipus 

de textos i ha aplicat una definició anàloga per a l’estètica. Ara torna a retrocedir 

en el temps per recuperar els seus antecedents històrics. La manera d’exposar la 

història no és sempre lineal: a vegades cal avançar per esclarir un terme en general 

i així tornar enrere per tal de poder-lo contrastar en altres àmbits. 

El precedent d’Aristòtil per la recepció catàrtica de la tragèdia en la seva 

Poètica, tot i haver generat infinitat de comentaris al llarg de la història, no va ser 

suficient per generar un moviment teòric centrat en l’experiència estètica 

receptiva. Tampoc no ho va ser la Kritik der Urteilskraft kantiana, tot i que 

comprèn d’una manera molt més àmplia aquest fenomen estètic. Tanmateix, a la 

Il·lustració comencen a trobar-se testimoniatges d’un nou interès per l’estètica de 

l’efecte, i això es deu a l’ascensió de la subjectivitat moderna (burgesa); un 

exemple en pot ser la relectura del mite de Pigmalió, que tematitza el 



 47 

comportament de l’espectador. Amb l’emancipació de l’estètica com a disciplina, 

que es basa inicialment en una concepció de l’art com autònom, es reconeix la 

importància de l’experiència estètica, però, paradoxalment, se n’exclou tota 

finalitat exterior, pragmàtica. Al segle XIX, amb l’etapa àlgida de l’idealisme 

alemany, el desenvolupament de l’experiència estètica pren camins divergents. 

Per una banda, es reconeix el seu efecte social: Schlegel demana al lector una 

participació activa en la creació o Hegel reconeix que l’obra només és un objecte 

real i singular quan és per a un públic que la contempla i en gaudeix; per una altra 

banda, Goethe negava a la poesia autònoma qualsevol funció social. 

Amb Heine i, posteriorment, Marx, comença a desenvolupar-se la idea que 

les noves èpoques històriques poden llegir coses noves en les obres antigues, 

gràcies a la seva diferent situació històrica. L’anàlisi literària materialista de 

l’època següent trenca amb la historiografia estètica, interpretant la producció de 

les obres des de l’anàlisi crítica de la ideologia (F. Mehring), o també, per contra, 

trobant l’ésser veritable d’una obra en la seva imatge canviant en el judici dels 

contemporanis i el de la posteritat (J. Hirsch). En aquesta línia materialista, Walter 

Benjamin demana a l’historiador que faci esclatar la continuïtat de la història “per 

posar en moviment l’experiència de la història que és originària per a cada 

present” (Jauss: 1991, 36), una experiència que és també consciència crítica del 

present; de manera similar, Benjamin defensa una experiència estètica de l’art 

passat, que ens permet comprendre millor l’art contemporani. 

“Els testimonis fora d’Alemanya –segons Jauss– són més aviat modestos 

pel que fa a aquest canvi en la història de les idees” (Jauss, 1991: 33). Només a 

partir de Paul Valéry es reconeix a França un fort interès en la recepció. Ja aquest, 

amb la cèlebre sentència que “mes vers ont les sens qu’on leur prête” va 

reconèixer l’abisme insalvable entre l’estètica de la producció i de la recepció i va 

defensar la segona demanant i esbossant una història de la lectura. La vessant 

teòrica de Valéry, més valorada a Alemanya que a França és represa a la seva 

manera per la sociologia de la literatura als anys 30, amb Schücking, interessat en 

la formació social del gust estètic i amb Vaselovsky, que relacionava les imatges 

generades per l’art i les creences socials. 

No és, doncs, fins als anys seixanta que a fora d’Alemanya es comencen a 

donar les condicions en direcció a una teoria de la recepció. Primer calia que 



 48 

 

“l’estructuralisme ahistòric, la metafísica de l’escriptura de les escoles 

parisenques i, finalment, el neomaterialisme del corrent de la crítica ideolò-

gica” trenqués amb “aquells paradigmes que havien negat la unitat dialèctica 

del text i de la recepció com a agent històric de la literatura (…) i alhora amb 

el substancialisme de la tradició que es transmet tota sola” (1991: 34-35). 

 

Jaques Derrida a França, però també Umberto Eco a Itàlia, qüestionen la 

primacia ontològica de l’obra com a lloc de manifestació d’una veritat 

preestablerta i li donen aquell caràcter d’estructura oberta que només el receptor 

pot completar. Com a darrer precursor del “paradigma històric-hermenèutic”, 

Jauss cita l’obra de Sartre Qu’est-ce que la littérature? on, més que en la salvació 

del passat, la pervivència de la literatura rau en l’acte creatiu recíproc d’escriptura 

i lectura, un acte lliure de comunicació en el qual l’home pot apropiar-se el món i 

canviar-lo. 

 

 

1.9 La postmodernitat literària 

 

En l’apartat anterior hem resumit el text de Jauss en què aquest presenta 

una història de les teories literàries amb un sentit concret, a saber l’aparició final 

de la teoria de la recepció. El canvi cap al nou paradigma que inclou la 

perspectiva del receptor en les teories literàries i artístiques no apareix per atzar en 

la dècada dels 60, quan va ser possible constatar un canvi d’horitzons de la 

literatura. Els símptomes d’aquest canvi també s’ha de poder constatar en el camp 

de la literatura, i així ho fa Jauss mitjançant l’obra Ficciones de Jorge Luís Borges 

i, en especial, el seu conte “Pierre Menard, autor del Quijote”. 

En aquesta obra, publicada el 1941, però redactada en el 39, l’escriptor, a 

qui per cert agradava definir-se només com a lector voraç, estableix un doble 

nivell de reflexió, el del comentari d’un text fictici del simbolista francès Pierre 

Menard, que reflexiona alhora sobre la manera de recuperar el text sobre l’heroi 

manxec per a la modernitat. Menard, ens narra Borges, no intenta una 

actualització amb transposicions ingènues als nostres temps –com moltes de les 

adaptacions dels clàssics–, sinó amb la reescriptura literal, sense copiar l’original, 



 49 

de tota l’obra sobre el Quixot. D’aquesta manera, diu Borges, Menard tindria en 

compte les identitats del nou i de l’antic, però trobant la diferència al bell mig 

d’elles mateixes, car la repetició paraula per paraula originaria sentits nous tant 

per als fragments com per al conjunt de l’obra: “Menard (acaso sin quererlo) ha 

enriquecido mediante una técnica nueva el arte detenido y rudimentario de la 

lectura: la técnica del anacronismo deliberado y de las atribuciones erróneas” 

(Borges, 1944: 55). 

El relat de Borges inclou, segons Jauss, característiques importants per a la 

literatura i l’art posterior. Per una banda, la descoberta que fa Menard (el 

personatge i escriptor del conte de Borges) de la lectura com a acte anacrònic és el 

preludi d’una rehabilitació del lector que trobarà en Se una notte d’inverno un 

viaggiatore (1979), d’Italo Calvino, un dels màxims exponents. Aquest principi, 

en l’àmbit teòric, no solament és fonamental en l’estètica de la recepció, sinó 

també, com hem vist, en el Reader Response Criticism, la semiòtica, el 

desconstructivisme i el projecte d’una història literària del lector. A més, el text 

del Quixot que Menard reescriu prefigura també la teoria de la intertextualitat o, 

com la defineix G. Genette, del palimpsest, terme amb el qual Genette defineix la 

presència potencial de textos dins d’un text, els quals determinen el seu caràcter 

literari. Un altre cop, Borges aportà la més radical metàfora postmoderna 

d’aquesta idea, la metàfora del món com una gran biblioteca en què la repetició en 

infinites combinacions de només vint-i-vuit lletres origina tota la seva diversitat. 

L’originalitat obligada en l’art modern és abolida en un món on tot és repetició no 

idèntica de quelcom d’anterior. 

Aquesta relació amb la història implica que aquesta ja no forma part d’un 

pretèrit perfet que pot ser reconstruït com a objecte d’estudi, com volia la història 

positivista del XIX, sinó que forma part de la nostra realitat, ens configura alhora 

que nosaltres li donem sentit segons la nostra manera de copsar el món. La 

frontera que separa passat i present queda diluïda. 

A diferència de la modernitat, que és una mirada endavant, una voluntat de 

trencament amb la tradició, la postmodernitat és una recerca en el calaix de sastre 

o “museu imaginari” (expressió de Malraux) del passat per recollir-ne lliurement 

un material que, en conformant un conglomerat imperfecte i sovint capriciós, 

guanyarà un nou sentit en la nostra mirada. 



 50 

Paral·lelament a com la postmodernitat redefineix els horitzons entre 

història i present, entre virtualitat potencial i efectivitat actual, reestructura de nou 

les relacions entre realitat i ficció. Aquest seria un tema indispensable en una 

investigació de major envergadura com la tesi que esperem que doni continuïtat a 

aquest treball de recerca, i en la qual caldria ampliar la investigació tant de 

l’estètica de Jauss –que té capítols sencers dedicats a aquest tema aquí inèdits– 

com de teories d’abast ontològic. Per això, em limitaré a esbossar-lo a través 

d’una anàlisi de la funció comunicativa de la ficció en la novel·la postmoderna, on 

Jauss mobilitza estudis sobre el tema d’Iser i Stierle, i dels quals abans he fet 

esment per contextualitzar el tema que ara ens ocupa. Ho faré a partir d’alguns 

fragments d’un llarg i profund article que va dedicar a l’obra de Calvino Se una 

notte un viaggiatore, el qual s’ha publicat a Espanya en el volum de 

Transformaciones de lo moderno (Jauss, 1989c: 223-251). 

Aquesta novel·la –la complexitat de la qual no podrà trobar aquí espai per 

desplegar-se– planteja la funció de la ficció en tres nivells que s’interfereixen 

entre si: la de superar l’abisme entre escriptura i lectura, que alhora planteja la 

relació entre món no escrit i món escrit; la de fonamentar la interacció entre autor 

i lector –el qual apareix en les figures de lector que llegeix i lector que és llegit, i 

la de crear un espai d’escenificació del si mateix per a l’altre o els altres. 

Mentre Silas, un escriptor “protagonista” en la novel·la, està escrivint, pot 

veure des de la seva finestra una dona que està llegint. La simultaneïtat de llurs 

actes el porta a reflexionar sobre una idea: la vertadera novel·la que aquella dona 

està llegint és la que ell, Silas, hauria d’escriure. En aquesta idea absurda, més 

desenvolupada en els diaris de Silas, aquest reconeix que la veritat de la ficció 

prové només d’allò altre de l’escriptura, la lectura; reconeix aquell abisme 

insalvable entre l’acte d’escriptura i el de la lectura. Mentre que l’acte d’escriptura 

manté sempre l’horitzó obert de la constitució de l’objecte imaginari, l’acte de 

lectura tanca l’horitzó en la constitució de sentit (1989c: 227). Com superar aquest 

hiatus?, es pregunta Silas; com participar alhora de la constitució d’un text que 

obre un horitzó de múltiples sentits i alhora constituir-ne un d’ells per a si mateix? 

En un homenatge al conte de Borges nomenat més amunt, l’escriptor intenta el 

primer experiment: es dedica a copiar les primeres pàgines de Crim i càstig, per 



 51 

viure simultàniament en la fascinació de dues dimensions temporals diferents, la 

de la lectura i l’escriptura. 

Calvino, però, porta l’experiment borgià més enllà: Silas s’assabenta que 

una empresa japonesa ha descobert la fórmula de les seves novel·les i pot produir 

nous llibres Silas Flannery de gran nivell. Als primers moments d’ira, succeeixen 

els de reconeixement i fins i tot els de complaença en la representació “del meu jo 

japonès imaginant una de les meves històries”. La falsificació, especialment per a 

la figura del narrador, que ja des d’Homer és una persona fingida, lluny de ser una 

màscara de la ficció, n’és la seva última encarnació, “és tant com una veritat 

elevada a la segona potència”. Més enllà del que va vaticinar W. Benjamin del 

valor de la reproducció de l’obra d’art, en el caràcter de l’era electrònica –

manifestat per alguns personatges del Viaggiattore– la diferència entre realitat 

autèntica i reproduïda, entre naturalesa i art, es difuminen. Però no s’està referint 

només a la pèrdua del valor d’autenticitat de l’obra –aquest fet ja el va descriure 

Benjamin–, ni tampoc només al fet que la còpia sembli millor que l’original, sinó 

també a l’experiència de Silas de la difuminació del seu subjecte d’escriptor en 

una possible multiplicitat d’autors. Calvino porta en aquesta i altres situacions, on 

el mateix autor del Viaggiattore sembla desaparèixer, la proclamada mort del 

subjecte per la modernitat. Una mort que és el començament, tanmateix, de la 

recerca de l’altre (l’altre del lector, en aquest cas) per camins que fins llavors no 

s’havien transitat (1989c: 228). Però no avancem esdeveniments. 

Un altre dels problemes que es planteja Calvino en la novel·la és la diatriba 

teòrica a què ha arribat, segons Jauss, la filosofia contemporània: la tesi que l’únic 

sentit que ens és accessible és el del llenguatge, però no l’existència del món, i la 

tesi contrària que el llenguatge no obre cap sentit i el món en el qual vivim és 

inexpressable. El llenguatge és pensat en ambdós pols d’aquesta oposició com un 

“vel de maia” que encobreix el sentit originari del món. L’homo sapiens s’ha 

convertit en homo legens que ja no pot percebre allò que els seus predecessors, 

que no llegien, podien veure i sentir.13 El món de les tres dimensions i dels cinc 

sentits ha esdevingut opac pel cobriment de les paraules i dels conceptes i 

                                                 
13 Aquestes reflexions, les sistematiza Calvino en l’assaig Mondo non scritto e mondo scritto, a: 

New York Review of Books, 1983. Per la meva part, hi afegiria la famosa anècdota i metàfora 

autobiogràfica de Sartre, que va dir que des d’infant ja no veia el món si no a través dels llibres. 



 52 

s’exigeix a la literatura de retornar-nos la vivència pura del món. La literatura és 

l’única que té el poder de retornar-nos al món no escrit, quan es concep la ficció 

productivament i no mimètica, sempre i quan es tracti d’escriure allò que no es 

coneix, es tracti de fer accessible a la paraula allò a què fins ara no s’havia accedit 

mai. Com es pot, però, obrir la finestra al món? 

Silas es permet un altre experiment genial, l’escriptura d’una novel·la que 

consti tan sols de començaments de novel·les. Aquest llibre dins un llibre conté 

deu començaments d’històries de gèneres de literatura popular que han de fer que 

el seu conjunt “mantingui en tota la seva extensió la potencialitat del 

començament” (Jauss, 1989c: 236) o –i ara és el moment de recordar la teoria de 

l’acte de lectura d’Iser– que deixi obert l’horitzó de correlats intencionals perquè 

ompli l’horitzó d’expectatives del lector. D’aquesta manera espera Silas obrir 

l’horitzó tancat del món escrit al món no escrit. L’autor Silas, que, a més, 

aconsegueix esvair-se de l’autoafirmació clàssica de l’autor en el seu text 

mitjançant els seus texts inacabats, deixa així l’espai obert perquè entri el lector en 

la novel·la. 

La participació del lector en el Viaggiattore no es limita a poder imaginar 

la continuació d’aquestes novel·les, ni tampoc a la rellevància de les seves 

expectatives que el narrador confessa tenir en compte. L’apel·lació al lector 

(lettore che legge) s’escenifica des de la primera pàgina com a “tu, lector”, pel 

qual ens veiem conduïts a identificar-nos amb aquest tu, el qual ens portarà a la 

identificació amb els protagonistes de les deu històries interrompudes. A 

continuació, Calvino porta la idea de Silas encara més enllà, deixant-nos l’opció 

oberta a identificar-nos amb el narrador, que ja havia desaparegut i que ara és el 

lector llegit (lettore che è letto). En un moment de l’obra, el narrador, que ara es 

barreja amb el lector llegit, confessa que escriu l’obra tenint en compte 

l’expectativa del lector (real?), diluint així la idea romàntica del subjecte creador. 

En un probable intent de complir aquesta confessió, el lector llegit tindrà una 

història d’amor amb la lectora que inspirava el llibre que volia i mai no podria 

escriure Silas. 

És a dir, la relació establerta al començament entre el narrador Silas i el 

“tu, lector” dóna lloc a la dissolució del primer perquè el lector passi a ser, primer, 

protagonista de les històries interrompudes i, posteriorment, si ho vol, a prendre el 



 53 

paper del lector llegit. Per això, pot dir Jauss que “la ficció de la relació jo-tu en la 

novel·la en segona persona de Calvino, permet al lector gaudir del plaer de la 

lectura, ocupar el lloc buit del jo anònim i jugar a desenrotllar nous papers” 

(Jauss, 1989c: 239). La multiplicitat del subjecte obre en Calvino –com en Pessoa, 

Machado o Nabokov– la multiplicitat d’horitzons del món no escrit, el món 

virtual que només la literatura pot intentar obrir, jugant, és clar, amb la complicitat 

del lector. 

Aquesta “barreja” d’identitats és una complexa adaptació estètica d’un 

tipus de gènere explotat per la literatura de masses, en una fusió de cultura 

popular i alta cultura, que ha de ser una de les característiques pròpies de l’art 

postmodern. Es pot evocar, per exemple, la música folk, pop(ular) i tota la que 

d’aquestes arrels ha sortit, o el mateix Pop Art. I la “barreja” és possible gràcies a 

un canvi de la recepció estètica, que utilitza la ficció com a mitjà de comunicació 

per excel·lència, que “no solament possibilita l’apropiació mútua dels discursos de 

diferents horitzons mundans [cosa que ja feia l’art anterior], sinó també dels 

papers de l’ego i l’alter en una relació dialògica, i de l’home amb tots els homes” 

(Jauss, 1989c: 241). La literatura deixa de ser, doncs, l’espai d’autoescenificació 

del subjecte en què, per exemple, Rousseau es justificava davant la societat de la 

seva època, passa a ser el lloc on el subjecte de l’autor i el tu del lector es 

dilueixen i s’intercanvien els pronoms, com en un diàleg on cadascun es posa en 

el lloc de l’altre. 

L’extensió d’aquest principi a l’art postmodern significa per a Jauss 

l’extensió de l’àmbit de la ficció a una part important de l’àmbit comunicatiu 

entre les persones, i això vol dir, per tant, a l’àmbit de la construcció (simbòlica) 

de la realitat. Així com la modernitat consistia a revelar allò que és fictici de la 

realitat a partir de la desfamiliarització del detall, d’objectes extrets de la mateixa 

realitat (recordem, per exemple, Apollinaire o els “objectes trobats” de Duchamp), 

la postmodernitat vol construir la realitat a través de la ficció. La influència de 

l’element d’il·lusió de l’art afecta, per exemple, els formats dels telenotícies o la 

comunicació “virtual” a través d’Internet, paradigmes del nostre “real” contempo-

rani, són fenòmens que Jauss probablement deuria tenir en compte quan 

reflexionava sobre aquest tema. Per això, al final de la seva conferència a 

Barcelona va poder dir: 



 54 

 

“El nostre món s’ha convertit, segurament, en una ficció en alt grau. Però 

amb la ficció estètica feta servir conscientment com a estudi de la realitat, 

aquest món ens ofereix l’oportunitat d’alliberar-nos productivament i 

receptivament, mitjançant les arts, de les tensions de la nostra societat molt 

tecnificada” (Jauss, 1991: 40). 

 

Aquesta concepció de l’experiència estètica com a alliberació productiva i 

receptiva de les tensions de la nostra societat serà una de les característiques 

principals que retrobarem en l’anàlisi de la teoria de l’experiència estètica de 

Jauss i que es portarà a terme en el capítol 3. Abans, però, seria convenient 

dedicar un espai especial al diàleg que mantenen l’Estètica de la recepció de Jauss 

i l’hermenèutica de Gadamer. L’exposició de les semblances i diferències entre 

Gadamer i Jauss no s’ha de veure ara com un requisit acadèmic, ja que també ens 

servirà per entendre la diferència entre una hermenèutica preocupada per una sèrie 

de problemes més propis de la modernitat, entre els quals hi ha la pervivència del 

sentit substancial de la tradició, i una estètica, la de la recepció, que afronta com 

un dels principals reptes el de correspondre a les expectatives de la seva època. 

Probablement, aquesta constant mirada al present, compaginada amb un 

profund coneixement del passat, és el que fa prendre consciència a Jauss dels trets 

diferencials de la seva època. La seva convicció que la modernitat ja havia quedat 

enrere troba molts arguments històrics, però el que és més important és el que el 

motiva i impulsa sovint en la direcció de les seves investigacions. Per això, perquè 

recórrer al paral·lelisme amb la postmodernitat ens ha permès trobar els punts 

fonamentals de l’estètica de la recepció. Amb tot, no puc negar que Jauss m’ha 

convençut que a partir dels 60 canvien alguns punts en la nostra mirada sobre el 

món. Ara bé, sóc del parer que només els historiadors del futur podran respondre a 

la pregunta sobre si la segona meitat del segle XX ha inaugurat una nova època o 

senzillament ha estat un nou desenvolupament de la modernitat. Si quelcom queda 

segur de l’estètica de la recepció, com també de l’hermenèutica, és que els histo-

riadors del futur, segons les seves expectatives i la seva posició davant la història, 

rebran necessàriament una idea de nosaltres diferent a la que tenim avui dia. 



 55 

2. La filosofia de l’estètica de la recepció: l’hermenèutica de Gadamer 

 

2.1. La comprensió: eix central de les ciències humanes 

 

En el capítol anterior ens hem trobat amb la necessitat de buscar els 

fonaments filosòfics de la teoria de la recepció per tal d’obtenir una major 

comprensió dels conceptes d’història, tradició i recepció que hi subjeu. L’anàlisi 

de l’hermenèutica de Gadamer no només ens permetrà entendre millor els 

precedents filosòfics immediats de l’estètica de la recepció, també podrem veure 

quina són les diferències que fan de la crítica i de la proposta de Jauss una teoria 

més contemporània. A més, la discussió entre Gadamer i Jauss inaugura un llarg 

debat sobre el problema de l’obra d’art en tant que representació o expressió de 

veritats o, d’una manera més genèrica, continguts discursius. 

La figura de Hans Georg Gadamer en les ciències humanes, especialment 

en les disciplines d’història de la literatura i l’art, representa un abans i un després, 

malgrat haver pres en alguns aspectes una posició moderada, classicista. Enfront 

de la pretensió d’universalitat de la ciència moderna, Gadamer troba una via 

alternativa que expliqui la manera de ser i de procedir específiques de les ciències 

humanes, les quals des de l’època de la Il·lustració –si no abans– fracassaven 

estrepitosament en qualsevol intent d’adaptar els ideals de veritat, d’objectivitat i 

de metodologia pròpies de les ciències de la naturalesa. L’obra més representativa 

d’aquest gran projecte és Wahrheit und Methode [1960, Verdad y método]. La 

influència de Gadamer sobre Jauss, que va rebre ensenyances del primer a 

Heidelberg, comença anys abans de la publicació d’aquest voluminós llibre 

(vegeu la Biografia). Tot i així, crec que podem prendre aquesta obra com a text 

de referència, perquè Gadamer hi encabeix un vast conjunt d’investigacions 

realitzades en les dècades anteriors a la seva publicació. Una obra tan complexa i 

interessant com Wahrheit und Methode no es mereixeria un tractament parcial 

com el que aquí avancem, però és igualment cert que no podem ara desviar-nos de 

la ruta marcada més del justament necessari. Els nostres objectius han de ser 

trobar els precedents filosòfics immediats a l’Estètica de la recepció, és a dir, 

l’hermenèutica que funda Gadamer, i establir-ne un diàleg on es manifestin les 

diferències principals. 



 56 

 

El fonament que Gadamer construeix per a les ciències humanes arrela en 

el fons d’algunes de les preguntes filosòfiques cabdals –“què és l’home?”, “què 

pot conèixer?–, el plantejament de les quals es fa principalment de la mà de la 

renovació de la filosofia que va portar a terme el seu mestre Martin Heidegger. 

Les ciències humanes, com el seu mateix nom indica, inclouen l’observador dintre 

d’allò observat; qualsevol veritat derivada d’aquestes disciplines implica, segons 

Gadamer, una comprensió de l’home, d’un mateix, en una situació determinada. 

La veritat, doncs, com veurem més endavant, no es defineix com la 

correspondència entre una proposició i un estat de coses, com en les ciències 

positives, sinó com un orientar-se sobre un assumpte, com una comprensió d’un 

mateix en una circumstància, com una comprensió de la pròpia existència (en el 

món). La pregunta per la comprensió en les ciències humanes és, doncs, primer de 

tot, una pregunta antropològica. Quina és la manera d’estar en el món pròpia de 

l’home? 

Heidegger adapta la teoria gnoseològica de Husserl que l’experiència és 

l’espai necessari en què es poden donar subjecte i objecte, és el principi o factum 

més enllà del qual no es pot trobar un fonament, perquè, de fet, és l’experiència 

l’espai de mediació entre subjecte i objecte, origen, possibilitat i fonament 

d’ambdós pols del coneixement. Ni l’objecte que es coneix és previ al subjecte, tal 

com ho consideren les ciències empíriques; ni el subjecte és previ a l’objecte, tal 

com es veu des de la perspectiva de l’ètica. L’experiència té aquest caràcter 

bipolar, “intencional”, de mediació d’ambdues instàncies en què s’acostuma a 

dividir el coneixement: observador i observat, subjecte de coneixement i objecte 

conegut. El concepte d’intencionalitat de la teoria epistemològica husserliana, 

l’aplica Heidegger a l’ontologia, a l’analítica de l’ésser. Apartant-se de la tradició 

metafísica que es pregunta per l’essència de l’home considerat com una 

substància aïllable i, per tant, susceptible de ser coneguda per si sola, Heidegger 

dirà que l’home no es pot ja entendre com un subjecte aïllat, susceptible de ser 

objecte d’estudi, sinó que la característica fonamental de l’home és estar en 

relació amb les coses, és la seva existència mundana. Conclou que el fonament 



 57 

últim de tot plantejament filosòfic és l’existència,14 en el sentit d’un estar llançat 

en el món, aquesta peculiar manera humana d’estar ja no tant entre les coses com 

una més sinó per les coses, tot comprenent-les. La manera pròpia de l’home 

d’estar en el món recau precisament en un estar llançat a un horitzó de 

significació, és a dir, en un transcendir les dades sensibles pures, en un posar-les 

en relació amb un horitzó de significació (o context o, més general, món) que els 

dóna un significat com a objectes útils, o persones, o institucions, etc.15 El 

concepte d’existència (Da-sein) inclou tant el subjecte que coneix, com l’ens 

conegut, com, finalment, l’horitzó o món (ésser, en la seva accepció més àmplia) 

en què ambdós es troben. El concepte d’horitzó –potser caldria dir-ne “metàfora 

filosòfica”–, explotat de manera inesgotable a partir de Husserl i en tota la 

fenomenologia, també és un dels punts clau de la teoria de la recepció, com hem 

vist al capítol 1. 

La comprensió primària dels homes, doncs, no es dirigeix a l’isolament 

d’objectes –com fa la ciència–; ben al contrari, la manera d’estar en el món pròpia 

de l’home significa precisament la comprensió de les coses dintre del seu context, 

que els dóna ara un significat, ara un altre, segons l’horitzó de significació en què 

l’home es trobi abocat. L’horitzó de significació vol dir que hi ha quelcom de 

previ al significat de la cosa per a l’home i en virtut del qual el sentit és possible. 

Podem dir-ne la preestructura de la comprensió o precomprensió. En relació amb 

això, es pot entendre que, segons l’horitzó en què es trobi l’observador, un ens 

pugui ser considerat com un conjunt d’àtoms determinats amb una estructura i una 

                                                 
14 Javier Hernández-Pacheco comenta molt convincentment que el mot existència, en tant que mot 

compost de ‘ex-’ (a fora) i ‘estar’ conserva etimològicament el sentit del Dasein heideggerià. Si 

Heidegger es va permetre utilitzar un terme de l’alemany quotidià per dotar-lo d’un signficat 

profund, per què no ho han de poder fer també els seus traductors? No sembla necessari optar pels 

neologismes de “ser-allí” de Gaos, “estar-allí” d’Agud i Agapito a Verdad y método, o de la 

traducció catalana de “ser-hi”. Javier Hernández-Pacheco, Corrientes actuales de filosofía, 1996. 
15 Max Scheller ja havia aplicat a l’existència humana aquesta capacitat inherent de transcendir les 

dades sensibles i l’ara temporal. L’any 1928 pronuncia en una conferència: “l’home és l’etern 

Faust, la bestia cupidissima rerum novarum, l’ésser que no es conforma amb la realitat que 

l’envolta, sempre desitjós de trencar les barreres del seu ésser-així-aquí-i-ara, aspirant sempre a 

transcendir la realitat que el rodeja –inclosa la seva pròpia realitat personal”. Max Scheller, Die 

Stellung des Menschen im Kosmos (1928); traducció castellana El puesto del hombre en el cosmos, 

2000, Alba Editorial, Barcelona. 



 58 

disposició determinades i, segons una altra, sigui la flor que expressa el sentiment 

d’una persona per una altra i, fins i tot, sigui el símbol principal en la diada de tot 

un poble. 

En aquesta tesi rau la transformació de Heidegger de l’ontologia en 

hermenèutica, per la qual l’acte de comprendre les coses és l’existencial primer, la 

condició de possibilitat, de la manera de ser humana. No hi ha cap altra cosa que 

la que és compresa. Com ho defineix Gadamer, “comprendre no és un ideal 

resignat de l’experiència vital humana en la senectut de l’esperit (...), però tampoc 

un ideal metòdic darrer de la filosofia enfront de la ingenuïtat d’anar vivint, sinó 

que per contra és la forma originària de realització del ser-hi, del ser-en-el-món”, 

de l’existència (Gadamer; 1960: 324-5). Gadamer es proposa a Wahrheit und 

Methode partir d’aquesta idea per desenvolupar-la en l’àmbit de les ciències 

humanes, atès que aquest tipus d’experiència originària de l’home els portarà la 

més profunda fonamentació. Per això, però, Gadamer estira més el fil de la 

reflexió del seu mestre: si la comprensió és la comprensió d’allò altri, hi ha 

d’haver una manera de ser comuna entre allò conegut i el coneixedor. Quin és, 

doncs, el denominador comú que fa possible la comprensió? 

L’home es relaciona necessàriament amb les coses (està projectat en el 

món), no tant segons el suposat significat objectiu que atribueix la ciència, sinó 

sobretot segons allò que poden arribar a ser per a ell, segons la projecció que 

l’home en pot fer amb vista al futur. L’horitzó en què les coses es presenten 

inclou, doncs, les seves potencialitats. Per això, conèixer les coses que ens 

rodeixen, comprendre una situació, és guanyar-hi una posició avantatjosa, és 

establir les relacions entre altres coses o persones, explotar-hi les possibilitats 

pràctiques, desenvolupar-se, en definitiva, en el món. “La comprensió representa 

un nou espai de llibertat espiritual”, diu Gadamer comentant aquest punt de 

Heidegger (ib, 1960: 326). D’alguna manera, és com si s’estigués referint a 

l’expressió popular “saber és poder”; expressió que en alemany es fa evident en la 

doble accepció del verb comprendre (verstehen) que significa també un saber 

pràctic (sie versteht nicht zu fahren, per exemple). La comprensió, per tant, és 

possible perquè ambdós participen d’aquest poder ser, d’aquesta projecció 

temporal cap al futur, la qual no es pot constituir sense la corresponent 

procedència temporal comuna. Perquè en tota comprensió de possibilitat futura hi 



 59 

juga un paper essencial la comprensió d’allò que l’objecte i la persona han estat. 

Parlem de la seva historicitat, de la temporalitat pròpia de les coses i de l’home, 

que fa possible aquest estar projectat comprensiu en el món, aquesta existència 

projectada cap al futur. Concebre la historicitat com a condició de la comprensió 

permet a Heidegger anomenar-la precomprensió. En tant que l’horitzó comú 

originari del coneixedor i del conegut és el passat i el futur, pot dir Heidegger que 

l’ésser és, en la seva accepció originària, temps. 

 La historicitat és el segon existencial originari de la comprensió humana 

que Gadamer recull de Heidegger per fonamentar la seva hermenèutica. Si a 

aquest li interessa més el caràcter de projecció cap al futur per fonamentar la seva 

ontologia hermenèutica, a Gadamer li interessa més la conseqüència que en tota 

temporalitat hi ha implicat també el passat. I és precisament la comuna historicitat 

de l’objecte i del subjecte en la comprensió el fonament que necessita per a 

l’experiència hermenèutica, l’experiència pròpia de les ciències humanes. Si la 

història, l’art, la filologia, etc., estudien el passat, no és fàcil pensar en uns 

fonaments més sòlids que la participació del passat en la comprensió general de 

l’home. El tercer pilar d’aquesta fonamentació, el llenguatge, la concepció del 

qual es remunta també a Heidegger, el desenvolupa Gadamer sense reconèixer 

amb prou feines les seves herències (vegeu III part, especialment capítol 12 de 

Wahrheit und Methode). Malgrat la seva importància cabdal en l’hermenèutica de 

Gadamer (com en tota la filosofia del segle XX), no podrà ser objecte directe 

d’anàlisi en aquest treball, atès que no és un tema sobre el qual Jauss hagi escrit 

res de nou.16 Continuem ara analitzant com Gadamer recull i desenvolupa les 

nocions fins ara explicades a les ciències humanes. 

En l’àmbit antropològic, el coneixement de les coses és possible gràcies a 

la precomprensió o horitzó de significació que envolta homes i objectes. En 

l’àmbit concret de les ciències humanes, la cosa o objecte és principalment un text 

o una obra d’art; l’horitzó de significació és la tradició, que configura una 

precomprensió en forma de prejudicis, atenent el seu sentit etimològic.17 Sense 
                                                 
16 Aquesta opinió només l’he pogut extreure pel que fa al conjunt de la seva obra traduïda al 

castellà i al català. És d’esperar que algun dia pugui ser contrastada en les obres completes. 
17 La història d’aquest concepte mostra la seva depreciació des de la Il·lustració, època que va 

elevar a condició fonamental del coneixement la superació de tot prejudici (Gadamer; 1960: 338-

344). “El prejudici bàsic de la Il·lustració és el prejudici contra tot prejudici” (ib: 337). 



 60 

una noció o un mínim coneixement (encara que siguin incomplets) de la llengua i 

del context de l’obra, la comprensió no pot ni tan sols intentar-se. Però el que és 

evident en l’àmbit extern del text, també ho és pel que fa al seu contingut. En tota 

comprensió de sentit, l’intèrpret hi anticipa un sentit sobre el tot. A mesura que 

l’intèrpret llegeix, modifica aquesta expectativa en consonància amb el sentit que 

se li fa present. Fins i tot, és ben habitual que convisquin interpretacions diferents 

o incompatibles fins que pot establir-se la univocitat del sentit. Aquestes 

anticipacions de sentit, la majoria de les quals no es fan conscients, són opinions 

prèvies que aniran sent contrastades al llarg de la lectura. Només avançant en la 

lectura, i segons la predisposició del lector a canviar-les, serà possible que aquest 

es deixi impregnar per les noves idees que el text conté. El més important d’això, 

doncs, és que en tota comprensió hi ha una sèrie de pre-judicis (opinions prèvies 

al judici, encara no falses ni correctes), els quals no solament anticipen un sentit, 

sinó que principalment fan possible tota comprensió. Tot seguit, aquesta 

anticipació del significat general d’una cosa o l’expectativa de sentit es veurà 

corregida per l’observació empírica. Aquest nou sentit funcionarà novament com 

una anticipació que permetrà noves observacions, un nou aprofundiment empíric 

en l’objecte. Aquesta contínua anticipacions del sentit i aprofundiments en 

l’observació de les parts constituiexen un procés cognitiu circular. La circularitat 

de la comprensió humana, descoberta per Heidegger, és aplicada per Gadamer 

especialment com a principi bàsic de la comprensió en les ciències humanes, i 

l’haurem de tenir present en la resta del capítol. 

Un cercle que no s’ha de pensar com un cercle viciós, sinó positivament, 

com una condició necessària, repetim-ho, de la comprensió (ib, 1960: 331-338). 

De fet, com hem vist en el capítol I, l’Estètica de la recepció assumeix la validesa 

d’aquesta dialèctica entre expectatives i configuració de sentit. També hem 

estudiat al capítol 1.4 que, per Iser, les expectatives de sentit que el lector projecta 

sobre un text formen part de qualsevol procés de lectura. Anàlogament, per a 

Jauss, les expectatives socials –el conjunt de coneixements i creences que formen 

part d’una comunitat– determinen positivament o negativa la producció d’un text i 

la seva posterior recepció. Per tant, per a l’Estètica de la recepció, l’anàlisi de les 

expectatives és la porta d’entrada per a una comprensió correcta del text. 



 61 

Ara bé, hem de tenir en compte que, entre els prejudicis, n’hi ha 

d’intersubjectius –el conjunt del saber social–, n’hi de subjectius –les experiències 

que el subjecte ha adquirit biogràficament– i n’hi ha que simplement són 

ocurrències ocasionals. El problema, doncs, rau en com és possible arribar a una 

comprensió correcta de la cosa, del text antic –com interessa a les ciències 

humanes–, si tenim en compte que en la comprensió hi poden participar tant les 

opinions falses com els prejudicis correctes. Com es pot arribar a discernir quin 

prejudici és una anticipació coherent amb el text i quin és només una ocurrència 

pròpia de la nostra situació personal i subjectiva? Hi ha algun mètode segur que 

permeti neutralitzar els prejudicis que afecten la posició de l’observador? 

Mentre que l’Estètica de la recepció estableix un mètode per tal d’evitar 

que tals opinions subjectives afectin el procés de construcció del sentit d’un text, 

una metodologia que després s’ha aplicat a altres disciplines de les humanitats, 

Gadamer nega la possibilitat d’establir un metodologia general per a les ciències 

humanes. Si la comprensió humana general participa d’allò que l’intèrpret pensa i 

creu –allò que és com a ésser humà–, com hi ha d’haver un mètode vàlid per a 

tothom en qualsevol situació? I si la comprensió humana general és la que s’activa 

també en la comprensió de les ciències humanes, com ha de ser possible trobar un 

mètode? El plantejament detallat d’aquestes qüestions ens ocuparà la resta del 

capítol. 

Si bé Gadamer argumenta que no es dóna aquesta possibilitat, que cap 

mètode no és possible en una comprensió que inclou l’intèrpret, no ha de ser, 

però, impossible dotar-se d’una comprensió crítica. Aquesta comprensió haurà de 

neutralitzar l’efecte dels prejudicis en la interpretació. Altre cop, la circularitat 

hermenèutica rodeja el problema. Perquè, per tal que un prejudici deixi d’actuar 

com a tal, per tal que deixi d’exercir la seva força des de l’ombra, aquest ha de 

sortir a la llum, és a dir, ha de fer-se conscient. Ara bé, per a fer explícit un 

prejudici, cal destacar-lo d’allò que l’activa però que alhora el fa passar 

desapercebut, a saber, l’acte de construcció del sentit, la lectura del text. Això vol 

dir que els prejudicis només es poden manifestar en l’acte de lectura d’un text de 

la tradició, un acte en el qual precisament la tradició i els prejudicis sobre aquesta 

estan influint. Seguir donant voltes al cercle hermenèutic permet a Gadamer 

descobrir que aquest problema no és cap obstacle insalvable. 



 62 

Si seguim el que hem anat dient la tradició és l’horitzó comú de lector i 

text: “Ens trobem sempre en tradicions, i aquest nostre estar dintre d’elles no és 

un comportament objectivador que pensi com a estrany o aliè el que diu la 

tradició; aquesta és sempre quelcom propi, exemplar o avorrible, és un 

reconèixer-se (…)” (Gadamer; 1960: 350). És a dir, la contínua lectura dels textos 

clàssics al llarg de la història genera una tradició de comprensió, que és la que 

genera els prejudicis culturals de l’intèrpret en el moment d’interessar-se per un 

text, en el moment de dirigir-se a un text. La lectura d’un text suposa, doncs, 

trobar-hi en ell els prejudicis, les idees prèvies que la tradició ha generat en la 

consciència de l’intèrpret. La lectura de la tradició ens permet poder veure 

representats els nostres prejudicis, allò que ens determina. Això ens permet fer 

explícita la posició en la qual la història ens ha situat. 

 

“En realitat, no és la història que ens pertany, sinó que som nosaltres que hi 

pertanyem. Molt abans que nosaltres ens comprenguem a nosaltres mateixos 

en la reflexió, ens estem comprenent ja d’una manera autoevident en la 

família, la societat i l’estat en què vivim. La lent de la subjectivitat és un 

mirall deformant. L’autoreflexió de l’individu no és més que una espurna en 

el corrent tancat de la vida històrica. Per això els prejudicis d’un individu 

són, molt més que els seus judicis, la realitat històrica del seu ésser” 

(Gadamer; 1960: 344). 

 

Els prejudicis són la determinació de la tradició que aquesta incorpora en 

el subjecte. Allò que l’intèrpret té en comú amb el text, a saber, la pertinença a 

una mateixa tradició, fan possible la comprensió del text i, en general, de la 

tradició mateixa. Per això és erroni situar-se fora de la influència de la tradició si 

alhora ens hi volem comprendre. La consciència que interpreta un text de la 

història no ho fa des d’un posicionament ahistòric, ho fa com un moment a afegir 

a aquesta història. L’intèrpret actual és una instància de mediació que fa possible 

el desenvolupament de la tradició. 

 

 

 



 63 

2.2. La consciència dels efectes de la història, la interpretació i 

l’aplicació 

 

Tant text com intèrpret pertanyen a la tradició, la uqal configura una 

historicitat comuna que permet la mútua comprensió. Ara bé, si és ella la que ens 

transmet els valors de la comprensió, sembla hauríem d’interpretar la tradició 

sempre de la mateixa manera. De fet, no és estrany trobar esdeveniments en què 

s’intenta recuperar punt per punt actes, rituals o festivitats folklòriques. Com si el 

seu sentit no hagués variat al llarg del temps i d’aquesta manera hom es retrobés 

amb la viva imatge de les arrels pròpies d’aquella tradició. Aquesta és la 

comprensió característica de la història positivista del XIX i de molts sectors 

conservadors o “puristes” d’avui dia. Tanmateix, tenim proves històriques per 

pensar que és més aviat el contrari, que el sentit d’un text antic canvia al llarg del 

temps. Però, per què és així? 

La crítica de Gadamer es basa en l’anàlisi de la consciència històrica, la 

qual, com ja s’ha indicat pel que fa a la comprensió general en les ciències 

humanes, no pot objectivar la tradició que li interessa conèixer sense incloure la 

seva pròpia situació. Per això, és impossible reconstruir el significat d’una obra en 

el seu moment d’aparició; tot i això, Gadamer no vol renunciar a la possibilitat de 

comprendre el seu sentit original, a diferència del que manté l’estètica de la 

recepció, com veurem de seguida. 

Per entendre com Gadamer defensa la possibilitat de la comprensió d’un 

text que, per una banda, mantingui el sentit original i, per l’altra, hi afegeixi la 

situació nova i diferent de l’intèrpret, haurem d’analitzar la concepció de la 

història de Hegel. La concepció hegeliana de la tradició és força més sofisticada; 

de fet, potser, la més sofisticada, (no hi ha hagut una ment amb major capacitat 

especulativa, deia a classe el professor Pere Lluís Font). Intentaré resumir-la 

tenint en compte especialment l’explicació que en fa Gadamer a Wahrheit und 

Methode. Hegel s’oposa a la idea d’una tradició invariable argumentant que tota 

comprensió d’allò diferent –com ho és la tradició– està mediada pel moment 

actual de l’esperit que la llegeix. Ara bé, en Hegel hi ha un moment en què 

l’esperit assoleix la comprensió total, que vol dir reconèixer-se a si mateix coma 

efecte del transcurs de tota la història. Per això, en la comprensió total de l’esperit 



 64 

–l’autocomprensió–, aquest supera tota alteritat. En aquest sentit, Hegel pot 

concloure que l’autocomprensió total de l’esperit en la filosofia inclou la 

superació de la història i de les institucions actuals com a quelcom de diferent a la 

subjectivitat (Gadamer; 1960: 222). L’esperit absolut hegelià comprehèn l’esperit 

objectiu i subjectiu. L’esperit subjectiu, de la mateixa manera, reconeix en la 

història el camí de l’esperit cap a la consciència de si mateix, reconeix mitjançant 

la formació o educació cultural (Bildung) a si mateix en allò altre del present, és a 

dir, les institucions contemporànies. Aquestes instituicions, l’esperit subjectiu 

cultivat les considera com a cristal·litzacions objectives, socials, de l’esperit 

absolut. En conclusió, el reconeixement de l’esperit subjectiu en l’alteritat, la 

història (passat) i les institucions (present), condueix al coneixement de l’esperit 

absolut, al coneixement absolut i conceptual de la realitat que només la filosofia 

pot acomplir (ib: 417). En altres paraules, el màxim coneixement que pot assolir 

l’esperit és la comprensió (superació) d’allò objectiu, allò altre (passat i present) 

mitjançant les mateixes categories lògiques (filosofia) amb què es coneix a si 

mateix. 

Gadamer manté contra Hegel que, el fet que es pugui conèixer el sentit 

originari d’una tradició no vol dir que el seu sentit absolut pugui ser conegut per 

una consciència finita. Per una banda, perquè qualsevol interpretació és un 

moment més de la tradició: el subjecte forma part del procés temporal que és la 

tradició en el qual aquesta s’interpreta a si mateixa. “Comprendre s’ha de pensar 

menys com una acció de la subjectivitat que com un desplaçar-se un mateix cap a 

un esdevenir de la tradició, en el qual el passat i el present es troben en una 

contínua mediació” (ib: 360). Per l’altra, perquè aquest formar part de la tradició, 

la impossibilitat de tenir-la al davant com un objecte finit, fa que el coneixement 

absolut sobre ella no pugui acabar-se mai. Per això, tampoc no és possible la 

comprensió total d’un mateix ni de la situació de l’intèrpret o dels prejudicis que 

el determinen en la comprensió: “un es troba sempre en una situació la 

il·luminació de la qual és una tasca que mai no pot assolir-se totalment. (…) Ser 

històric vol dir no esgotar-se mai en el comprendre’s” (ibíd.: 372). Allò que 

l’intèrpret té en comú amb la tradició, a saber, els prejudicis que aquesta li 

transfereix, fan possible la comprensió, però alhora posa límits al seu 

coneixement. Ser conscient d’aquest doble joc, a saber, ser producte de la història 



 65 

i conèixer-se com a tal, ser conscients dels límits que la pròpia historicitat imposa 

al coneixement és el que Gadamer anomena prendre consciència dels efectes de la 

història sobre un mateix, tenir consciència de la història efectual o de la influència 

de la història18 (ib: 16; i també 370 ss.). La història efectual “determina per 

avançat allò que ens semblarà qüestionable i objecte d’investigació, i normalment 

oblidem la meitat d’allò que és real, més encara, oblidem tota la veritat d’aquest 

fenomen cada vegada que prenem el fenomen immediat com a tota la veritat” 

(Gadamer: 371). Ara podem reconèixer la influència sobre Jauss del concepte 

d’història dels efectes, que ell adapta com a història de la recepció. Més endavant 

veurem quines són les importants conseqüències per a una teoria que utilitzi la 

noció d’efecte i per a una altra que es basa en la recepció d’una obra. 

Per a Gadamer, ser conscients de la història dels efectes significa per a 

l’hermenèutica poder valorar el fenomen històric (o text) en una major 

comprensió de la seva realitat, i que una lectura ingènua no pot assolir. Com que 

la comprensió immediata –o ingènua– d’un fenomen històric no és conscient de la 

seva pròpia situació hermenèutica i històrica, es troba directament sota els efectes 

–en la consciència de l’intèrpret, en forma de prejudicis– que aquest fenomen ha 

tingut en la història i, per tant, no pot valorar-lo en el seu sentit originari. Prendre 

consciència dels efectes de la història sobre nosaltres és el primer pas cap a una 

lectura crítica d’aquesta. 

La qüestió és complexa i val la pena aturar-s’hi. Ara resulta que no 

solament són les ocurrències personals les que m’amaguen el sentit original d’un 

text, sinó que són precisament els efectes que aquest text té al llarg de la història 

els que l’oculten. Però no hi ha aquí una contradicció? Com és possible que les 

interpretacions d’aquest text al llarg de la història –i sumant-hi els efectes 

d’aquestes interpretacions en la vida social de cada època– siguin la precondició 

per a la comprensió del passat i alhora allò que també me’l pot fer malinterpretar? 

Com és possible que allò que em permet salvar la distància històrica amb allò 

                                                 
18 En alemany, Wirkungsgeschichte. Amb tot, una crítica definitiva a la teoria de Hegel sobre 

l’autoconeixement de l’esperit en l’alteritat (també de la història), és a dir, sobre si el subjecte 

podria assolir el coneixement total de la tradició en un acte absolut de reflexió no la portarà 

Gadamer fins al capítol 11, dedicat a l’experiència pròpiament hermenèutica, titulat “Anàlisi de la 

consciència de la història efectual. El Concepte de l’experiència i l’experiència hermenèutica”. 

Resumir-ne el contingut, però, està més enllà dels nostres objectius.  



 66 

antic sigui el que m’“oculta el sentit originari del text” o “fa que oblidem la meitat 

de la realitat d’un text”? Cal entendre que els prejudicis són el resultat de les 

interpretacions que s’han fet al llarg de la història sobre un text. Aquestes 

interpretacions incloïen la posició de l’intèrpret, el qual aplicava –d’aquest terme 

en parlarem d’aquí a uns moments– allò que el text li deia a la seva situació 

personal i social. La situació d’un col·lectiu que llegeix el text d’una manera 

determinada es veu influenciada per aquesta lectura, creant així un valor de 

lectura que es transmet a la següent generació, la qual el modifica aplicant-lo a la 

seva situació concreta, i etc. Per això, com més temps passa, diu Gadamer, més 

transformacions ha patit el sentit d’un text. La tasca d’una comprensió crítica serà 

primer de tot prendre consciència d’aquest procés per neutralitzar-lo i recuperar la 

veritat que originàriament el text expressava. 

Ser conscients dels efectes que té la història sobre nosaltres ens mena a no 

precipitar la interpretació, a determinar el màxim possible la situació en què ens 

trobem i, així, enfrontar-nos amb el text amb menys prejudicis i amb una 

valoració més adient a la veritat que ell ens pot dir. Ser conscients de la influència 

que la història té sobre la nostra mirada quan volem comprendre un text és el 

primer pas cap a una comprensió crítica del sentit originari d’un text. Però no pot 

ser l’únic pas; analitzem els altres dos moments en què s’estructura. 

Però això només pot fer-se si s’està predisposat a adquirir noves 

experiències, a no trobar en la tradició allò que ja som. És a dir, s’ha de voler 

considerar la tradició com a alteritat, com a quelcom que mai no pot ser totalment 

equiparat a nosaltres i, per tant, com a algú que ens pot explicar alguna cosa 

desconeguda (la crítica al coneixement absolut de la història demostra aquesta 

possibilitat). La consciència de la història efectual ha de portar aquesta obertura 

en tant que reconeix les pròpies expectatives de lectura (prejudicis) com l’efecte 

que les interpretacions al llarg de la història tenen sobre ell. La consciència de la 

història efectual s’adona que el sentit d’un text ha experimentat transformacions al 

llarg de la història i, per tant, reconeix el text com a resguard d’un sentit diferent, 

el sentit originari. 

Aquest estar obert, la predisposició a llegir un sentit diferent del que ja 

coneixem pels efectes de la història sobre nosaltres, precedeix el segon moment, 

que es caracteritza com l’intent de desplaçar-se a la posició de l’interlocutor, és a 



 67 

dir, a guanyar l’horitzó històric del text. Això no significa aparèixer en un altre 

horitzó completament diferent del nostre, ni desplaçar-se a altres móns estranys. 

Desplaçar-se a l’horitzó històric no pot ser mai, com ja hem dit, la reconstrucció 

total de l’entorn (o context) històric del text. “L’horitzó es desplaça al pas de qui 

es mou” (ib: 375) i desplaçar-se a un altre horitzó representa, per tant, més aviat 

un ampliar el propi horitzó de l’intèrpret amb el del text. És en aquest sentit que 

Gadamer parla de fusió de presumptes (ib: 377) horitzons, atès que hom no 

fusiona el propi horitzó amb un altre sinó que amplia els límits de la pròpia visió 

amb l’experiència que ens proporciona la comprensió de l’altre. El fet de guanyar 

un horitzó no significa obtenir amb un coneixement objectiu i sense vinculació 

amb nosaltres, ans al contrari, permet “aprendre a veure més enllà d’allò proper i 

del molt proper, no pas desatenent-los, sinó precisament veure’ls millor integrant-

los en un tot més gran i en patrons més correctes” (ib: 375). Així doncs, encara 

que parlem de l’horitzó del text, per una banda i, per l’altra, del nostre, no 

existeixen dos horitzons realment diferents, atès que ambdós comparteixen 

aspectes comuns d’un de més ampli, que és la tradició a la qual pertanyen. Només 

parlarem d’horitzons diferents quan una consciència hermenèutica, que és crítica 

de la seva posició, vol evitar la comprensió ingènua d’un text. Llavors, diu 

Gadamer, cal explícitament “destacar l’horitzó de la tradició respecte del propi de 

la consciència històrica” (ib: 377). Aquesta és la segona tasca de la consciència de 

la història efectual per a una comprensió crítica. També és una de les principals 

tasques de l’hermenèutica de la recepció de Jauss, com s’ha mostrat al capítol 1, 

especialment amb l’exemple de l’article “Racines und Goethes Iphigenie”. En 

aquest exemple hem intentat resumir l’aplicació del mètode jaussià pel que fa a la 

recepció d’una obra, és a dir, la interpretació correcta de la seva estructura bàsica 

de sentit per tal de poder-lo aplicar a la situació actual. 

Ja la filologia antiga havia pres consciència de l’estranyament que patien 

els textos antics i de la necessitat d’establir-ne una interpretació fora d’equívocs. 

Tot i que amb una perspectiva molt menys conscient de la pròpia historicitat, la 

filologia antiga definia –com hem vist en la prehistòria de l’estètica de la 

recepció– la interpretació gramatical com la reconstrucció del sentit originari del 

text; només llavors procedia a la interpretació al·legòrica, que permetia l’aplicació 

del text a la situació dels lectors contemporanis. El concepte d’aplicació va quedar 



 68 

arraconat a partir del segle XVIII amb el pressupòsit que el sentit originari només 

podia conèixer-se si l’observador es distanciava del seu objecte, a la manera del 

mètode científic. Va sorgir la història de la literatura positivista, que va defensar 

l’ideal de la unitat de les literatures nacionals (a la qual Jauss ofereix una 

alternativa, com s’ha explicat en el capítol 1.1 i ss.). El pressupòsit de tot mètode 

científic per a les ciències humanes, però, ja ha estat imputat per l’anàlisi de 

l’estructura de la comprensió, la qual ha mostrat que text i lector es troben en el 

mateix horitzó de significació i que, per això, el que aquell pugui dir només 

s’entendrà com a quelcom que pot afectar la situació de l’intèrpret. Per arribar a 

una correcta comprensió, doncs, Gadamer defensa que cal diferenciar l’horitzó de 

l’observador de l’horitzó històric del text, per a després poder fer una fusió 

controlada dels dos horitzons. El segon moment de la interpretació l’hem descrit 

com el de guanyar l’horitzó històric. Per acomplir el tercer moment de la 

comprensió, el de la fusió d’horitzons, cal aplicar el sentit històric a l’actual 

situació de l’intèrpret. Cal aplicar allò que el text diu a la pròpia situació vital. La 

qüestió que es planteja Gadamer és si la interpretació que busca el sentit originari 

pot diferir d’una interpretació que busqui aplicació. 

Per això Gadamer recupera el concepte d’aplicació de l’hermenèutica 

jurídica i teològica. Aquestes no conceben en un acte separat la comprensió d’un 

text i la seva aplicació: aplicació d’un text (llei jurídica i bíblica) a una situació 

legal concreta o a la situació dels fidels. Seria equivocat afirmar que la 

comprensió del sentit d’una llei per a l’historiador del dret és diferent de la que en 

té el jurista. I igualment el sentit de les Escriptures no pot ser diferent per a un 

teòleg que en una predicació davant els fidels. En un gir aristotèlic molt 

interessant, Gadamer defineix la comprensió d’un text clàssic com l’aplicació a 

una situació concreta d’un coneixement general sobre les coses; i és que en un 

sentit anàleg fonamentava Aristòtil la seva ètica: la virtut reflexiva (phronesis) 

consisteix a saber aplicar a cada situació el saber moral, aquell saber viure 

correctament en general, un saber que no existeix com a llei independent (com la 

idea platònica del Bé), sinó que només es coneix en la seva aplicació. És en aquest 

sentit que Gadamer pot dir que l’intèrpret “està obligat a relacionar el text amb 

aquesta [la seva] situació, si és que vol entendre alguna cosa en ell” (ib: 396), però 

això no vol dir que l’aplicació sigui un tercer moment separat de la comprensió 



 69 

històrica (o també interpretació cognitiva), sinó que ella mateixa guia la 

interpretació. Perquè, com hem dit més amunt, la situació del lector és la que 

l’orienta cap a un text i en una direcció comprensiva concreta. El contingut d’un 

text ja no és quelcom que només interessi en el seu aspecte de document del 

passat; ara es pot arribar a una comprensió crítica d’un text que alhora té a veure 

amb nosaltres, que parla d’un assumpte que ens importa i sobre el qual nosaltres 

l’hem interrogat. Ens ha obert l’horitzó cap a una ampliació de l’experiència, cap 

a una comprensió de nosaltres i del nostre estar en el món. Per això, cada 

interpretació ha de diferir en algun aspecte; el moment de l’aplicació afegeix un 

caràcter –si bé, en Gadamer, no gaire accentuat– de producció de significat, i no 

solament de reproducció. 

Gadamer vol retrobar en un acte unitari, la resposta que el text 

originàriament aportava a una situació i l’aplicació d’aquesta resposta a la situació 

o pregunta de l’intèrpret actual. Amb la diferència que, en tancar aquest cercle, ara 

diu Gadamer que s’ha fet com una fusió controlada d’horitzons, de tal manera que 

se superi “expressament i conscient la distància en el temps que separa l’intèrpret 

del text, i alhora l’alienació de sentit que el text havia experimentat” (ib: 383). 

 

 

2.3. La impossibilitat d’una metodologia: el concepte del clàssic 

 

Gadamer guanya així per a la seva teoria hermenèutica una de les funcions 

socials de la literatura, de les arts, de la història i de qualsevol disciplina de les 

ciències humanes, en el sentit que la comprensió d’un text no pot assolir-se 

correctament sense tenir en compte el caràcter d’accés a una veritat, fins al 

moment desconeguda, que la tradició comunica directament al seu interlocutor, és 

a dir, al seu intèrpret. I, amb l’aplicació d’aquesta veritat a la situació de cada 

intèrpret, creu tancar Gadamer la possibilitat d’una hermenèutica metòdica vàlida 

per a qualsevol moment o perspectiva. “Les nostres consideracions no ens 

permeten dividir el plantejament hermenèutic en la subjectivitat de l’intèrpret i 

l’objectivitat del sentit que es tracta de comprendre” (ib: 382). Precisament, en el 

“punt mig entre l’objectivitat de la distància històrica i la pertinença a una tradició 

troba l’hermenèutica el seu vertader topos” (ib: 365); és el lloc d’una comprensió 



 70 

correcta però ametòdica. Una comprensió que es pretén a si mateixa correcta en el 

desenvolupament explícit dels tres moments o condicions bàsiques de què es 

compon (i és que fins i tot en el joc de la tríada, Gadamer sap correspondre a la 

tradició). “Però aquestes condicions no són totes del tipus de procediments o 

mètodes, ni el que comprèn podria posar-les per si mateix en aplicació; aquestes 

condicions han d’estar donades” (ib: 365).19 

Ara bé, en aquesta analítica de la comprensió, “en aquest intent de 

descriure el que hi ha” (ib: 606), no queda clar encara com és possible diferenciar 

entre interpretacions correctes i falses i aquesta distinció no la voldria negar mai 

Gadamer –com tampoc Jauss. A Gadamer, doncs, desprotegint la seva 

hermenèutica de tota possibilitat d’armar-se amb una metodologia, i evitant també 

la mediació total per la història de la veritat que ens transmeten els textos de la 

tradició, només li queda una sortida per trobar una instància de control que 

reuneixi en ella mateixa l’aspecte normatiu i l’aspecte històric. Aquesta instància, 

diu, no pot ser una altra que la categoria de “clàssic”. L’aspecte normatiu es 

reconeix en l’accepció d’estil clàssic, que, malgrat les variacions formals que 

historiadors, poetes i filòsofs hi han inclòs, ha esdevingut esquema de referència, 

norma a partir de la qual amb posterioritat s’han definit els nous estils artístics. 

L’aspecte històric d’“el clàssic”,20 construït per una consciència historicista, 

concreta el breu lapse de temps en el qual es van desenvolupar les expressions 

artístiques més perfectes a aquelles normes estilístiques, “els punts culminants en 

la història dels gèneres literaris” (ib: 358) propis d’una època, també anomenada 

clàssica, raó per la qual el concepte històric fusiona el concepte d’una època amb 

el d’un estil. En aquesta indestriable doble accepció, llavors, és possible estendre 

                                                 
19 Aquesta mena de declaracions van serntir-se com una provoacació. El “Pròleg” a la segona 

edició i l’“Epíleg”, escrit per a la tercera edició, volen relativitzar aquest posicionament. En 

ambdós textos es redunda en la idea que el plantejament del llibre respon sobretot a la pregunta –

de tall kantià– de “com és possible la comprensió en general?”. De la mateixa manera que Kant, 

diu Gadamer, va escriure la Crítica de la raó pura sense intenció de prescriure a les ciències com 

havien de plantejar-se la seva metodologia, ell fa el mateix per a les ciències humanes (Gadamer, 

1960: 11-12, “Pròleg”). De l’“Epíleg”, vegeu, per exemple: “el meu llibre planteja la qüestió de la 

possibilitat de les ciències de l’esperit (que de cap manera significa com haurien de ser en 

realitat!)”. Malgrat aquestes correccions conciliadores, el cos del text està massa farcit de 

comentaris antimetodològics dirigits específicament als estudis humanístics. 
20 Intentem traduir així Das Klassische, potser més clar en castellà amb “lo clásico”. 



 71 

el seu ús com a expressió universal per als moments de màxima esplendor en les 

diferents cultures, que alhora reconeixen com a “nou humanisme” el seu lligam 

amb el primer i més antic. Amb algun exemple quedarà més clar. Els models 

clàssics llatins i posteriorment el Renaixement o el classicisme alemany no 

solament es reconeixien com a moviments humanistes en la seva relació 

d’imitació o diferència del model grec, sinó que posteriorment se’ls ha reconegut 

com a moment històric d’esplendor dintre de la seva època. El clàssic és molt més 

que una referència a èpoques històriques o a estils formals: és una categoria a 

partir de la qual comprenem la tradició, és un esquema de referència. En aquest 

context entén Gadamer el clàssic com allò sempre involucrat en la història però 

alhora instància llunyana i inabastable, com allò “passat inassequible i tanmateix 

alhora present” (ib: 357) en tot esdeveniment històric. El clàssic es conserva al 

llarg del temps com a quelcom que encara viu, com a instància influent en el 

l’esdevenir de la tradició. No ha de superar la distància històrica perquè ell 

mateix, en paraules de Hegel “se significa i s’interpreta a si mateix”, ell mateix 

produeix la mediació de la consciència històrica cap al passat. “En el fons, el 

clàssic no és realment un concepte descriptiu en poder d’una consciència històrica 

objectivadora; és una realitat històrica a la qual segueix pertanyent i estant 

sotmesa la consciència històrica mateixa” (ib: 357). I en tant que és allò de 

permanent en l’esdevenir històric i forma part de nosaltres mateixos, el clàssic és 

la condició perquè el text clàssic ens parli a nosaltres, no com a document històric, 

sinó com a quelcom que treu a la llum una veritat sobre nosaltres. El clàssic “fa 

possible l’existència de quelcom que és veritat” (ib: 356). 

 

 

2.4. El concepte de veritat i la dificultat d’una crítica històrica 

 

Una anàlisi del concepte de veritat gadamerià ultrapassa plenament l’espai 

que aquí podríem dedicar-li –seria millor dedicar-li tot un treball de recerca–; 

potser podem afinar, però, una breu aproximació, útil per a aquest treball. Crec 

que es malentén Gadamer si es vol aplicar el concepte de veritat a la interpretació 

d’una obra, com si es volgués dir que el que aquella interpretació ha entès és 

vertader o fals. D’aquesta manera, seria possible la reducció de la seva concepció 



 72 

sobre la veritat a un concepte proposicional, és a dir, a una proposició que es 

correspon amb un estat de coses o amb un sentit unívoc del text. Però d’aquest 

concepte vol distanciar-se sovint Gadamer, sobretot en situar-se al marge del 

concepte de veritat propi de les ciències empíriques, la veritat com a 

correspondència objectiva (ib: 543). La veritat sorgeix a través d’un diàleg (entre 

d’altres, ib: 446) amb la tradició, és una activitat que comporta un previ estar 

d’acord respecte d’alguns referents i un posar-se d’acord sobre coses més 

concretes. Per això parla Gadamer de la veritat com a quelcom propi d’una 

comunitat. Crec que per a Gadamer (que segueix en això Heidegger), veritat 

forma part de l’existència, d’aquell viure comprenent en el món. És aquell aspecte 

nou del món a través del qual s’ha enriquit la nostra experiència a través del text; 

és un espai del món que s’obre per a nosaltres. La veritat, per tant, aquí, es 

relaciona més amb presència de quelcom i amb obertura de l’horitzó que el fa 

possible per a l’experiència. Per això parla Gadamer de la versemblança, que 

també remet a evident i convincent (ib: 579) com un sentit recuperat de la retòrica 

més apropiat de la veritat en les ciències de l’esperit. 

Veritat no tindria la seva correlació amb falsedat. Això no vol dir que 

Gadamer deixi d’utilitzar –com si escrivís amb un llenguatge científic i no amb el 

natural– la noció de vertader com a oposat a fals. Sobretot pel que fa, per 

exemple, a “prejudicis vertaders sota els quals comprenem” i “prejudicis falsos 

que produeixen malentesos”. 

Però, al cap i a la fi, seria més adient parlar no d’interpretacions vertaderes 

o falses, sinó d’interpretacions versemblants o adequades, atribut que permet una 

gradació. Així doncs, una interpretació podria ser més versemblant o més 

adequada que una altra segons la situació a la qual s’apliqui. I en aquest sentit, 

també, es pot explicar la teoria hermenèutica que les interpretacions històriques 

d’un text no són falses perquè siguin diferents de l’actual, sinó que deixen de ser 

adequades per al lector contemporani i es transformen en prejudicis. Les 

interpretacions històriques, de fet, funcionen en la teoria hermenèutica de 

Gadamer com aquells prejudicis que possibiliten i alhora oculten a l’intèrpret 

actual el sentit originari de la tradició, que ha de ser redescobert per tal de poder-

lo aplicar a la seva situació actual. Ja hem cridat l’atenció diverses vegades de 

l’aparent paradoxa entre la funció de “condició de possibilitat” i la d’ocultament. 



 73 

Si les interpretacions històriques poguessin ser vertaderes o falses en un sentit 

unívoc i definitiu (com els pretén la ciència per a les seves proposicions), cauríem 

llavors en “vertaderes” paradoxes: si fossin vertaderes, els prejudicis que la 

tradició ens infon (principi de la història efectual) farien que la lectura d’un text 

no ens pogués ensenyar res, excepte a separar aquells prejudicis que no provenen 

de la nostra història. Si fossin falses, l’assimilació dels prejudicis que ens 

transmetria la tradició impossibilitaria per sempre una comprensió correcta del 

text. Després d’haver intentat esclarir una mica aquestes nocions, crec que podem 

entendre millor per què les interpretacions passades poden ocultar el sentit 

originari del text. Les interpretacions passades aplicaven (conscientment o no) a la 

seva situació la lectura que en feien. Aquesta aplicació, però, afectada per la 

inintercanviable posició de l’intèrpret, no pot ser adequada per a un intèrpret 

posterior. 

Això darrer, evidentment, significa que hi ha interpretacions incorrectes o 

inadequades. L’apologia de Gadamer del clàssic no solament s’ha d’entendre com 

una profunda defensa dels textos clàssics com a principi de l’educació 

humanística (encara molt més deixada de banda pels ministeris d’Educació 

quaranta anys després de la publicació de Wahrheit und Methode), sinó, a més, 

com la definició normativa sobre les interpretacions. La categoria gadameriana 

del clàssic és, doncs, una instància de control que accepta la inevitable historicitat 

de la mirada i que, en aquesta consciència crítica, decideix prendre el concepte 

que la història ha pres des de sempre com a imitació o rebuig. No oblidem que per 

a Gadamer és la història que ens precedeix, nosaltres formem part d’ella, i 

“comprendre és un desplaçar-se cap a un esdevenir de la tradició”. “La tradició, 

per tant, s’interpreta a si mateixa”, a través de Gadamer. 

No seré el primer a criticar Gadamer que el valor que atorga a la tradició 

no permet apel·lar a una crítica a la ideologia dominant. Si aquesta forma part del 

nostre ésser i la seva major influència roman implícita, amagada, en els nostres 

prejudicis, l’hermenèutica no pot posicionar-se críticament davant el conjunt de 

sabers i creences del present. Això apropa Gadamer a una posició quasi 

conformista amb la ideologia imperant. A Wahrheit und Methode ja procura 

defensar-se contra aquesta crítica previsible, esgrimint que prendre consciència 

dels efectes que la història té sobre nosaltres és una manera d’acceptar-la 



 74 

críticament. En el capítol dedicat a la “Rehabilitación de la tradición”, es llegeixen 

frases com que “la conservació representa una conducta tan lliure com la 

transformació i la innovació” (ib: 350), i com que “l’acceptació de l’autoritat de la 

tradició és també un acte lliure”. I amb això Gadamer és encara més blanc dels 

crítics de la ideologia. Si bé és cert que el coneixement hermenèutic pot aportar, 

llavors, una consciència crítica de la pròpia situació, per a la teoria hermenèutica 

seria contradictori oposar-se a la ideologia dominant, atès que representa la forma 

present, actual, de la tradició i del nostre ésser temporal. 

Certament, l’hermenèutica no s’hi pot oposar, a la ideologia, però pot 

posar en qüestió alguns dels seus elements. Una mica com el famós aforisme de 

Pascal: la reflexió és com intentar reparar un vaixell en plena navegació, només 

pot fer-se element per element, mai tot alhora. Aquesta és aproximadament la 

conclusió de Gadamer després del debat protagonitzat per Habermas i Gadamer i 

que es va produir a partir de la publicació de Wahrheit und Methode. Gadamer 

resumeix la seva conclusió en relació a aquest debat a l’“Epíleg”, escrit per a la 

tercera edició. Habermas, continuador de la teoria crítica, introdueix la possibilitat 

de “l’acord contrafàctic” per tal de posar en qüestió “els prejudicis obsolets i 

superar privilegis socials mitjançant el pensament i la reflexió” (ib: 659). La 

posició de Gadamer cap a tal poder de la raó és més escèptica, atès que per a ell hi 

tenen un paper important “les motivacions emocionals de l’ànima humana”. De 

fet, reconeix que en la confrontació entre hermenèutica i teoria crítica hi intervé 

de manera preponderant la retòrica (ib: 660); perquè tot diàleg sobre el món 

comparteix amb la retòrica “l’àmbit dels arguments convincents (i no dels 

lògicament concloents)”. Només posant-se a si mateix en joc, cosa que per a 

Gadamer nega la possibilitat tant de prendre la pròpia ideologia com de portar a 

terme una interpretació crítica de la mateixa en la seva globalitat, “l’intèrpret que 

comprèn es veu obligat a posar en joc també els seus propis prejudicis” (ib: 661). 

A l’apartat 2.5 exposarem altres idees sobre aquest delicat tema. 

Abans d’acabar aquest apartat, trobo interessant deixar pas a un text una 

mica més llarg de Gadamer. És un text que inclou explícitament i implícita la 

majoria dels temes que hem comentat al llarg d’aquest capítol, des de la 

comprensió inherent en tota interrelació amb una obra d’art i de literatura de la 

tradició enteses com allò propi però alhora diferent, fins a la retòrica que forma 



 75 

part de tota persuasió. Però permetem-nos el luxe, per un cop, que les coses parlin 

per si mateixes!: 

 

“La escritura, y la literatura en cuanto participa de ella, es la 

comprensibilidad del espíritu más volcada hacia lo extraño. No hay nada que 

sea una huella tan pura del espíritu como la escritura, nada está tan 

absolutamente referido al espíritu comprendedor como ella. En su 

desciframiento e interpretación ocurre un milagro: la transformación de algo 

extraño y muerto en un ser absolutamente familiar y coetáneo. Ningún otro 

género de tradición que nos llegue del pasado se parece a éste. Las reliquias 

de una vida pasada, los restos de edificios, instrumentos, el contenido de los 

enterramientos, han sufrido la erosión de los vendavales del tiempo que han 

pasado por ello; en cambio, la tradición escrita, desde el momento en que se 

descifra y se lee, es tan espíritu puro que nos habla como si fuera actual. Por 

eso la capacidad de lectura, que es la de entenderse con lo escrito, es como un 

arte secreto, como un hechizo que nos ata y nos suelta. En él parecen 

cancelados el espacio y el tiempo. El que sabe leer lo transmitido por escrito 

atestigua y realiza la pura actualidad del pasado” (Gadamer, 1960: 216). 

 

 

2.5. De l’hermenèutica a la teoria de la recepció o la crítica del 

concepte de clàssic 

 

La teoria hermenèutica de Gadamer, de la mateixa manera que és criticada 

en el debat filosòfic per la seva concepció elogiosa de la tradició, ho és en l’àmbit 

de la crítica literària pel recurs a la noció de clàssic com a model de referència de 

la interpretació correcta. Aquesta crítica és el punt de partida de tota teoria de la 

recepció. I és que, des d’aquest punt de vista, mantenir que cal neutralitzar les 

interpretacions històriques per arribar a una d’originària amb el suport de 

l’esquema clàssic i, així, poder comprendre “allò que el text realment vol dir”, 

significa introduir un element de substancialisme en la teoria hermenèutica. 

Aquest substancialisme soterrat es descobreix quan es considera el model clàssic 

com un model intemporal que perdura i influencia l’art positivament o negativa al 

llarg del temps. 



 76 

Jauss troba ja en la seva primera obra important, Literaturgeschichte als 

Provokation, arguments per atacar la idea gadameriana de clàssic. De l’anàlisi que 

en fa Gadamer, Jauss considera que si “el clàssic és la superació de la distància 

històrica”, ja que és un producte en continu desenvolupament que carrega sobre sí 

els efectes de la història, llavors no té sentit anar-lo a buscar com a model d’una 

interpretació que es vol deseixir dels efectes de la història mitjançant la 

determinació de la pròpia situació i, així, retrobar, en el text antic, el sentit 

original i vertader (1970b: 174-5). De fet, això significaria, com afirma Jauss a 

“L’epíleg” a “Racines und Goethes Iphigenie”, la defensa del prejudici de la 

tradició sobre una obra amb la coartada que el seu significat s’estableix per 

consens (1973b: 274). 

Però, quin és el significat de l’obra que es tracta d’imposar, quan es 

defensa la mirada reconciliadora del classicisme? A “Literaturgeschichte als 

Provokation”, explica que l’adopció d’una obra com a clàssica significa 

l’establiment d’una interpretació mediada per la tradició, és a dir, per la 

interpretació d’altres èpoques, que ha convertit l’obra en un valor familiar i segur 

(Jauss: 1970b: 175). Per a Jauss, el significat clàssic d’una obra és assumit per la 

tradició quan en una època determinada s’equipara la recepció del text a les 

expectatives socials i, per tant, passa a formar part del conjunt de saber de la 

societat. Tanmateix, tal lectura conciliadora és ‘el resultat del segon canvi 

d’horitzó: la indiscutida obvietat de l’anomenada “obra mestra”, que en l’horitzó 

retrospectiu d’una tradició modèlica amaga la seva negativitat originària i ens 

obliga, en contra de l’acreditada classicitat, a tornar a recuperar l’“adequat horitzó 

de preguntes” (1970b: 174-5). “Recuperar l’adequat horitzó de preguntes” 

representa per a Jauss precisament el fet de buscar la pregunta que avui dia té 

sentit de fer-li a un text des d’un col·lectiu concret. Si aquest pot respondre amb 

alguna novetat i pot aportar-nos una solució més enllà d’allò que ja som i sabem, 

llavors aquella obra segueix viva i dialogant, sinó... 

Jauss comenta que allò que porta Gadamer a buscar el suport en la 

instància de clàssic és la seva concepció de l’art, basada en el concepte de mimesi 

com a “reconeixement”. En la seva anàlisi ontològica de l’art, Gadamer afirma 

que allò que s’experimenta de l’art és el seu grau de veritat, allò que coneixem i 

reconeixem en ell. Tanmateix, aquest concepte de l’art, diu Jauss, “més enllà del 



 77 

seu moment d’origen, l’època de l’humanisme, no pot ja sostenir-se com a base 

general d’una estètica de la recepció”, i molt menys en una època en què “la 

metafísica substancialista ha perdut la seva obligatorietat” (1970b: 174-5). El 

procés d’historització que comença amb la Il·lustració fa evident els canvis que es 

produeixen amb el pas del temps. Per això, la Il·lustració obre aquesta necessitat 

de mirada cap al futur que tant caracteritza la modernitat (1970b: 28-31). El que al 

segle XX seria aixecat com l’atribut essencial de l’existència, el temps, per un 

dels pensaments més influents fins avui dia ha estat possible gràcies a aquesta 

voluntat moderna de control sobre la pròpia història, sobre els efectes que el propi 

passat produeix en l’home. Des de llavors, la pèrdua d’autoritat dels clàssics ha 

estat un procés imparable, i es tendeix a una lectura d’aquests sota altres criteris. 

Intentar defensar la submissió a l’autoritat clàssica es considera, per tant, una 

manca de llibertat en la interpretació. Efectivament, l’hermenèutica, revalorant el 

concepte de clàssic, nega el principi d’autonomia de la recepció. En el moment 

que els clàssics perden la seva autoritat, com es fa definitivament palès en el cas 

de l’art a partir de la segona gran guerra, la història de la recepció podrà sorgir 

com una de les primeres teories que podran parlar dels clàssics en el sentit que 

aquests no tenen un significat originari, únic. 

Per a l’estètica de la recepció, la instància de mediació del clàssic no 

solament no és necessària com a guia de la interpretació correcta, sinó que impos-

sibilita una recepció productiva. Si el clàssic fos, en les paraules de Hegel que 

utilitza Gadamer, “allò que s’interpreta a si mateix”, la creativitat o productivitat 

de l’intèrpret es veuria totalment limitada. Per a Jauss, precisament, l’adopció de 

la categoria del clàssic oculta la negativitat pròpia amb què el text antic es va 

presentar com a resposta a un horitzó d’expectatives concret. Dir clàssic a una 

obra és adoptar com a definitiu el canvi d’horitzó que l’obra va provocar en el 

passat i, per tant, ja no pot plantejar-nos cap desplaçament major del nostre 

horitzó (Jauss, 1970b: 174). De fet, la possibilitat que un text antic ens pugui dir 

alguna cosa nova rau en el fet que la perspectiva actual canvia la pregunta que li 

fa al text; en lloc de projectar-hi la mateixa expectativa que altres lectors 

precedents al llarg de la història, i que l’han convertit en clàssic, hi planteja una 

altra, d’acord amb les expectatives socials contemporànies i dintre de l’espai de 

possibilitats de l’horitzó intraliterari de l’obra (Jauss, 1970b: 217). 



 78 

Tot això abona el que hem dit al capítol 1 sobre la posició de l’Estètica de 

la recepció: no hi ha sentit originari del text; hi ha, això sí, una estructura oberta 

de l’obra que orienta la seva recepció. Cosa que no vol dir que qualsevol 

interpretació pugui ser vàlida, sinó que aquesta es veu determinada per les 

expectatives personals (Iser) i per les sociohistòriques del receptor. És aquest un 

grau de relativisme, però en el qual cap la possibilitat de posar-se d’acord: relatiu, 

per tant, al moment històric, però no obert al caprici de cadascú. 

La postmodernitat es diferencia dels moviments anteriors en què la novetat 

ja no és articulable com a experiència, però tampoc no hi ha una mirada de 

recuperació del passat amb la instància normativa del clàssic, com havia passat en 

el neoclassicisme o el renaixement. Per a la postmodernitat, allò que permet una 

experiència estètica inclourà elements de la tradició, però entenent-los –com 

acabarem de veure en el capítol 3.2, 3.4 i 3.5.2, dedicat a l’experiència estètica–, 

com a allò vell que està desapareixent en el temps, com allò que es dilueix en 

l’indefugible poder destructor del temps. En aquesta època, Jauss també 

reconeixerà que l’Estètica de la recepció mantenia amb l’hermenèutica 

gadameriana –a més del que hem comentat– el denominador comú del principi 

d’eucaristia, el de la manca de consideració pel gaudi estètic que provoca l’art. 

 

 

2.6. De l’estètica de la recepció a l’experiència estètica 

 

Jauss no vol fer de la necessitat virtut, evitant de Gadamer, com aquest ho 

intenta de Hegel, la mediació total d’una instància en la comprensió. Hegel 

superava la dicotomia entre subjectivitat i objectivitat portant l’idealisme al seu 

màxim extrem, la perspectiva de l’absolut, i conseqüentment inclou la mediació 

de la Història en el coneixement. Gadamer supera la mateixa dicotomia, en 

l’àmbit de les ciències humanes (que apunten a l’àmbit de la comprensió general, 

la gnoseologia), amb l’adquisició d’un nou absolut, la tradició. A diferència de 

Hegel, Gadamer aconsegueix interposar una important diferència en el caràcter 

d’aquesta mediació: si per al Hegel contra el que ell combat es pot assolir el 

coneixement total de la realitat, per a Gadamer no pot arribar a conèixer-se del tot 

la tradició, atès que la consciència humana és finita, i, per tant, tampoc no pot 



 79 

conèixer-se el sentit darrer de la història. Si Hegel pensa la història més com un 

anar cap a endavant, Gadamer prefereix utilitzar més la idea de tradició, que és 

més un mirar cap a enrere. Per això, a ell no li suposa cap dificultat prescindir del 

sentit teleològic de la història. Igualment, no per això deixa Gadamer d’elevar el 

valor de la tradició a un absolut, amb la consideració del qual es fa molt difícil 

entendre com és possible una crítica històrica. I això queda definitivament palès 

amb el recurs a la instància del clàssic. 

Al cap i a la fi, crec que Gadamer, com Hegel, construeix un sistema que, 

en la seva pretensió d’englobar el màxim nombre possible de fenòmens, 

mantenint, com ha de ser, la màxima coherència possible, desemboca en 

tautologies –en un sentit ampli– o sistemes circulars, en els quals es conclou el 

mateix que s’afirmava, però havent passat per la identificació, la racionalització 

de tot allò altre. Quan la raó s’afirma a si mateixa, com en Hegel: “tot el real és 

racional i tot el racional és real”, o quan la comprensió s’afirma a si mateixa: tot el 

real és llenguatge i tot llenguatge és comprensió”, com podria arribar a dir 

Gadamer, llavors queda justificat allò que ha passat com el que havia d’esdevenir-

se necessàriament i allò que no ha existit com el que no tenia lloc en la història: en 

els sistemes absoluts, “tots els gats són negres”.21 Des d’aquesta perspectiva, no es 

poden fonamentar mètodes, que és el que vol Gadamer, que justifiquin unes 

lectures per sobre d’altres, especialment quan l’interès és buscar lectures 

renovadores, que és el que vol l’Estètica de la recepció.  

Jauss, com hem vist al capítol 1, relativitza el poder de la tradició des de la 

seva perspectiva més postmoderna. “La història de la literatura (com jo l’entenc), 

ha de trencar amb Heidegger i l’objectivisme i la metafísica filològica de la 

tradició (Gadamer, entre d’altres)” (Jauss, 1970b: 215-6). No és que la història 

deixi de tenir efectes sobre l’intèrpret, però aquests certament són menors en la 

mesura que s’abandona la idea d’un sentit originari i ja només resten recepcions 

diferents a diferents èpoques. “La tradició no pot llegar-se a si mateixa, la seva 

autoritat es posa en dubte quan s’entén que tota mirada a la ‘tradició’ implica 

prèvia recepció i interpretació individual” (Jauss, 1970b: 217). La provocació de 

                                                 
21 Sigui això correcte o no, quedi clar que no ho he exposat com una crítica a la filosofia d’aquests 

autors. Em costa pensar en sistemes filosòfics més coherents que els que utilitzen aquesta mena de 

circularitat. 



 80 

la rehabilitació de la història per Jauss es basa a trencar aquella idea que la 

història entén el caràcter negatiu o revolucionari d’una obra com a vàlid només en 

el seu context passat, neutralitzant així el seu caràcter emancipador per a 

l’actualitat. Des de Literaturgeschichte als Provokation (1970b) Jauss està 

defensant una concepció menys transcendent, més a l’abast, una concepció que ell 

no vol fer ahistòrica o immemorial, sinó que sap força bé que és pròpia del seu 

temps: és la tasca d’historització i d’objectivització que també aconsegueix 

neutralitzar la influència del passat sobre nosaltres. La perspectiva de Jauss, com 

per dir-ho així, és que no pot tenir el mateix sentit un temple en la seva època i 

emplaçament originaris que dos mil anys després quan ha estat reconstruït en un 

museu d’història d’un altre país, però no per això és un munt de runes de marbre. 

“La historització –escriu al “Epíleg a Ifigènia”– significa una major llibertat de 

selecció en la tradició” (1973b: 274). 

Un exemple clar d’això es troba en l’art contemporani: a mesura que 

avancem en el temps, veiem que les referències dels artistes al passat són cada 

vegada més personals i subjectives. Molts sectors de la modernitat, però, havien 

volgut trencar amb el seu propi passat, o bé buscant altres instàncies de mediació, 

altres influències, al marge de les de la pròpia tradició o bé dirigint-se a allò més 

primitiu o exòtic, o bé mirant cap al futur: la metròpoli contemporània. La 

postmodernitat reprèn la mirada al passat, però precisament perquè se sap a si 

mateixa més deseixida de la tradició. Ara la recuperació de la tradició pot tenir un 

sentit productiu, i no simplement filològic i historiogràfic. L’art ha patit un procés 

de museïtzació en la modernitat que ha neutralitzat una part dels seus efectes 

subterranis (Jauss, 1970b: 161n i 232). Per això, Jauss defensa una versió 

renovada de la història, que pot recuperar la validesa d’allò que abans 

neutralitzava la història positivista: la funció comunicativa de tota expressió 

artística. No hi ha sentit originari de l’obra, però precisament per això Jauss 

necessita un mètode que pugui establir interpretacions fora del relativisme més 

subjectivista, interpretacions sobre les quals hi puguem estar d’acord una bona 

part de la comunitat. 

Al llarg d’aquest capítol hem intentat demostrar la influència de Gadamer 

sobre Jauss, fins i tot anant més enllà d’allò que ell va resumir en quatre ratlles: 

 



 81 

‘La teoria hermenèutica de Gadamer –l’explicació històrica de la qual, en la 

història dels conceptes humanístics, i el seu principi, en la història dels 

efectes, s’ha de reconèixer com l’accés a tota comprensió històrica, així com 

l’esclariment de l’execució controlable de “fusió d’horitzons”– constitueix 

l’indiscutible pressupòsit metòdic sense el qual la meva empresa seria 

impensable. Més discutible em sembla “la salvació del passat” que Gadamer 

realitza a través del clàssic, i al qual, en “el text eminent” s’ha d’atribuir una 

“superioritat i llibertat d’origen” davant altres tradicions…’ (Jauss, 1977c: 

23. El subratllat és meu). 

 

Precisament aquest comentari és possible perquè Jauss ja ha anat l’any 77 

molt més enllà del que potser pensava quan deu anys abans va pronunciar la 

conferència “Was heisst und zu welchem Ende studiert man Literaturgeschichte?” 

[“La historia de la literatura como provocación”, 1970a], moment inaugural de 

l’Estètica de la recepció. Aquest temps ha servit a Jauss per fer conscient que 

l’Estètica de la recepció compartia un prejudici amb l’hermenèutica: la rellevància 

de la veritat que l’obra guarda per al receptor. Però, com una obra d’art, que es 

presenta com un objecte fictici, fa possible la comunicació d’una veritat? 

Jauss relativitza en la seva teoria la prioritat del coneixement racional o 

raonable que tant ha destacat l’hermenèutica. L’art no solament és coneixement, 

també hi pren part essencial el sentiment de gaudi o rebuig que produeix. Per a 

Gadamer –més interessat a fonamentar la comprensió en els clàssics de veritats 

que siguin vàlides per als lectors– l’aspecte estètic no sembla més que un aspecte 

col·lateral de la comprensió; de fet, critica el concepte de consciència estètica com 

un concepte buit, una mera abstracció. Jauss, que per contra parteix d’una 

perspectiva més lligada al fenomen artístic, retornarà al fenomen estètic la seva 

màxima sobirania: perquè l’art pugui comunicar, ha de produir un sentiment de 

plaer. Només en aquest “hedonisme” de base s’entén que l’art hagi volgut ser 

també ascètic o produir rebuig en algunes de les seves manifestacions crítiques, 

negatives. I només així, com veurem en el proper capítol, una estètica que 

inclogui una teoria de l’experiència estètica plaent pot comprehendre un major 

ventall d’expressions sorgides tant a l’època de l’art preautònom com de l’art 

autònom. 



 82 

3. Definició i història de l’experiència estètica 

 

3.1. Preliminars 

 

El capítol 1, bàsicament contextual, ha intentat portar endavant la idea que 

la teoria de la recepció és una teoria actual que intenta estar a l’altura d’alguns 

dels pressupòsits artístics i de les expectatives socials i acadèmiques pel que fa a 

les interpretacions de les obres. Hem vist que aquest conjunt de necessitats que 

sorgien a mitjan segle XX han estat agrupades –amb major o menor encert– en el 

calaix de sastre postmodern. La teoria de la recepció parteix del principi de la 

recepció, que nega que les obres tinguin un sentit originari, un significat al marge 

d’aquell que el receptor, en diàleg amb l’obra, construeix. Hem intentat analitzar 

aquest principi en el procés de lectura d’Iser i en el concepte d’horitzó 

d’expectatives historicosocial de Jauss. Les anàlisis d’aquests, com d’altres autors 

de l’Escola de Constança, rebaten no solament la concepció substancialista del 

significat de les obres, també hi inclouen un programa heurístic. Ara bé, si 

l’anàlisi de l’estructura interna d’un text i de les expectatives socials pot 

comprendre quina és la interpretació actualitzada del text des de la perspectiva 

social actual, no defineix, però, el procés com aquest sentit s’integra en la vida 

d’un grup de receptors. Planerament, ens falta descriure el pas del saber a 

l’assumir, del saber que una veritat ens pot afectar al fet que un col·lectiu 

assumeixi en la seva vida aquesta veritat. Perquè ja sabem que no sempre el 

coneixement fa canviar la conducta. 

El capítol 2 ens ha aportat els fonaments de la comprensió, la base per la 

qual se’ns fa comprensible alguna cosa de tot allò que forma part del nostre 

univers, un univers lingüístic predeterminat per la historicitat comuna d’objectes i 

de subjectes. Aquestes idees bàsiques de l’hermenèutica són l’antecedent i els 

fonaments filosòfics de l’Estètica de la recepció. Gadamer demostra molt bé com 

és possible la comprensió d’un text –antic o no– que inclogui alhora una aplicació 

a la situació de l’intèrpret. La metodologia literària de la fusió controlada 

d’horitzons de Jauss sorgeix de la deu de l’hermenèutica. Si bé Gadamer dedica 

una part extensa de Wahrheit und Methode a l’anàlisi ontològica de l’obra d’art, 

l’anàlisi hermenèutica de la comprensió vol abraçar la comprensió humana 



 83 

general i es fixa en el contingut de l’obra, i no pas en la forma. Per això, la fusió 

d’horitzons gadameriana no diferencia entre un text de ficció i un text referencial. 

Jauss sí que observa aquesta diferència. 

La pregunta que ens fem, doncs, és com una obra d’art, que és un 

document que presenta el seu contingut com a fictici, pot transmetre continguts 

per a la nostra vida “real” o, més correctament, com pot eixamplar el nostre 

horitzó d’experiència possible en la vida quotidiana. En definitiva, queda per 

demostrar de quina manera, no compartida amb un text referencial, l’art pot tenir 

una funció social. I és que, per què un personatge de ficció o els sentiments d’un 

pintor en un quadre poden modificar la vida d’algú? Plantegem la pregunta sobre 

la diferència entre un pamflet moral o polític i una obra d’art. Estem al·ludint, és 

clar, a la forma en què es presenta l’art i que produeix una experiència diferent de 

la de qualsevol altre objecte no fictici. Estem diferenciant entre significat i 

significant, entre contingut i forma, entre sentit i manera de transmetre’l. 

Fenomenològicament, també diferenciem entre la veritat que entenc d’una obra i 

la manera mitjançant la qual l’aprehenc i que, en estètica, en diem experiència 

estètica. Afirmem que el segon element de cada parella és essencial per a l’art. 

Quina és la manera específica de relacionar-me amb l’art, que fa que la lectura de 

La isla del tesoro canviï la meva manera de relacionar-me amb els adults? 

L’anàlisi de l’experiència estètica forma part de l’àmbit de la pragmàtica 

estètica, a diferència dels problemes heretats de l’ontologia platònica i la 

metafísica del bell, com ara “la polaritat entre art i naturalesa, la coordinació del 

bell amb el vertader i el bo, la unificació de forma i de contingut, d’imatge i de 

significació, i la relació existent entre mímesi i creació” (Jauss, EEHL, 11).22 

L’àmbit d’anàlisi de la praxi estètica també cau prop del de l’hermenèutica i de la 

teoria i història de la literatura, d’entre els quals em refereixo especialment a la 

qüestió de la funció social i històrica de l’art. I és que, de fet, no ens importa tant 

si aquesta novel·la ha canviat la meva vida, el que importa per a l’estètica és el 

perquè, el com, i si la resposta a aquestes preguntes inclouen un factor 

                                                 
22 A partir d’ara, com la majoria de les cites corresponen a Ästhetische Erfahrung und literarische 

Hermeneutik (1977a), ens hi referirem a ella tan sols amb la sigla del títol de la traducció 

castellana (EEHL) i el número de pàgina corresponent. El mateix, per a Pequeña apología de la 

experiencia estética (PAAE, 1972). 



 84 

intersubjectiu. La qüestió és, per tant, per què un recull de poemes pot canviar el 

curs de la història. Dirigim la pregunta no tant cap al contingut de veritat d’una 

obra –estudiats tant per l’hermenèutica com per l’estètica de la recepció– com per 

la manera de transmetre’l socialment, la diferència de forma en la manera de 

provocar una experiència en els lectors del Manifest comunista i en els de Les 

flors del mal. 

És en aquest sentit que Jauss sovint critica l’oblit de l’investigador de 

considerar l’obra d’art només com una font de coneixement. Si no es considera la 

seva forma específica de comunicació –l’experiència estètica– tampoc no es pot 

comprendre realment els seus efectes sobre la societat. D’aquí prové la necessitat 

d’una teoria de l’experiència estètica. A Literaturgeschichte als Provokation 

afirma que “l’historiador de la literatura ha de convertir-se sempre en lector abans 

de comprendre i classificar una obra” (1970b: 160). Quasi deu anys després, al 

pròleg d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, és força més 

directe: “L’arrogància del filòleg (que creu que els textos no han estat creats per 

als lectors, sinó perquè ells els interpretin) suposa passar per alt aquesta 

experiència estètica primària” (EEHL: 14). 

Cal afegir un altre comentari en relació amb l’estudi de l’aspecte estètic de 

l’obra d’art. En el capítol anterior hem plantejat el problema de la possibilitat que 

una obra fos compresa per la posteritat no com un document del passat, sinó com 

un interlocutor viu que parla a l’horitzó de veritat dels receptors. La distància en 

el temps entre l’obra i el lector posa dificultats en la interpretació, però hem vist 

que és possible una fusió controlada d’horitzons. Però ara dèiem que forma part 

de l’obra d’art el fet de provocar una experiència estètica. Hem de plantejar-nos, 

doncs, una dificultat anàloga: suposem que la percepció estètica del present no 

manté la mateixa estructura del passat. Així doncs, ens preguntem: com la praxi 

estètica d’una altra època pot fer-se’ns accessible avui dia? De la mateixa manera 

que ens interessa el sentit d’un text en la seva lectura actual, i no la seva 

reconstrucció històrica, de l’experiència estètica ens interessa saber què és allò 

que l’actualitat pot experimentar d’una obra d’art antiga, i no tant la possibilitat 

d’una reconstrucció històricoobjectiva de l’experiència estètica dels avantpassats. 

Ens estem referint a la manera, al mètode com la història de l’art pot fer 

controlable la fusió d’horitzons –històric i actual– d’experiència estètica d’una 



 85 

obra. En paraules de Jauss: com és possible “establir un mètode de control que 

diferenciï i fusioni els horitzons de l’experiència estètica passada i present?” 

(EEHL, 13). 

Als capítols 1 i 2, hem analitzat algunes teories i metodologies de la 

comprensió del significat d’una obra i el seu efecte sobre els receptors, la societat. 

La reconstrucció de l’horitzó d’expectatives històric del receptor (horitzó 

extraliterari), juntament amb l’anàlisi de l’estructura del text (horitzó 

d’expectatives intraliterari), ajudava a entendre les influències externes tant en la 

producció d’una obra com en la recepció d’un sentit per un públic determinat. 

També hem vist que la interpretació d’un text no havia de deslligar-se del seu 

efecte social, de la seva funció comunicativa de normes i valors. Cadascun 

d’aquests tres aspectes, el productiu, el receptiu i el comunicatiu, són, per a Jauss, 

les tres vessants bàsiques de l’experiència estètica. L’art pot exercir altres 

funcions, com la cultual, l’emancipadora, la comicitat, l’evasió..., però Jauss 

demostra23 que totes elles són funcions que depenen de les tres bàsiques. Jauss 

busca el fonament comú dels tres aspectes bàsics de l’experiència estètica. El 

sentiment de gaudi és, com veurem, comú als tres aspectes principals de 

l’experiència estètica, i per ell es podran explicar les diverses manifestacions de 

l’art al llarg de la seva història. Fins i tot, aquesta teoria de l’experiència estètica 

plaent podrà comprendre com un cas particular el fenomen de l’art ascètic, 

negatiu, el qual evita precisament provocar un gaudi en el receptor. 

Adorno és un dels representants de l’estètica de la negativitat, en la qual 

“la literatura d’avantguarda i l’art dels 60 van trobar els seus pressupòsits teòrics 

més complets i la seva legitimació més decidida” (EEHL: 24). També Gadamer 

deixava al marge de l’hermenèutica el fenomen del sentiment de plaer o de rebuig 

en l’art. Gadamer, com hem vist, té les seves raons. Li interessa bàsicament el 

fenomen de la comprensió (hermenèutica). La teoria de l’experiència estètica de 

Jauss no proposa una teoria contrària a l’ascetisme, sinó una que l’inclogui, una 

teoria on la comprensió i el sentiment formin part de la mateixa activitat. Per a 

Jauss, no es pot comprendre el fenomen artístic si es divideix entre producció i 

                                                 
23 Ho veurem de passada al llarg del present capítol. Jauss li dedica especialment tot el capítol 8, 

“Sobre la delimitación de la experiencia estética junto a otras funciones del entorno”, a Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeneutik (1977a), en el qual no podrem entrar. 



 86 

consum d’art, per una banda, i interpretació hermenèutica, per l’altra; aquesta 

divisió no pot explicar la quantitat de coses que passen en i gràcies a l’art. Forma 

part de la naturalesa de l’art que els dos moments s’alimentin l’un a l’altre. 

Per això, la divisió només serà vàlida en l’àmbit teòric, no en el de la 

praxi. Haurem de diferenciar fenomenològicament l’experiència d’una obra i la 

reflexió sobre ella. Hi trobarem diferències entre, per exemple, la construcció de 

l’objecte estètic per la percepció i la reflexió sobre aquest objecte. Però aquesta 

diferència escaparà a totes les fronteres fixes. Això, fins i tot (i en conseqüència), 

comporta dificultats terminològiques. El fet que fins ara haguem anomenat un 

moment de la relació amb l’art “experiència” i, l’altre, “reflexió”, ja porta a 

confusions si es vol fer, d’aquests dos mots, termes tècnics amb definicions clares 

i distintes. El llenguatge filosòfic no és altre que el natural, i no permet establir 

una terminologia unívoca.24 En un fenomen essencialment fugisser, mutable i poc 

donat a encasellaments teòrics com ho és el de l’art i la seva experiència, aquesta 

diferenciació encara troba més dificultats. Les possibles confusions davant un 

llenguatge tècnic salten a la vista. En la tercera pàgina d’Ästhetische Erfahrung 

und literarische Hermeneutik (EEHL: 13), s’enumeren parelles de conceptes per 

tal de diferenciar els dos àmbits d’estudi en l’art, però no s’aconsegueix tampoc 

deixar-ho del tot clar. En una columna posem els conceptes anàlegs i en la segona 

els seus complementaris: 

 

Experiència estètica primària Acte de reflexió 

Comprendre Reconèixer 

Efecte estètic Interpretació 

Concreció en el receptor Reconstrucció de la significació 

 

                                                 
24 “Considero que se aviene mejor con la tarea de la lengua conceptual filosófica sostener en vigor 

la imbricación de sus conceptos en el conjunto del saber lingüístico sobre el mundo y mantener así 

viva su relación con el todo, aunque haya de ser a costa de su delimitación estricta”. També, “Las 

palabras que se emplean en el lenguaje filosófico, y que éste agudiza hasta la precisión conceptual, 

están implicando siempre momentos semánticos ‘propios del lenguaje primario’ y contienen por lo 

tanto una cierta inadecuación”. (Gadamer, Wahrheit und Methode, 1960, 654-655). 



 87 

En un altre moment (ib: 18), es posa la diferència entre dos moments de 

l’experiència estètica: 

 

Moment prereflexiu Moment reflexiu 

 

No aniríem gaire lluny si entenguéssim aquestes parelles com a conceptes 

oposats que tanquen en el seu terreny fenòmens artístics clarament diferenciables; 

ho entendríem millor com una intenció d’aproximar-se al fenomen en la seva 

complexitat, sense empresonar-lo en definicions immutables. “L’experiència 

estètica no es posa en marxa amb el simple reconeixement i interpretació de la 

significació d’una obra, i, menys encara, amb la reconstrucció de la intenció de 

l’autor. L’experiència primària es realitza en adoptar una actitud davant el seu 

efecte estètic, en comprendre l’obra amb plaer i en gaudir-la comprenent-la” 

(EEHL: 13). 

La recerca d’una teoria i d’una metodologia que puguin establir les 

funcions de l’art i el significat de les obres obliga Jauss a proposar aquestes i 

altres diferències. Per tal d’assolir l’objectiu d’una anàlisi filosòfica de 

l’experiència estètica, intentarem, primer, deseixir-nos dels preconceptes, dels 

prejudicis que ens imposa una concepció determinada de l’experiència estètica. 

Per això, com ens ha ensenyat l’hermenèutica, ens hi aproximarem des de la 

recuperació dels diversos tipus de manifestacions de la praxi estètica. A través 

d’exemples, podrem trobar les seves característiques estructurals bàsiques i les 

seves funcions. Això ho fa Jauss en el capítol 1 d’Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeneutik. 

Si Jauss no procedeix a buscar antecedents filosòfics és perquè troba que, 

excepte en els casos de la Poètica d’Aristòtil i de la Kritik der Urteilskraft de 

Kant, els problemes que hem anat plantejant han estat oblidats en la tradició 

filosòfica. En canvi, han estat presents especialment en els estudis de retòrica; una 

mica menys en la polèmica dels Pares de l’Església contra l’art, en la doctrina de 

les emocions de la filosofia moral; també en la psicologia del gust i, més 

recentment, en els mitjans de comunicació. Aquestes disciplines orientaran la 

recerca, la qual, però, ha de dirigir-se cap als fenòmens estètics mateixos. 



 88 

Dirigim-nos ara ja cap al passat per buscar els diferents tipus de manifestacions de 

l’experiència estètica. 

 

 

3.2. Delimitació històrica de l’àmbit de l’experiència estètica 

 

El primer exemple que Jauss aporta, l’extreu d’una carta de Bernat de 

Claraval, en la qual es queixa que en els monestirs es tendeix a llegir més in 

marmoribus que in codicibus, és a dir, que els monjos dedicaven més temps a 

admirar els relleus i les escultures que a llegir la Bíblia. La concupiscentia 

oculorum dels seus companys que Bernat reprova es deu, com l’explica Jauss, a 

“la curiositat, il·legítima per al rigor piadós, que es complau amb la manifestació 

sensorial de l’objecte simbòlic i que queda irremeiablement encadenada a ella” 

(EEHL: 32). Però la rebel·lia de l’experiència estètica, de la qual aquest només és 

un exemple de desaprovació d’entre tants en l’àmbit eclesiàstic, ha estat també 

utilitzada per l’autoritat religiosa com una instància de control i recomanada com 

una manera de “suportar les misèries i d’ajudar el poble a tornar al treball amb 

més alegria” (ib). “Aquesta variant medieval de la catarsi aristotèlica”, que ara es 

denominaria també ideològica, es troba en Jean de Grouchy, que recomanava, al 

seu De musica, la chanson de geste “a la gent senzilla o anciana de la població 

laboral” (ib). Els relats de gesta, les narracions heroiques i idealitzades, així com 

els balls de màscares, poden aportar la funció d’obrir un nou món d’experiència 

ideal, fictícia, però que alhora pot comunicar valors transcendents –religiosos– i 

exemplificants –morals. Com a experiència de quelcom irreal, l’experiència 

estètica permet jugar a ser un altre, deseixint-se d’aquest món mitjançant la 

identificació amb la vida d’un altre. 

Una altra manera de distanciar-se de la realitat és la que, en lloc de 

proposar una identificació, realça els aspectes més caricaturescs de la realitat –

veure algú clavar-se una trompada... Aquest mecanisme, que ha estat teoritzat per 

la sociologia del coneixement, es troba en un pla més reflexiu, distant, de 

l’experiència estètica, i posa el receptor “davant del seu rol i el deslliurar 

lúdicament de l’opressió i de la rutina dels rols quotidians”, de tal manera que, 



 89 

com va dir Wilhelm Busch “el que en la vida ens afligeix / és el que es gaudeix en 

un quadre” (EEHL: 34). 

Un exemple d’actitud hiperbòlica d’això és l’estetització total de la realitat 

que proposa Flaubert en la seva Éducation sentimentale (ib: 35). En aquesta 

novel·la es llegeix l’experiència estetitzant de la Revolució Francesa per part d’un 

grup, és a dir, una experiència de segona mà distanciada de la realitat. L’art també 

pot aportar experiències de primera mà per apropar-nos-hi i fer-nos-la conèixer. 

Rousseau i Flaubert van escriure, en les seves respectives autobiografies, que de 

joves havien pogut conèixer en els llibres totes les passions que després viurien en 

la realitat. La literatura que a ells els va apropar a la realitat és representada com 

l’espai que troben els personatges de Lota i Werther per a la unió dels seus 

sentiments en el Werther de Goethe –novel·la que també va complir exitosament 

la funció de model d’exaltació del sentiment individual de milers de joves. 

Tanmateix, l’experiència idealitzadora corre el risc de provocar 

frustracions en l’encontre amb una realitat decebedora. És el que Jauss denomina 

“el revers patològic de l’experiència estètica” i que la literatura ha mitificat en els 

casos del Quixot i d’Emma Bovary. Però aquest és un cas extrem de fantasieig 

sobre una realitat inexistent, mentre que hi caben camins intermedis: la idea 

utòpica o la idealització del passat quan la realitat no havia satisfet les 

expectatives, també imaginatives o estètiques –com ho mostra Proust a l’obra À la 

récherche du temps perdu, (EEHL: 39). 

La relació de distanciament respecte a la realitat també es troba en 

l’experiència productiva de l’artista, molt més testimoniada en la història. 

L’admiració per la creació lliure sobre la producció artesana lligada a la regla 

apareix, per exemple, en la Kritik der Urteilskraft (§43) de Kant. També la 

capacitat del poeta de dir allò que roman inefable en l’existència quotidiana és una 

característica de la creació artística que s’unifica amb el seu efecte catàrtic: “Per 

molt que un home, en els seus patiments, emmudeixi / Un Déu em concedí dir allò 

que pateixo”, va escriure Goethe a Trilogie der Leidenschaften (EEHL: 41). 

Aquesta funció d’alliberació de l’ànim, paradigmàtica de la lírica del XIX, troba 

el seu antecedent més antic en la qualificació de Plató del poeta com a “visionari” 

en èxtasi i inspirat per la divinitat. La natura com a model i contramodel també és 

referent per a la producció artística. Mentre que, per una banda, es troben 



 90 

innombrables exemples que interpreten una obra com a imitació de la naturalesa, 

per l’altra, l’estètica del geni defineix la creació segons natura, acte de 

configuració segons regles pròpies; i Valéry, en el seu assaig sobre Leonardo, va 

fonamentar la creació contra la impenetrabilitat de la natura: l’obra de l’art és fa 

intel·ligible perquè és molt més senzilla que les parts que la formen. 

Baudelaire, amb el seu concepte de l’espontaneïtat, és un dels recuperadors 

de la funció de re-coneixement de l’experiència estètica productiva: la mirada de 

l’artista és una mirada pura, infantil, que “reprodueix, amb el seu caràcter inicial i 

amb tota la seva significació, un món conegut, previ i que s’ha tornat estrany” (ib: 

42). El pas que avança Baudelaire i que desenvolupen Freud i Proust eleva el 

record a instància darrera de la producció artística. La idealització del record va en 

proporció directa amb la imperfecció del seu model de mundanal i amb el d’una 

experiència efímera d’aquest; això trenca amb la metafísica platònica del record –

anàmnesi– de la bellesa transcendental com a model de la realitat i, en segon grau, 

de l’art (ib: 43). Però a part d’aquestes funcions, la producció pot tenir una 

finalitat inherent a la seva activitat: l’emoció que s’hi obté –Goethe i Valéry en 

parlen–, o, com va fer Montaigne, en l’escenificació d’un subjecte fictici després 

d’haver desconstruït la pròpia personalitat en tots els seus papers reals. 

Aquest gaudi inherent de l’experiència estètica productiva es troba també 

en els exemples de l’experiència estètica receptiva i comunicativa que aportàvem 

abans. Agrupem les seves característiques. L’aspecte receptiu es caracteritza per 

la seva especial temporalitat, que se situa al marge de la de la vida real: permet 

una percepció renovada i, amb aquesta funció descobridora, procura plaer per 

l’objecte estètic en si, plaer en present. A més, “ens porta a altres mons de 

fantasia, eliminant, així, l’obligació quotidiana; prefigura experiències futures i 

obre un ventall de formes possibles d’actuació; igualment, permet reconèixer el 

passat o allò reprimit i conserva el temps perdut” (ib: 40). La comunicació permet 

identificar-se amb altres rols, distanciar-se del propi i adoptar valors i conductes 

exemplificants. Finalment, té la funció de completar o idealitzar la realitat, 

conservant-la alhora en obres o monuments, no solament com antigalles, sinó com 

a objectes d’una experiència possible per al futur de la humanitat. 

En tots aquests casos, cal destacar un altre caràcter propi dels tres aspectes: 

es tracta de la voluntarietat de la comprensió estètica del sentit, que no pot ser 



 91 

imposada per normes ni prohibida per dogmes. De fet, sense la llibertat de 

participar en el joc estètic, l’experiència seria impossible i tampoc no es donaria la 

possibilitat de la seva capacitat emancipatòria. 

 

 

3.3. El gaudi com a fonament 

 

Hem vist com el sentiment de plaer pot ser-hi present en moltes de les 

manifestacions dels tres aspectes de l’experiència estètica. Si no hi ha de ser 

present necessàriament, cap de les funcions de l’art, fins ara, sembla negar-lo. 

Tampoc no el nega, per principi, l’experiència estètica que fa rebel·lar el subjecte 

receptor contra els valors religiosos o morals. Aquest tema enfronta Jauss amb 

l’estètica negativa d’Adorno, que és objecte de crítica en el capítol 2 d’Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeneutik, “Crítica a la estética de la negatividad de 

Adorno”. Alguns aspectes de la crítica d’Adorno, els anirem apuntant al llarg 

d’aquest capítol, i l’essencial de la crítica de Jauss, la resumirem de l’apartat 

3.5.3, dedicat a la katharsi, perquè posar-hi tanta atenció com Jauss ens distrauria 

massa del nostre objectiu. 

Ara que hem trobat el gaudi estètic com a denominador comú de les tres 

manifestacions bàsiques de la praxi estètica, cal que entenguem més concretament 

de què es tracta. El significat del mot Geniessen en alemany retrau al sentit 

“d’usar i beneficiar-se d’alguna cosa” (EEHL: 59), de manera similar al “gaudir” 

en català.25 Aquest significat, doncs, es relaciona amb “participació i apropiació” 

–accepcions originàriament religioses–, en el sentit en què també l’utilitza Faust 

en el seu famós monòleg: “I el que a tota la humanitat li ha estat repartit, / això, 

dintre meu, vull gaudir-ho”. Una anàlisi de la història del mot ens ha de mostrar 

les seves característiques bàsiques. Jauss troba que són tres les fonts clàssiques 

que, segons ell, van caracteritzar el significat del plaer estètic. 

                                                 
25 No estic segur que l’alemany posseeixi una parella de termes com el català amb “gaudi” i 

“plaer”. Segons el diccionari de Pompeu Fabra (edició revisada), gaudi inclou el sentit de “posseir 

una cosa de la qual traiem profit”, mentre que plaer té més el sentit “d’una viva satisfacció dels 

sentits, de l’ànim; allò que causa aquesta satisfacció”. Tanmateix, l’ús del llenguatge ens permet 

utilitzar, en relació a l’experiència estètica, els dos termes. Procuraré respectar la diferència de 

matisos. 



 92 

Aristòtil analitza el gaudi que produeix la representació d’objectes lletjos 

(1448 b). Considera que es deu a l’admiració per la tècnica de la imitació (veure 

reconeixent) i, alhora, per l’alegria de reconèixer l’arquetipus en allò imitat 

(reconèixer veient). Però no s’esgota en això: el reconeixement es pot 

desenvolupar, en el drama, en identificació amb els personatges que actuen i 

provoca un efecte catàrtic sobre l’espectador, que deixa així anar les passions i se 

sent alliberat, purificat “com si d’una curació es tractés” (EEHL: 60-61). 

El segon impuls per a la formació de l’experiència estètica plaent es troba 

en la crítica d’Agustí d’Hipona. A les Confessions divideix els plaers de la vista 

(concuspiscentia oculorum) en dos àmbits, cadascun dels quals pot usar-se de 

manera que pugui dirigir-se cap a la salvació en Déu o cap a la perdició en el món. 

La voluptas es fixa en la bellesa i l’harmonia dels objectes o de l’art, i pot trobar 

el plaer simplement com a recreació en l’objecte, plaer per si mateix mitjançant el 

coneixement del món, o com a camí cap al coneixement de Déu. La curiositas es 

fascina per objectes lletjos, sòrdids, pel qual gaudeix d’ella mateixa; però també 

pot arribar a ser utilitzada com a mitjà d’observació de la creació divina: 

“mitjançant l’oblit de si mateix en la contemplació de Déu, li obre l’única via de 

salvació” (segons Jauss, EEHL: 63). Agustí d’Hipona reconeix, doncs, com 

Aristòtil, la funció cognitiva i d’apropiació del món inherent a l’experiència 

estètica, tot i que, com li escau en el seu context, critiqui l’ús que se’n fa quan no 

va dirigit cap a Déu. 

La tercera font que estableix el caràcter de l’experiència estètica es troba 

en la retòrica clàssica. El sofista Gorgies, amb l’objectiu d’educar, de persuadir i 

de modificar l’actitud dels oients, pot moure les seves passions cap a estats 

d’horror, de lament o de gratificació; i també pot purificar-li l’ànim. De fet, és en 

l’efecte plaent de la catarsi que la tradició de l’oratòria, que s’inicia en aquesta 

època, fonamenta la seva funció comunicativa de valors i normes. I és per això 

que ha estat tan críticada al llarg de la història moderna, encara que, com opina 

Jauss, en l’antiguitat s’utilitzava especialment en l’àmbit pedagògic i, menorment, 

en el comunicatiu.26 

                                                 
26 Cal no oblidar que l’ús que en fa Jauss, d’aquest concepte, està sempre restringit a “transmissió 

de normes o valors socials”. Ho veurem en detall a 3.5.3. 



 93 

La continuïtat històrica de la retòrica dóna el primer element d’anàlisi de la 

decadència de les funcions de l’experiència estètica plaent, fins a reduir-les a la 

funció narcòtica, i pel qual ha estat possible la seva desvirtuació per part de la 

teoria crítica. A partir del Renaixement, amb el sorgiment de les ciències 

modernes, se separa la qualitat cognitiva del discurs en general, limitant la retòrica 

a la seva capacitat conciliadora, que forma part del sensus comunis que posa 

d’acord els homes, però no de la ciència. 

Amb l’estètica del geni, que “s’oposa a la presumpta artificiositat de tota 

formació retòrica” (EEHL: 64), se separa l’art de la persuasió de l’experiència 

estètica. Així, el romanticisme disminueix la seva funció comunicativa, relegant 

l’experiència estètica a un àmbit reduït de la vida, l’àmbit d’esbarjo de la societat 

burgesa. Pensadors com Schiller i Marx, que conceben el món del treball com la 

realitat industrialitzada i alienant, atorguen a l’art l’elevada funció de recuperar la 

unió –escindida– del món laboral amb el de la vida no alienada. A partir de 

llavors, el plaer estètic apareix amb aquesta funció, però molt més simplificada, 

d’evasió de la realitat (EEHL: 65-66). Només Freud –que ha influït en els 

marxistes posteriors– recupera, integrant-lo en la seva teoria, el sentiment de 

gaudi de l’experiència estètica, que és ara un reconeixement de l’experiència 

passada reprimida, l’alliberació de la qual produeix un gaudi encara més gran. 

Limitat a la seva funció trifàsica, el segle XX és el gran crític del gaudi 

estètic i el defensor de l’art ascètic que, en lloc de produir una experiència estètica 

plaent, ha de portar l’espectador a la reflexió i a la consciència crítica del món en 

què viu. Adorno equipara el plaer estètic al plaer gastronòmic i pornogràfic. Però, 

a més, diu Adorno, és utilitzat per la indústria cultural burgesa per reafirmar 

l’estat de coses vigent, en el qual l’art és sensual i la vida, ascètica, quan el 

contrari seria millor (EEHL: 67). Contra la societat de consum, l’art d’avant-

guarda posterior a la Segona Guerra Mundial dóna suport a aquesta tesi: amb 

exemples importants que han “fet escola” com Jackson Pollock, Barnett Newman 

i Samuel Beckett. 

En general, les teories literàries a partir de la Segona Guerra amb prou 

feines atenen el gaudi produït per l’experiència estètica. Dirien, més aviat, que 

l’àmbit del seu estudi comença on acaba el plaer estètic. Només Gadamer 

l’utilitza –i potser injustament– com a arma en la seva crítica de la consciència 



 94 

estètica, la qual, diu, s’autosatisfà en el plaer de la forma de l’obra. Gadamer 

desacredita la consciència estètica perquè, segons ell, es limita a estetitzar el món 

–a considerar-lo tan sols en la seva qualitat formal, aparent.27 Per contra, la teoria 

hermenèutica de l’art té en compte el contingut de veritat de l’obra, i “ni la veritat 

ontològica de l’art, ni la social, necessiten la mediació del plaer estètic” (EEHL: 

68). També l’estètica marxista deixa al marge el plaer estètic de l’ideal de 

representació mimètica, que “ha de portar al subjecte-receptor al reconeixement 

immediat de la realitat objectiva (ib). Fins i tot, reconeix Jauss que, fins ara, 

l’estètica de la recepció ha concebut la relació amb l’art com si aquesta es basés 

únicament en la reflexió estètica, participant de l’ascetisme que s’ha imposat en 

les teories artístiques; i només s’ha ocupat del plaer estètic quan aquest apareix en 

la literatura de consum o en els clàssics com a obres acomodades a la nostra 

percepció. 

Només Roland Barthes, un any després de la publicació de Kleine 

Apologie der ästhetischen Erfahrung (PAEE, 1972), trenca una llança en favor del 

plaer estètic, el qual es basa, però, únicament en la seva relació amb la llengua; 

una re-lació de goig per la capacitat creativa i quasi paradisíaca de l’escriptura. El 

gaudi, doncs, queda relegat a l’escriptor en la teoria de Barthes encara que, 

d’aquesta manera, retorna tota l’estructura ontològica clàssica a l’obra (EEHL: 

69). 

La història de la decadència del gaudi estètic explica l’ús lingüístic actual 

de “gaudir” –Geniessen–, que manté la pèrdua de funcions cognitiva 

(reconeixement i apropiació del món) i social (comunicació de normes). Jauss es 

veu ara autoritzat a recuperar una definició que inclogui el sentiment de plaer de 

l’experiència estètica, amb la intenció d’abraçar un ventall més ampli de 

fenòmens estètics. 

 

 

 

 

 

                                                 
27 Vegeu Gadamer, 1960, I.I.2-3 i, especialment, l’apartat I.I.3.2. “La crítica de la abstracción de la 

conciencia estética”, així com els meus comentaris en relació amb això al final de capítol 2. 



 95 

3.4. Definició bàsica de l’experiència estètica 

 

En els dos darrers apartats hem vist que el gaudi  pot formar part 

estructural de l’experiència estètica i que només una interpretació parcial 

d’aquesta experiència ha fet que, amb el pas del temps, es considerés aquest 

sentiment des de la seva vessant més negativa. Després d’aquests prolegòmens, 

ara es pot afrontar amb les mans més lliures la qüestió sobre la característica 

diferencial del plaer estètic i la seva funció en l’experiència de l’art. Arribem al 

capítol més important d’aquest treball. Com es diferencia el plaer estètic del plaer 

dels sentits? En què consisteix l’experiència estètica primària? Com es 

caracteritza allò que passa amb el contacte amb l’art i que precedeix la reflexió 

sobre el seu significat? 

Jauss, per a caracteritzar l’experiència estètica plaent, pren la referència de 

dos fenomenòlegs poc reconeguts: l’obra de Ludwig Giesz Phänomenologie des 

Kitsches, 28 el qual al seu temps desenvolupa la teoria fenomenològica de Moritz 

Geiger a “Beiträge zur Phänomenologie des ästhetischen Genüsses” (1913). Tots 

ells es refereixen a la distància estètica kantiana per fonamentar el sentiment de 

plaer, però Jauss reconeixerà que amb aquest concepte no és suficient per definir 

completament l’experiència estètica i recorre a l’ajut gnoseològic de Jean-Paul 

Sartre. Intentarem resumir com es desenvolupa aquest trencaclosques conceptual. 

Jauss diferencia, primer de tot, el plaer estètic del plaer comú, purament 

sensible, o immediat. Si el plaer purament sensible obté la seva satisfacció en 

l’àmbit dels sentits, el plaer estètic, que, com indica la seva etimologia, prové 

també de la sensibilitat, va més enllà d’aquesta. El plaer dels sentits es caracteritza 

per un “abandonament immediat dels sentits del jo en un objecte” (ib: 71). 

L’interès del subjecte recau directament sobre l’existència material de l’objecte i 

sobre les seves qualitats sensibles, de manera que el subjecte s’oblida de si 

mateix. El plaer no necessita altra cosa que l’objecte, és un plaer que se satisfà en 

ell, que comença i acaba en el plaer sensible: 

 

                                                 
28 Ludwig Giesz, Phänomenologie des Kitsches, 1960. Fenomenología del Kitsch, 1973, Tusquets, 

Barcelona. 



 96 

“Mentre en el plaer elemental el jo s’anul·la i el plaer, mentre dura, es basta a 

si mateix i no té relació amb la resta de la vida, el plaer estètic necessita d’un 

moment més: l’acte d’adoptar una postura, que deixa de costat l’existència de 

l’objecte, convertint-lo així en objecte estètic (…). Aquest hiatus és 

denominat distància estètica o moment de la contemplació” (EEHL: 71). 

 

L’anàlisi fenomenològica, doncs, tracta de mostrar que en l’experiència 

estètica hi ha una distància respecte a l’existència de l’objecte (en això, tots estan 

d’acord en afirmar l’autoritat kantiana). Mentre que Kant l’anomena “desinterès” 

(§2 i ss), Geiger utilitza l’expressió “interès no interessat”. Geiger afegeix un 

important matís sobre l’accent en la participació activa del subjecte en adoptar la 

distància. Així doncs, en l’experiència estètica, ja no hi ha un interès per satisfer 

purament la sensibilitat, sinó que el plaer es produeix a partir de la participació 

d’una instància “més elevada” del subjecte, una participació per part d’altres 

facultats humanes. Tanmateix, segons Jauss, Geiger no defineix quines són les 

facultats que hi intervenen i com ho fan, i per això no s’estableix la diferència 

entre la distància adoptada entre la representació que provoca una experiència 

estètica i la que s’esdevé en l’actitud teorètica. 

Per això, Jauss recull la teoria fenomenològica de Sartre a L’imaginaire. 

Psychologie phénoménologique de l’imagination (1940). Sartre defensa en 

aquesta obra que en l’experiència estètica, “el distanciament és un acte que crea 

una figura de la consciència imaginativa” (segons Jauss, EEHL: 71). La realitat 

mai no és bella, lletja ni sublim per ella mateixa i, perquè ho pugui ser, ha de ser 

negada per la consciència imaginativa, la qual, mitjançant les dades sensibles, crea 

un nou objecte, l’objecte estètic. La consciència imaginativa pren “el signe estètic 

[en paraules de Sartre] per fer d’un text lingüístic, òptic o musical, la figura de la 

paraula, de la imatge o del to de l’objecte estètic irreal” (ib.). La distància, doncs, 

l’entén Sartre com la negació –néantisation– de l’estructura essencial de la 

realitat, un acte de la consciència imaginativa que confereix llavors als objectes 

irreals una nova estructura, les qualitats estètiques. En aquest sentit, la 

contemplació ja no és un acte passiu de percepció, sinó que és un acte actiu de 

producció d’un objecte. 

Per a Jauss, Sartre aporta el suport que necessita una teoria de 

l’experiència estètica que serveixi per a la producció de l’art i igualment per a la 



 97 

seva recepció, ja que tant una activitat com l’altra projecten imaginativament un 

objecte irreal sobre la realitat, modificant-la, és a dir, creant un món imaginari, el 

món de la ficció. Tanmateix, si la teoria de Sartre explica la diferència entre 

percepció i imaginació, no “esclareix la qüestió del que s’hi ha d’afegir perquè la 

imaginació d’allò absent pugui produir plaer estètic” (ib: 72). 

Per això, Giesz desenvolupa la teoria de Geiger que exposàvem més 

amunt. La distància estètica, o falta d’interès per les qualitats intrínseques del món 

real, permet la construcció d’un objecte irreal i estètic, el qual, aquest sí, com hem 

dit, pren un interès per al subjecte, ja que ofereix noves oportunitats. S’estableix, 

doncs, un joc dialèctic entre l’objecte i el subjecte que produeix un objecte estètic. 

En aquesta dialèctica, el plaer no prové de les qualitats purament sensibles de 

l’objecte real, però tampoc unilateralment del seu homònim irreal creat pel 

subjecte. Giesz concreta aquest joc dient que “jo gaudeixo d’aquest balanceig, en 

el qual he introduït el gaudi primari i el seu objecte” (EEHL: 72), i diu també 

“traiem el nostre interès de la nostra falta d’interès” (ib.). I al que sembla referir-

se Giesz és que a l’estructura dialèctica del plaer, a més de la satisfacció en les 

qualitats estètiques –bellesa, harmonia, lletjor, etc.–, s’hi afegeix alhora el plaer 

d’allunyar-se del món real, és a dir, el plaer d’alliberar-se de les preocupacions 

quotidianes. Hi ha tant una satisfacció en l’objecte estètic com una autosatisfacció 

per l’activitat que s’està portant a terme. Jauss introdueix la fórmula de 

“l’autosatisfacció en la satisfacció aliena” per a definir aquest balanceig, aquesta 

dialèctica objecte-subjecte. 

Cal precisar, a més, que aquest balanceig s’ha de mantenir dintre els seus 

límits, ja que si anés cap a un pol o cap a l’altre, es perdria el gaudi estètic; per 

una banda, quedaria reduït al plaer en l’objecte, “que quasi es podria qualificar de 

místic, [i per l’altra], a la forma d’una autosatisfacció sentimental, en la qual el 

subjecte és l’objecte de la pròpia satisfacció” (ib: 73). 

La construcció d’aquesta teoria té per a Jauss dos grans avantatges. Per 

començar, permet comprendre d’una manera més profunda que l’experiència 

estètica, tant des del punt de vista productiu com receptiu, és productiva, crea un 

objecte imaginari la substància del qual no rau en l’estructura real de l’objecte 

existent. La creació d’un objecte imaginari té l’efecte d’un endinsar-se en un 

“submón de ficció”, que només pot existir com a contrast amb la realitat, per la 



 98 

qual cosa necessita una epojé que la negui (utilitzo la terminologia de la 

sociologia del coneixement de Schütz).29 A Kleine Apologie der ästhetischen 

Erfahrung, Jauss havia demostrat que l’experiència estètica és un alliberar-se de i 

un alliberar-se per a. L’experiència estètica significa un alliberament del món 

quotidià, “el contemplador s’allibera de la praxi quotidiana mitjançant 

l’imaginari” (1972, 39-41); és això, com hem dit, el que marca la gran diferència 

entre l’actitud teòrica, que pretén mantenir els lligams amb el món real. 

El segon gran avantatge és la troballa de la unitat primària entre 

l’experiència estètica prerreflexiva i la comprensiva. El plaer estètic no és 

totalment subjectiu, sinó que manté la doble causa en el signe real i l’objecte que 

produeix. ‘La definició del plaer estètic com autosatisfacció en la satisfacció 

aliena pressuposa, doncs, la unitat primària entre plaer que entén i enteniment que 

gaudeix i restitueix la significació de “participació” i d’“apropiació” que tenia, en 

el seu origen, el terme alemany’ (EEHL: 73). El sentiment d’aprehensió d’un 

objecte (estètic) amb un sentit significa alhora la participació en i l’apropiació 

d’un sentit d’aquest objecte i, en conseqüència, de l’horitzó en què es troba. 

L’experiència estètica implica una aprehensió participativa i una participació 

cognitiva –i, per tant, innovadora– del sentit del món. Però aquesta experiència 

d’allò diferent, d’allò aliè, pot referir-se també a l’experiència d’algú altre, a 

l’experiència que els altres en general poden transmetre’m a través de l’art. És a 

dir, que “el moviment pendular existent entre contemplació no interessada i 

participació experimentadora és una forma d’experimentar-se un mateix en 

aqueixa capacitat de ser algú altre, que el comportament estètic ens ofereix” (ib). 

L’experiència de l’alteritat ens obre a l’àmbit de la intersubjectivitat, no solament 

entre receptor i artista, també entre receptors, cosa que es fa palesa en l’aprovació 

per part d’un tercer del sentit de l’experiència. En aquestes observacions es troben 

els motius finals que Jauss defineix com a alliberació per a de l’experiència 

estètica. En les seves paraules: 

 
                                                 
29 El capítol “Las estratificaciones del mundo de la vida” a Die Strukturen der Lebenswelt, 

d’Alfred Schütz, mostra que diferents estils cognoscitius permeten vivències de diferents móns (o 

submóns), com el de la fantasia, l’oníric o el de l’art. En el món de la fantasia –que només és 

possible en contrast i com a negació del món de la vida-, els objectes no tenen autoidentitat, les 

categories d’espai i temps són diferents a les del món de la vida quotidiana (1975: 46-51). 



 99 

“L’alliberació per mitjà de l’experiència estètica pot efectuar-se en tres plans: 

per a la consciència productiva, en engendrar un món com la seva pròpia obra 

(poiesi); per a la consciència receptiva, en aprofitar la possibilitat de percebre 

el món d’una altra manera (aisthesi), i finalment –i d’aquesta manera la 

subjectivitat s’obre a l’experiència intersubjectiva–, en aprovar un judici 

exigit per l’obra o en la identificació amb les normes d’acció traçades i que 

ulteriorment haurà de determinar” (katharsi) (PAEE: 41). 

 

En aquests alliberar-se de i per a de l’experiència estètica es pot 

comprendre també que el plaer pugui provenir de la representació de figures 

sinistres. Per a la psicoanàlisi de Freud –a Der Dichter und das Phantasieren–, el 

plaer en el lleig o en el patiment del protagonista, és possible gràcies a la distància 

estètica, que ens fa entrar en un àmbit lúdic, de joc que s’aparta de la realitat. 

D’aquesta manera, és possible la identificació amb, per exemple, l’heroi, que 

permet l’experiència de la grandesa en algú altre de qualitats morals superiors; 

però també allibera l’experiència reprimida o recupera un record perdut (Proust), 

elements, aquests, que no apareixen en la teoria catàrtica aristotèlica –que abans 

hem anomenat. 

Amb tot això, Jauss retroba la font experiencial de la qual surten els tres 

aspectes artístics clau: el productiu, el receptiu i el comunicatiu. Cadascun 

d’aquests aspectes es posa en relació amb tres conceptes de la tradició estètica, 

que ajuden a delimitar el seu sentit amb les manifestacions artístiques que hem 

estudiat en capítols anteriors: la poiesi, en el sentit aristotèlic de “saber 

productiu”; l’aisthesi, que també va ser reconeguda per Aristòtil –sense usar 

aquest terme–, però que sobretot és la base de l’estètica moderna des de 

Baumgarten, com el sentit de reconeixement i enteniment per mitjà dels sentits; i, 

finalment, la katharsi,30 que allibera de l’opressió de la vida quotidiana a través de 

l’aflorament de les emocions, i que porta tant a un canvi de conviccions com a la 

llibertat estètica del judici. La jerarquització o separació de la unitat formada pels 

tres aspectes portaria a malentesos. 

                                                 
30 Escriuré així els tres conceptes clau de la tradició, adaptant-los parcialment al català, per tal que 

quedi clar en tot moment quan els estic utilitzant en aquests sentits específics. “Aisthesi”, l’escric 

amb “th”, en lloc de “aiscesi” per diferenciar-la millor de “ascesi”. I a “katarsi”, hi deixo la “k”, 

per diferenciar-lo de l’efecte tràgic, purgatiu, de la catarsi. 



 100 

Jauss dedica tres capítols per a esbossar un estudi històric de les tres 

funcions de l’experiència estètica, la poiesi (cap. A 5), l’aisthesi (cap. A 6) i la 

katharsi (cap. A 7). El que segueix aquests, “Delimitación de la experiencia 

estética frente a otras funciones del entorno” (EEHL, cap. A 8), i que aquí no 

estudiarem, és un compendi d’estudis relacionals entre l’experiència estètica i 

altres experiències, des de la social, la religiosa, la ridícula, la cognitiva; en aquest 

capítol es mostra com categories de l’experiència estètica recullen o influencien 

aquelles altres experiències. Els següents capítols del llibre, treballs previs a la 

composició d’aquest, són estudis historicoliteraris en relació a alguns d’aquests 

quatre anteriors: sobre la “Unidad estructural de la lírica clásica y moderna” (D) 

complementa A 6; “Los modelos interactivos de la identificación con el héroe” 

(B) i “Sobre la razón del placer en el héroe cómico” (C), l’A 7; i La douceur du 

foyer (E), l’A 8. No hem d’oblidar, a més, que Jauss, al cap de cinc anys, va 

publicar la segona part d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik 

conjuntament amb la primera –de la qual va extreure els capítols C i D. Bé, 

nosaltres entrarem resumidament en els capítols dedicats a les tres funcions 

bàsiques de l’experiència estètica. Destacarem les característiques en les quals 

Jauss posa més èmfasi. 

Abans de continuar, enumerem els conceptes importants de l’apartat que 

ara tanquem i que ens caldrà retenir amb vista al capítol de Kant: la distància 

estètica i el desinterès; la productivitat de l’experiència estètica en l’ús de la 

imaginació; la primigènia indissociabilitat de l’experiència “primària” i de la 

reflexiva; la sociabilitat i la comunicació de normes necessària per a l’art; el gaudi 

en el moviment de les facultats humanes que provoca l’experiència estètica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 101 

3.5. Els tres aspectes bàsics de l’experiència estètica  

 

3.5.1. La poiesi: l’aspecte productiu (construire et connaître) 

 

El mètode de Jauss ja ens és familiar. Per arribar a una comprensió 

correcta i amb coneixement de causa de l’aspecte productiu de l’experiència 

estètica, recorrerà primer a un terme clàssic i investigarà quin és la seva evolució 

semàntica al llarg de la història; finalment, aportarà allò que li sembla pertinent 

per a comprendre la societat actual. Jauss, seguint la línia marcada per 

Blumenberg a “'Nachahmung der Natur'– Zur Vorgeschichte des schöpferischen 

Menschen”,31 concep la història de l’aspecte productiu de l’experiència estètica 

com el procés d’alliberació dels lligams que va imposar la tradició antiga i la 

bíblica a la praxi estètica. La direcció d’aquesta història, doncs, s’entén, des de la 

nostra època, com la de la formació de la idea de l’home creador. 

L’època clàssica relacionava principalment el concepte de poiesi amb el 

treball de l’esclau, i era reconegut com un dels afers productius de més baixa 

reputació, atès que no requeria d’un coneixement. En canvi, el saber productiu 

propi de l’art i l’artesania (techne), està per sobre perquè requereix d’un coneixe-

ment, una tècnica, per a desenvolupar-se. També la tradició bíblica comprèn 

principalment l’activitat productiva com un treball fatigós que és el càstig que ha 

rebut l’home pel seu pecat original. 

Tanmateix, Blumenberg descobreix en els textos bíblics antics (Gènesi) 

l’espai d’originalitat creativa que alhora ha permès el desenvolupament d’aquesta 

idea de l’home creador. Abans de la caiguda en la maledicció del treball, l’Antic 

Testament mostra que “l’home adamita ha participat en el treball diví de la 

creació: va ser situat en el paradís terrenal, per a treballar-lo i custodiar-lo, i la 

seva missió és dominar la naturalesa amb totes les seves creatures, com si es 

tractés de quelcom de propi” (EEHL: 95, que cita part de Gen. 1, 26-28). Així 

doncs, l’homo sapiens no solament és vigilant de la naturalesa, també pot 

convertir-la mitjançant el treball, en un món humà. I aquest pas del servir al 

                                                 
31 Citat per Jauss, Hans Blumenberg, ‘“Nachahmung der Natur”, Zur Vorgeschichte des 

schöpferischen Menschen’, a Studium Generale, 10, 1957,: 273 i ss. Traducció espanyola Las 

realidades en que vivimos, Paidós/ICE-UAB, 1999. 



 102 

disposar que s’allarga en l’Edat Mitjana i que la Revolució Industrial creu 

ingènuament inventar, és un procés anàleg al que fa la consideració de 

l’experiència estètica productiva. Aquesta, que antigament estava subordinada a la 

natura (mimesis), reivindica l’art com una "autèntica obra de l’home, el concepte 

de la creació que l’autoritat de la Bíblia reservava només a Déu" (EEHL: 96). 

Jauss cita inscripcions sobre catedrals o vitralls en què els artistes deixen la seva 

marca o "signatura" personal, però on més es fa palesa, a l’Edat Mitjana, la 

llibertat i autonomia de la creació és en la poesia trobadoresca. Guillem d’Aqui-

tània, per exemple, escriu en un poema que és "de quasi res", que no tracta sobre 

ningú, i que "va ser compost dormint al llom d’un cavall" (segons EEHL: 98). 

Aquests estudis, segons Jauss, mostren també el caràcter avançat de 

l’experiència estètica, que és capaç d’obrir espais d’experiència en l’art i que 

posteriorment s’estenen a altres àmbits de la vida i del coneixement.32 Segons 

Jürgen Mittelstrass33, el "saber poiètic" mostra allò que és possible fer-se" (EEHL: 

99). Si amb l’exemple del Gènesi s’equiparava l’obra humana al nivell de dignitat 

del produir diví, en el sentit de domini de la natura que la modernitat –científica i 

industrial, especialment– farà seu, la concepció trobadoresca de la creació poètica 

obra una nova concepció del produir. Inverteix la idea d’imitació: deixa de pensar 

la imitació de la naturalesa –model perfecte– com una còpia que la degrada, i el 

passa a pensar més com un completar la naturalesa, un afegir quelcom humà per 

tal que sigui més perfecta. És el procés que alguns segles després s’imposarà en el 

model teleològic de la biologia moderna, en el qual l’evolució és un procés de 

major adaptació a l’entorn (ib). Un altre exemple és el del concepte de geni, que 

s’imposarà primer en l’àmbit estètic per imposar-se paulatinament en el científic i 

inventor tècnic i, més posteriorment, en el de la grandesa política i militar. 

El Renaixement representa un pas més en el distanciament respecte a la 

imitatio naturae i en la configuració d’un produir poiètic que impliqui una tècnica 

i un construir. Leonardo da Vinci –especialment des de la recepció que en fa Paul 

Valéry– és el paradigma d’artista que reuneix la funció cognoscitiva de l’art amb 

la constructiva. Da Vinci, segons Valéry, "imposa la lògica imaginativa de la 

                                                 
32 Aquesta capacitat de l'experiència estètica, l'hem explicada breument a l'apartat 1.7 del Context. 
33 Jürgen Mittlestrass, Neuzeit und Aufklärung – Studien zur Entstehung der neuzeitlichen 

Wissenschaft und Philosophie, Berlin/Nova York, 1970. 



 103 

construcció, és a dir, aquella praxi que segueix el principi de fer dependre el saber 

del poder (…). Construire pressuposa un saber, que consisteix, més que en un 

retorn a l’observació de veritats preexistents, en un conèixer que depèn de la 

capacitat i del fet comprovat, i que fa que el saber i el produir siguin una i la 

mateixa cosa". Tanmateix, aquest construir cognitiu i aquest conèixer la veritat en 

l’obra que l’home ha construït, té la seva limitació. L’home, en el Renaixement, 

encara està inserit en un món creat per Déu i, per tant, no pot fer més que "repre-

sentar les coses de la realitat més belles del que són", pot idealitzar-lo, però encara 

no pot proposar alternatives, o mons contraposats (EEHL: 102). 

Aquesta limitació serà superada per la revolució literària del segle XVIII, 

només després que Leibniz formulés la seva teoria dels mons possibles. El 

trencament amb la imitatio naturae és total i l’artista pot crear "un altre món que 

fins aquell moment no tenia realització" (ib: 103). Això dóna lloc a l’autonomia 

de l’art i de la creació, que van defensar en la seva estètica Baumgarten, i abans 

encara Vico, en la Nuova Scienza –aquest, però, va passar inadvertit al llarg del 

XVIII. Amb Vico se supera la contradicció entre la creació lliure i el treball 

dependent i només reproductiu, i donarà lloc a la possibilitat que, a partir de 

l’idealisme i, sobretot, en Marx, la història s’entengui com un producte (poiètic) 

que l’home fa a través de la seva praxi, del seu treball (ib: 104). Si la poiesi pot 

ser ja producció artística, la seva diferència amb el treball –que ja es troba en 

Kant–, és que aquest satisfà unes necessitats materials i la poiesi no té una finalitat 

externa, sinó que la té en l’activitat mateixa: posseeix un caràcter lúdic o àdhuc de 

joc. Per al Marx jove,34 només dignifica aquell treball que és lliure i no dependent 

d’algú que en treu un benefici. Per tant, en una societat alienada, l’únic treball 

digne és l’artístic. Una influència d’aquesta idea, que va ser deixada de banda pel 

marxisme de tendència més economicista, es pot llegir en la renovació de 

l’estètica marxista que en va fer a l’Escola de Frankfurt, especialment Adorno. Ell 

defensa que en l’art es pot "retrobar la promesse du bonheur i, amb això, la 

possibilitat de superar l’alienació de qualsevol treball" (ib: 107). 

Per il·lustrar el canvi d’expectatives que s’obre a començaments del segle 

XX, Jauss torna a prendre l’obra de Valéry com a referent. Aquest defensa a 

Léonard et les Philosophes (1929) que l’art s’ha alliberat de la metafísica del bell, 

                                                 
34 Die Frühschriften, ed. De S. Landshut, Stuttgart, p. 237. 



 104 

en la qual se cercava la representació de la bellesa atemporal en l’obra. La bellesa 

és quelcom d’indefinit que ja no va lligat necessàriament a una forma. En alliberar 

la forma del contingut i el contingut de la forma, el sentit d’una obra ja no està 

lligat a la veritat en la naturalesa, sinó que està obert a totes les possibilitats, reals 

i fictícies –en el seu sentit més ampli. I com el sentit en l’art s’expressa sempre 

mitjançant una forma, però ara ja no és necessària, no va lligada a la representació 

humana de la naturalesa, el significat de l’obra dependrà del que la forma en què 

s’expressi tingui un significat o un altre per al receptor. Valéry involucra així la 

percepció estètica en la construcció de l’objecte estètic i s’atreveix a afirmar als 

Cahiers que mes vers ont le sens qu’on leur prête (ib: 108). 

Ja abans, Valéry havia publicat –a Eupalinos ou l’Architecte, de 1923– una 

altra reflexió de gran interès per entendre l’art de la seva època. Valéry crea un 

diàleg entre Sòcrates i Fedre al cel, en un moment del qual el mestre recorda que 

de jove s’havia trobat un objecte que no va poder esbrinar si era obra humana o de 

la natura. El problema és que aquest objecte ambigu no té cabuda en l’ontologia 

platònica i Sòcrates no sap si adoptar una actitud teorètica o estètica. La mirada 

estètica ha de mantenir la forma de l’objecte i, com és indefinida, qualsevol 

determinació de l’objecte haurà de deixar oberta altres possibilitats; la hipòtesi 

teorètica, en canvi, només podrà corroborar-se en la verificació empírica i 

excloure necessàriament les altres solucions. La reflexió estètica juga amb un 

ventall molt ampli de possibilitats, perquè també inclou la de la reflexió teòrica, 

tot i que mai no pugui donar la darrera paraula. Aquesta reflexió de Valéry pot 

relacionar-se directament amb l’anàlisi kantiana del judici estètic de gust que fem, 

especialment, en els punts 4.2 i 4.3. 

Jauss relaciona a Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung (PAAE, 

1972: 60-61) aquesta reflexió valériana amb l’obra tardana de Cézanne, el qual 

prenia els models de la realitat exterior com a objectes que en la pintura es 

trobaven indissociablement units en una construcció que la realitat, com a molt, 

suggereix. A Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik posa més en 

relació l’estètica de Valéry amb el dadaisme i el ready made. Tant l’un com l’altre 

trenquen definitivament les fronteres entre realitat i art i deixen l’estètica de la 

representació buida de qualsevol possibilitat de comprendre aquestes expressions 

artístiques. 



 105 

En aquesta situació, i davant els fenòmens artístics de les avantguardes, es 

planteja la necessitat d’una nova estètica. Segons Jauss, es fa necessari 

 

"el desenvolupament d’una estètica de la recepció capaç d’abraçar l’activitat 

estètica exigida a l’espectador, i fer-ho amb noves definicions d’una poiesi 

del subjecte receptor i per sobre de les tradicionals definicions de la postura 

contemplativa" (EEHL: 119). 

 

El col·loqui Poetik und Hermeneutik III35 va concloure que la història de 

l’experiència estètica dóna a l’època de l’idealisme alemany, especialment gràcies 

a l’estètica de Hegel, "un gir cap a la desobjectualització de l’art que, en consi-

derar la bellesa com la més alta definició de l’ideal artístic, va portar a suprimir 

per complet la barrera existent entre obra d’art i realitat extraartística" (ib: 110). 

Hegel no oposa l’art a la realitat, sinó que l’inclou en aquesta en definir-lo com 

l’expressió bella de l’esperit. 

Això vol dir que a partir d’aquest moment, l’status estètic mateix esdevé 

un problema que l’art es planteja i al qual respon. La bicicleta de Duchamp (1913) 

va presentar un objecte de la realitat com a obra d’art, reduint essencialment l’acte 

poiètic a un acte ostensiu de l’artista i deixant la resta de la tasca creativa al 

receptor. Aquest, per gaudir de tal object ambigu ara ha d’evocar el cànon estètic 

previ i iniciar una activitat reflexionant que el porti a fer-se preguntes sobre la 

qualitat de l’obra d’art, però també sobre la realitat. Aquesta activitat quasiteòrica, 

per cert, mai no té final i es reinicia en altres termes cada vegada que l’artista 

decideix intercanviar l’ésser i l’aparença d’un object trouvé (ib:111). 

En aquest context ja desenvolupat, la novetat que suposaria el Pop Art 

seria la de tornar a capgirar l’actitud teorètica en estètica. La ironia d’aquesta 

tendència, que afirma la funció estètica de qualsevol objecte de la societat de 

consum i de masses, va més enllà de voler incitar una actitud reflexiva en el 

receptor, li sol·licita que ell mateix recreï les condicions, o la teoria, o el món 

possible corresponent perquè aquest objecte pugui ser estètic, ja no com a 

oposició amb la realitat. El receptor és per això encara més productiu i fins i tot se 

                                                 
35 O. Marquard, "Pop oder die immer zu endegehende Geschichte der Kunst", a Poetik und 

Hermeneutik III, p. 379, 1968. 



 106 

li demana que doti la realitat de condicions estètiques, estetitzants (ib: 114) o, si 

se’m permet, “estetitzables”. 

S’ha discutit molt sobre aquesta estetització o teorització total de l’art, que 

fa de moltes obres unes pobres il·lustracions de teories. Jauss defensa que aquesta 

tendència també ha provocat la contrària, i posa els exemples de la pintura naïf i 

d’altres tendències que no solament pretenen prescindir de la teoria, sinó que 

s’oposen, en la seva elecció de temes transcendentals, al "caràcter parcial de l’art 

modern" (D. Henrich). En aquest sentit, aquesta activitat poiètica renovada beu de 

les fonts de tendències artístiques que havien posat l’accent en la recepció. Jauss 

conclou que aquesta dialèctica pot servir per explicar el desenvolupament de les 

arts al segle XX, i acaba amb una llarga citació del seu predilecte Valéry, en la 

qual –resumeixo– descriu el comportament estètic de gaudi precisament en 

aquesta ambivalència entre poiesi i aisthesi, en aquesta relació de dependència 

entre l’observador i la cosa observada, que permet plantejar diverses qüestions, 

fins i tot contradictòries, sobre la realitat i la ficció de l’objecte. 

 Estic d’acord amb Jauss que una teoria estètica que depengui 

exclusivament de la representació no pot explicar molts dels fenòmens artístics 

que han sorgit des de la fi del segle XIX i, sobretot, al principi del XX. Els 

mètodes de l’estructuralisme, la semiòtica i la teoria de la comunicació han 

aportat a l’anàlisi de l’art perspectives inèdites. Tanmateix, cal fer-se una 

pregunta, és l’estètica de la recepció de Jauss –on ja hi afegim la seva teoria de 

l’experiència estètica– una teoria no representacional? Aquesta pregunta pot fer 

trontollar tot l’edifici jaussià. Tanmateix, si consideréssim bàsicament la seva 

teoria de l’experiència estètica, que hem desenvolupat en l’apartat anterior, 

tindríem molts motius per incloure l’estètica de la recepció de Jauss en el calaix 

de les teories representacionals. Malgrat haver defensat la tesi de la manca de 

recursos d’aitals teories, pot ser Jauss objecte de la seva pròpia crítica? 

L’exposició dels aspectes receptius i comunicatius ens donarà elements per 

respondre a aquesta pregunta. 

 

 

 

 



 107 

3.5.2. L’aisthesi: l’aspecte receptiu (voir plus de choses qu’on n’en sait) 

 

L’anàlisi de l’aspecte receptiu (entès com a aisthesi) de l’experiència 

estètica, si es vol estudiar en la seva extensió, ha de començar primer valorant el 

seu estat actual, que és producte de l’aparició, l’extensió i el predomini absolut 

dels mass-media al llarg del segle XX. Aquests canvis han estat força estudiats ja 

des de W. Benjamin i destaquen, sobretot, el trencament amb l’antiga cultura de 

llegir i del contemplar imatges. L’experiència pròpia de l’època burgesa, pausada 

i contemplativa, i que atorga a l’obra una aura especial ha quedat enrere i s’ha 

imposat una nova manera de percebre, com analitza Walter Benjamin a Das 

Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit [1936, L’obra a 

l’època de la seva reproductibilitat tècnica]. 

“Media are not meditations”: amb aquesta citació de H. Hartman (The fate 

of reading)36 obre Jauss el capítol per expressar aquest abisme amb l’experiència 

estètica tradicional que ha imposat la cultura tecnològica del segle XX. La 

primacia del signe sobre la paraula, l’experiència de xoc de multitud d’estímuls, la 

fugacitat de la informació “eliminen tant el plaer intel·lectiu de la lectura com la 

formació de l’experiència estètica en el sentit tradicional” (EEHL: 117). A banda 

d’això, les esperances d’un art compromès políticament i antropològica que 

Walter Benjamin atorgava a les noves formes artístiques –fotografia i cinema– no 

s’ha acomplert. Ans al contrari, la capacitat cinematogràfica de fer viatjar 

l’espectador per nous mons meravellosos sense donar-li l’opció d’una actitud 

reflexiva, ha estat criticada per la crítica de la ideologia –especialment per 

Adorno– com un dels instruments de manipulació de consciències i com un 

degradament de l’art a un pur objecte de consum trifàsic. 

Adorno i Benjamin van valorar de manera oposada els efectes de l’art de 

masses i representen dues posicions paradigmàtiques a banda i banda de l’abisme 

que s’ha interposat entre l’art d’elit i d’avantguarda i l’art de masses. Des de 

llavors, la superació d’aquest abisme ha estat un dels punts clau de tota estètica 

del segle XX. Henrich aporta una explicació per superar aquesta oposició: l’art 

actual intenta “fer suportables, creïbles i base d’un sentiment vital creixent, un 

món d’aparells, de materials tècnics i d’una informació universal, que domina i 

                                                 
36 Geoffrey H. Hartman, The Fate of Reading and Other Essays, Chicago, 1975. 



 108 

modifica totes les llengües i que no procedeix de les formes de vida 

tradicionals”.37 És a dir, les arts actuals intenten adaptar-se a un món tecnificat 

oferint noves formes d’experiència conciliadores –i sovint plaents– amb les 

expectatives creades per la realitat present. L’ampliació d’una aisthesi 

contemplativa a una experiència en la qual el receptor és part activa, poiètica, de 

l’obra –com s’ha vist al final de l’apartat anterior– és interpretada per Jauss en 

aquest sentit. 

Això significa que l’art pot eixamplar l’horitzó d’experiència estètica 

present en relació amb els nous hàbits i instruments que dominen la nostra vida. 

Però sobretot significa “que la percepció sensorial humana no és una constant 

antropològica, sinó que és històricament mutable” (ib: 120), gràcies també a la 

intervenció de l’art. 

Aquest és el principi del qual parteix Jauss per esbossar una història de 

l’experiència estètica receptiva que pugui aportar, juntament amb la part dedicada 

a la poiesi, una perspectiva general de la praxi estètica. La major dificultat 

d’aquesta història –anàloga a l’apuntada en el capítol 1 d’escriure una història de 

la recepció de les obres, com hem comentat en la introducció d’aquest capítol– es 

troba en la falta de documents que analitzin explícitament el tipus d’experiència 

estètica que predeterminava la recepció d’una obra en una època concreta. Tot i 

això, també és cert que les obres d’art havien de compartir amb els seus receptors 

l’experiència estètica que categoritzava la seva percepció i, per tant, en algunes 

obres d’art del passat es poden trobar indicis suficients. I és precisament 

l’experiència estètica aisthètica, que hem definit abans com un complaure’s en 

allò aliè, la que “fa conciliables dues formes de mirar: la pròpia i l’aliena” (ib: 

121). La mirada, com va demostrar Starobinski,38 és essencialment seduïble per 

allò absent, ocult que hi ha en allò present. La percepció estètica és conduïda per 

l’efecte estètic del text o de l’obra antics a una fusió d’horitzons d’experiència, la 

del text amb la del receptor. D’aquesta manera, es pot eixamplar la pròpia 

concepció del món amb allò que la concepció del món de l’altre ens ofereix. En 

definitiva, crec que amb això Jauss vol dir que trobarem en l’anàlisi de l’aspecte 

                                                 
37 D. Henrich, “Kunst und Kunstphilosophie der Gegenwart (Überlegungen mit Rücksicht auf 

Hegel)”, a Poetik und Hermeneutik II, 1966, 11-32. Cito segons Jauss (EEHL: 120). 
38 Starobinski, L’oeil vivant, Paris, 196, pp. 9-27. Cito segons Jauss. 



 109 

aisthètic de les obres antigues allò que encara ens poden aportar per eixamplar el 

nostre horitzó d’experiència. Amb això i la seva confirmació en la història de 

l’experiència estètica aisthètica que ara exposem responem ja a dues preguntes 

cabdals que plantejàvem al principi. 

 

La història –que haurem de resumir notablement, aturant-nos només en els 

models paradigmàtics de l’aisthesi en cada època–, la comença Jauss per Homer. 

La descripció de la construcció de l’escut d’Aquil·les per Hefest és una de les 

mostres antigues més elevades que guien l’aisthesi de l’observador humà.39 A 

l’escut d’Aquil·les (18, v. 478 i ss.) tots els elements de la cosmogonia clàssica hi 

surten representats en una continuïtat sense interrupcions en cercles concèntrics, 

des de l’oceà que tot ho envolta i els elements naturals fins als ritus humans en el 

seu moment més noble, passant pel canvi d’estacions i les feines humanes que s’hi 

relacionen. Aquí trobem una de les característiques de l’aisthesi homèrica: “la no 

diferenciació del posterior amb l’anterior” (EEHL: 123), cadascun dels elements 

tenen la mateixa plenitud d’existència i apareixen en un conjunt sense perspectiva 

que tot ho abraça. L’aisthesi homèrica representa, en aquest exemple, una de les 

manifestacions més perfectes d’aquest detenir-se plaent en la representació de tota 

una manera de veure el món. Una altra de les característiques més importants de 

l’aisthesi, ens l’ofereix també Homer, en el Cant 12, referent a les sirenes: 

 

“Ningú ha passat en el seu negre bergantí sense que sentís la suau veu que flueix 

de la nostra boca; sinó que se’n van tots després de recrear-se en ella, sabent més 

que abans” (12, 185).40 

 

El terrible cant de les sirenes ofereix al mariner la possibilitat de prendre 

contacte amb un coneixement diví i, per tant, mortal. Homer fa d’unes antigues 

vampireses model de seducció eròtica i, alhora, de posseïdores de la saviesa 

divina; una parella de conceptes –veritat terrible sota la bellesa– que farà història 

                                                 
39 Jauss recull l’estudi de K. Reinhardt, “Der Schild des Achileus”, a Freundesgabe für E. R. 

Curtius, Berna, 1965, 67-78. Com hem anat fent, citaré en notes aquells estudis que utilitza Jauss 

per a aquesta retrospectiva de l’experiència estètica receptiva. 
40 Prenc els versos traduïts per Carles Riba a L’Odissea novament traduïda en vers, ed. La 

Magrana. 



 110 

en l’art, com avalen estudis més actuals sobre el sinistre –com el d’Eugenio Trias, 

per exemple, al nostre país. Tanmateix, la recepció que en va fer el cristianisme –

en una llarga època de separació de la curiositat estètica de la teorètica– de 

l’aventura d’Ulisses amb les sirenes va ser preeminentment moral, com a model 

de preservació de la virtut que no es deixa ensarronar en el seu retorn a casa.41 

La condemna cristiana del culte antic de les imatges s’estengué a la 

concupiscentia oculorum, passant l’art a assumir la tasca de la comunicació dels 

dogmes cristians. Això va provocar l’esfondrament del món dels sentits com a tal, 

que va perdre pràcticament el seu significat per als homes en tant que va quedar 

com una manifestació de la divinitat. L’al·legoria ha de ser, doncs, el recurs poètic 

propi de l’època, que es desenvolupa en formes i riquesa inexhauribles, per a 

remetre al món de l’invisible que conformen els dos pilars bàsics del cristianisme: 

la interioritat de l’ànima humana i la transcendència divina (EEHL: 127-132).42 

El retorn a la consideració estètica del món exterior, “la manifestació 

estètica com a paisatge del qual el romanticisme literari i pintors com Claude 

Lorrain, Poussin o Constable han fet que ens sigui d’allò més natural” (ib: 133), 

no s’esdevé si no és progressivament, en un procés que protagonitzen Petrarca i 

Rousseau. Petrarca, en el seu relat al Mont Ventoux –potser inventat, però 

igualment influent en la història de l’aisthesi–, obre una nova forma de curiositat 

estètica pel món i d’una experiència de la naturalesa.43 La pujada a aquest cim no 

ofereix a Petrarca la contemplació d’un paisatge nou, atractiu per si mateix, sinó 

que, segons la direcció on mira i allò que veu, l’envaeix una reflexió interior. La 

reflexió s’enceta amb records personals, continua amb una profundització en 

esdeveniments històrics i culmina amb la retrobada amb el món interior inspirat 

també per un fragment de les Confessions d’Agustí d’Hipona. “La mirada cap 

enfora en els recentment oberts horitzons de l’experiència estètica sensorial ha de 

servir alhora per retornar cap a l’interior (…), procés que culmina cap a 

                                                 
41 Una part de tots aquests comentaris, els recull de K. Rahner, “Odysseus am Mastbaum”, a 

Grieschiche Mythen in christlicher Deutung, Zurich, 19663, 301. 
42 Jauss cita els seus propis treballs sobre aquest tema: especialment, l’inèdit aquí Alterität und 

Modernität der mittelalterlichen Literatur [1977b, Antiguitat i modernitat de la literatura de 

l’Edat Mitjana]. 
43 La referència aquí és a Joachim Ritter, “Ästhetik” a Historischen Wörterbuch der Philosophie, 

Basel/Stuttgart, 1971, t. 1, 555-580, i a Hans Blumenberg, Op. Cit. pp. 266-283. 



 111 

l’experiència espiritual del vertader jo” (ib: 134). A diferència de la poesia 

medieval de l’invisible, Petrarca compon una lírica de l’absent, en la qual allò que 

es manté en la llunyania –sublimada en els seus sonets en la mort de Laura– és 

allò que realment és present. El desesper per l’absència de l’absent és la base del 

moviment interior que redescobreix a si mateix el propi subjecte i, a través d’un 

efecte catàrtic, la base del gaudi que produeix aquest autoreconeixement. 

La negació del paisatge real per assolir el paisatge interior que fa Petrarca 

és l’inici d’una tendència en la qual Rousseau fa una altra passa important. Alguns 

fragments de la Nouvelle Héloïse, però sobretot el Rêveries du promeneur 

solitaire, descriuen les sensacions del protagonista en passejar per la natura.44 El 

caminant de Rousseau gaudeix del paisatge il·limitat de les muntanyes, que 

l’eleva a un èxtasi profà i el purifica –de nou l’element catàrtic– de les 

preocupacions de la vida quotidiana. La natura és percebuda d’ara endavant com 

un espectacle –teatre de la naturalesa– en el qual es reconeix la nova subjectivitat 

solitària. El moviment, doncs, és de dins cap enfora, i l’experiència estètica que es 

té de la natura reconeix allò que –segons la carta XXIII de la Nouvelle Héloise– ni 

la ciència de la natura ni la filosofia poden descriure en llurs cosmogonies 

conceptuals. Rousseau transforma la relació humana amb la natura, que Kant 

sistematitzarà en el sentiment de sublim, que eleva l’home moralment davant un 

espectacle terrible de la naturalesa, i que el romanticisme prendrà com a 

paradigmàtica. És la concepció de la natura que féu famosa la pintura de C. D. 

Friedrich i que Schelling va resumir de la manera següent: “la relació més alta de 

la naturalesa amb l’art s’assoleix quan aquella utilitza l’art com un mitjà de 

visualitzar l’ànima en ell”.45 

També Rousseau és el preludi d’una altra de les experiències aisthétiques 

més pròpies de la modernitat. Si la sensació romàntica en el paisatge natural 

atorga a la naturalesa aquella totalitat de sentit que la filosofia i la ciència ja han 

                                                 
44 Joachim Ritter, Subjectivität, Frankfurt, 1974 
45 Über das Verhältnis der bildenden Künste zu der Natur, 1807, a Schellings Werke, t. 3. Munich, 

1959, p. 416. La citació, en aquest cas la prenc de l’original de l’edició del 82. Ni així, però, queda 

prou clar: “Das höchste Verhältnis der Natur zur Kunst ist dadurch erreicht, dass sie diese zum 

Medium macht, die Seele in ihr zu versichtbaren”. Tanmateix, la traducció castellana és 

probablement la més desencertada: “La relación más alta de la naturaleza con el arte se logra 

cuando ésta se convierte en un medio de visualizar el alma en ella” (EEHL: 143). 



 112 

abandonat, si ho fa mitjançant la sublimació d’allò naïf –Schiller– o el sentiment 

sublim en allò passat –Goethe–, s’entreveu en el Romanticisme –inspirat en 

Rousseau– la inauguració del regne aisthètic del record. Si parlem d’inauguració 

és perquè la funció del record, com ara veurem, es distancia més que s’apropa de 

la teoria platònica de l’anàmnesi. 

El record és la famosa tècnica que Proust utilitza com a clau de volta de la 

seva concepció estètica de l’experiència del món, però és gràcies a ell que es 

poden trobar els antecedents d’aquesta teoria en autors com Nerval, Ruskin i 

Baudelaire, en els qual ja W. Benjamin va reconèixer l’ús del record.46 

En el context modern de les ciutats industrials i massificades, l’entorn de 

l’home ja no és el natural i originari que li sembla propi, sinó un d’artificial, 

inestable i efímer. L’urbanita reconeix en la ciutat l’obra total de l’home que, no 

obstant això, l’ha acabat de distanciar del seu paradís natural, la relació amb el 

qual el portava al reconeixement d’instàncies simbòliques transcendents –l’ànima 

i l’absolut–, i el manté en una situació alienada. Baudelaire, davant la crisi de la 

percepció moderna, proposa una poètica del record, en el qual les 

correspondències o associacions d’idees i de records omplen de nou de significat 

aquesta realitat estranya i embelleixen la seva lletjor grisa. És clar que aquesta 

bellesa només pot retrobar-se en allò que ha passat, en el record; no es gaudeix 

com una propietat present de l’objecte, sinó que és tan fugitiva –beau fugitif– que, 

cada vegada que es vol copsar, només pot ser recordada. “El record, entès com a 

forma moderna de l’aisthesi, pressuposa, precisament, la ruptura amb la visió 

antropocèntrica de la naturalesa, que havia fonamentat l’experiència romàntica del 

paisatge, entesa com l’harmonia entre interioritat i naturalesa allunyada de la 

civilització” (EEHL: 148). 

Proust aprofundeix en la crisi de la percepció, que no li deixa copsar 

l’ésser de les coses en la imatge superficial que rep d’aquestes. La tècnica del 

record que utilitza Proust aconsegueix resoldre la paradoxa en què es trobava la 

novel·la al principi del XX, i que Adorno va formular com la paradoxal necessitat 

                                                 
46 Amb les consideracions que procedeixen, tenim un resum de dues de les primeres obres 

publicades per Jauss: Zeit und Erinnerung in Marcel Prousts “À la recherche du temps perdu”, 

Heidelberg, 1955 (19702) i 1955a, “Prousts auf der Suche nach seiner Konzeption des Romans”, a 

Romanische Forschungen, 66, 1955, 255-304. 



 113 

d’“acomplir la funció representativa de l’aisthesi –mantenint així la vocació 

realista pròpia de la novel·la des dels seus inicis– sense usar el mitjà tradicional de 

la mimesi narrativa” (ib. 153). L’ús de l’encadenament de records té una funció 

descobridora d’allò que romania ocult en la memòria, i fa que l’experiència 

estètica aisthètica obri un espai productiu del receptor en el qual aquest pot tornar 

a mirar “les coses com si fos la primera vegada que les veu” i a “descobrir els 

esdeveniments com si fos la primera vegada que s’esdevinguessin” (ib: 153). I a 

més de la funció de reconeixement, per a Proust, el record és també l’únic espai 

possible de reconeixement de la bellesa originària de les coses, no d’una idea de 

bellesa transcendent –com la teoria platònica–, ans al contrari, la bellesa terrenal 

de les coses que, tot i això, només pot ser copsada en el record. La recuperació del 

paradís només és possible, en una inversió de la idea de la promesse du bonheur, 

quan el paradís és perdut, quan el temps que es recupera, és clar, és ja passat. 

Per posar punt i final al capítol dedicat a l’aisthesi, Jauss comenta altres 

solucions que l’art, des de mitjan segle XIX, ha buscat vers la crisi de la percepció 

(estètica). Anàlogament al desenvolupament de la pintura moderna, la literatura, 

des de mitjan del XIX, obre la via de la funció lingüisticocrítica de l’aisthesi. Això 

vol dir que una de les funcions de l’art i la literatura és la d’aprofundir en l’acte de 

la mirada, traient-li a aquesta allò que ja coneix –el concepte antropològic de la 

natura i el món– i percebent en el món exterior allò que no sap. És en aquest sentit 

que Jauss entén l’estètica de la percepció de Flaubert, en la seva definició de 

l’estil com una manera absoluta de veure les coses; o també la tasca que van 

portar a terme algunes tendències pictòriques –especialment l’impressionisme– de 

“la desconceptualització del món i la retroconversió de l’ull en òrgan de visió” 

(ib: 149). En aquest context, troba Jauss significativa –i igualment actual per al 

moment que escriu això–, la teoria de l’art com a pura visibilitat que va formular 

Konrad Fiedler en els anys vuitanta del XIX. Poc després de Fiedler, Valéry 

també va defensar en el seu primer assaig sobre Leonardo (1894) la puresa de la 

mirada, que veu més coses de les que sap (voir plus de choses qu’on sait). Per 

això, cal desnaturalitzar la naturalesa sobre la qual filòsofs i poetes van hipostasiar 

conceptes com utilitat i economia, o crueltat i bondat. D’aquesta manera, es podrà 

percebre el món des d’una perspectiva diferent de la quotidiana o la científica i 

filosòfica; es podrà veure el món des d’uns altres ulls. 



 114 

Si Proust representa, en el segle XX, la culminació de la forma 

d’experiència estètica cosmològica –una recerca del sentit del món en allò que el 

record recupera–, Beckett serà el màxim representant de la tendència oposada, que 

hem denominat lingüisticocrítica.47 Beckett obre una tendència, que continua en el 

Nouveau Roman i el grup Tel Quel, contrària al paradigma d’experiència 

aisthètica de Proust i que ofegarà en gran mesura la seva expansió. Continuant la 

línia inaugurada per Flaubert, l’estil d’aquesta via tracta d’eixamplar al màxim 

l’espai entre món percebut i subjecte perceptor, tot i desconstruïnt els tòpics 

lingüístics de l’experiència. Això, juntament amb l’ús de l’estil indirecte lliure –

que Flaubert ha fet famós–, fa prendre consciència del perspectivisme de la 

percepció i de la influència del llenguatge en la configuració de la realitat. 

Aquesta tasca crítica ha estat continuada, amb major o menor èxit, en la narrativa 

de Robbe-Grillet o Philippe Soller. 

Com a conclusió d’aquest apartat, és prou clara la conclusió de Jauss pel 

que fa a la caracterització de les funcions encara paleses de l’experiència estètica 

en el seu àmbit receptiu: 

 

“l’experiència estètica assumeix –en l’àmbit de l’aisthesi vers el 

distanciament creixent de l’existència social– una tasca que, en la història de 

les arts, no havia estat mai plantejada: la d’oposar, davant l’experiència 

atrofiada i el llenguatge al servei de la ‘indústria cultural’, una funció 

lingüisticocrítica i creativa de la percepció estètica, i la de conservar, vers el 

pluralisme de funcions socials i aspectes científics del món, l’experiència del 

món aliè i un horitzó comú, que només l’art és capaç de mantenir present en 

el lloc del desaparegut tot cosmològic” (EEHL: 158). 

 

 

 

 

 

                                                 
47 Els estudis de referència són: W. Iser, “Reduktionsformen der Subjectivität”, a Poetik und 

Hermeneutik III, a Jauss, 1968a, pp. 435-491; M. Smuda, Becketts prosa als Metasprache, 

Munich, 1970; W. Iser, Der implizite Leser – Kommunikationsformen des Romans von Bunyan bis 

Beckett, Munich, 1972. 



 115 

3.5.3. La katharsi: la funció comunicativa (movere et conciliare) 

 

Els conceptes de poiesi i d’aisthesi han servit per buscar el 

desenvolupament històric de les funcions productiva i receptiva de l’experiència 

estètica. En el capítol 7 d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 

Jauss delimita l’àmbit del tercer aspecte “ignorat tant per la teoria ontològica de 

l’art com per l’estètica de la negativitat” (EEHL: 159), la funció comunicativa de 

l’experiència estètica entesa com a katharsi. Resumint la definició començada en 

l’apartat 3.5, la funció comunicativa de l’experiència estètica s’entén com el 

“plaer que, en les pròpies emocions, produeixen l’oratòria o la poesia, i que pot 

portar l’oient o l’espectador a canviar de criteri o a alliberar el seu ànim” (ib). 

Com en els altres dos aspectes de l’experiència estètica, la producció i la recepció, 

hi ha un element comú a tots, el gaudi estètic, i un d’específic, que en aquest cas 

fa referència a una mena de continguts específics en la comunicació. Aquesta 

definició s’extreu de la triple anàlisi de la katharsi com a plaer purificador (catarsi 

aristotèlica), amb la crítica agustiniana de l’autosatisfacció de la curiositas i, 

finalment, en allò que Gòrgies va expressar per primer cop com la capacitat de les 

emocions per a donar convicció al discurs. Des d’aquesta triple perspectiva, 

l’experiència estètica pressuposa aquell balanceig típic entre l’autoplaer i el plaer 

aliè o plaer en l’objecte. Permet, igualment, que el receptor participi activament 

en la configuració de l’objecte irreal, fictici, una activitat que el concepte 

tradicional de contemplació no incloïa. També s’ha explicat que l’experiència del 

balanceig pot decantar-se cap a un dels dos pols i convertir-se en un plaer 

purament sensitiu –com el gastronòmic– o en una autosatisfacció sentimental, 

amb el qual pot quedar al servei de l’ús mediàtic, de la comunicació i de les 

manipulacions ideològiques. 

El mecanisme propi de la catarsi és la identificació amb algun personatge o 

situació representats en l’obra. Per a Jauss, però, aquesta identificació mai no és 

total –no deixem mai de saber que no estem en la novel·la–, perquè no s’ha de 

perdre la distància estètica entre l’observador i el seu objecte irreal –saber que la 

ficció és ficció, i no realitat. De fet, la història del concepte de katharsi repeteix 

un moviment essencial: l’art –o la reflexió sobre ell– de cada època ha intentat 

trencar amb la identificació ingènua amb alguna tècnica que imposi al receptor la 



 116 

distància suficient per “alliberar la seva reflexió estètica i moral enfront de la 

fascinació d’allò imaginari” (ib: 161). La història de la katharsi és, doncs, gairebé 

una història de crítica i d’oposició als models anteriors. Això és perquè l’art ha 

considerat generalment el procés d’identificació com una pèrdua d’autonomia del 

subjecte receptor davant la possible comunicació d’idees dominants. És en aquest 

sentit que Jauss utilitza el terme comunicació (en tant que katharsi), en l’accepció 

de comunicació de valors de conducta o creences socials, i no en el seu sentit 

habitual, més ampli. 

Doncs bé, si és cert que la identificació pot portar a la comunicació de les 

idees dominants, igualment pot, però, orientar el receptor cap al dubte d’aquelles 

o fins i tot cap a la transgressió social. Però sobretot, no s’ha d’oblidar que davant 

de tot hi ha una acceptació o un rebuig voluntari del joc que l’obra ens proposa. I, 

a més, segons Jauss, hi caben altres opcions. Es pot trobar, des de la definició 

aristotèlica de la catarsi a l’efecte contrari de la identificació amb un patró de 

conducta, que consisteix en una seducció tal per allò imaginari que condueix a un 

embadaliment48 totalment privat i, per tant, sense participació en la comunicació. 

És a dir, es bada delitosament en la contemplació de l’objecte fins que es fa 

conscient la comunicació com un element estrany a l’experiència de l’obra, 

neutralitzant així el seu contingut moral. 

Tot això mostra la gran complexitat i l’important ventall de matisos que 

comprèn el gaudi de l’experiència catàrtica. La gran varietat de possibilitats que 

ofereix es mostra clarament en les arts discursives, capaces d’assolir un alt nivell 

d’especialització en el model d’identificació, en la diferenciació de models de 

conducta humanes (ib: 161). Per tant, també serà natural que els exemples que 

articularan aquesta història de la catarsi facin referència a les arts verbals. 

No detallarem altre cop el model de catarsi d’Aristòtil. Posarem l’accent 

en el punt que, per a Jauss, la catarsi aritotèlica només és tal, és a dir, és 

purificadora, a condició de produir sobre l’espectador un doble distanciament: 

l’un, sobre la vida quotidiana, que permet crear un objecte i trama imaginaris, i 

l’altre, sobre els propis llaços afectius, distanciament ocupat pel sorgiment dels 

sentiments de compassió i horror per l’heroi. Això ho diu Jauss en confrontació 

                                                 
48 La etimologia preciosa d’aquesta paraula és difícil de trobar en la traducció al castellà; i a 

l’alemany? 



 117 

especial amb la definició d’Adorno de la catarsi, en la qual es pren el fenomen de 

la sublimació estètica –“simple substitutiu de la satisfacció”– com l’única 

manifestació catàrtica i que roman en l’esfera de les finalitats pràctiques, 

“afirmant els interessos de la classe dominant” (EEHL: 162). 

La història –per a nosaltres, a passes de gegant– de la catarsi continua en el 

cristianisme. Si bé la nova religió va assumir inicialment la crítica de Plató als 

poetes com a mentiders, va acabar adoptant mètodes de control de la funció 

comunicativa per a la transmissió i el manteniment dels seus credos, com 

l’emoció i devoció, l’edificació interior, la conducta recta, la força d’atracció del 

model d’exemplar, i el principi d’imitació de Crist. No es pot dir pròpiament que 

el sentiment provocat per la tragèdia més alta cristiana, La Passió, sigui 

l’equivalent a la catarsi aristotèlica. Agustí d’Hipona critica el plaer en la 

identificació tràgica perquè comporta un autooblit, que nega la possibilitat d’una 

experiència del Tú de Déu mitjançant el jo (Confessions, I, xiii, segons Jauss, ib: 

169). El tipus de compassio que desperta el pathos cristià s’ha d’entendre en la 

clau de Gorgies, segons el qual la compassió que produeix el plaer catàrtic, si no 

hi ha distanciament purificador, pot enriquir l’espectador amb un nova 

experiència. Aquest mecanisme, que estreny la distància estètica pròpia de la 

catarsi aristotèlica, és un dels més utilitzats en l’educació cristiana. 49 

 

“Davant ‘el gran dolor que ha produït la nostra salvació’ [citació de 

Fuhrmann], s’invita el públic a adoptar una postura, que no és ni la visió 

admirada per la perfecció d’un heroi o màrtir, ni la purificació catàrtica de 

l’esperit que porta a la llibertat del judici, sinó un ‘cor ple de compassió’ 

[Fuhrmann]. L’experiència catàrtica exigida aquí no es una purificació, sinó 

un canvi de les emocions, que es tradueix en un desig d’imitar Jesucrist” (ib: 

170). 

 

Amb tot, molts autors cristians van trobar en àmbits menors, reservats 

normalment a arts petites o artesanies, les vies per portar a la pràctica les 

experiències poiètica, aisthètica i catàrtica, al marge de la fascinació de la imatge 

(ib: 165). Experiències que, al llarg dels segles, van assolir un rol molt important 
                                                 
49 Vegeu Jauss, 1977b, però també, Fuhrmann, Poetik und Hermeneutik III, 586 i ss, i la discussió, 

en el mateix volum “Gibt es eine ‘christiche Ästhetik’?”, 583-610. 



 118 

en la comunicació de les idees i dels valors socials. Un exemple és el de 

l’edificació de l’ànima, que va sorgir en àmbits com el trivial –calendaris 

cristians–, el culinari i el demagògic; que va arribar a ser considerat en “la 

Il·lustració el model més seriós de la gran literatura d’interioritat religiosa”, que 

Goethe va exhaurir com a model profà i estètic de l’expressió de la subjectivitat 

solitària i que “la invasió de l’art comercialitzat [ha convertit] en una experiència 

estètica decadent” (ib: 167). 

Agustí és un dels grans crítics de la identificació simpatètica –model 

aristotèlic–, quan aquesta és moguda només pel plaer que comporta la curiositat 

(concupiscentia oculorum) i que pot provocar una “voluptuositat cruel”. Exemples 

són l’assistència a un combat de gladiadors, o l’autosatisfacció en el “dolor 

imaginari” d’un altre, com en el model clàssic de tragèdia, que nega la vertadera 

imitació compassiva (ib: 174). 

La modernitat renova una bona part dels arguments agustinians, com es 

pot observar en els exemples de Rousseau i Brecht. A la Lettre à M. d’Alembert 

(1758), Rousseau no solament desqualifica el valor humanístic de la compassió 

despertada per la tragèdia que, segons ell, només dura el temps que dura la ficció 

escènica, sinó que a més nega “a l’escenari el dret de reproduir –mitjançant la 

comunicació artificial de la imaginació– aquell sentiment naturel, que pot portar a 

una solidaritat activa amb el patiment d’altres homes (ib: 175). 

L’objectiu de la teoria dramàtica de Brecht és assolir una tècnica que faci 

del teatre alhora un art didàctic i entretingut, sense imposar, però, normes de 

conducta. Segons Jauss, la lectura que fa Brecht de la tragèdia clàssica, segons la 

qual el plaer catàrtic “queda reduït a una postura de “simpatia cap als personatges 

representats” i, per tant, cap a una acceptació irreflexiva de les seves normes de 

conducta o ‘imatges del món’” (ib: 177),50 s’ha d’aplicar més aviat al model de 

teatre burgès. Brecht critica del drama que posa el món davant els ulls sense 

deixar oberta la porta de poder-lo canviar, sense oferir una distància crítica cap a 

l’acció dramàtica. Per això, el seu drama busca les tècniques necessàries per 

produir aquesta reflexió crítica i alhora una conducta solidària. Segons Jauss, 

Brecht va incorporant progressivament a la seva teoria més elements que 

                                                 
50 Les dues citacions de Jauss provenen d’Über eine nichtaristotelische Dramatik, a Gesammelte 

Werke, Francfurt, volum 15, p. 305. 



 119 

produeixin l’efecte psicagògic de l’experiència catàrtica (ib: 179). Amb tot, el 

tipus de solucions que buscava Brecht ja havia estat assajat, amb altres mitjans, 

amb anterioritat. 

L’ambigüitat de la funció comunicativa de l’experiència estètica és el preu 

“que ha de pagar la katharsi alliberadora per la mediació d’allò imaginari” 

(PAEE: 78). Si, per una banda, és criticada per poder ser utilitzada per fins 

ideològics, també és criticada des d’aquestes instàncies quan el que ofereix és 

precisament alliberació de les normes de conducta vigents. Per això, les autoritats 

cristianes, en la mesura que es feien càrrec de la praxi vital, no només “van 

adoptar la crítica platònica a la mendacitat dels poetes”, també van crear un altre 

àmbit de l’experiència estètica, on l’exemplar seria el contrapès de l’imaginari. 

Jauss fa una retrospectiva del concepte d’exemplar per veure com entra des de 

l’àmbit religiós al de l’experiència estètica. Haurem de resumir aquesta interessant 

història del mot als aspectes més essencials. 

A la praxi vital cristiana li interessa més la univocitat d’un exemplum, que 

es basa en la força demostrativa de l’acció fàctica. Així, el major exemplum és 

Crist, demostra com l’apel·lació a ell s’oposa tant a l’argumentació teorètica –que 

llavors monopolitzava l’àmbit del coneixement– com a les normes vigents. 

L’adopció de Crist com a model màxim a imitar inclou aquesta primera acció 

transgressora de normes com la consegüent configuració de normes (EEHL: 180). 

L’exemplum cristià funciona com una regla general que aporta el model de 

conducta que cadascú hauria d’adaptar a la seva vida. 

A banda d’aquesta concepció de l’exemplar, Montaigne en desenvolupa 

una de nova, que interessa molt per a comprendre l’aspecte comunicatiu de 

l’experiència estètica. Montaigne, citador pròdig de les seves fonts, ja no busca 

l’exemple en allò que la història ensenya que s’ha de fer o evitar –historia 

magistra vitae– sinó que li interessa per igual el gran esdeveniment i la més petita 

anècdota o consell per tal d’aprendre alguna cosa sobre si mateix. L’exemple 

inspira la recerca d’una experiència pròpia, que aporta també un coneixement 

sobre si mateix, però del qual no es dedueix un judici de validesa general. De 

l’exemple montaigneà, se n’extreu una reflexió que “només pot ser exemplar per a 



 120 

quelcom d’especial i no per al general” (ib: 183),51 és a dir, que pot valer per a mi 

en un moment determinat, sense que s’imposi com una norma universal. Això 

també vol dir que l’exemple, en aquest sentit, “és un aspecte de l’exemplar que 

exclou la imitatio” (ib), en el sentit cristià. 

Segons Jauss, el cristianisme va conrear el terreny perquè fossin possibles, 

segons el cas i context, “dues possibilitats d’imitatio: el lliure comprendre, 

aprenent de l’exemple, i l’obligat i mecànic subjectar-se a la regla” (ib: 184), però 

no és fins a Montaigne que el primer s’allibera de l’àmbit purament moral i pot 

ser aplicat de manera més general a l’experiència subjectiva. Per a demostrar-ho, 

Jauss recorre a l’ús de l’exemplar kantià en la tercera crítica, que posa en estreta 

referència amb el model que hem explicat de Montaigne. Precisament, la primera 

categoria que Kant dedueix del gust estètic és la seva autonomia. Tanmateix, el 

gust no extreu el seu judici a priori i sense cap influència, sinó que segueix 

d’alguna manera l’exemple que el precedeix, però no com una regla, i sí com un 

exemple, model, orientació que guia el nostre judici. Jauss cita Kant: 

 

“Successió, quan es refereix a un precedent, i no imitació, és l’expressió 

correcta per a tota influència que els productes d’un autor exemplar poden 

tenir sobre altres; cosa que només significa que: beure [schöpfen, crear] de 

les fonts des de les quals aquell va beure i aprendre del seu predecessor 

només la manera de comportar-se respecte a això.52 

 

Com podem entendre la definició kantiana? L’exemplar és un cas que 

se’ns dóna sense regla i que, per tant, permet a l’individu interpretar-lo 

autònomament, crear-se la seva pròpia regla o, més ben dit, recordar l’exemple 

                                                 
51 L’estudi, en aquest cas, és de l’investigador del grup de Constança Karlheim Stierle, 

“Geschichte als Exemplum – Exemplum als Geschichte”, a Stierle, a Poetica, 1975b. 
52 El subratllat és meu. Kritik der Urteilskraft §32: “Nachfolge, die sich auf einen Vorgang 

bezieht, nicht Nachahmung, ist der rechte Ausdruck für allen Einfluss, welchen Produkte eines 

exemplarischen Urhebers selben Quellen schöpfen, woraus jener selbst schöpfte, und seinem 

Vorgänger nur die Art, sich dabei zu benehmen”. La traducció d’aquesta citació a EEHL és un xic 

confusa, perquè tradueix “Nachfolge” com a imitació i “Nachahmung” per “mimesi”, que, si bé 

s’ajusta a la tradició traductora, provoca contradiccions en l’ús dels termes en aquest context. A 

partir d’ara, el nombre precedit pel signe “§”, es refereix a l’apartat corresponent de la Kritik der 

Urteilskraft. 



 121 

per tal de buscar una orientació de la conducta per quan sigui aplicable. 

L’exemple serveix de pont a Jauss entre la moral (àmbit intersubjectiu) i l’estètica 

(ara també, amb més raó, intersubjectiva). La categoria kantiana de l’exemplar es 

deixa interpretar, en aquest context, mitjançant dos usos bàsics. Per una banda, en 

l’aspecte comunicatiu: la identificació de l’espectador amb l’heroi (protagonista) 

de l’obra. Aquesta identificació, que pot ser de diferents tipus,53 afavoreix la 

transmissió de valors socials conservadors o transgressors i fa referència, per tant, 

a la vessant pròpiament comunicativa de l’art tal com la defineix Jauss. 

El segon ús es refereix als altres dos aspectes de la praxi artística. Per als 

punts de vista tant productor com receptor, l’exemplar és un esquema de 

referència per a entendre l’estructura bàsica de l’experiència estètica. Per a un 

artista, el seu mestre no és un model a seguir punt per punt, sinó que ha d’intentar 

prendre, seguir, observar lliurament allò del seu mestre que l’ha convertit en 

artista. Entengui’s per això des de l’adaptació d’una tècnica concreta fins al valor 

de l’originalitat creativa: “aprendre a ser únic, diferent, original”. Amb referència 

a la producció artística, Jauss cita un altre concepte kantià (§43), a la Pequeña 

apología de la experiencia estética (PAEE: 91):54 el de “creació per mitjà de la 

llibertat”. 

Però ja hem vist que la llibertat també es pot aplicar a la recepció. Així 

doncs, per al receptor, el judici estètic es caracteritza pel que abans hem anomenat 

la voluntarietat de la recepció, que deixa al receptor el marge suficient per decidir 

el grau de complicitat amb el joc que l’obra li proposa. El judici lògic, o científic, 

posseeix el caràcter d’una universalitat persuasiva, i és aquesta la característica 

que precisament li manca al judici estètic (§8). La validesa del judici estètic 

“només pot ser exemplar” (PAAE: 91) i es remet a l’adhesió dels altres (§29), 

exigint la seva participació però sense imposar la conclusió a què arriba la facultat 

de jutjar. D’aquesta manera, no solament “es possibilita la participació en una 

                                                 
53 En els capítols X i XI de PAEE hi ha un resum i un esquema claríssims de les cinc modalitats 

bàsiques d’identificació: associativa, admirativa, catàrtica, simpatètica i irònica. Aquestes tipo-

logies estan desenvolupades extensament als capítols B i C d’EEHL, com hem indicat al final de 

l’apartat 3.5. 
54 És un procediment habitual de Jauss copiar finals de treballs seus en els començaments d’altres 

de posteriors. En aquest cas, el darrer capítol de PAEE (des de la pàgina 89 fins a mitja 92) 

correspon quasi literalment a les pàgines 25-28 del “Pròleg” d’EEHL, publicat cinc anys després. 



 122 

norma constituent [identificació en l’obra, també], es construeix alhora la 

socialitat” (ib: 92 i §41). La llibertat de la recepció i el lliure seguiment de les 

normes –estètica i ètica– troben en el concepte d’exemplar el pont que les uneix. 

Cal insistir en la llibertat implicada en tota acceptació del judici estètic –

que pretén l’aprovació de tots per adhesió i no per necessitat lògica (§8)–, perquè 

fonamenta l’aspecte comunicatiu de l’experiència estètica i, en concret, 

caracteritza la manera com es transmeten les normes a través de l’art. Crec que es 

tracta, per exemple, d’entendre que una obra que s’oposi a un grup de normes 

socials, no s’ha de valorar en tots els seus aspectes com una oposició a globalitat 

de la societat, perquè atemptaria contra la possibilitat de ser compresa. Perquè una 

obra pugui subvertir valors, ha de compartir amb el receptor un llenguatge, un 

context (o tradició) i altres valors. 

A més, els valors que l’obra critica i altera, es fan des d’una altra posició 

moral. Forma part de l’obra poder comunicar la seva transgressió tant com a 

transgressió cap a la ideologia dominant, però també com a proposta de valors 

positius a seguir d’ara endavant. El contingut específic d’aquella transgressió, 

doncs, pot estendre’s com un valor social dominant. D’això, n’hem parlat en el 

capítol 1, respecte a la dialèctica de les expectatives socials que reben una obra i 

com aquesta és capaç de trencar-les, ampliant així l’horitzó d’expectatives. 

L’experiència estètica posseeix essencialment aquesta facultat, i per això, diu 

Jauss, 

 

“l’estètica de la negativitat no ha de retrocedir atemorida per una 

positivització de l’experiència estètica, sinó que, utilitzant la meva 

terminologia, ha de traduir novament les formes transgressores de normes o 

d’identificació irònica en una funció configuradora de normes” (PAAE: 90). 

 

Aquest punt, com veiem, fa referència a l’estètica negativa –a Adorno, 

principalment. Però també complementa la teoria del canvi d’expectatives que una 

obra produeix en la seva recepció –qüestió que complementa el capítol 1, i que, 

recordem, no havia quedat llavors ben resolta. També concreta millor el tipus de 

contingut, de veritat que pot comunicar una obra quan s’aplica el seu contingut a 

la situació actual –com s’ha desenvolupat al capítol 2, sobre hermenèutica. Jauss 

és conscient que en aquesta teorització –on s’inclou la part històrica– de 



 123 

l’experiència estètica només està exposant una de les dues cares del fenomen 

artístic. Per això, a més del que hem explicat en el paràgraf anterior, Jauss dedica 

a l’estètica negativa d’Adorno tot un capítol (capítol A II d’EEHL) i a la tradició 

platònica del bell –que retalla les pretensions gnoseològiques i ètiques de 

l’experiència estètica– un altre (capítol A IV d’EEHL). Pel que fa a la tradició 

platònica del bell, hem citat, al llarg dels tres recorreguts històrics dels conceptes 

de poiesi, aisthesi i katharsi, alguns dels seus protagonistes principals, des de 

Plató, fins a Gadamer, passant, entre d’altres, per Agustí d’Hipona i Rousseau. En 

el segon capítol (A II), contra Adorno, Jauss utilitza la tesi de la dialèctica entre 

negativitat i positivitat pròpies de l’obra d’art de manera molt més extensa, però 

també, entre d’altres, aborda el problema de l’ascetisme que la teoria adorniana 

exigeix a l’art i que aquest tant ha seguit a partir dels seixanta, en oposició a 

l’efecte antiil·lustrat de la indústria cultural. Considero que l’anàlisi de l’estètica 

negativa d’Adorno i de la resposta de Jauss respecte a això s’haurà de 

desenvolupar en un treball de major extensió que aquest. Amb tot, per acabar, en 

una espècie d’acte que apropa ambdues posicions, Jauss cita al final la frase 

d’Adorno: “si s’extirpés la darrera petjada de plaer, la pregunta de per a què 

existeixen obres d’art ens causaria perplexitat” (segons Jauss, PAEE: 35). 

 

 

3.7. Cap a una relectura de la Crítica del Judici 

 

Aquest capítol està farcit de referències a la història de l’art i la literatura que 

acrediten la teoria de l’experiència estètica de Jauss. Així, moltes de les funcions 

essencials que Jauss atorga a l’experiència estètica queden històricament 

argumentades. La teoria, igualment, també està reconstruïda a partir d’idees 

recollides de diversos autors, sovint exposades críticament, altres vegades elidint 

l’argumentació detallada. En algun comentari hem mostrat una certa insatisfacció 

per no exprimir filosòficament a fons l’assumpte. 

 Jauss està interessat en recuperar el gaudi estètic com a base de 

l’experiència que origina tota experiència estètica. En la seva recerca històrica, 

Jauss troba estretes relacions entre el gaudi estètic i diverses funcions de 

l’experiència estètica: el reconeixement de l’objecte representat en l’obra com de 



 124 

la tècnica utilitzada (Aristòtil), la catarsi produïda en la identificació amb un heroi 

amb destí tràgic (Aristòtil), la curiositas per la forma d’objectes (Agustí), 

l’agitació de les passions (Gòrgies), el distanciament cap als propis rols de la vida 

quotidiana (Schütz i la sociologia del coneixement), el joc per la recuperació del 

record d’allò reprimit (Freud), la idealització, en el record, d’una realitat 

desencantada (Proust), etc. Jauss procura reunir tota la diversitat de satisfaccions 

mitjançant l’art amb la mateixa teoria de l’experiència estètica. Amb tot, reuneix 

el desenvolupament d’aquesta teoria de l’experiència estètica explícitament totes 

aquestes manifestacions de gaudi en un mateix tipus d’activitat anímica? Podem 

deduir necessàriament de la seva teoria aquesta diversitat d’expressions de la 

satisfacció estètica? 

 Jauss basa la seva teoria de l’experiència estètica primària en la distància 

estètica, en el desinterès cap al món real, que és la condició necessària per a la 

construcció d’un món fictici. Jauss recull en aquest moment l’acte de negació cap 

a l’estructura real del món –exposat per Sartre com a néantisation. Amb tot, la 

teoria de construcció de l’horitzó de ficció de Jauss no decideix si és una activitat 

més aviat “inconscient” de manca d’interès o si és una negació “expressa” del 

món. Caldria distingir aquest punt, així com també la seva relació amb el gaudi: 

prové el gaudi estètic d’aquesta distància o negació del món o prové de les seves 

conseqüències? Les conseqüències a què ens referim consisteixen a aquest 

“balanceig” entre la producció d’un objecte estètic i la direcció reflexiva, 

subjectiva, que la configuració d’un objecte fictici suggereix. Així doncs, prové el 

gaudi de la distància cap al món que ens limita, de la producció d’un objecte 

fictici o del moviment reflexiu produït en aquesta activitat? Jauss potser afirmi 

que són cares de la mateixa moneda, i per això defineix aquesta dialèctica de 

l’experiència estètica com un alliberar-se de (el món real), i com un alliberar-se 

per (produir un món, entendre’l des de la perspectiva d’un altre, transmetre o 

subvertir normes). 

Ara bé, en tot això, trobem a faltar una teoria que sigui capaç d’estructurar 

el moviment de les facultats de coneixement perquè tot això trobi una explicació 

filosòfica suficient. Jauss ha tractat de desenvolupar teòricament el paper de la 

imaginació en la producció de l’objecte estètic. Amb aquesta intenció recorre a la 

fenomenologia, per destacar aquesta epojé del món i la implicació de la 



 125 

imaginació productiva en la configuració d’una ficció. Tanmateix, caldria 

continuar aquest desenvolupament fenomenològic de les facultats humanes per 

comprendre com és possible que s’esdevingui un ventall tan ampli de funcions i 

expressions estètiques, com les que es comenten al llarg d’aquest capítol, i que 

s’inclouen dintre de les tres funcions bàsiques, la producció (poiesi), recepció 

(aisthesi) i comunicació (katharsi). Atès que s’analitza el rol de la imaginació en 

l’experiència estètica, no caldria posar-la en relació amb la sensibilitat, la raó o la 

capacitat comunicativa i lingüística? Sense respondre a una pregunta com aquesta, 

difícilment podem entendre que en un món de ficció hi càpiga la possibilitat tant 

d’un enriquiment de coneixement del món real i d’un mateix, com d’una 

transmissió de normes socials, com la crítica al llenguatge dominat per la 

ideologia, etc. La pregunta que ja formulàvem a l’inici d’aquest capítol sobre la 

manera específica d’una obra de ficció de comunicar una veritat sobre la realitat 

ara busca el seu fonament filosòfic profund. Així doncs, creiem necessari dirigir-

nos cap a les entranyes del pensament, per trobar la deu que origina una 

experiència estètica. Sabem que Kant serà un guia segur en aquest descens a les 

arrels d’aquesta activitat humana essencial. Les raons sobre la seva elecció les 

exposarem al començament del capítol següent. 



 126 

Annex:55 La Kritik der Urteilskraft 

Una recerca filosòfica de l’experiència estètica 

 

1. Per què Kant? 

 

En el capítol 3, hem vist que Jauss recorre a l’autoritat kantiana pel que fa 

a alguns elements de l’estètica. Cita Kant especialment en dues ocasions: en la 

construcció de la teoria de l’experiència estètica primària, pel que fa al desinterès 

subjectiu cap a l’objecte real en la producció d’un objecte estètic; i en la 

formulació del tipus de regla, l’exemplar, que representa la identificació amb 

alguns elements de l’obra artística en la comunicació de normes socials (katharsi). 

L’estil assagístic i historiogràfic de Jauss no el porta a analitzar en profunditat 

quasi cap dels autors que utilitza, sinó que més aviat recull allò que li interessa de 

cadascun per a la seva pròpia teoria. Aquest ús incansable de les fonts no és un 

recurs erudit gratuït, sinó que respon a la convicció hermenèutica que la història 

és una cadena d’efectes sobre nosaltres, però que, fent-los conscients, es pot 

conèixer millor la nostra situació i, llavors, modificar-la. La tradició no és només 

un bagul on s’amaguen tresors, sobretot és un horitzó d’idees i valors 

(immortalitzats en documents) que ens afecten, configuren i que, a diferència del 

coneixement del món físic, poden relativitzar-se els seus efectes quan 

s’aprofundeix en el seu coneixement. Jauss aborda la definició de l’experiència 

estètica des d’un ampli ventall de perspectives per tal de, gràcies a l’ús variat de 

les fonts, obrir-la al nombre màxim de fenòmens artístics i no limitar-la al pre-

judici de l’experiència habitualment negativa i crítica de l’art contemporani. 

Tanmateix, al llarg del tercer capítol es desperta sovint la necessitat d’aprofundir 

en qüestions teòriques per tal de no deixar coix el tractament sistemàtic de 

l’experiència estètica. Per això, sorgeix la sospita que hauria estat també molt 

productiu un recurs sistemàtic a Kant.  

Hem plantejat al final del tercer capítol els problemes teòrics –o potser 

caldria millor dir llacunes teòriques– que implica un recurs tan extens de fonts 

                                                 
55 El caràcter inconclús d’aquest treball no permet presentar-lo com un capítol més. La versió 

definitiva serà presentada en la tesi doctoral. 



 127 

diverses. Plantegem ara aquells problemes cara a una relectura de la Kritik der 

Urteilskraft des de l’estètica de la recepció. 

Quines són les característiques bàsiques de l’experiència estètica que 

permeten entendre el seu desplegament en la praxi estètica? En clau més kantiana, 

haurem de preguntar-nos, què hi ha de comú en tots els judicis de gust? Kant 

presenta a la Kritik der Urteilskraft [Crítica de la força de judicar o Judici] una 

“Analítica dels judicis de gust” purs, que ens servirà de base en aquest treball, 

però en “L’analítica del sublim” i en la darrera part de la Crítica del gust, “La 

dialèctica del judici de gust”, estudia també el que s’esdevé quan s’emet un judici 

de gust d’altres tipus. Això ens permetrà una anàlisi més àmplia dels judicis 

estètics, especialment pel que fa a les diverses funcions estètiques descrites per 

Jauss. 

Amb tot, però, per entendre la possibilitat d’una varietat tan àmplia de 

judicis estètics, però sobretot també per explicar com és possible parlar de reflexió 

i coneixement del món mitjançant l’art –que es presenta inicialment com un 

fenomen no real–, haurem de retraure’ns a un àmbit més bàsic del pensament 

humà. En què es diferencien els judicis de gust dels judicis de coneixement 

científic o pràctic? Buscar l’arrel d’aquests tres tipus de judicis implica un estudi 

de la capacitat d’emetre judicis. Quina és, doncs, i com funciona la capacitat 

d’emetre judicis? Seria molt kantià formular la pregunta de la següent manera: 

com són possibles els judicis de gust? Trobarem al llarg d’aquesta investigació 

que Kant estableix una relació molt estreta entre l’emissió de judicis en general i 

la de judicis de gust. De fet, veurem com argumentarà que aquesta és un cas 

particular d’aquella. Això permetrà entendre la unió primària entre l’experiència 

estètica prerreflexiva i la reflexió sobre l’art, el principi més bàsic per a la teoria 

de l’experiència estètica de Jauss. 

Aquesta deducció, però, porta a Kant a preguntar-se quines són les 

facultats que intervenen en l’emissió de judicis. Trobarem en aquesta anàlisi un 

paper similar de la imaginació al què li atorga Jauss en la seva teoria de 

l’experiència estètica? Creiem que parlar de semblances és simplement quedar-se 

curt. Amb tot, però, serà necessari que establim en detall el joc de la imaginació, i 

això significarà posar-la en relació amb la resta de facultats. 



 128 

A partir d’aquí s’entendrà la possibilitat cognitiva, reflexiva del sentiment 

del sublim. Finalment, apuntarem el paper de les idees estètiques que, dintre 

d’aquest sistema, són les que finalment fonamentaran el complex i obert ventall 

de possibilitats de l’experiència estètica i de tota reflexió que sorgeix a partir de 

l’art. Això és degut al fet que, en l’art, el gust per la bellesa i el sentiment del 

sublim –llindar cap a un món indefinit de sentiments–, originen unes idees 

estètiques que porten a reflexionar molt més enllà del què la mateixa representació 

aïllada permet. Això és possible gràcies al lliure joc o joc productiu de la 

imaginació en l’experiència estètica. 

Hem d’avançar que ens trobarem amb una dificultat: mentre que el 

coneixement pertany a un nivell discursiu de proposicions que construeixen un 

sistema sobre les coses i sobre l’home, la imaginació [Einbildungskraft] pertany a 

l'ordre de les forces [Kraft] i potencialitats humanes. El treball, doncs, a partir dels 

texts de Kant, busca conclusions en relació a una “facultat” que té una condició 

ontològica particular, d'un ordre inicialment diferent del lingüístic –el més 

correcte serà dir-ne prelingüístic–, al qual pertanyen les proposicions emeses. La 

Crítica del Judici troba en l’ús de la imaginació productiva el pilar mestre de tota 

activitat humana racional i lingüística. Veurem com l’experiència estètica s’hi 

troba sorprenentment involucrada. 

Degut a l’extensió d’un treball de recerca com el present, ens limitarem a 

delimitar tots els àmbits de treball possible i a assajar-ne la lectura d’alguns. Ens 

enfrontarem a un dels textos més àrids de Kant i que Jauss no cita ni posa en 

relació amb la seva teoria. Es tracta de la “Introducció” a la Kritik der 

Urteilskraft. De la deducció dels judicis i la dialèctica dels judicis de gust, només 

en podrem avançar un programa per a una futura investigació. 

Finalment, podem argumentar una altra justificació per a l’elecció de Kant 

en el context d’aquest treball. Hem vist com l’hermenèutica gadameriana, salvant 

les diferències, era el suport filosòfic de la teoria de la recepció desenvolupada per 

Jauss. Gadamer, però, a la primera part de Wahrheit und Methode, desautoritza 

l’estètica kantiana atenent a la seva recepció al llarg del segle XIX. Té raons 

sòlides per fer-ho. Ell parteix de la comprensió humana, d’allò que té sentit per a 

l’home. En canvi, segons Gadamer, va ser especialment l’idealisme alemany qui 

va prendre el text kantià de la Kritik der Urteilskraft com una subjectivització de 



 129 

l’experiència estètica. Es va configurar així la consciència estètica, autònoma i 

estetitzant, que valora les propietats formals de l’art prescindint del seu contingut 

de veritat, del sentit per a l’home. La consciència estètica ha trencat la relació 

entre el coneixement i el gaudi estètic, de tal manera que avui dia pocs visiten una 

exposició o escriuen un poema amb la intenció d’enriquir els seus coneixements 

sobre si mateixos o sobre el món. 

Tanmateix, també és cert que, com hem argumentat en els capítols 1 i 2, 

que la nostra època es caracteritza, entre d’altres coses, per una major 

neutralització dels efectes de la història sobre nosaltres i que, per tant, es pot 

recuperar elements del text en un sentit diferent del que la tradició ens els ha 

llegat. Això no solament val per a l’art, també val per a les tradicions filosòfiques. 

Per això, molts intèrprets porten dècades recuperant elements de Kant que havien 

estat marginats en les lectures oficials. Nosaltres treballarem en aquesta direcció: 

intentar oferir una visió coherent amb la lletra i que alhora serveixi com a 

fonament de la teoria estètica de Jauss. Així, una rehabilitació productiva de Kant 

significarà també una crítica a l’hermenèutica gadameriana. No ens interessa tant 

l’autoritat d’un filòsof de l’alçada de Kant, sinó el fet de descobrir-hi la base dels 

elements teòrics dels capítols anteriors. Parafrasejant Jauss, intentarem buscar en 

la Kritik der Urteilskraft les respostes a les expectatives filosòfiques originades en 

l’anàlisi de l’experiència estètica de Jauss. Ell intentava recuperar l’experiència 

estètica plaent, també per a la funció cognitiva. Això ens obligarà a una anàlisi 

filosòfica extensa i difícil. Si l’assaig dóna resultats, quedarà pendent un estudi 

més detallat de l’estètica kantiana, que haurà de cercar un conjunt d’implicacions 

molt més estretes amb expressions artístiques del que aquí podem portar a terme. 

 

 

2. El problema del coneixement 

 

Per exposar el context teòric del qual parteix la Kritik der Urteilskraft és 

suficient recordar el que explica el mateix Immanuel Kant al seu pròleg: amb les 

dues primeres Crítiques s’ha obert un “abisme infranquejable entre l’esfera del 

concepte de la naturalesa com allò sensible i l’esfera del concepte de llibertat com 



 130 

allò suprasensible” (II, 192)56. Kant ha fonamentat en la Kritik der reinen 

Vernunft [Crítica de la raó teòrica] el coneixement científic (de la seva època) i 

ha delimitat l’horitzó fins on aquest pot arribar. A la Kritik der praktischen 

Vernunft [Crítica de la raó pràctica], ha explicat l’actuació de l’home en el món i 

ha posat els pilars per a la conducta recta d’aquesta actuació. Ara bé, entre 

ambdues obres, es concep el món de maneres tan diferents que semblen 

irreconciliables. Vegem perquè, i de passada introduïm els conceptes bàsics de la 

filosofia kantiana que necessitarem per a entendre mínimament la tercera crítica. 

En el coneixement simplement teòric –similar a científic– dels fenòmens 

de la naturalesa hi intervé de manera específica la facultat de l’enteniment. 

Aquesta relaciona, mitjançant la imaginació, els seus conceptes a priori –de 

l’experiència– amb les dades de la sensibilitat. Mitjançant els conceptes o regles 

(de l’enteniment), es determinem els fenòmens de la naturalesa, la ordenem i 

n’establim un coneixement teòric. Característiques principals d’aquest 

coneixement són que és universal i que la naturalesa se’ns presenta com a 

necessària, mecànica, determinada segons la llei de causa–efecte, categoria –un 

tipus de conceptes– posada per l’enteniment. No es pot donar mai un tipus de 

coneixement teòric sobre el subjecte suprasensible, ni del món com a globalitat ni 

de déu, ja que no és possible a l’home tenir d’ells una experiència (empírica). 

Aquestes tres idees (suprasensibles) formen part del territori de la raó, i 

l’enteniment no els pot atribuir ni categories ni atributs sensibles. Això és com dir 

que no les pot conèixer teòricament. Tanmateix, les idees de la raó tenen un paper 

en el coneixement: la primera és necessària per poder reunir els productes del 

coneixement en un feix unitari (idea psicològica del jo), la segona serveix per a 

regular una unitat exterior a la qual pertanyen els fenòmens que percebem (idea 

cosmològica) i la tercera serveix per regular les relacions entre ambdues 

instàncies món–jo, ja que ens permet suposar quelcom similar que la naturalesa i 

els subjectes, perquè aquests la puguin conèixer, han estat creats per a relacionar-

se cognitivament (idea teleològica o teològica, segons com es formuli)57. El rol 
                                                 
56 Les xifres romanes fan referència al nombre d’apartat de la “Introducció” de la Kritik der 

Urteilskraft i els aràbics a la pàgina de la meva malaurada edició. Més endavant, el signe § fa 

referència a als paràgrafs que estructuren el contingut de l’obra. 
57 Un estudi de l’ “Apèndix” a la “Dialèctica transcendental” de la Kritik der reinen Vernunft, com 

el que vam fer al seminari de doctorat “De l’ontologia a la gnoseologia II” amb la professora 



 131 

que juguen aquestes idees en el coneixement és regulatiu, orienten i fan possible 

el coneixement, però elles mateixes són indemostrables. En un sistema que 

expliqui els pressupòsits del coneixement científic –com el sistema transcendental 

de Kant–, aquestes idees són màximes que necessiten postular-se per tal que tot el 

sistema tingui un fonament. 

En la Kritik der praktischen Vernunft, Kant estableix els principis 

necessaris per a l’actuació pràctica i la conducta moral. En elles ja entra en joc la 

raó –facultat de les idees (suprasensibles). Aquesta facultat postula 

necessàriament la llibertat humana, i fa conèixer els desigs i la conducta moral. Hi 

ha un coneixement de la naturalesa, el món, segons els fins i mitjans que l’home 

desitja satisfer. L’home controla així lliurement els seus actes i incideix en el 

món, però sense alterar les lleis de la naturalesa que estableix el coneixement 

teòric. Les idees de la raó tenen ara ja un possible camp d’aplicació en la conducta 

humana sobre un món modificable, no regit per la llei de causa–efecte. 

Ara veiem millor a quin abisme es refereix Kant, i que implica dos 

conceptes contraposats de naturalesa: la naturalesa amb lleis necessàries que 

l’home coneix científicament i aquella que l’home pot modificar a través del seu 

comportament pràctic. Ha de ser possible trobar un pont d’unió que permeti 

retrobar les dues naturaleses en una i les dues consciències (la que coneix 

científicament i la que actua) en una: hi ha d’haver per força “un fonament (...) 

que faci possible pensar el trànsit de l’esfera del coneixement teòric a l’esfera de 

la pràctica” (II, 192). D’aquest fonament no en tindrem coneixement teòric ni 

pràctic i, per tant, “no té una esfera característica”, però sense aquesta facultat la 

consciència no es presentaria unitària i comportaria “pures contradiccions entre la 

naturalesa” d’ambdues facultats de conèixer superiors (ib). 

Kant busca el fonament unitari de tot coneixement. Això mateix indica que 

aquest fonament difícilment podrà sostenir totes les normes necessàries per al 

coneixement, com les que té el coneixement de la física. És un problema de 

llenguatges i metallenguatges. Per fonamentar el coneixement científic, Kant ha 

escrit la Kritik der reinen Vernunft, on es fonamenta la metafísica en un sistema 

                                                                                                                                      
Jaques demostra que el principi més alt en el sistema pot ser la idea teleològica, que es pot 

formular així: “la naturalesa i les nostres facultats cognoscitives han estat creades perquè 

s’entenguin” o bé la idea teològica, algú ha creat la naturalesa i l’home perquè aquest la conegui”. 



 132 

transcendental; però com trobar el fonament d’aquest sistema? El darrer extrem 

és, doncs, justificar les condicions que permeten postular principis com els que 

posa la raó per fonamentar els dos diversos tipus de coneixement del món, el 

teòric i el pràctic. El que busquem és el fonament del que avui anomenem l’àmbit 

del llenguatge, aquell àmbit que es val a si mateix. Kant, ho veurem més 

endavant, dirà que es dóna a si mateix i a priori el seu principi. 

Kant, previ al gir lingüístic de la filosofia, no es refereix al llenguatge com 

a tal. Tampoc tenim cap necessitat de justificar-lo històricament, perquè ell no es 

vol referir al llenguatge en general, sinó a aquell que expressa un coneixement. En 

el llenguatge en general, cal tenir també en compte expressions possibles en 

qualsevol tipus de discurs, de diàleg, com les expressions imperatives o les 

exclamatives. En canvi, Kant cerca el fonament de totes aquelles proposicions que 

es refereixen a un coneixement, que atribueixen un atribut a una cosa, sigui un 

característica estructural de la cosa (“el foc és un element de combustió”) o una 

finalitat per a nosaltres (“el foc és bo perquè m’escalfa”). Es tracta, doncs, de la 

facultat humana que emet judicis o Judici.58 

 

 

3. La “Introducció” a la Crítica del Judici: l’arrel del coneixement 

 

A l’apartat IV de la “Introducció”, “Del Judici com una facultat legisladora 

a priori”, Kant estableix la regla general per emetre judicis: “El Judici, en general, 

és la facultat de pensar el particular com a contingut en l’universal” (IV, 194). 

Aquesta “inclusió” es pot produir en dues direccions, la determinant i la 

reflexionant.59 Un judici és determinant quan l'acció d'emetre judicis, o el Judici, 

                                                 
58 És coneguda l’opció de traduir das Urteil per “judici” –en minúscula–, per a la proposició en 

concret, i die Urteilskraft per “Judici” –majúscula.  No em vull limitar a aquesta alternativa. Tenint 

en compte la diferència entre Kraft i Vermögen, en alguns casos utilitzaré la majúscula i en altres 

força, acció, exercici d’emetre judicis i, excepcionalment, facultat d’emetre judicis, segons el 

context. 
59 En alemany, reflektierendes Urteil i bestimmendes Urteil: hi ha qui prefereix dir-ne reflexiu 

enlloc de reflexionant, ja que el català ho admet. Però, el castellà també i, tot i així, la traducció 

oficial tradueix reflexionante. Personalment, prefereixo aquesta segona manera perquè dóna més el 

sentit d'una acció en desenvolupament, com suggereix, en català, l'adjectiu en una forma similar al 

gerundi, que és el que indica el Partizip Präsens en alemany. 



 133 

ha sotmès un particular sota un universal prèviament donat. Un universal es pot 

entendre com un principi, una llei, una regla, etc. Pensem, per exemple, en la llei 

de la gravetat dels cossos, amb la qual es pot determinar i preveure un fenomen de 

la naturalesa, com la velocitat de caiguda d'un objecte. En canvi, es parla d'un 

judici reflexionant quan, tenint el particular, es busca un principi que en doni la 

regla, que l'expliqui. La força que emetrà aquest judici es defineix com a Judici 

reflexionant. Un exemple pot ser: la llei de la gravetat és un cas particular per a la 

llei de la relativitat general. En aquest cas, la llei de la relativitat general és un 

judici reflexionant sobre lleis particulars, com la de la gravetat. 

És important entendre que els conceptes de particular i universal –termes 

correlatius d’aplicació més àmplia que els de gènere i espècie aristotèlics– es 

poden aplicar a qualsevol nivell del coneixement, des del més proper a 

l’experiència empírica fins al més elevat grau d’abstracció. D’aquesta manera, 

quan trobem una llei que regeix un tipus de fenòmens naturals, pronunciem un 

judici reflexionant; però quan abans hem parlat dels axiomes que es necessiten 

com a fonament bàsic del coneixement, hem pronunciat un judici reflexionant 

sobre les lleis de la naturalesa. I pel que fa als judicis determinants, i per no 

limitar-nos a l’àmbit de la física, podem buscar un exemple del capítol anterior: si 

es prenia la noblesa de l’heroi en un drama com a model, exemple, de conducta, 

s’estaria portant a terme un judici determinant. 

Una pregunta salta a la vista. Quina instància del coneixement ha establert 

aquesta llei d’emetre judicis? Quina és la facultat que ens fa saber que la 

naturalesa sobre la qual establim lleis és cognoscible i que els objectes que 

utilitzem segons els nostres desigs obeiran a la nostra intervenció sobre ells? 

Per a Kant, donem per suposat una idea de la naturalesa, en les seves 

paraules, com si aquesta hagués estat donada “per un enteniment (encara que no 

sigui el nostre) per a les nostres facultats de coneixement, per tal de fer possible 

un sistema de l'experiència segons lleis particulars" (IV, 195). Aquest principi 

l'anomena Kant finalitat i el situa "a dalt" de tota la resta de principis. És el 

principi més transcendental, el que dóna suport a tot el sistema de coneixement 

humà. No havent estat derivat de cap altre, no havent estat fonamentat, es dedueix 

que és el Judici reflexionant el que es dóna a si mateix el principi que, considerant 

el seu valor gnoseològic, caldrà anomenar màxima. En aquest sentit titula Kant 



 134 

aquest apartat com “El judici com una facultat legisladora a priori”: la llei o judici 

s’emet a priori, a priori no només de tota experiència, sinó de tot altre principi.  

Aquesta relació és entesa pel Judici com la de la finalitat de l'objecte per al 

subjecte, car aquest el pensa com si la "funció" de l'objecte fos ser aprehès, com si 

hagués estat creat per a ésser aprehès. Kant ens diu que aquesta adequació entre 

les facultats del subjecte i l'objecte és contingent, no podem atribuir a l'objecte cap 

concepte de necessitat per a ser conegut. És a dir, el judici és transcendental, 

perquè, al marge de l’experiència, no pot ser tampoc prescrit, determinat a cap 

fenomen, no dóna explicació de cap fenomen concret (del món). No podem 

atorgar a la naturalesa realment l’atribut d’haver estat feta perquè la coneixem. 

Però, com que s'hi adequa, es diu que l'objecte és final per al Judici reflexionant. 

La idea teleològica, de la finalitat, suporta tot el sistema. 

El terme “finalitat” és difícil d’explicar en Kant, en part perquè és un 

concepte d’època i en part perquè l’aplica en diversos contextos. Però cal que 

l’entenguem perquè és el concepte més important de la Kritik der Urteilskraft. 

Potser el podem explicar de la següent manera: hem dit que la força que enllaci 

les dues facultats de conèixer i de desitjar no pot ser deduïda de cap d’elles, no pot 

fonamentar-se en cap concepte de l’enteniment ni en cap idea de la raó pràctica, 

car ha d’unir aquell amb aquesta. Arribem a la conclusió que és la facultat de 

judicar que estableix per a sí mateixa un principi. El judici és, com per dir-ho així, 

previ a les idees i als conceptes, ell estableix quin fi tindran les coses per a 

nosaltres en el moment que les percebem. El principi de la finalitat el resumeix 

Kant en la frase que “la forma de la naturalesa sembla ser per a les nostres 

facultats de coneixement” (§V, 199). Si els humans no donessin per descomptat 

aquesta relació d’enteniment entre les seves facultats de coneixement i la 

naturalesa, és a dir, “sense pressuposar-lo, no obtindríem cap ordenació de la 

naturalesa segons lleis empíriques, i, per tant, cap fil conductor per organitzar amb 

ell, en tota la seva diversitat, una experiència i una investigació de la mateixa”(ib). 

Igualment, tampoc tindríem cap raó per pensar que l’objecte que percebem i que 

serveix per a satisfer un desig arribarà a complir la seva funció. La tendència a 

buscar la unitat del coneixement, aquesta manera de ser de la raó de no satisfer-se 

en la pluralitat de lleis, fa progressar el coneixement. Quan es té en compte el 

principi de la finalitat de la naturalesa, “només en la mesura que aquest principi té 



 135 

aplicació podem progressar en l’experiència, amb l’ús del nostre enteniment, i 

adquirir coneixement (final V, 199). 

Hem de prevenir-nos amb una distinció terminològica que caldrà tenir en 

compte al llarg de tota la tercera Crítica. Kant diferencia entre el principi de la 

finalitat de la naturalesa per a les nostres facultats de coneixement de la finalitat 

pràctica que busquem, en tant que éssers lliures, en el món. La utilitat d'aquesta 

pertany a l'ús pràctic de la raó, és a dir, a l'àmbit de l'acció de l'home en el seu 

medi, en el qual l'home jutja els objectes segons el profit que en pugui treure per a 

satisfer els seus desigs, jutja els objectes segons fins. En canvi, la finalitat de la 

naturalesa que el Judici pressuposa en tot coneixement és anomenada per Kant 

finalitat formal, ja que no respon més que a la forma de la naturalesa en la seva 

representació com a objecte de possible coneixement. Això vol dir alguna cosa 

com: “l’objecte que tinc al davant és susceptible de ser conegut teòricament per 

diverses lleis, i que aquestes són susceptibles de ser unificades en una que les 

englobi”, però també vol dir que “l’objecte pot ser utilitzat per a assolir un fi, o 

que pot ser agradable al tacte i al gust, etc.”. A la naturalesa entesa en aquest 

sentit, només en la seva forma, no li és atribuïda ni cap finalitat pràctica, com 

s'acaba de dir, ni tampoc cap concepte de l'enteniment. La naturalesa és pensada 

en la seva forma general en tant que es relaciona amb nosaltres i pot ser compresa 

en un sistema unitari. I, quan, de fet, aquest "pot" es realitza (en part),60 quan es 

realitza el propòsit de Judici reflexionant, s'obté un gaudi. És el gaudi que es 

produeix, per exemple, en algú que descobreix una llei que unifica una diversitat 

de lleis empíriques. Un plaer, doncs, a distingir de l'obtingut per la raó pràctica en 

satisfer un desig. Col·loquialment, en diem el gaudi pel coneixement. 

La tendència unificadora de la raó pressuposa que les lleis de l'enteniment 

són unificables. Això mateix, que el coneixement és unificable, ja és una idea. De 

fet, sobre ella s'aixeca tot l'edifici gnoseològic kantià de la primera Crítica. Al co-

mençament de l'“Apèndix” a la “Dialèctica transcendental: L’ús regulador de les 

idees de la raó pura”, s’hi refereix Kant, a aquella idea, com a "focus imaginarius" 

(A644), ja que és l'objectiu al què "convergeixen les línies directrius de totes les 

                                                 
60 Aquest "en part" fa referència a l’impossible d’assolir un coneixement absolut, total, de la natura 

–anàleg al coneixement diví o hegelià-, i que precisament fa que es necessiti un principi unificador 

dels diversos coneixements del món. 



 136 

seves regles [de l'enteniment]", objectiu que no s'assoleix mai del tot. És aquesta 

la idea que desenvolupa en la Kritik der Urteilskraft com a idea de la finalitat. 

M’interessa destacar la definició de la primera Crítica de focus 

imaginarius com l'objectiu de convergència de les regles de l'enteniment, la idea 

d'una unitat del coneixement. Potser la definició no és prou clara: és aquesta idea 

un objectiu imaginari, o és font de noves imatges? No és aquest un tema que Kant 

estigui interessat en analitzar en la Kritik der reinen Vernunft. S'ha limitat a 

apuntar-lo entre parèntesi, però ens dóna un primer indici que la imaginació, com 

a productora d'imatges, té alguna relació amb la idea de finalitat. En la primera 

Crítica l'abordament sistemàtic de la imaginació es fa a A 118, on aquesta força és 

limitada a l'esfera de l'experiència, produint la síntesi entre la multiplicitat de la 

sensibilitat i les categories de l'enteniment. No obstant això, l'aparició d'aquesta 

acotació de la idea de finalitat en relació amb la imaginació com a "focus 

imaginarius" estableix una relació entre aquest text i els que, en la Crítica del 

Judici, es refereixen al Judici reflexionant. És a dir, estableix una relació entre la 

força d’emetre judicis i el coneixement. 

Però, quina relació té tot plegat amb l’experiència estètica? És que potser 

hi ha alguna relació entre el plaer de percebre el món i el plaer estètic? 

Precisament, l’etimologia de la paraula “estètic” ens hauria de fer sospitar que les 

dues alternatives de la pregunta tenen molt en comú. Del que es tracta ara és de 

caracteritzar el judici de gust com un cas particular i alhora fonamental per al 

Judici. Si aconseguim això, haurem donat el fonament a la teoria de Jauss de 

l’experiència estètica com a reconeixement. 

 

 

4. El Judici de la finalitat i el Judici estètic 

 

Quan a un objecte no li determinem cap concepte i, per tant, no li estem 

atribuint cap coneixement determinat, quan tampoc li atribuïm cap finalitat 

pràctica, ens resta de l'objecte la seva forma, aprehesa en la intuïció. La 

representació exclusivament en la intuïció d'un objecte és anomenada per Kant 

representació estètica, ja que només entra en consideració la relació que la forma 



 137 

de l'objecte en els sentits (aesthesis) estableix amb el subjecte. 

Fenomenològicament, el procés es podria descriure de la següent manera:  

Tenim la forma (imatge) d'un objecte (empíric) en la sensació. La 

imaginació productiva és la facultat encarregada de sintetitzar la multiplicitat 

d’estímuls recollida per la sensació en un temps i un espai i agrupada en una 

figura per relacionar-la amb la facultat de l’enteniment (Kritik der reinen 

Vernunft, A 118-119). Si encara no hem aplicat cap concepte (de l’enteniment) 

que determini la matèria d’aquest objecte, que li atribueixi una causa, una 

finalitat, una quantitat, una qualitat, etc., és a dir, que caracteritzi la seva 

estructura essencial, i si encara tampoc no ens ha interessat com a mitjà per 

satisfer un desig, llavors aquest objecte està relacionat amb l’enteniment en 

general, sense aplicació de conceptes o lleis en concret. La forma d’aquest objecte 

concorda amb les nostres facultats de coneixement, satisfà la primera necessitat, la 

necessitat bàsica del Judici –saber que el món es pot conèixer– i, per tant, 

produeix un plaer. Diem que “l'objecte ens agrada”, encara més, diem que “és 

bell”. El gaudi que expressa aquest judici mostra la concordança de les facultats 

gràcies a la forma de l'objecte. Vegem com ho expressa Kant. 

La facultat que emet aquest tipus de judicis, atès que s'associen a un plaer, 

és el gust i la proposició que emet és un judici de gust: és “la facultat de jutjar la 

finalitat formal (també anomenada subjectiva perquè no va referida a l’objecte 

existent, sinó a la forma), mitjançant el sentiment de plaer o dolor” (VIII, 204). El 

gust expressa “que el fonament del plaer es troba tan sols en la forma de l’objecte 

per a la reflexió en general” (VII, 202). El judici de gust és un judici reflexiu 

perquè manifesta el sentiment del subjecte, perquè subjuga les dades de 

l’experiència a l’enteniment, i perquè, enlloc de referir-se a l’objecte, fa referència 

a allò que passa en el subjecte, és a dir, fa referència al gaudi i a tot allò que a 

partir d’ell es pot desencadenar. 

De la manera com hem explicat les coses fins ara, potser no queda clara la 

diferència entre el Judici i el Judici estètic. Kant tampoc no és clar en relació això, 

tot i que, pel que hem dit, podem ja intuir que, entre les satisfaccions possibles 

que expressa l’acció d’emetre judicis en general, hi entren també els judicis 

estètics de gust. És a dir, que hi ha més relació entre la facultat d’emetre judicis de 

gust i la del Judici que entre aquesta i les facultats d’emetre judicis teòrics –la raó 



 138 

pura– i judicis morals –la raó pràctica. La gran transcendència de la diferència que 

estem intentant esclarir s’anirà fent palesa al llarg d’aquest apartat i l’explicitarem 

al final. 

En els darrers dos paràgrafs acabem d’introduir la majoria dels temes que 

ens interessen en aquesta lectura de la Kritik der Urteilskraft i, tanmateix, només 

hem fet que comentar dos fragments de la seva “Introducció”. Amb Kant tots els 

elements dels sistema estan tan estretament lligats que és difícil sortir del seu 

discurs i tematitzar-ne un sense tocar tota la resta. El seu estil és un clar reflex 

d’aquest fenomen de no poder obviar la implicació de tots els elements en el més 

petit detall de la ment humana. 

En la percepció estètica, purament formal o exclusivament de la forma, de 

l’objecte, hi intervé la imaginació productora d’imatges. La imaginació és 

productora quan intervé sense la subordinació a conceptes o lleis de l’enteniment 

i, per tant, intervé lliurement. Observem l’objecte sense un interès científic ni 

pragmàtic i, per tant, cap determinació s’implica en el contingut de l’objecte. És 

per això que Kant explica, al final de l’“Analítica del bell”, després del §22, que la 

imaginació que intervé en el judici de gust “no s’ha de prendre com la 

reproductiva, tal i com està sotmesa a les lleis de l’associació, sinó com la 

productiva i autoactiva (com a creadora de formes capricioses de possibles 

intuïcions)” (“Nota general a la primera secció de l’analítica”: 234). La única 

limitació de la imaginació com a lliure creadora no li ve de la facultat que 

interposa les regles, l’enteniment –cosa que portaria a contradicció– sinó de la 

sensació. Aquesta ofereix una pluralitat de dades a partir de les quals la 

imaginació produeix lliurement una forma unitària o una altra. Kant també parla 

del "lliure joc de la imaginació". El més important, però, és que aquelles dades, 

com per dir-ho així, “es deixen” unificar per la nostra imaginació en una forma. 

És en aquest sentit que Kant expressa que l’objecte és “final” per a nosaltres. 

En el II Moment, però sobretot, en el III Moment de la Kritik der 

Urteilskraft, “Dels judicis de gust segons la relació de fins que és en ells 

considerada”, Kant delimita el tipus de finalitat que té per a nosaltres l’objecte 

estètic, perquè el fet de rebre un gaudi el pot fer confondre amb l’interès provocat 

en altres tipus de satisfaccions. L’anàlisi es fa tenint en consideració tan sols els 

judicis estètics purs, com “aquest prat és bell”. El fet que Kant dediqui 



 139 

l’“Analítica del judici estètic” als judicis estètics purs, malgrat que en ells no s’hi 

pugui incloure ni els de l’art ni els referits a les persones, és degut a la necessitat 

de trobar les característiques essencials d’un judici estètic. Més endavant, en 

l’“Analítica del sublim” i en “La dialèctica del judici estètic” també intervindran 

altres elements que formen part dels judicis estètics de gust. 

Primer cal diferenciar el gaudi estètic del mer plaer de la sensació, del mer 

plaer d’un objecte agradable al tacte, al gust, a l’olfacte, etc. La diferència, 

especialment destacada pel que fa a la forma del judici, és clara: mentre el judici 

de sensació expressa tan sols allò que és agradable als sentits i es refereix sempre 

a un subjecte (“això m'agrada”), el judici de bellesa, en tant que ha posat en joc 

l'enteniment, utilitza una forma objectiva i amb forma de (pretensió de) 

universalitat,61 és a dir, amb una còpula (“això és bell”). Tal vegada, quin origen 

podem trobar en aquesta diferenciació lingüística? “La cervesa m’agrada” indica 

que la reflexivitat del judici es limita a la sensació subjectiva, al mer plaer dels 

sentits, sense que estigui referit a l’enteniment. Per això, el judici expressa un 

interès per la cosa, per les característiques intrínseques que la fan “agradable pels 

sentits”. És palès que la sensació és subjectiva perquè ningú exigeix –quasi ningú, 

s’entén– dels altres que acceptin forçadament el seu gust primari per les qualitats 

de les coses (II Moment: §7, 215). 

Com ja hem explicat en l’apartat anterior, la finalitat de la forma de la 

naturalesa per a les nostres facultats de coneixement no està emparentada amb la 

llei de la finalitat, la raó pràctica, que jutja les coses segons mitjans i fins. 

L’habitual encert de Kant en inventar expressions ajustades al significat fa que, 

per diferenciar la finalitat pràctica de la de l’objecte estètic, anomeni la finalitat 

que expressa el judici de gust estètic com a “finalitat sense fi” (III Moment: §§10-

11). Anem actualitzant, per als nostres interessos, l’obscura terminologia kantiana. 

En el judici de gust d'un objecte no hi intervenen conceptes. Això és 

important per diferenciar el judici de gust d’un judici de coneixement teòric. Si hi 

                                                 
61 No tindrem en aquest treball espai per analitzar el tema de la pretensió d’universalitat del judici 

de gust, i que demana, sense poder exigir, l’adhesió del altres. Aquesta característica ja l’hem 

comentada –amb referències explícites a Kant- a l’anterior capítol, en relació al concepte de 

l’exemplaritat. Kant desenvolupa la qüestió de la pretensió d’universalitat als II i IV Moments de 

l’ “Analítica del bell” i resol l’antinòmia entre universalitat i subjectivitat del Judici de gust en la 

“Dialèctica del judici de gust”. D’aquest darrer apartat en farem comentaris més endavant. 



 140 

intervinguessin els conceptes, el judici que s'establiria sobre l'objecte no tindria en 

compte la sensació subjectiva, sinó el coneixement objectiu i/o la seva utilitat. 

Així doncs, el judici de gust expressa una manca d’interès per l’estructura 

intrínseca de l’objecte –fenomen– i una manca d’interès per la seva utilitat. 

D’això Kant deduirà que la qualitat essencial d’un judici de gust és el desinterès 

que el subjecte té per l’objecte. Kant ho expressa escrivint que “la satisfacció que 

determina el judici de gust és totalment desinteressada, perquè no va referida a 

l’existència de l’objecte” (I Moment: §2, 210). Aquest desinterès permet el lliure 

joc de la imaginació. 

No està de més recordar que el desinterès kantià és el punt de partença de 

la teoria de l’experiència estètica de Jauss, desinterès per l’objecte fenomènic, que 

Jauss també ha relacionat amb la teoria de Sartre. Amb tot, cal matisar: Sartre 

utilitza més l’expressió de negació o anihilació –néantisation– de l’estructura real 

del món per poder constituir l’objecte estètic. Kant sembla dir que el que hi ha en 

la constitució de l’objecte estètic és un desinterès previ per a trobar en ell una 

estructura comunicable per conceptes lògics, una estructura definida 

conceptualment o científica. En aquest sentit, em sembla Kant més modern que 

Sartre i, fins i tot, més coherent amb la teoria de Jauss. Recordem que aquest, 

prenent l’estudi d’Stierle sobre les relacions entre l’horitzó de la realitat i el de la 

ficció, no oposava ambdós horitzons, sinó que els definia com a complementaris 

(capítol 1.5). Tanmateix, la teoria de Sartre permet explicar més ràpidament la 

creació d’un món imaginari amb unes regles i un funcionament absolutament 

supeditats a la voluntat. Mentre que Kant amb prou feines pot aplicar el seu judici 

pur de gust a altres coses que a representacions de la naturalesa. 

El judici pur de gust sobre les coses expressa que aquestes són, per una 

banda, cognoscibles, tot i que encara no els hi haguem aplicat un coneixement 

concret. Per a Kant, doncs, l'objecte ens agrada abans de conèixer-ne els seus 

atributs, i ens agrada perquè el podrem conèixer. Ara bé, quan el coneixem, el 

deixem de tractar com un objecte del gust per construir-lo amb conceptes i, així, 

engreixem el nostre conjunt de coneixements sobre el món. Això segon seria el 

que fa el biòleg amb una rosa o el filòleg amb un poema. El món, des de la 

perspectiva del coneixement, no pot ser bell. Per l'altra banda, el judici pur de gust 

expressa la possibilitat –i no pas l'acte– d'aplicar fins concrets a les coses, és a dir, 



 141 

de poder entendre-les com útils o inútils, com a bones o dolentes per a nosaltres. 

En resum, per una banda, la bellesa d'una cosa és prèvia (no en el temps, sinó en 

l'estructura gnoseològica) al coneixement conceptual i, per l'altra, prèvia a la seva 

utilitat per a nosaltres. També és aclaridor la manera com explica F. Martínez 

Marzoa el concepte kantià de bellesa: 

 

“La bellesa és el resultat de l’adequació del lliure joc de la imaginació a la 

possibilitat de construir conceptes en general, necessàriament abans de 

construir-los, abans de trobar conceptes que expressin la unitat dels fenòmens 

en una figura. Quan es construeix una regla explicativa de l’ordre dels 

fenòmens, es veu que era un truc” (Desconocida raíz común, 1987: 52-53). 

 

Com totes les definicions kantianes sobre la bellesa, l’adaptació que en fa 

Marzoa tampoc és gens atractiva, més aviat el contrari. La teoria del judici pur de 

gust kantià ho pot explicar: una definició està governada per conceptes i, com 

Kant no es cansa de repetir, la bellesa defuig el concepte. Mirat des de l’altra 

banda, una anàlisi hermenèutica d’un poema, difícilment pot incloure les raons del 

gaudi que la lectura del poema produeix. Tal vegada, l’hermenèutica analitza el 

coneixement que un text transmet. En això l’hermenèutica troba una justificació 

per la seva indiferència pel gaudi estètic. 

Som de l’opinió que la teoria kantiana, quan se la interpreta 

productivament, ofereix altres avantatges. Primer hem de considerar que si hi ha 

un judici pur de gust és que també n’hi ha que no són purs (§16, 226). Aquells són 

precisament els que jutgen la bellesa d’una persona (on sempre s’hi barregen 

conceptes objectius, externs als subjecte, i un ideal de l’ésser humà) i de l’art, on 

també s’hi jutgen la finalitat de diversos elements, com la de la figura que 

representa, la intenció de l’artista i la tècnica. Però precisament, l’avantatge que 

Kant consideri el judici de gust com un judici reflexiu és el de deixar la porta 

oberta a un àmbit inabastable de relacions. El gaudi provocat per una obra d’art o 

per un fenomen monstruós de la naturalesa, si bé no pot ser expressat per un judici 

pur de gust, remet els sentiments a un moviment reflexiu que el pot dirigir cap a la 

raó i, en conseqüència, a meditar sobre la condició humana. 

Quan la figura creada per la imaginació concorda d'una manera 

harmoniosa amb l'enteniment en general, és bella; quan no concorda harmoniosa-



 142 

ment, sinó que per exemple pot sobrepassar-lo, afectant a la raó, es diu llavors que 

les representacions provoquen sentiments sublims. Per això, els judicis estètics 

que fan referència al sentiment del sublim no poden ser judicis de gust purs, ja que 

entren en joc idees de la raó i, per tant, també la vessant moral i pràctica del 

subjecte. Ho analitzarem amb més deteniment. L’anàlisi dels judicis de gust 

demostra la unió primària entre experiència estètica i reflexió hermenèutica, que 

Jauss tant defensa (3.1 i 3.4). 

Però no avancem esdeveniments. És necessari reprendre l’objectiu que ens 

hem proposat, relacionar el gust amb la possibilitat de tota altra experiència. 

Primer buscarem quin és el principi que fonamenta el judici de gust. Aquesta 

anàlisi es porta a terme en el III Moment, §12 “El judici de gust descansa en 

fonaments a priori”. 

 Kant manté en aquest àmbit d’anàlisi un cert escepticisme. La causa 

objectiva del plaer o dolor que acompanya la representació de qualsevol objecte 

únicament en la seva forma, no el podem conèixer, perquè és previ al 

coneixement conceptual. No és possible, per tant, determinar una causa que reguli 

(a priori) quins objectes seran dignes de satisfacció estètica, o sigui, quins seran 

bells i quins no. En el judici de gust no s’admeten prescripcions. D'altra banda, el 

que sí és possible és trobar una causa subjectiva que aporti una base a l'activitat 

del subjecte en la contemplació estètica d'un objecte. 

Kant, per una vegada, es mostra sorprenentment senzill, no en l'estil, sinó 

en el contingut. El plaer que produeix la contemplació d'un objecte es fa conscient 

–segons el filòsof– com la concordança de les facultats de coneixement mitjançant 

la forma de l'objecte que la imaginació ha presentat. Es vol mantenir “la 

contemplació de l'objecte” bell amb l'únic propòsit de conservar així el lliure joc i 

concordança de les facultats de coneixement, permetent que aquestes reforcin i 

“enriqueixin la bella representació” (§12, 222). Reeixir, doncs, en la contemplació 

de l'objecte, amb el qual la imaginació pot jugar amb la seva forma i concordar 

amb l'enteniment en general és la manera de mantenir en actiu les facultats de 

coneixement, “en consideració del coneixement en general, sense limitar-se a un 

coneixement determinat” de l'objecte, i pel qual l'ànima queda satisfeta. Mantenir 

aquest joc de les facultats és el fonament del judici de gust. Com que el gust ha 

trobat una causa en si mateix, tot i que no l'ha deduïda, reflexionada, de cap llei 



 143 

inferior, sinó que és una regla pròpia, però al cap i a la fi, una regla, té la pretensió 

de valer per a tothom. 

Aquesta qüestió és força interessant perquè reconeix que el gaudi en la 

bellesa, o tot allò que posi en moviment les nostres facultats de conèixer sense 

venir determinat per un interès científic o pragmàtic, atrau per si mateix, sense 

haver de prescriure regles del gust. En l’art, això voldria dir que, si és que es 

tracta de jutjar la seva bellesa, no hi ha temàtiques o tècniques específiques 

preferibles. Tanmateix, en la mateixa tècnica, hi entra un coneixement, i en el 

tema, una idealització de la realitat i, per tant, ja hi entren en joc altres elements 

d’ordre conceptual. Sigui com sigui, quan Kant parla d’art bell, i si el valora 

segons la seva qualitat formal, privilegia l’art d’estil clàssic i de formes regulars, 

ja que és el que, segons ell, produeix millor la concordança, l’harmonia entre les 

facultats (§14, 224). Kant és tan insistent en aïllar la forma de la resta de 

característiques d’allò representat, que arriba a observacions força curioses. 

Regint-se pel principi de la forma de l’objecte estètic, menysprea fins i tot 

l’element del color o del so, el qual, “si bé pot afegir-se a la bellesa, no vol dir per 

això que, per ser agradables en si, aportin igualment una contribució a la forma” 

(ib). El color i el so d’un objecte no formen part del gaudi que rep el subjecte en 

representar-se la seva forma. 

Al cap i a la fi, però, el que és interessant d’aquests fragments, és que Kant 

ofereix una explicació força convincent de l’estrany fenomen de l’embadaliment 

que provoca la bellesa. Un embadaliment que no es troba en cap altra de les 

maneres de relacionar-se amb el món, ni en el plaer sensual, ni en el teòric ni en el 

pràctic. Aquests, quan ja han utilitzat al seu objecte per als seus propòsits, 

tendeixen a buscar-se’n un altre. El mateix passa si es considera l’art 

exclusivament com a font de veritat (hermenèutica). Si s’hi nega el gaudi en 

benefici de la veritat que aquest ens pot comunicar, com s’explica l’impuls a 

rellegir novel·les i revisitar exposicions? L’atracció per repetir l’acte de lectura o 

de contemplació d’una obra prové, al nostre entendre, més de la voluntat de 

repetir aquell gaudi que de re-conèixer la veritat que havíem après i creiem 

recordar. Si llavors hi descobrim una nova veritat o nous matisos que havien 

passat desapercebuts en el primer encontre amb l’obra, bé que llavors reconeixem 

a posteriori que l’obra ens ha tornat a “sorprendre positivament”. Crec que el 



 144 

gaudi pel coneixement es pot donar, doncs, tot i que de manera secundària, en 

aquelles expressions artístiques que no ofereixen una satisfacció immediata en la 

seva forma. 

Però aquestes consideracions sobrepassen l’àmbit d’anàlisi del judici pur 

sobre la bellesa. Amb Kant cal mantenir paciència. Sovint triga en posar els 

fonaments, però no per això deixa de tenir en ment que també ha de donar raó de 

molts altres tipus d’expressions artístiques –i de conseqüents experiències 

estètiques– que ja sorgien a la seva època. Arribem, però, ara ja, al punt final del 

nostre primer objectiu. Ho farem analitzant alguns fragments de la “Dialèctica del 

judici estètic”. 

 

 

5. El judici de gust, principi de tot altre judici 

 

La condició del judici de gust és subjectiva i troba la causa del gaudi en ell 

mateix, en la concordança de les facultats sense cap altra finalitat que de la forma 

de l’objecte. De la mateixa manera, el Judici "exigeix la concordança de dues 

facultats de representació, a saber: la imaginació i l'enteniment" (§35). El Judici –

ho hem explicat respecte la Introducció a la tercera Crítica– emet un judici 

reflexionant sobre l'objecte, que el fa pensar com a final per a les facultats 

cognoscitives; en altres paraules, necessitem pressuposar, perquè sigui possible el 

coneixement, que la naturalesa ha estat creada perquè la puguem conèixer. De la 

“Deducció dels judicis estètics purs”, podem arribar a concloure que el plaer rebut 

en la contemplació d'un objecte que judiquem com a bell és, doncs, del mateix 

tipus que el que rebem quan trobem que la forma d'un objecte concorda amb les 

nostres facultats cognoscitives i sobre el qual, per tant, podem emetre judicis, en 

podem parlar. La concordança de la forma de l’objecte i les facultats de 

coneixement és el principi que el Judici necessita posar com a principi 

transcendental, i subjectiu, perquè sigui possible el coneixement. En definitiva, 

Kant acaba posant a la base de tot judici de coneixement el judici en general i, a la 

base d’aquest, el judici estètic. En altres paraules, això és com posar a la base de 

tot coneixement proposicional –teòric i pràctic– una relació estètica amb el món. 



 145 

La imaginació, doncs, està en l'origen de tot coneixement possible, 

configura els objectes de tal manera que aquests puguin ser coneguts 

conceptualment, ja sigui aplicant-hi conceptes teòrics o fins pràctics. Mitjançant 

les formes aportades per la imaginació, influenciat per la bellesa de la realitat, 

l'home utilitza la raó i l'enteniment per parlar de i jutjar moralment les coses que 

l'envolten. 

D’alguna manera, això és equivalent a la definició de Jauss quan expressa 

que l’experiència estètica, gràcies a l’ús de la imaginació, obre al subjecte a noves 

experiències. En els apartats 1.7 i 1.8, hem hagut de pressuposar que l’experiència 

estètica generada per l’art a partir dels 60 obria el llindar cap a una nova època. 

Primer hem vist com la teoria de la recepció es proposava a si mateixa com 

avantguarda d’un nou paradigma en la teoria literària. Tot i això, en l’1.7, hem 

explicat que Jauss perdia interès per aquesta idea i com defensava la seva època 

com una nova etapa històrica, com una nova manera d’entendre el món. Aquest 

canvi, prefigurat per l’art, era adoptat per la teoria artística, posteriorment per 

altres àmbits de la investigació i, finalment, cosa que no hem descrit, per altres 

àmbits de la societat. Amb l’anàlisi kantiana donem ara el suport filosòfic a la 

teoria de l’experiència d’obrir móns –per dir-ho a la heideggeriana– que Jauss 

necessitava. Ara comprenem la importància d’aquesta funció de l’experiència 

estètica, sense la qual no seria fàcil demostrar com són possibles les altres 

funcions que li hem atorgat al llarg del capítol 3, tant per a l’àmbit productiu, 

receptiu i comunicatiu. 

De fet, això està en coherència amb aquell punt intermig que Kant va saber 

trobar entre empirisme i racionalisme. Si bé parteix de l’empíria, el fonament del 

coneixement no es pot trobar sense la relació de l’objecte amb el subjecte. I també 

és coherent amb un enfocament més contemporani, que pren com a punt de 

partida els judicis que s’emeten, o proposicions, “en la seva forma lògica” (§35 

“El principio del gusto es el principio subjetivo del Juicio en general”, 266), és a 

dir, en la seva estructura gramatical, per explicar allò que hom es representa. 

Explicar el coneixement a través de les proposicions que l’expressen: “La 

condició subjectiva de tots els judicis és la facultat mateixa de jutjar o Judici” 

(§35, 265). Al cap i a la fi, no crec que sigui descabellat afirmar que Kant analitza 

la cognició humana mitjançant l’anàlisi dels judicis, i que en aquesta anàlisi troba 



 146 

el principi de tot judici en el judici de gust. Vegem-ho en altres paraules: "Si 

s'admet que, en un judici pur de gust, la satisfacció en l'objecte està unida amb el 

nou judici de la seva forma, resulta que el que sentim unit amb la representació de 

l'objecte en l'esperit no és altra cosa que la subjectiva finalitat de la forma per al 

Judici [força d’emetre judicis]" (§38, Deducció dels judicis de gust, 267); és a dir, 

quan sentim que una forma és bella és el primer pas per a establir-hi judicis. 

Hem fet una observació arriscada, potser tan poc argumentada com quan, 

en el punt 3.2 relacionàvem el problema de la Kritik der Urteilskraft amb un 

problema de nivells de llenguatges (metallenguatges) i, per tant, amb un problema 

d’abast fonamentalment lingüístic. Certament, Kant compartia amb els seus 

contemporanis una consciència de les interrelacions entre llenguatge i pensament 

menys formada que la que es comença a formar a mitjans del XIX. Tot i això, 

fonamentar tot el sistema transcendental en una força [Kraft] menys estàtica, 

menys definida, més transversal que una facultat [Vermögen] és més que un 

indici. A cada passa que donem, ens apropem al territori del llenguatge. 

En aquesta direcció, diversos intèrprets (com Marzoa, 1987) consideren la 

reflexió del judici de gust amb l’enteniment en general com la condició necessària 

per a poder aplicar qualsevol mena de concepte, és a dir, de fer-lo un objecte de 

coneixement o una utilitat. I si la reflexió a lleis sense concretar-ne cap és la 

condició de possibilitat per emetre judicis que expressin un coneixement teòric o 

pràctic, el moviment reflexionant de les facultats que comença en la forma de 

l’objecte és, en aquest sentit, equivalent a la constitució lingüística de l’objecte. 

Crec convenient fer un incís: l'objecte és lingüístic en tant que és per a 

nosaltres. Vull dir: no tenim sensacions d'objectes a banda de fer-los lingüístic en 

l'enteniment en general. Això només seria possible en la mística o, potser, en 

l’al·lucinació psicotròpica L'objecte no pot ser en la sensació sense que la 

imaginació el refereixi a l'enteniment, ja que ambdues són facultats 

interdependents en relació a l'empíria. No es pot pensar l'una sense l'altre. 

Però, què podem dir de l'objecte, abans de fer-ne ciència? Podem parlar de 

la sensació subjectiva que ens produeix, del sentiment que tenim envers ell. Si ha 

posat les facultats de conèixer en relació, i aquesta relació és harmoniosa i, per 

tant, ens produeix un plaer, llavors direm que l'objecte és bell. Però si no és 

harmoniosa, llavors s’obre tot un àmbit lingüístic indeterminat, que és encara de 



 147 

coneixement científic, però que pot suggerir moltes idees sobre el coneixement de 

l’home. Aquest discurs, però, no queda explícit en Kant fins després de l’anàlisi 

del sentiment del sublim. 

Kant, ara per ara, sembla dir que tot allò que és cognoscible ens sembla 

primer de tot agradós. Pot Kant estar fent una referència implícita a l’admiració 

per la naturalesa dels pressocràtics, i que va donar origen a la filosofia i, 

posteriorment, a tot tipus de ciència? Bellesa s’utilitza aquí per tot allò que no és 

absolutament desagradable, repulsiu, per a tot allò que no és directament rebutjat 

per la nostra sensibilitat. Podem defensar aquesta definició contra una crítica fàcil 

i que argumenta que hi ha activitat humana –coneixement, art, etc.– sobre 

fenòmens perfectament repulsius, des de –per posar exemples extremistes– 

investigacions sobre el funcionament dels camps d’extermini fins –en l’àmbit 

artístic– espectacles dadaistes, performances amb sang i fetge. Si volem que la 

teoria de Kant pugui actualitzar-se, podem dir que aquelles manifestacions 

artístiques busquen precisament atacar el gust estètic, però no podran mai evitar –

ni els interessa fer-ho– que hi hagi una mínima correspondència entre les seves 

propostes i la nostra sensibilitat, és a dir, per horribles que siguin, han d’haver 

atret la nostra atenció de manera sensible. Pel que fa al primer exemple, del que es 

tracta precisament és de neutralitzar la sensibilitat: o bé hi ha una distància 

històrica i personal –com pot fer un investigador actual sobre els camps nazis– o 

bé es neutralitza la pròpia sensibilitat (humana) –com devien fer els científics 

nazis quan experimentaven amb cossos vius de jueus. 

També es podria objectar que Kant defineix la causa del gaudi que 

expressa un judici de gust com a subjectiva, i que el llenguatge, per contra, és 

intersubjectiu. La terminologia kantiana no ens ha de confondre. Per a Kant, 

“subjectiu” no significa que depengui de cada subjecte en particular, que es pugui 

donar en uns subjectes i en altres no, sinó que vol dir que la causa rau en, “dintre” 

dels subjectes. En el paràgraf 40 esclareix que el judici de gust pretén la 

universalitat, sense poder-la exigir, perquè el subjecte pressuposa que el mateix 

joc lliure entre facultats –imaginació, sensibilitat i enteniment– es dóna igualment 

en els altres subjectes. Per això, “es podria definir el gust com la facultat de jutjar 

allò que fa universalment comunicable el nostre sentiment en una representació 

donada, sense la intervenció d’un concepte” (§40, 271). És en aquest mateix 



 148 

apartat que Kant relaciona el gust amb el sensus communis, el sentit comú, 

comunitari, la facultat comunicativa. Més endavant, comentarà que “l’art bell és 

un tipus de representació (…) que fomenta la cultura de les facultats de l’esperit 

per a la comunicació social” (§44, 278). Amb els conceptes de sensus communis i 

comunicació, tanquem el cercle obert al començament, quan plantejàvem el 

problema del coneixement com un problema de llenguatges i metallenguatges, el 

darrer dels quals és el natural, també quan, més endavant, hem anomenat la força 

d’emetre judicis com la facultat lingüística que es val a si mateixa i, finalment, 

hem descrit el gust com la condició per fer lingüístic i conceptualitzable un 

objecte. 

Hem volgut mesurar les nostres forces amb un text de gran complexitat i 

obscuritat com és la “Introducció” a la Kritik der Urteilskraft i altres fragments de 

l’obra. El resultat ha estat, crec, força fructífer. No ha estat possible fer-ho prou 

resumidament, i per això hem d’apuntar ara només alguns dels temes que 

tractarem quan desenvolupem aquest capítol en la tesi. 

 

 

6. El sentiment del sublim62 

 

En el judici sobre un objecte poden ocórrer dues actituds en l’esperit: que 

es mantingui en actitud de contemplació reposada o que s’hi produeixi un 

moviment. Quan l’esperit queda en repòs, la facultat de conèixer (dominada per 

l’enteniment) i la facultat de desitjar (dominada per la raó) queden unides pel 

judici estètic mitjançant la imaginació. Hi ha una concordança entre ambdues 

facultats que dóna plaer. L’objecte que hagi estat causa d’aquest, se l’anomenarà 

bell. En l’harmònica relació entre les dues facultats es conserva la forma de 

l’objecte i, per tant, la seva forma influeix en el gaudi que proporciona. Mantenir-

se en la seva contemplació manté el gaudi que se’n rep. 

En el segon cas, quan el que percebem desborda tota forma i remou 

l’esperit, es produeix un desbordament de les facultats. Ja no hi ha una 

                                                 
62 Resumeixo aquí part d’un treball de relació entre l’estètica de Kant sobre el sublim i l’obra del 

pintor J. M. W. Turner per a l’assignatura d‘Història d’Art Contemporani que vaig cursar durant la 

llicenciatura. 



 149 

contemplació reposada, sinó que es produeix una emoció en el subjecte. Per això, 

tal representació no sembla adequada per a les nostres facultats de coneixement, 

no respon al principi de finalitat del gust i, per tant, provoca un cert sentiment 

negatiu, fins i tot dolorós. Aquest sentiment es diu sublim i no es caracteritza 

simplement com un plaer, en tant que hi ha comunicació entre les facultats, sinó, 

en tant que hi ha un desbordament de l’una sobre l’altra, es caracteritza per 

imposar alhora un sentiment d’admiració, de respecte, i també de temor (§23: 

237). En el sentiment del sublim, no hi ha, com en el de la bellesa, un lliure joc de 

les facultats, sinó quelcom que ens sobrepassa i que deixa, per tant, de ser un joc 

per passar a donar-se una emoció seriosa i de certa aversió. Hi ha una inadequació 

entre les facultats i la imaginació se sent violentada pel desbordament. Aquest fet 

implica que ja no extrapolem la qualitat que sentim a la naturalesa, ja no 

l’anomenem sublim, com fèiem amb la qualitat de bellesa, sinó que, al contrari, 

ens referim directament al sentiment que ella produeix en nosaltres. L’objecte o el 

fenomen natural que ens produeix aital sentiment sembla per a les facultats 

humanes il·limitat i, per tant, perd tota forma (§23: 237-38). 

Quan el desbordament de les facultats és referit per la imaginació cap a la 

facultat de conèixer, Kant l’anomena sublim matemàtic. Quan la imaginació es 

refereix cap a la facultat de desitjar, l’anomena sublim dinàmic (§24: 239). 

El sublim matemàtic defineix “allò en comparació amb el qual tota altra 

cosa és petita” (§25: 241), o, dit d’altra manera, allò que és absolutament gran 

(§25: 239). Només un objecte o un fenomen natural que siguin percebuts a una 

distància suficient per fer-se càrrec de com poden ser la seva magnitud poden 

transmetre el sentiment de sublim. No s’ha d’estar ni massa a la vora ni massa 

lluny, car en el primer cas es perd la visió global i en l’altre queda reduït per la 

distància. El sublim matemàtic es caracteritza per una impressió que desborda la 

facultat de conèixer en el sentit que aquesta perd la forma de l’objecte i que 

sobrepassa la capacitat dels sentits, però encara permet fer-se una idea 

(imaginada) sobre la totalitat de la seva dimensió. Una piràmide egípcia o la 

cúpula de Sant Pere del Vaticà són els exemples que se’ns ofereixen per fer-ho 

més entenedor. Com l’emoció sobrepassa la facultat de conèixer, és repulsiu per a 

la sensibilitat, el subjecte pateix un sentiment de desgrat; com l’aprehensió de 



 150 

l’objecte és lligada per la imaginació amb una idea de la raó –la qual és 

suprasensible–, el subjecte gaudeix d’un sentiment de plaer (§27: 246-247). 

En el sublim dinàmic veiem que el procés és més o menys el contrari. El 

fenomen que causa un sentiment de sublim d’aquest tipus és quan la naturalesa 

se’ns mostra com una força en contra de la qual no podem oposar cap resistència, 

és a dir “és considerada com a objecte de temor” (§28: 248). S’ha de fer un breu 

incís: quan hom està en situació de perill, no pot sentir el sublim de la naturalesa, 

car la reacció contra el perill és fugir i conservar la vida, no pas l’actitud de 

contemplació. En el sublim sobre la naturalesa, l’home ha d’estar en situació 

segura per poder percebre el fenomen en la seva dimensió de força insuperable i 

com a objecte de temor i, quan més temible sigui, més atractiu es fa per a 

nosaltres el seu aspecte. L’oceà sense límits bramant d’ira o un salt d’aigua 

profund en un riu poderós són exemples del sentiment de sublim en la força de la 

naturalesa. I el plaer proporcionat s’explica perquè, en el coneixement que rebem 

d’impotència física davant d’aquests fenòmens, es descobreix també una 

independència no física sinó moral; independència en què la humanitat en la 

nostra persona no es rebaixa, sinó que continua sentint la mateixa llibertat i 

dignitat moral davant d’una força a la qual ens hem de sotmetre físicament. No 

implica, el poder de la naturalesa, una força que ens faci qüestionar els nostres 

principis morals, tot i que ens fa considerar com a petit allò que ens preocupa, 

com poden ser els nostres bens, la salut o la vida mateixa. La naturalesa, en la 

seva força, ens permet representar sensiblement la determinació de la nostra 

humanitat (§28: 249). És a dir, en el desbordament que pateix la raó, aquesta, 

gràcies a la seva il·limitació, s’eleva a un estrat superior de coneixement de sí 

mateixa. 

Aquest punt que Kant no desenvolupa gaire més enllà del nou principi de 

la independència moral humana –recordem que ell no deixa de ser un il·lustrat, 

encara que la teoria del sublim sigui assimilada per l’art romàntic– serà el 

fonament de l’estètica del sublim. Per al romàntic, el sentiment del sublim que ha 

provocat un fenomen de la naturalesa obre un camp molt més ampli. S’obre la 

porta de la fantasia, del somni, de la intuïció divina, de les veritats supremes, de 

les poderoses forces còsmiques que formen l’univers. 



 151 

Tot això, però, no queda tan lluny de Kant. Seria el moment d’entrar en 

profunditat en una anàlisi de la noció d’“idea estètica” en la tercera Crítica. 

Esbossarem l’estructura d’aquest estudi. 

 

 

7. Idees per a una continuació de relectura de la Kritik der Urteilskraft 

 

Kant afirma que la imaginació, quan actua lliurement, o sigui, en la 

producció de judicis de gust, crea idees superiors a les intuïcions de l’experiència. 

La comparació amb la intuïció i el fet que sigui la imaginació la força que les 

crea, ens indica que les idees estètiques no són d’una qualitat totalment abstracta, 

sinó que tenen forma, figuració. Això ja ho hem suggerit en aquella cita de 

l’“Apèndix” a la Kritik der reinen Vernunft que defineix el suport final de tot 

sistema transcendental com a focus imaginarius. Però una idea estètica té per a 

Kant explícitament una forma. Aquestes idees són exposades per la imaginació en 

el seu joc lliure amb les facultats de coneixement i “porten així a la raó a pensar 

més d’allò que en la representació que ha ocasionat el moviment pot ser aprehès o 

esclarit” (§49). La producció d’idees estètiques ocasionada per un sentiment 

estètic provoca, doncs, una reflexió sobre l’àmbit suprasensible de l’ésser humà, 

porta a l’ésser humà a meditar sobre el seu substrat suprasensible (§57). 

Això ens porta a un altre punt d’interès d’aquest tema per al nostre treball: 

és el que expressa Kant sobre la impossibilitat de representar en art tot allò que 

una idea estètica pot portar a reflexió. Les idees estètiques són inconceptualitzables 

per a l’enteniment i inexposables artísticament, atès que el moviment de reflexió 

que provoquen és indefinit. És impossible que una forma sensible, com tota 

aquella que es representa en l’art, representi tot el significat d’aquestes idees, 

perquè el seu significat és inacabable. El mateix passa amb les tres idees 

regulatives de la raó –l’ànima humana, el món en la seva totalitat i Déu. 

Tanmateix, l’art pot provocar un coneixement, en un sentit lax, d’aquestes idees. 

Algun exemple d’idea estètica serà prou il·lustratiu: Kant nomena com a tals 

l’infern, el regne dels benaventurats, o la glòria. 

També la història de l’art és una història d’insatisfacció per la limitació de 

l’expressió de la forma. No cal dir que l’abstracció, l’hiperrealisme, 



 152 

l’expressionisme abstracte, són intents de portar a l’experiència estètica a un món 

més enllà del que la sensibilitat ens pot oferir. Però el dadaisme, amb la teoria de 

Duchamp de l’object troubé aconsegueix transformar un objecte qualsevol en 

digne de provocar una reflexió estètica, gràcies a injectar-li la qualitat estètica, 

artística. És propi de l’art contemporani exigir a l’espectador que reflexioni sobre 

idees que en prou feines l’obra suggereix. Ja hem analitzat als apartats 3.5.1 i 

3.5.2, com Jauss anomenava això desconceptualització de la mirada sobre 

l’objecte artístic. Dedicar un capítol, com a mínim, a aquestes relacions serà una 

tasca interessant a realitzar properament. 

Amb tot, Kant afirma que forma part del geni trobar la forma més 

adequada a la idea estètica, trobar la forma bella que millor s’adapti a les 

reflexions que en ell provoca una idea. Per això, la forma que construeix és 

simbòlica (§59). Una representació simbòlica posa en relació, en analogia, la 

forma de dues idees, i mitjançant les analogies avancem en el coneixement sobre 

tot allò que forma part de l’àmbit supresensible de l’ésser humà. Kant afirma que 

el coneixement de Déu és simbòlic. En la continuació d’aquest treball haurem 

d’esclarir a què es refereix Kant amb “simbòlic”, perquè és un ús força particular 

d’un terme molt desgastat en estètica. Si hem trobat elements no representacionals 

en la teoria de Kant, gràcies al sentiment de sublim i a les idees estètiques, haurem 

precisament de matisar quin és el paper del símbol –inicialment unit a la 

representació- en aquest conjunt. 



 153 

Conclusió (provisional): 

 

Paul de Man, a “Reading and History” (1986), escriu una presentació força 

elogiosa a l’Estètica de la recepció, amb atenció especial a la teoria de Jauss –com 

és natural en un text d’introducció a una de les seves obres traduïdes a l’anglès: 

vegeu bibliografia. Aquest text té un interès especial a l’hora d’avaluar de manera 

general la teoria de la recepció de Jauss i, per tant, també part d’aquest treball. 

De Man, havent presentat la metodologia de la recepció jaussiana, basada 

en la fusió metòdicament controlada de l’horitzó de l’obra i de l’horitzó històric 

del receptor, qüestiona la modernitat d’aital teoria amb un argument doble: la 

primera cara de l’argument fixa l’atenció en la teoria literària de Jauss i il·lustra la 

seva efectivitat a través d’un exemple sobre un article exegètic d’un poema de 

Baudelaire. La segona vessant consisteix en una valoració de la seva teoria de 

l’experiència estètica plaent. 

El crític belga comenta –no ho exposa directament com una crítica– que la 

teoria de Jauss manté pressupòsits estètics clàssics, “perquè, vertaderament és, 

com tots els sistemes hermenèutics, aclaparadorament mimètic” (De Man, 1986: 

107). El problema rau en el fet de basar-se en una concepció fenomenològica de la 

cognició, per a la qual el concepte d’“expectativa” funciona com la clau de volta. 

Malgrat que, explica De Man, hi ha un element de “negativitat inherent” a aquest 

concepte d’arrel husserliana, ‘és una negativitat dintre del sistema sensorial 

mateix i no la seva negativitat i encara menys el seu “altre”’ (ib). Dient-ho d’altra 

manera, l’expectativa de sentit sobre la representació té valor només relativament 

negatiu, perquè encara no és una representació, però s’haurà de satisfer amb una 

imatge i, per tant, té una estructura fenomènica, sensible. Això significa que, 

segons De Man, el model d’experiència basat en el fenomen no pot ser pensat 

d’altra manera que com una experiència “mimètica”, de la mateixa manera que 

“és impossible concebre un judici estètic que no depengui de la imitació com a 

categoria constitutiva, també, especialment, quan el judici, com s’esdevé en Kant, 

s’interioritza com a consciència d’un subjecte” (ib.). Aquesta darrera afirmació 

relaciona tot judici estètic amb una base sensitiva, representacional i mimètica del 

món. 



 154 

De Man utilitza aquí amb molta intenció la categoria de mimesi i 

d’imitació, per diferenciar altres teories interpretatives de textos basades en 

categories diferents. Segons ell, tant l’hermenèutica com la teoria de la recepció 

estan basades en els models clàssics mimètics de teories representacionals, a 

diferència de la línia exegètica moderna que s’estira des de Nietzsche i Walter 

Benjamin, basada en el model al·legòric. I això ho argumenta fins i tot malgrat 

que Jauss s’oposa a la mimesi (vegeu també punt 2.5) amb l’assumpció del 

concepte d’al·legoria o al·legoresi. El problema, explica De Man, és que 

“l’al·legoria és un terme carregat, que pot tenir diverses implicacions” (ib. 107). 

Així, fins i tot la concepció de Jauss de l’al·legoria “roman fermament arrelada en 

el fenomenalisme clàssic d’una estètica de la representació” (ib.). 

A diferència del model clàssic, el model “modern” –segons De Man– és 

aquell que es basa en la dimensió retòrica del llenguatge, en la qual es manifesta 

el poder dels significants per sobre dels significats o, com va observar Benjamin, 

es manifesta la falta de convergència entre el significat i els dispositius que 

produeixen significat. Es tracta de la capacitat de la fonètica o de la lletra –

asignificatives per una teoria representacional del significat– per produir un 

significat en la recepció de l’obra. És en aquest sentit, benjaminià, que De Man 

utilitza el concepte d’al·legoria com un concepte clau per a una estètica de tall 

modern. “L’al·legoria –diu– anomena el procés retòric pel qual el text literari es 

mou d’una direcció fenomenal, orientada al món, cap a una altra de gramatical, 

orientada cap al llenguatge” (de Man, 1986: 108). L’al·legoria, en aquest sentit, 

troba dignes de significació l’estructura gramatical, els fonemes i la forma de les 

paraules. Es tracta d’un recurs poètic, ja no estètic, lligat a la materialitat del 

llenguatge. 

La diferència entre una interpretació des d’un model clàssic –

representacional– d’un text i una de moderna, la il·lustra De Man amb un 

exemple. De Man pren la interpretació que fa Jauss del poema de Les flors del 

Mal “Spleen II” (a Jauss, 1982a), de Baudelaire, i observa com l’intèrpret 

alemany limita la seva interpretació d’un fragment pel fet de romandre en l’àmbit 

del significat de les paraules; el crític belga, per contra, hi troba una figura 

poètica, la paranomàsia, la qual li permet enriquir la interpretació del poema amb 

un joc d’associacions entre significants molt fecund. Mitjançant una falsa rima 



 155 

entre dos versos consecutius, hi descobreix tot un àmbit de sentit que Jauss no 

havia desenvolupat, sembla, a causa de la seva limitació hermenèutica. 

Si ens guiem per l’exemple concret, que no cal detallar ara, és innegable la 

fertilitat de la interpretació de Paul de Man, en contra de la que ofereix el model, 

segons De Man, “representacional” de Jauss. La qüestió que més ens interessa és, 

però, si la teoria de Jauss es manté realment en el paradigma clàssic de 

representació o si, per contra, pot abraçar elements no mimètics. I això és cabdal 

pels efectes d’una part de la nostra investigació. Perquè, si la resposta estigués 

d’acord amb De Man, la relació que tant hem volgut fer palesa en el primer 

capítol entre la teoria de la recepció i l’art postmodern perdria llavors molta força. 

Pareix just afirmar que una teoria de la literatura fonamentada en el 

concepte d’expectativa d’arrel fenomenològica incorpora inevitablement elements 

d’una teoria representacional del coneixement. Les teories literàries de Jauss i 

d’Iser, que dominen tota l’estètica de la recepció, es basen en aquesta noció 

d’expectativa. En aquest sentit, trobo encertat l’argument de Paul de Man. 

Amb tot, és necessari matisar. En el primer capítol, hem exposat diferents 

expressions de l’estètica de la recepció en els autors de Jauss, Iser, Gumbrecht i 

Stierle. Tots ells, partint de la lliçó inaugural de Jauss, inclouen elements de la 

semiòtica en la caracterització de la relació entre el text i el lector, entre l’obra i el 

receptor. L’estructura fonamental de l’obra no conté en si mateixa cap significat 

immutable, sinó que consisteix en un conjunt de signes que s’interpreten segons 

diversos factors. Per a Jauss, els més importants són els condicionaments 

històrics; per a Iser, les experiències personals i subjectives –per això és ell el més 

relativista; per a Gumbrecht i Stierle, els més importants són els motius socials 

que fan d’un text una obra de ficció i els condicionaments socials que influeixen 

en la interpretació del seu sentit en relació amb les conductes col·lectives. Les 

teories de la recepció tenen en comú aquesta incorporació de l’anàlisi estructural 

que permet una anàlisi metòdica que pot prescindir en gran mesura del referent de 

la tradició en la investigació filològica. El recurs a la tradició i al clàssic, com hem 

exposat en el segon capítol, referent a l’hermenèutica gadameriana, ja no és 

necessari per a una comprensió intersubjectiva de l’obra. És interessant recordar 

que la crítica a aquestes dues mediacions, l’hem construït a partir de les categories 

hermenèutiques sobre la comprensió humana que Gadamer ens ha ensenyat: la 



 156 

influència del passat sobre nosaltres (historicitat antropològica), determinació de 

la posició en un horitzó de sentit i, consegüentment, possibilitat de relativitzar els 

efectes de la història sobre nosaltres. 

Reunir en una hermenèutica la història i l’estructuralisme és potser una de 

les aportacions històriques més importants de Jauss, com hem vist al primer 

capítol, i com també admet Paul de Man. 

La segona vessant de l’argument –quasi implícita en l’article de De Man– 

té relació amb la teoria del gaudi estètic de Jauss. De Man retreu a Jauss el fet 

d’identificar, implícitament, l’efecte estètic amb el principi del plaer (De Man, 

1986: 103), és a dir, d’intercalar una relació necessària entre la forma de l’objecte 

i el gaudi que produeix. Per a De Man, el gaudi que pugui transmetre una obra és 

un efecte secundari, no necessari per a l’art. De Man considera aquesta 

sobrevaloració del gaudi estètic com una limitació a l’hora de portar a terme una 

anàlisi textual. En la interpretació d’una obra cal introduir altres categories que 

puguin anar més enllà del gaudi estètic. Cercar la comprensió d’una obra 

simplement en la satisfacció estètica fa que Jauss, segons el crític belga, “cedeixi 

davant la tosquedat i la violència potencial del significant” (ib: 105). D’aquesta 

manera, De Man no acusa Jauss d’una falta de comprensió sobre el text, sinó del 

fet que –interpreto– la seva heurística deixi de banda els aspectes no plaents i 

repulsius. De Man sembla observar en Jauss que la seva voluntat de mantenir-se 

en l’àmbit estètic, per tal que l’obra pugui complir amb alguna de les diverses 

funcions estètiques, coarta les possibilitats interpretatives. 

Per a Jauss, és exactament el contrari. Efectivament, hem vist en el tercer 

capítol que Jauss posa a la base de tota experiència estètica el gaudi que aquesta 

produeix. La seva teoria considera que, sense un resultat satisfactori, l’art no 

tindria sentit i no podria exercir cap de les seves tres funcions bàsiques, la 

productiva –construir un món per trobar-m’hi com a casa–, la receptiva –veure el 

món des d’una perspectiva diferent de la meva– i la comunicativa –transmissió o 

subversió de normes. 

És gràcies al gaudi estètic que Jauss explica la història de la vessant 

productiva (poiesi) com una tendència cap a la lliure creació, un acte creatiu que 

arriba a límits com el de dotar de qualitat artística un objecte amb el simple fet 

d’assenyalar-lo. La capacitat de l’artista de capgirar la realitat en ficció o de 



 157 

desemmascarar una relació de poder implica, per a Jauss, encara que sigui en la 

forma d’esperança, una alliberació, la recerca d’un estat més satisfactori que el 

present. 

La recepció estètica també obté la seva recompensa, malgrat trobar-se avui 

dia en una situació compromesa. Hem analitzat el procés de trencament entre 

l’objecte material de l’obra i el seu significat, un procés que s’observa com a 

desobjectualització de l’obra d’art o de desconceptualització de la mirada. 

Aquesta divisió, que ha estat explotada per la societat mediàtica en benefici del 

signe sobre el significat, obliga en molts casos el receptor a una activitat 

productiva que recreï les condicions que fan d’aquella obra una obra d’art –

activitat que sovint inclou la indagació teòrica. L’art abandona del tot la seva 

univocitat en el sentit –si és que l’ha tinguda mai–, i trasllada una part de 

l’activitat a la recepció. Però, si aquest esforç hermenèutic que exigeix l’art actual 

no comportés, a la llarga, una satisfacció, en què es basaria el seu atractiu, on 

rauria l’interès a comprendre’l? Quan es deixa de considerar la bellesa en l’art 

com un element indispensable, quina satisfacció resta? Jauss afirma que 

l’experiència estètica receptiva troba, tant ara com en el passat, el gaudi a partir 

del moment en què pot obrir-se a una perspectiva alternativa a la pròpia, a una 

perspectiva que li permet ampliar el seu horitzó d’experiència i comprendre, per 

tant, el món d’una altra manera. Aquesta experiència il·luminadora, malgrat que 

pugui comportar la comprensió del món de manera negativa o crítica, conté per a 

Jauss un moment de gaudi. Es tracta del gaudi que prové de l’obertura de la 

comprensió, i no necessàriament del procés que hi porta. Al cap i a la fi, sense un 

fons o una esperança de plaer, l’experiència estètica romandria inexplicable. És en 

aquest sentit que Jauss cita la frase d’Adorno: “si s’extirpés la darrera petjada de 

plaer, la pregunta de per a què existeixen obres d’art ens causaria perplexitat”. 

Seguint aquest fil, hem volgut fonamentar el gaudi estètic des de Kant: el 

gaudi estètic és equivalent a la satisfacció que prové de percebre productivament 

un objecte que pot ampliar els nostres coneixements sobre el món i sobre 

nosaltres. En el context d’aquest treball, la transcendència de l’anàlisi del 

sentiment de sublim en Kant consisteix precisament a trobar un gaudi final en la 

reflexió provocada per un desbordament de les facultats mitjançant l’observació 

d’un esdeveniment extraordinari i quasi monstruós. Una anàlisi més detallada del 



 158 

lloc que ocupen les idees estètiques en el procés de formació del judici estètic 

probablement podrà demostrar que, malgrat tenir un origen sensible, la reflexió 

que elles provoquen no té pas en compte el significat de la representació, sinó la 

seva violència, que fa que l’experiència humana es remogui i eixampli les 

fronteres del seu horitzó. L’interès de la recerca d’aquests textos tracta de fer 

palès que la representació estètica d’un objecte, que sempre demana la partici-

pació activa de la nostra imaginació, encara que pugui ser repulsiva, procura un 

plaer. En cas contrari, no ens hauria atret. 

Si tenim en consideració aquestes reflexions sobre l’exposició de la teoria 

de Jauss i de Kant, crec que podem afirmar que tant la primera com la segona –

que li ha servit de fonament teòric– contenen elements no representacionals. 

Probablement, es pot incloure en la teoria de l’experiència estètica de Jauss la 

desconceptualització de la mirada i la primacia del signe sobre el significat com 

un distanciament clar en relació amb el paradigma representacional. No hem de 

desatendre el fet que la teoria de la recepció, malgrat basar-se en el concepte 

d’expectativa, considera l’obra com un receptacle buit de significació, que 

s’omple en diàleg amb el lector. Igualment, la inclusió de la funció lingüistico-

crítica de Flaubert i Beckett, entre d’altres, també forma part d’un model antire-

presentacional. Pel que fa a la teoria de Kant, s’hauria de considerar aquest 

problema amb més deteniment, però seria lícit afirmar que, tant en el relativisme 

que domina la seva obra –la cosa en si mai no es pot conèixer–, com en la noció 

d’idea estètica –que porta a pensar més que el que la representació per si sola 

permet– ofereixen elements per suggerir la idea d’una separació entre signe i 

significat. Aquesta separació posa al davant un signe o una forma sense significat 

propi, que el subjecte, a través d’un acte reflexiu, pren com a motiu per a emetre 

judicis que estan més enllà de la representació. Ja hem apuntat aquesta possibilitat 

al final del capítol de Kant. 

En conclusió, crec que De Man simplifica lleugerament. Sens dubte, 

l’exemple del poema de Baudelaire il·lustra que una interpretació més fructífera 

era possible, però, pel que fa a l’encasellament de la teoria de Jauss com a 

simplement mimètica, és més que discutible. Si acceptem això, podríem 

desaprovar que Jauss no portés a les últimes conseqüències una interpretació que 

la seva teoria hermenèutica general permetia. No oblidem que Jauss no es 



 159 

considera més filòsof que historiador o intèrpret i, si va desenvolupar una teoria 

amb l’objectiu de poder assolir una millor comprensió dels fenòmens artístics, tant 

del passat com del present, potser podem concloure que va quedar-se curt en la 

seva aplicació. 

Amb tot, la perspicàcia de l’observació de Paul de Man recomana més 

deteniment en l’anàlisi de la teoria hermenèutica de Jauss. No volem, doncs, 

tancar aquí l’opció a altres respostes; si més no, abans de continuar la investigació 

que, amb aquest treball de recerca, no ha fet més que començar. Esbossarem 

diverses línies d’investigació, la majoria de les quals –totes potser serien 

excessives– intentarem tirar endavant en el projecte de tesi. En aquest programa 

es veurà que no hem intentat escriure el primer capítol del que seria una futura tesi 

doctoral; més aviat al contrari, hem intentat endegar, sense evitar tampoc aportar 

les primeres reflexions crítiques, diverses investigacions: algunes necessiten un 

aprofundiment intensiu, d’altres, extensiu. 

Serà del tot necessari treballar més àmpliament i a través dels originals 

l’obra de Jauss. Ens referim sobretot a aquella que no ha estat traduïda ni al 

castellà ni al català, i que es troba, en la seva major part, en el segon llibre 

d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. En aquesta obra Jauss 

desenvolupa de manera extensa el mètode historicohermenèutic de recepció d’una 

obra, amb la utilització de força elements de la semiòtica. Així, la dialèctica 

hermenèutica de pregunta i resposta s’uneix amb l’anàlisi dels codis històrics en la 

interpretació d’una obra. Per això, caldrà valorar la necessitat d’introduir-nos més 

a fons en la semiòtica. Sense descartar els autors més importants, serà interessant, 

en l’àmbit de l’Escola de Constança, recórrer a Iser, Stierle i Gumbrecht. Tots 

ells, com hem exposat en el primer capítol, treballen en aquesta línia 

d’investigació i tenen estudis que ens poden ser de gran utilitat. 

Altres capítols d’aquesta obra de Jauss s’orienten cap a la definició d’allò 

específic que fa d’un codi un text de ficció. Ens interessarà treballar aquesta 

problemàtica amb dos objectius: seguir aprofundint en les diferències entre una obra 

estètica i una de referencial –ja hem vist que era un dels elements fluixos de 

l’hermenèutica de Gadamer– i establir de manera estreta les relacions entre ficció i 

realitat. Aquest segon punt fa referència directa a l’aspecte comunicatiu de normes 

socials, és a dir, a la possibilitat que una obra d’art –en algun sentit fictícia– 



 160 

modifiqui l’estructura de la realitat social. Ja hem destacat en els capítols 1 i 3 que a 

aquest aspecte li mancaven reforços teòrics per resoldre’s satisfactòriament. 

Igualment, posats els pilars per a la investigació sobre la Kritik der 

Urteilskraft, ja hi hem apuntat els altres punts que convindrà treballar a fons. 

L’objectiu d’aquesta tasca es proposa establir les referències pertinents entre el 

judici de gust estètic i l’obra d’art. El fet que Kant estudiés bàsicament el judici de 

gust en la seva “qualitat pura”, és a dir, en la representació de la bellesa natural –

que posseeixen aquelles formes sobre les quals el judici de gust no manifesta cap 

mena d’interès ni de concepte–, provoca algunes dificultats en el moment 

d’interpretar la tercera crítica kantiana com un text fecund per a entendre l’art. El 

sentiment de sublim, que s’explica a partir de la contemplació d’esdeveniments 

naturals, provoca una dificultat anàloga. Això no vol dir que Kant no pensés a 

aplicar a l’art les seves investigacions sobre el judici de gust. De fet, el text inclou 

força referències, exemples i alguns estudis, com per exemple, els del geni, 

l’exemplar, les idees estètiques, i d’altres. Sobre ells haurem de posar més atenció. 

Aquest aprofundiment en la relació entre experiència estètica, reflexió o 

hermenèutica i fenòmens artístics és, al cap i a la fi, un dels nostres interessos més 

importants. Per això, si serà interessant assajar-lo amb Kant, serà indispensable 

desenvolupar-lo amb Jauss. Un dels capítols de la propera investigació haurà d’incloure 

una investigació sobre la disminució progressiva de la capacitat de l’art d’explicar-se a 

si mateix, sense suport de la crítica. Creiem que això té una relació especial amb el 

creixement de la seva funció crítica. Serà llavors el moment de dirigir la mirada sobre 

Adorno i la seva excepcional teoria de l’estètica negativa. Jauss va dedicar esforços 

especials a criticar la teoria d’Adorno, raó per la qual, una comparació entre ambdós 

autors i una valoració de la crítica de Jauss serà part imprescindible d’una tesi que 

prendrà el filòsof, historiador i filòleg de Constança com a epicentre dels nostres 

interessos –que pertanyen a un tòpic conegut– en l’estètica. 

Per acabar, no deixem de sentir un cert perill en l’avanç d’aquest 

programa: més que una declaració d’intencions, també pot valorar-se com el 

reconeixement d’una llarga llista de mancances que aquest treball de recerca 

pateix. Entengui’s això, doncs, si es vol, com una nova crítica, però constructiva. 

Només en el reconeixement de la ignorància es pot originar el coneixement 

(sempre provisional). 



 161 

Hans Robert Jauss: biografia acadèmica63 

 

Naixement: Göppingen, Alemanya; 12 de desembre de 1921 

Mort: Constança, Alemanya; 1 de març de 1997 

 

Hans Robert Jauss, després de passar dos hiverns al front rus durant la 

Segona Guerra Mundial i d’estudiar durant un semestre a Praga, inicià els seus 

estudis universitaris a Heidelberg en el 1948. Allí, cursà els estudis de Filologia 

Romànica, Història, Filosofia i Germanística. Tant Martin Heidegger com Hans-

Georg Gadamer foren mestres influents al llarg dels seus anys d’aprenentatge. La 

seva tesi doctoral va consistir en un estudi sobre Marcel Proust, que seria 

publicada amb el títol Zeit und Erinnerung in Marcel Proust “A la recherché du 

temps perdu”. El 1957 rebé la seva habilitació amb un treball sobre la literatura 

medieval de bestiari, que el promogué en la Universitat de Heidelberg com a 

lector i, dos anys després, com a professor associat a la Universitat de Münster, a 

Westphalia. L’any 1961 assolí el càrrec de professor titular per la Universitat de 

Giessen, on romangué fins el 1966, quan acceptà una plaça a la recentment 

fundada Universitat de Constança. Això s’esdevingué a finals dels anys 60 i 

principis dels 70, època d’agitació estudiantil amb les exigències de la qual 

connectaren especialment els principis teòrics sobre literatura que predominaven 

en l’Estètica de la recepció o Escola de Constança, de les quals va ser un dels 

fundadors. Jauss mantingué la seva plaça en aquesta universitat al llarg de tota la 

seva carrera, a més d’ensenyar a diverses universitats, com a la de Zuric, a la Freie 

Universität de Berlin, a Columbia University, a Yale University, a la Sorbonne, a 

Berkeley University of California, i a la University of Wisconsin a Madison. Fou 

reconegut pels cursos que impartí al llarg de la seva carrera sobre teoria literària, 

estètica, hermenèutica i literatures romàniques, així com també va ser un agent 

actiu important en l’estructuració dels nous estudis de Literaturwissenschaft 

[teoria i història de la literatura]. El 1980, als seus cinquanta-nou anys, Jauss fou 

nomenat membre de l’Acadèmia de Ciències de Heidelberg. Es retirà el 1987, 

romanent a Constança com a professor emèrit fins la seva mort, el 1997. 

                                                 
63 Dades extretes, la major part, de Chris Murray, Encyclopedia of Literary Critics and Criticism 

(1999).  



 162 

Bibliografia primària: obres de 64 

 

JAUSS, Hans Robert 

 

1953, “Die Defiguration des Wunderbaren und der Sinn der Aventüre im Jaufre”, 

Romanistisches Jahrbuch, 6, Hamburg, pp. 60-70. 

1954, ressenya a “Bernard Goethuysen: Jean Jacques Rousseau”, Germanisch-

Romanische Monatsschrift, Heidelberg, pp. 245-249. 

1955a, Zeit und Erinnerung in Marcel Proust “A la recherché du temps perdu”, 

Heidelberg, Karl Winter Verlag. 

1955b, “Proust auf der Suche nach seiner Konzeption des Romans (Zur posthumen 

Veröffentlichung des Jean Santeuil)”, Romanische Forschungen, 66, Frankfurt 

am Main, pp. 255-304. 

1956, ressenya a Gaetan Picon: Introduction a une esthétique de la littérature”, 

Philosophische Rundschau, 4, Heidelberg, pp. 113. 

1957, “Ursprung und Bedeutung der Ich-Form im Lazarillo de Tormes”, 

Romanischtisches Jahrbuch, 8, Hamburg, pp. 290-311. 

1958a, “Die beiden Fassungen von Flauberts Education Sentimentale”, Heidelberger 

Jahrbücher, 2, Heidelberg, pp. 96-116. 

1958b, resenya a “Harold Weinrich: Tragische und Komische Elemente in Racines 

Andromaque”, Romanische Forschungen, 70, Frankfurt am Main, pp. 387-392. 

1959, Untersuchungen zur mittelalterlichen Tierdichtung, Tubinga, Max Niemeyer 

Verlag. 

1960a, “Racines Andromaque und Anouilhs Antigone (Klassische und moderne Form der 

französchischen Tragödie)”, Die Neuren Sprache, 9, pp. 428-444. Reimpressió a 

Theile, W. (ed.), Racine, Darmstadt, 1976. 

1960b ressenya a “A. Porqueras Mayo: El prólogo como género literario”, Zeitschrift für 

Romanische Philologie, 76, pp. 252-255. 

1960c “Form und Auffassung der Allegorie in der Tradition der Psycomachia” a Jauss I 

Schaller, D., (1960), pp. 179-206. 

1960d, ‘Zur Frage der “Struktureneinheit” älterer und moderner Lyrik (Teophile de Viau: 

Ode III: Baudelaire: Le Cygne)’, Germanisch-Romanische Monatsschrift, 10, 

                                                 
64 Ha format part d’aquest treball d’investigació reunir una bibliografia de Jauss el més complerta 

possible (que no hem llegit en bona part). Pel que fa a la bibliografia secundària, només incloem 

les obres utilitzades, a més de la referència als volums de les actes dels col·loquis de l’Escola de 

Constança, i que publicaven amb el títol Poetik und Hermeneutik. 



 163 

1960, Heidelberg, pp. 231-266. Hi ha versió espanyola ‘Sobre la “unidad 

estructural” de la lírica clásica y moderna (Théophile de Viau: Ode III; 

Baudelaire: Le Cigne)’, a Jauss, (1977a), pp. 339-389. 

1961a, ressenya a “Arthur Nisin, La littérature et le lecteur”, a Archiv für das Studium 

der neuren Sprachen, vol. 197, Göttingen pp. 223-225 

1961b, “Diderots Paradox über das Schauspiel (Entretiens sur le Fils Naturel)”, 

Germanisch-Romanische Monatsschrift, 11, Heidelberg, pp. 380-413. 

1961c “Une transformation tardive de l’épopée animale: Rainaldo et Lesengrino”, Cultura 

Neolatina, 21, Roma, pp. 214-219. 

1964a (ed.), Nachahmung und Illusion, Múnic, Eidos Verlag, (Poetik und Hermeneutik 

1). 

1964b “Ästhetische Normen und geschichtliche Reflexion in der Querelle des Anciens et 

des Moderns”, introducció a Charles Perrault, Parallele des anciens et des 

moderns, Múnic, Eidos Verlag, pp. 8-64. (19732). 

1964c, “La transformation de la forme allégorique entre 1180 et 1240: d’Alain de Lille à 

Guillaume de Lorris”, a Fourrier, A. (ed.), L’humanisme médiévale dans les 

littératures romanes du XIIe au XIV siècle, Colloque de Strasbourg, París, 

Librarie C. Klincksieck, pp. 107-144. 

1964d, “Les enfances Renart” a Mélanges de linguistique romane et de philologie 

médievale offerts á M. Delbouille, Gembloux, Editions J. Duculot, vol. II, pp. 

291-312. 

1967, “Fr. Schlegels und Fr. Schillers Replik auf die Querelle des Anciens et des 

Modernes”, a Hugo Friedrich I Fritz Schalk (eds.), Europäische Aufklärung-

Herbert Dieckmann zum 60. Geburtstag, Múnic, Wilhelm Fink Verlag, pp. 117-

140. Hi ha traducció espanyola “La réplica de Fr. Schlegels y Fr. Schillers sobre 

La querelle des Ancienes et des Modernes”, a Jauss, 1970b, pp. 65-100. 

1968a (ed.) Die Nicht Mehr Schönen Künste: Grenzphänomene des Ästhetischen, Múnic, 

Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 3). 

1968b, “Die Klassische und die Christliche Rechtfertigung des Harslichen in 

Mittelalterlichen Literatur”, a Jauss (1968a), pp. 143-168. 

1968c, “Entstehung und Strukturwandel der allegorischen Dichtung” a La littérature 

didactique, allegorique et satirique, volum I, pp. 146-244, a Jauss i Kohler, E. 

(eds.), Grundiss der romanischen Literaturen des Mittelalters, vol. 6. Heidelberg, 

Carl Winter-Universitätsverlag. 

1968d, “Moliere l’Avare”, a J. Von Stackelberg, Das Französische Theater, vol. I, 

Düsseldorf, August Bagel Verlag, pp. 290-310. 



 164 

1969, “Paradigmawechsel in der Literaturwissenschaft”, Linguistische Berichte, 3, 

Hamburg, pp. 44-56. També a Zmegac, V. (ed.), Methoden der deutschen 

Literaturwissenschaft, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag., V., 1973, pp. 274-

292. 

1970a, Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft, trans-cripció de la 

conferència “Was heisst und zu welchem Ende studiert man 

Literaturgeschichte?”, Konstanz Universitätsdrückerei, Constança. Hi ha dues 

versions espanyoles: “La historia de la literatura como provocación de la ciencia 

literaria”, a Jauss, (1970b), pp. 131-211; a Gumbrecht, H. U. (1971b), pp. 37-114. 

Versió anglesa a Jauss (1982b). 

1970b, Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag. Cito 

segons la traducció espanyola La historia de la literatura como provocación, 

Barcelona, Península, 2000 (19761, primera versió, parcial, La historia de la 

literatura como provocación). Hi ha també una edició mexicana a Rall, D. En 

busca del texto. Teoría de la recepción literaria, Mèxic D. F., Universidad 

Nacional Autónoma de México, 1987. 

1970c, “Littérature médiévale et théorie des genres”, Poetik, 1, París, pp. 79-98. 

Traducció d’Eliane Kaufholz d’un text alemany llaors inèdit. “Theorie der 

Gattungen und Literatur des Mittelalters”, que apareix finalment a Grundiss der 

romanischen Literatur des Mittelalters, vol. VI. Heidelberg, 1972, pp. 103-138. 

Traducció anglesa a Jauss (1982b). 

1971, “Allegorese, Remythisierung und neuer Mythos. Bemerkungen zur 

christlichen Gefangeschaft der Mythologie im Mittelalter”, a Furhmann, M., 

(1971), pp. 187-209. 

1972, Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung, Constança, Verlagsanstalt. 

Conferència revisada i ampliada a Jauss (1977a). Traducció catalana a la revista 

Saber, 6, 1972, pp. 449-463. Traducció castellana, que utilitzem, Pequeña 

apología de la experiencia estética a Paidós-UAB, Barcelona, 2002. Traducció 

francesa “Petite apologie de l’expérience esthétique”, a Jauss (1978). 

1973a, “Geschichte der Kunst und der Historie”, a R. I. Koselleck i W. D. Stempel 

(1973), pp. 187-209. Traducció francesa “Histoire et histoire de l’art”, a Jauss 

(1978b). Traduccions angleses a Jauss (1982b) i a Amacher, R. E. i Lange, V. 

(eds.), New Perspectives in German Literary Criticism, Princeton, New Jersey, 

Princeton Unversity Press, 1979. 

1973b, “Racines und Goethes Iphigenie. Mit einem Nahwort über die Partialität der 

rezeptionsästhetischen Methode” a Theorie literarischer Texte. Neue Hefte für 



 165 

Philosophie, 4, Göttingen, pp. 1-46. Dues traduccions espanyoles: la que utilitzo, 

“La Ifigenia de Goethe y la de Racine. Con un epílogo sobre el carácter parcial de 

la estética de la recepción”, a Warning, R. (1975), pp. 217-250; també a l’edició 

mexicana a Rall, D. En busca del texto. Teoría de la recepción literaria, Mèxic 

D. F., Universidad Nacional Autónoma de México. Hi ha traducció francesa a 

Jauss (1978b). 

1975a, “Der Leser als Instanz einer neuen Geschichte der Literatur”, Chemnitz, Poetica, 

7, pp. 325, 344. Utilitzo versió espanyola “El lector como instancia de una nueva 

historia de la literatura”, a Mayoral, J. A. (1987), pp. 59-87. Traducció parcial a 

l’anglès “Theses on the transition from the Aesthetics of Literary Works to a 

Theory of Aesthetic Experience”, a Valdés, M. i Miller, O. Interpretation of 

Narrative, University of Toronto Press, Toronto, 1978. 

1975b, “Negativität und Identifikation. Versuch zur Theorie der ästhetischen Erfahrung”, 

a Weinrich, H. (1975), pp. 263-339. Revisat i ampliat a Jauss (1977a). Hi ha 

traducció anglesa de Benjamin and Helga Bennet: “Levels of identification of 

Hero and Audience”, New Literary History, 5, 1973, pp. 283-317. 

1975c, “The Idealist Embarrassment: Observations on Marxist Aesthetics”, New Literary 

History, 7, Baltimore, Maryland, pp. 191-228. Traducció de Peter Heath. La 

darrera part està publicada a Warning, (1975) amb el títol: ‘Continuación del 

diálogo entre la estética de la recepción “burguesa” y “materialista”’. 

1975d, ‘Zur Fortsetzung de Dialogs zwischen “bürgerlicher” und 

“materialisticher” Rezeptionsästhetik’. Versió espanyola a Warning, (1975) amb 

el títol: ‘Continuación del diálogo entre la estética de la recepción “burguesa” y 

“materialista”’, pp. 209-216. 

1975e, Kurt Badts Apologie der Kunst, Constança, Konstanz Universitätsverlag. 

1975, “La Douceur du foyer. Lyrik des jahres 1857 als Muster der Vermittlung sozialer 

Normen”, a Warning (1975). Dues traduccions espanyoles: “La douceur du foyer. 

La lírica del año 1857 como modelo de comunicación de normas sociales”, a 

Warning, R. (1975), pp. 251-276; i a Jauss (1977a), pp. 393-430. 

1975g, “Interview/ Hans R. Jauss”, Diacritics. A Review of Contemporary Criticism, vol. 

Spring, Baltimore, pp. 53-61 

1976a, “Cinq models d’identification esthétique: complément á la théorie des genres 

littéraires au moyen âge”, Atti XIV Congresso internazionale di lingüística e 

filologia romanza, Nápoles/Amsterdam, vol. I, pp. 145.1º64. Recollit a Jauss 

(1977a). 



 166 

1976b, “Goethes und Valerys Faust – Versuch ein Komparatischtisches Problem mit der 

Hermeneutik von Frage und Antwort zu lösen”, Comparative Lite-rature, 28. Hi 

ha traducció anglesa “Goethe’s and Valery’s Faust: On The Hermenuetics of 

Question and Answer”, a Jauss (1982b), pp. 110-138. 

1976c, “Über der Grund des Vergnügens am Komischen Helden”, a Preisendanz, W. I 

Warning, R. (1976: Poetik und Hermeneutik 7), p. 103-132. 

1977a, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeutik, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. 

És important la segona edició, Jauss (1982a), produndament modificada i 

ampliada amb la part de “literarische Hermeneutik” –absent en la primera. 

Utilitzem la versió espanyola, basada en la primera edició i, per tant, molt 

incompleta, de Jaime Siles i Ela Ma Fernández Experiencia estética y 

hermenéutica literaria, Madrid, Taurus, 1986. 

1977b, Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsatze 

1956-1976, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. 

1978a, “The Alterity and Modernity of Medieval Literature”, New Literary History, vol. 

X, núm. 1, pp. 187-227. Traducció anglesa de Timothy Bahti de la introducció 

del llibre de Jauss (1977b). 

1978b, Pour une esthétique de la réception, amb pròleg de Jean Starobinski, Paris, 

Editions Gallimard. 

1978c, “Ästhetische Erfahrung als Verjüngung des Vergangenen: Klassik-wieder 

modern?” a Zimmermann, J. (ed.), Sprache und Welterfahrung, Múnic, 1978, pp. 

301-328. 

1979a, “An interview with Hans Robert Jauss”, entrevista de Rien T. Segers, traducció de 

Timothy Bahti, New Literay History, 11, pp. 83-95. 

1979b, “Soziologischer und ästhetischer Rollenbegriff”, a Marquard, O. I Stierle, K., 

(1979: Poetik und Hermeneutik 8), pp. 599-607. 

1979c, “Poetik und Problematik von Identität und Rolle in der Geschichte des 

Amphytrion”, a Marquard, O. I Stierle, K., (1979: Poetik und Hermeneutik 8), pp. 

213-253. 

1980a, “Der poetische Text im Horizontwandel der Lektüre (am Beispiel von Baudelaires 

zweitem Spleen-Gedicht)”, Heidelberg, Romanistische Zeitschrift für 

Literaturgeschichte, pp. 228-274. Afegit a la segona edició d’Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a). 

1980b, “Au sujet d’une nouvelle défense et illustration de l’expérience esthétique. 

Interview de Charles Grivel avec H. R. Jauss”, Villeneuve d’Ascq., Revue des 

Sciences humaines, 177, pp. 7-21, traducció d’André Billaz. 



 167 

1981a, “Esthétique de la Recéption et communication littéraire”, Critique, 423, pp. 1116-

1130. També a Jauss, Naumann, M. i Konstantinovic, Z. (1980), pp. 15-26. 

1981b, “Literature and Hermeneutics” a Hernadi, P. (ed.), What is Criticism?, 

Bloomington, Indiana University Press, 1981, pp. 134-147. Traducció a l’anglès 

de Timothy Bahti d’un assaig més extens “Überlegungen zur Abgrenzung und 

Aufgabenstellung einer literarischen Hermeneutik” a Jauss, Furhmann, M. i 

Pannenberg, W. (1981: Poetik und Hermenutik 9). 

1981c, “Die Mythe von Sündefall (Gen. 3) – Interpretation im Lichte der literarischen 

Hemeneutik”, a Jauss, Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und 

Hermenutik 9), pp. 25-35. Afegit a la segona edició d’Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeutik (1982a). 

1981d, “Zur Abgrenzung und Bestimmung einer literarischer Hemeneutik”, a Jauss, 

Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und Hermenutik 9). Afegit a la 

segona edició d’Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a). 

1981e, “Der Fragende Adam – Zur Funktion von Frage und Antwort in literarischer 

Tradition”, a Jauss, Furhmann, M. i Pannenberg, W. (1981: Poetik und 

Hermenutik 9). Afegit a la segona edició d’Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeutik (1982a). 

1981f, “Hiobs Fragen und ihre ferne Antwort (Goethe, Nietzsche, Heidegger)”, 

Chemnitz, Poetica, 13, pp. 1-15. Afegit a la segona edició d’Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeutik (1982a). 

19822a, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeutik, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. 

Edició revisada i ampliada en més del cinquanta per cent del contingut de Jauss 

(1977a). 

1982b, Toward an Aethetic of Reception, Minneapolis, University of Minnesota Press. 

Edició de treballs de Juass traduïts per Timothy Bahti, i publicats a 1982a. Hi ha 

una segona edició de 1983 amb introducció de Paul de Man (1986). 

1983a, The Dialogical and the Dialectical “Neveu de Rameau”: How Diderot adopted 

Socrates and Hegel adopted Diderot, Protocol of the Collquium of the Center for 

Hemeneutical Studies in Hellenistic and Modern Culture, Berkeley, California, 

Center for Hermeneutical Studies. També a Stierle, k., i Warning, R. (1984: 

Poetik und Hermeneutik 11). 

1983b, “Zur historischen Genese der Scheidung von Fiktion und Realität”, a Henrich, D. 

E Iser, W., (1983: Poetik und Hermeneutik 10). 

1984a, “Versöhnung im Streit der Philosophen”, a Stierle, K. I Warning, R. (1984: Poetik 

und Hermeneutik 11). 



 168 

1984b, “Anmerkungen zum idealem Gespräch”, a Stierle, K. I Warning, R. (1984: Poetik 

und Hermeneutik 11). 

1985, “The Identity of the Poetic Text in the Changing Horizon of Understanding”, a 

Valdés, M. i Miller. O., Identity of the Literary Text, 1985, Toronto, University of 

Toronto Press. 

1987, “Der literarische Prozess des Modernismus von Rousseau bis Adorno” a Herzog, 

R. I Koselleck, R., (1987: Poetik und Hermeneutik 12), pp. 243-268. Inclòs a 

Jauss (1989c). 

1987b, Die Theorie der Rezeption – Rückschau auf ihre unerkannte Vorgeschichte, 

Constança, Konstanz Universitätsverlag. Traducció anglesa “The Theory of 

Reception: A Retrospective of its unrecognized Prehistory”, a Collier, p. I Geyer-

Ryan, H., Literary Theory Today, 1990, Ithaca and New York, Cornell University 

Press. Traducció catalana de Victòria Cirlot a Jauss (1991). 

1988, Pour une hermeneutique littéraire, París, Gallimard. Són fragments traduïts al 

francès de Jauss (1977a). 

1989a, “Réception et production: le mythe des frères ennemis” a Hay. L., Le naissance du 

text, París, Jose Corti, 1989, pp. 163-173. 

1989b, Question and Answer: Forms of Dialogical Understanding, Minneapolis, 

University of Minnesota Press. Edició, traducció i pròleg de Michael Hays. 

Assaigs seleccionats de Jauss (1982a). 

1989c, Studien zum Epochenwandel der ästhtischen Moderne, Frankfurt am Main, 

Suhrkamp Verlag. Recull d’articles i conferències . Traducció espanyola Las 

transformaciones de lo moderno, 1995, Madrid, Visor. 

1989d, “Historia Calamitatum et Fortunarum Mearum or: A Paradigm Shift in Literary 

Study”, dins Cohen, R. (ed.), Future Literary Theory, Londres, Routledge, pp. 

112-128. 

1991, Teoria de la recepció literària, Barcelona, Barcanova. Edició i introducció a cura 

de Victòria Cirlot. 

1994a, “El arte como antinaturaleza” a Villanueva, D. (1994). Posteriorment, es torna a 

traduir aquest article a l’edició espanyola de Jauss 1989c. 

1994b, Wege des Verstehens, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. Recull d’assigs publicats 

entre el 1985 i el 1993, amb només un text inèdit: “Ad dogmaticos”. 

1999, Probleme des Verstehens: ausgewählte Aufsätze, Stuttgart, Reclam. Recull 

d’articles. 

Jauss, H. R. i Schaller, D. (eds.) 



 169 

1960, Medium Aevum Vivum (Festschrift für Walther Bulst), Heidelberg, Carl Winter-

Universitätsverlag. 

Jauss, H. R. i Nesselhauf, H. (eds.) 

1977, Gebresmte Reform. Ein Kapitel deutscher Hochschulgeschicte, Universität 

Konstanz 1966 bis 1976, Constança, Universitätsverlag Konstanz. 

Jauss, H. R., Naumann, M. i Konstantinovic 

1980, Literary Comunication and Reception, Proceedings of the International 

Comparative Literature Assotiation, Innsbruck, Verlag des Instituts für 

Sprachwissenschaft der Universitäts Innsbrück. 

Jauss, H. R., Furhmann, M. i Pannenberg, W. (eds.) 

1981, Text und Applikation. Theologie, Jurisprudenz und Literaturwissenschaft in 

Hermeneutischen Gespräch, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und 

Hermenutik 9) 

Jauss, H. R., i Pfeiffer (eds.) 

1987, Art social und Art industriel – Funktionen der Kunst im Zeitalter des 

Industrialismus, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. 



 170 

Bibliografia general: 

 

BENJAMIN, Walter, 

1936,  Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,. Traducció 

catalana L’obra a l’època de la seva reproductibilitat tècnica a Edicions 62, 

1993, Barcelona. 

BORGES, Jorge Luis, 

1944, Ficciones, edició corregida del 1974, cito segons 1995, Alianza Editorial, Madrid. 

DUFRENNE, Mikel 

1993, Art, llenguatge i formalismes, València, Universitat de València. Són els dos 

primers capítols de la segona part de l’obra Esthétique et Philosophie I, Editions 

Klincksieck, París, 1976 (pp. 73-1218). 

FURHMANN, Manfred (ed.) 

1971, Terror und Spiel: Probleme der Mythenrezeption, Múnic, Wilhelm Fink Verlag 

(Poetik und Hermeneutik 4). 

GADAMER, Hans Georg 

1960, Warheit und Methode, Tubinga, Mohr. Utilitzem la traducció espanyola d’Ana 

Agud Aparicio i Rafael de Aparicio Verdad y método, Salamanca, Ediciones 

Sígueme, 2001 (19771). 

1998, Arte y verdad de la palabra, Barcelona, Paidós-UAB. Assaigs extrets del 8è volum 

de les obres completes: “Kunst als Aussage” en Gesammelte Werke, Tübingen, 

1993. 

GNUTZMANN, Rita 

1994, Teoría de la literatura alemana, Madrid, Síntesis. 

GRADEN, Michael i KREISWIRTH, Martin (eds.), 

1994, The John Hopkins Guide to Literary Theory amd Criticism, Baltimore University 

Press, Baltimore, Maryland. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich 

1971a, “Presentación. La situación de la ‘Literaturwissenschaft’ alemana: análisis y 

perspectivas” a Gumbrecht (1971b). 

1971b, (ed.) La actual ciencia literaria alemana, Salamanca, Anaya. 

1975, “Konsequenzen der Rezeptionsästhetik oder Literaturwissenschaft als 

Kommunikationssoziologie”, Chemnitz, Poetica, 7, pp. 388-413. Utilitzem la 

versió espanyola “Consecuencias de la estética de la recepción o la ciencia 

literaria como sociología de la comunicación”, a Mayoral (1987), pp. 145-175, 

traducció de J. C. Garrido. 



 171 

GUZMAN, Josep-Roderic 

1995, Les teories de la recepció literària, Castelló de la Plana, Publicacions de la 

Universitat de Jaume I. 

HENRICH, D. E Iser, W., 

1983, Funktionen des Fiktiven, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und Hermeneutik 

10) 

HERNÁNDEZ-PACHECO, Javier  

1996, Corrientes actuales de filosofía, Tecnos, Madrid. 

HERZOG, R. I Koselleck, R., 

1987, Epochenschwelle und Epochenbewusstsein, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik 

und Hermeneutik 12). 

HOHENDAHL, Peter Uwe 

1974, “Zur Lage der Rezeptionsforschung”, Zeitschrift für Literaturwissenschaft und 

Linguistik (Lili), 4, 15, pp. 7-11. Hem llegit J. C. Garrido “Sobre el estado de la 

investigación de la recepciónen Alemania”, a Mayoral (1987), pp. 31-38. 

HOLUB, R.C. 

1984, Reception Theory. A Critical Introduction, London and New York, Methuen.  

IGLESIAS SANTOS, Montserrat, 

1994, “La estética de la Recepción y el horizonte de expectativas”, a D. Villanueva. 

ISER, Wolfgang 

1972, “The Reading Process: A Phenomenological Approach”, New Literary History, 3, 

pp. 279-294. Dues traduccions espanyoles utilitzem la de Warning (1989), “El 

proceso de lectura: un enfoque fenomenológico”, pp. 149-164; i hi ha una a 

Mayoral (1987), pp. 215-243. 

KANT, Immanuel, 

1781, Kritik der reinen Vernunft. De la traducció espanyola de Pedro Ribas, Crítica de la 

razón pura, Alfaguara, Madrid, 1998 (19781). 

1790, Kritik der Urteilskraft, Berlin. Traducció espanyola de Manuel G. Morente, Crítica 

del Juicio, Porrúa, Mèxic, 1985 pp. 189-400 (19141). 

KOSELLECK, Reinhart, i STEMPEL, Wolf-Dieter (eds.) 

1973, Geschichte-Ereignis und Erzählung, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und 

Hermeneutik 5). 

MANN, Paul de 

1986, “Reading and History”, article recollit de la introducció a Jauss (1982b) per a 

l’antologia The Resistance to Theory, Minnesota, Minnesota University Press, 

1986. Versió castellana La resistencia a la teoría, Madrid, Visor, 1990. 



 172 

MARQUARD, O. I Stierle, K., 

1979, Identität, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und Hermeneutik 8). 

MARTÍNEZ MARZOA, Felipe 

Desconocida raíz común, Barcelona, Visor, 1987. 

MAYORAL, J. A. 

1987, Estética de la recepción, Madrid, Arco. 

MESSEGUER, Lluís B., 

La crítica referencial, Castelló de la Plana, Universitat de Castelló Jaume I, 1991. 

PREISENDANZ, W. I Warning, R. 

1976, Das Komische, Múnic, Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 7).  

MURRAY, Chris (ed.) 

1999, Encyclopedia of Literary Critics and Criticism, vol. I, Chicago, Fitzroy Dearborn 

Publishers. 

ROTHE, Arnold 

1978, “Le rôle du lecteur dans la critique allemande contemporaine”, Literture, 32, pp. 

96-104. Utilitzem la versió espanyola “El lector en la crítica alemana 

contemporánea”, a Mayoral, 1987, pp. 13-27. 

SCHELER, Max 

1928, Die Stellun des Menschen im Kosmos, en la traducció espanyola El lugar del 

hombre en el cosmos, Barcelona, Alba, 2000. 

SCHÜTZ, Alfred, i Luckmann, Thomas 

1975, Strukturen der Lebenswelt, Neuwied i Darmstadt, Soziologische Texte. Utilitzem 

traducció castellana Las estructuras del mundo de la vida, Buenos Aires, 

Amorrortu Editores, 2001. 

STIERLE, K., 

1975, “Was heisst Rezeption bei fiktionalen Texte?” a Poetica, 7, Chemnitz, pp. 345-387. 

Utilitzem la traducció espanyola d’Adelino Álvarez “Qué significa la recepción 

en los textos de ficción?”, a Mayoral (1987), pp. 87-143. Traducció francesa: 

“Réception et fiction”, Poetique, 39, 1979, pp. 299-320. 

STIERLE, K., i Warning, R. 

1984, Das Gespräch, Múnic, Wilhelm Fink Verlag, (Poetik und Hermeneutik 11). 

VARGAS MARTINTO, Rosemary 

Fotografía y estética de la recepción, tesis per la Universidad Complutense de Madrid. 

VALÉRY, Paul 



 173 

1923, Eupalinos ou l’architecte, París, Editions Gallimard. Hem llegit la traducció al 

català Eupalinos o l’arquitecte de Jordi Llovet, Barcelona, Quaderns Crema, 

1997, (19822). 

VILLANUEVA, Darío (ed.) 

1994, Avances en teoría de la literatura, Santiago de Compostela, Editorial de la 

Universidad de Santiago de Compostela. 

WARNING, Rainer (ed.) 

1975, Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, Múnic, Wilhelm Fink Verlag. Utilitzem la 

versió espanyola Estética de la recepción, traducció de Ricardo Sánchez, Madrid, 

Visor, 1989. 

WEINRICH, H. 

1967, “Für eine Literaturgeschichte des Lesers”, Merkur, 21, pp. 1026-1038. Hem llegit 

la versió espanyola “Para una historia literaria del lector”, a Gumbrecht (1971b). 

1975 (ed.), Positionen der Negativität, Múnic, Wilhelm Fink Verlag (Poetik und 

Hermeneutik 6). 

 


