
This is the published version of the bachelor thesis:

Ahmed Can, Nazir; García López, María del Mar. Traficando identidades : la
construcción del ethos intermedio en Crónica da Rua 513.2 de João Paulo Borges
Coelho. 2008.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/44946

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/44946


 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Traficando identidades: 

La construcción del ethos intermedio en Crónica da Rua 513.2 
de João Paulo Borges Coelho 

 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Nazir Ahmed Can 
Universitat Autònoma de Barcelona. 

 



 
 
 
 
 
 
 
 

Nazir Ahmed Can 
 
 
 
 

 

Traficando identidades: 
La construcción del ethos intermedio en Crónica da Rua 513.2 

de João Paulo Borges Coelho 
 
 
 
 
 
 
 

Bajo la dirección de Mar Garcia 
 

Universitat Autònoma de Barcelona 
Septiembre de 2008 

 
 



 
 
 
 
 
 
 

Índice 
 
 
INTRODUÇÃO 1 
  
CAPÍTULO I. UMA HISTÓRICA INTERMEDIAÇÃO   
  

1. Intermediações e históricas travessias em Moçambique 12 

2. Intermediações e metamorfoses político-identitarias 20 

3. Novos tempos, velhas questões 28 
  
CAPÍTULO II. NOMES, ESPAÇOS, MEMÓRIA  
  

1. O lugar do nome na Crónica da Rua 513.2 32 

1.1. Territorialização fonética e lexical do nome: entre harmonia e 
discordância 

34 

1.2. Variações de designação. A turbulência do ser e das coisas. 36 

1.3. Anonimato e despersonalização 40 

1.4. Designações do co(n)texto 41 

1.5. Nome e intertexto. A memória da(s) verdade(s) absoluta(s). 44 

1.5.1. Nome e intertexto. Filemón/Filemone Tembe 46 
1.5.2. Nome e intertexto. Tito, Titã/Tito Nharreluga 48 
1.5.3. Nome e intertexto. Judite de Betúlia/Judite das bagias 51 
1.5.4. Nome e intertexto. Josafá/Josefate 53 

  
2. O lugar do tempo na Crónica da Rua 513.2 59 

2.1. Transgressão e mobilidade 64 

2.2. Transgressão e imobilidade. 70 

2.3. Lugar e memória 73 

2.3.1. Resquícios do passado: restos no espaço, aberturas no 
tempo 

77 

2.3.2. Reacção e filiação 79 
2.3.3. Memória, lugares e a sujeira da história 82 
2.3.4. Lugar e regressão, indício e projecção 87 
2.3.5. O lugar da memória sensível e a polisensorialidade 90 

 
 
 

 



 
 
CAPÍTULO III. A INDICIANIDADE NA CRÓNICA DA RUA 513.2  
  

1. O trampolim onomástico: fixação e travessias 99 
  

2. As vozes da indicianidade: auto-representação domada e revelatio 113 

2.1. Quem dá voz a quem? A auto-representação domada de Valgy 113 

2.1.1. Repetição e opacidade 114 
2.1.2. Repetição e inversão: o valor simbólico do deslizamento 

lexical 
117 

2.1.3. Inversão e o intertexto do estilo directo 119 

2.2. Estratificação de vozes e revelatio 121 

2.2.1. O jogo do dito e do não-dito 122 
2.2.2. Contraste e analogia 125 

  
3. As várias dimensões do Outro 129 

3.1. A repetição camaleónica do pacto 129 

3.2. A ambiguidade do pacto 133 

3.3. Alteridade em último grau: O “nós e o ele” ou o ser fora do tempo 136 

3.3.1. Unidade impossível ou a cereja do bolo colectivo 137 
3.3.2. O tráfico do tempo na loja 140 

3.4. Panos encantados 147 

  
CONCLUSÃO 151 
  
BIBLIOGRAFIA 157 
 



 

 1 

 
 

 

 

 

Introdução 

 

 

 

A exclusão da diáspora indiana nos estudos literários (qual atopia) é particularmente 

chocante no contexto lusófono, dado que, ao contrário do que ocorreu no processo 

colonizador britânico e francês, a prática da ambivalência, interdependência e 

hibridação foi uma necessidade da relação colonial1 e que, para além de ter feito do 

colonizador português um Próspero calibanizado2, promoveu um original e complexo 

mosaico de reconversões simbólicas, do qual faz naturalmente parte a diáspora indiana, 

cuja chegada no território é anterior a dos próprios portugueses e fixação data do século 

XVII.  

 

As distintas comunidades originárias do subcontinente indiano formam um corpo 

histórico em Moçambique, tendo participado activamente nos vários processos de 

formação e transformação económica, sócio-política, cultural e geográfica do país. Ao 

longo dos últimos séculos, a diáspora indiana sofreu diferentes graus de flutuação na 

relação com o Outro, fosse este colonizador ou colonizado, “revolucionário” ou 

“reaccionário” surgindo como o principal elemento de desestruturação das clássicas 

dicotomias, tanto no período anterior como posterior à independência. Por outro lado, os 

indianos não formam um bloco estanque. Antes pelo contrário. Constituem o paradigma 

da multiplicidade de lugares e estatutos experimentados, pelas variadas opções 

identitárias, religiosas e políticas, e pelas rivalidades vivenciadas dentro e fora das suas 

comunidades. Da fascinação à abjeção a fronteira é ténue. Mas dentro da própria casa 

também existiram e existem fissuras, apesar da predominância de determinados 

discursos que, a este respeito, tendem à homogeneização.   

                                                 
1 B. S. Santos, 2002, 41. 
2 Idem. 



 

 2 

 

Constituindo, portanto, o principal vector de problematização da fácil dicotomia do que 

é “colonial” e “pós-colonial”, a figura do indiano mobiliza simbolicamente a construção 

dum programa literário que pode passar pela abjecção e negação cultural, civilizacional 

e moral (presentes na literatura colonial e pós-colonial) ou ainda pela criação de um 

quadro didáctico e programático de comunhão simbólica, de hibridação cultural e 

estética (também presentes na literatura colonial e pós-colonial). Assim, e meramente a 

título de exemplo, o indiano é o ser do estereótipo na literatura colonial3; o ser da 

exclusão, da vulnerabilidade e da hibridação cultural em Terra Sonâmbula (1992) de 

Mia Couto; o louco sem memória ou ainda aquele que representa históricas trocas 

simbólicas em O Outro Pé da Sereia (2006) do mesmo autor; o ausente polígamo e sem 

escrúpulos em Neighbours (1995) de Lilia Momplé. Além disso, convém recordar os 

elementos do imaginário indiano que convergem na estratégia de invenção de uma 

origem comum, a do Índico,4 convocados pela poesia, desde o século XIX, pelo 

primeiro trovador moçambicano, Campos de Oliveira (de origem goesa), e a sua 

continuidade no século seguinte nas vozes dos consagrados José Craveirinha, Rui 

Knopfli, Vergílio Lemos, Eduardo White, Luís Carlos Patraquim, Júlio Carrilho, 

Grabato Dias, etc. 

 

Os raros estudos sobre a diáspora indiana na literatura evidenciam algumas aporias que 

tentaremos ultrapassar. Em primeiro lugar, referem-se a outras áreas literárias, 

principalmente a caribenha,5 deixando inexplicavelmente de lado o espaço índico 

moçambicano, apesar de este se caracterizar, como se sabe, por originais cruzamentos 

(históricos sócio-económicos, linguísticos, estéticos ou culturais), nos quais as 

comunidades indianas ocupam um lugar de destaque, pela intermediação (a vários 

níveis) e pela ambiguidade que historicamente produziram. Em segundo lugar, os 

estudos existentes revelam uma confusão terminológica e conceptual. Por um lado, dão 

azo à utilização indiferenciada de categorias imprecisas como a de indianidade - de 

forma incongruente, os estudos sobre os indianos e os índios da América Latina 

                                                 
3 F. Noa, 2003, 303-315. 
4 Sobre este aspecto ver Ana Mafalda Leite, 2003, 123-144. 
5 Devido à histórica imigração indiana nesta zona e à confluência de inúmeras línguas eurófonas (além do 
crioulo) e consequente acumulação de massa crítica. Neste contexto, a celebração da indianidade é 
evidente na obra de E. Moutoussamy, em particular em La Guadeloupe et son indianité. Paris: Éd. 
caribéennes, 1987. 



 

 3 

possuem a mesma terminologia (indianidad, indianité, indianity),6 já que noutras 

línguas europeias, como o espanhol, o francês e o inglês, a diferenciação terminológica 

não se faz: indio, indien, indian, respectivamente.7 A essencialização que se verifica 

nesta terminologia transfere-se também às subcategorias universalizantes que dela 

emergem. Esta situação é frequente nos estudos antropológicos, etnográficos e 

históricos sobre as comunidades indianas em Moçambique, onde a utilização dos termos 

goês, monhé, baneane, canarim (de cú limpo), hindu, muçulmano, católico, etc., 

predomina, como se de grupos homogéneos sem clivagens internas se tratassem. É o 

caso ainda da terminologia utilizada no contexto índico (das Ilhas Mascarenhas): 

coolitude, malabarité, hinduité. Em terceiro lugar, outorgam reduzida importância ao 

aspecto mais propriamente ficcional da obra, ficando o quadro estético obscurecido pelo 

peso antropológico e político das análises – o étnico prevalece em detrimento do 

estético.8   

 

De forma a fazer face a estas deficiências, consideramos que, em primeiro lugar, 

convém que ditas categorias essencialistas sejam abandonadas de forma a respeitar a 

natureza híbrida do nosso objecto de estudo. Para alcançar este objectivo propomo-nos 

enfatizar não só a espaço-temporalidade da origem (Indianu), e da passagem/fixação 

(Indicu), mas também o elemento ficcional, caracterizado actualmente pelo seu alto 

grau de fragmentação, intertextualidade, ambiguidade e intermediação, com uma 

propensão mais virada para o indício (Indiciu) do que para a certeza cartesiana.9 O 

termo indicianidade reúne estas três exigências e permitirá demonstrar que a 

personagem de origem indiana Valgy condensa a totalidade das estratégias utilizadas 

pelo autor para edificar o universo literário do intermédio na Crónica da Rua 513.2.   

 

Neste sentido, entendemos por indicianidade a totalidade da dívida contraída pela 

crítica pós-colonial lusófona às etiquetas indiano e índico construídas a partir da 

configuração indicial do ethos intermédio. Dito de outra forma, a indicianidade 

corresponde, à dívida contraída pela crítica pós-colonial ao texto em si, à ambiguidade 
                                                 
6 A título de exemplo veja-se a obra de Javier Medina intitulada Dialogo de sordos : occidente e 
indianidad : una aproximación conceptuala a la educación intercultural y bilingüe en Bolivia, La Paz : 
Centro Boliviano de Investigaciones y Acción Educativa, 2000. 
7 Já para não referir o facto de que geralmente o termo “indiano” em Espanha designa os emigrantes que 
retornam ricos das Américas, principalmente de Cuba.  
8 A título de exemplo veja-se o ensaio de L. Davidas “Vision de l’Inde et de la diaspora indienne à travers 
l’œuvre de l’émigré trinidadien V. S. Naipaul”, em Revue du Cerc, n°3, 1986. 
9 As palavras em itálico estão escritas conforme a sua origem etimológica, derivadas do latim.  



 

 4 

do indício e da incerteza, menos evidente quando a leitura é unicamente antropológica e 

politizada, ou seja, quando o acessório (dicotomias branco/negro, 

colonizador/colonizado, presente/passado, urbano/rural, ricos/pobres, etc.) obscurece o 

fundamental destas produções: o desregramento matemático, o universo da escrita.    

 
A rígida divisão entre aversão e celebração do encontro, verificada na histórica 

representação literária sobre as comunidades indianas em Moçambique, é diluída na 

obra de João Paulo Borges Coelho. Dos sete livros publicados até a data, quatro deles 

incluem personagens de origem indiana, todos com um sentido de orientação distinto, 

não só no que se refere ao enfoque narrativo adoptado e à temática, mas também aos 

espaços e tempos aludidos, assim como à variabilidade de pontos de vista 

representados. Neste estudo, o primeiro a ser realizado sobre a representação das 

comunidades indianas na literatura moçambicana, centrar-nos-emos na Crónica da Rua 

513.2, publicada em 2006, deixando as restantes obras do autor para uma análise mais 

vasta e contrastada, a realizar-se na nossa tese de doutoramento. A escolha deste 

romance justifica-se pela notável inscrição, a partir da recriação da vida de uma rua e 

de seus singulares moradores, duma intermediação espaço-temporal que mina por 

completo as fronteiras maniqueístas, actualizadas discursivamente, destas duas 

coordenadas.  Sem propor uma causa estável ou uma solução acabada para os diversos 

acontecimentos narrados, esta obra indicia movimentos, gestos e actos que ultrapassam 

a condição e a (aparente) retracção espaço-temporal em que se inserem as personagens. 

Descontruindo de forma irónica os discursos que se limitam aos jogos binários do bem e 

do mal, do colonial e do pós-colonial, e recusando-se a uma configuração estético-

temática que dê voz ao oprimido ou ao excluído (demarcando-se, por esta via, dum 

projecto colectivo e essencializador que se apoie no conceito de moçambicanidade), a 

arquitectura poética de Borges Coelho incide no flutuante e no incerto, na constante 

abertura significativa ao jogo dos possíveis e na confluência de opostos. As estratégias 

narrativas do entrecruzamento e desritmia espaço-temporal, da fantasmagoria, da ironia, 

da derrisão política, da plurifocalização, da plurivocalização constituem as ferramentas 

básicas duma dessacralização a toda construção discursiva monológica. 

  

A hipótese deste trabalho é, nesta ordem de ideias, a seguinte: na Crónica da Rua 

513.2, Borges Coelho constrói um novo lugar escrita na literatura moçambicana. Trata-

se do espaço do ethos intermédio, constituindo a indicianidade o culminar desta 



 

 5 

configuração. Além disso, este espaço constitui uma superação do cânone literário 

moçambicano assente numa lógica binária: a da literatura ora tomada como um 

manifesto político e panfletário, ora como afirmação da moçambicanidade, baseada 

numa postura celebratória que dê voz ao homem da terra. O nosso principal objectivo, 

por conseguinte, é verificar, mediante o estudo do conjunto de estratégias utilizadas pelo 

narrador no romance, a forma como se produz a intersecção e as trocas simbólicas 

(assim como os seus limites) num espaço poético determinado, com intensas 

correlações históricas, culturais e estéticas com outros. A sua realização requer uma 

análise dos lugares em que se cristalizam o espaço intermédio: a onomástica, a 

espacialidade de origem, de passagem e/ou de fixação que não se dissocia da 

temporalidade (também ela múltipla e móvel), situação reforçada no relevo dado à 

representação das vozes, das personagens e das visões do mundo de um contexto sócio-

poético determinado. Todos estes aspectos serão estudados tanto no conjunto do 

romance como no caso específico da personagem Valgy.  

 

Devido ao incessante cruzamento entre realidade e ficção, entre o presente e o passado, 

entre o que é “heróico” e quotidiano, a metodologia deste estudo deve ser generosa, de 

forma a não descurar nem do contexto referencial fornecido (histórico e geográfico, 

político e social, estético e cultural) pelo narrador, nem mesmo da concentração de 

possíveis sugerida pelo jogo ficcional do indício.     

 

Neste sentido, para dar conta da complexidade que constitui a representação literária das 

comunidades de origem indiana em Moçambique, começaremos por uma breve 

contextualização histórica da sua presença no país, a partir de estudos, sobretudo, 

provenientes da historiografia e da antropologia. Constituindo-se, como veremos, como 

o paradigma histórico do ethos intermédio da nação moçambicana, não é de se estranhar 

que a invenção literária de Borges Coelho recapture todo o potencial ambíguo e 

tensional que o indiano viabiliza.  

 

Como assinalou Benedict Anderson (1991) no ensaio Imagined communities, a nação 

não é uma realidade objectiva e inquestionável, mas sim o resultado duma série de 

representações. Neste sentido, a invenção tem um papel preponderante na criação dum 



 

 6 

sentimento de pertença.10 Na Crónica da Rua 513.2, Borges Coelho afasta-se da 

extrema complexidade com que as actuais representações lêem o mundo (devido, em 

parte, à revolução tecnológica e mediática). O autor devolve-nos o espaço concreto da 

polis, neste caso, o da Rua 513.2. No entanto, ainda que aparentemente simples e 

quotidiana, a realidade deste microcosmos colectivo dilui-se perante os olhos do leitor, 

convidado a um passeio alucinante a um lugar onde o ir e o vir se confundem e se 

misturam. Como se pode recordar, Derrida, na sua famosa conferência realizada na 

Société française de philosophie em 1968 ( publicada em Théorie d’ensemble) propõe o 

conceito différance como forma de superação duma identidade construída a partir de 

oposições essencialistas:  

 
“La différance, c’est ce qui fait que le mouvement de la 
signification n’est possible que si chaque élément dit 
«présent», apparaissant sur la scène de la présence, se 
rapporte à autre chose que lui-même, gardant en lui la 
marque de l’élément passé et se laissant déjà creuser par 
la marque de son rapport à l’élément futur, la trace ne se 
rapportant pas moins à ce qu’on appelle le futur qu’à ce 
qu’on appelle le passé, et constituant ce qu’on appelle le 
présent par ce rapport même à ce qui n’est pas lui: 
absolument pas lui, c’est-à-dire pas même un passé ou un 
futur comme présents modifiés. Il faut qu’un intervalle le 
sépare de ce qui n’est pas lui pour qu’il soit lui-même, 
mais cet intervalle qui le constitue en présent doit aussi 
du même coup diviser le présent en lui-même, partageant 
ainsi, avec le présent, tout ce qu’on peut penser à partir 
de lui, c’est-à-dire tout étant, dans notre langue 
métaphysique, singulièrement la substance ou le sujet. 
Cet intervalle se constituant, se divisant dynamiquement, 
c’est ce qu’on peut appeler espacement, devenir-espace 
du temps ou devenir-temps de l’espace (temporisation). 
Et c’est cette constitution du présent, comme synthèse 
«originaire» et irréductiblement non-simple, donc, stricto 
sensu, non-originaire, de marques, de traces de rétentions 
et de protentions (pour reproduire ici, analogiquement et 
provisoirement, un langage phénoménologique et 
transcendantal qui se révélera tout à l’heure inadéquat) 
que -je propose d’appeler archi-écriture, archi-trace ou 
différance. Celle-ci (est) (à la fois) espacement (et) 
temporisation.”11 

 
A Rua 513.2 pode ser lida, de facto, como uma ambiciosa metáfora da différance 

derridiana, já que opera simultaneamente a espacialização do tempo e a temporalização 

                                                 
10 Benedict Anderson. Imagined communities: reflections on the origin and spread of nationalism. 
London : Verso, 1991.  
11 Jacques Derrida. «La différance». Théorie d’ensemble. Paris : Seuil, coll. Tel Quel, 1968, pp. 53-54. O 
marcador em negrito é nosso.  



 

 7 

do espaço, moldando e metamorfoseando sem cessar, seres, coisas, ideias, discursos. 

Para verificar este vai-e-vem constante e esta usurpação mútua do espaço e do tempo, 

optamos por utilizar como ferramenta de análise, em primeiro lugar a teoria geocrítica 

de Bertrand Westphal. Apesar de se tratar de um contributo marcadamente 

comparatista, a geocrítica oferece, pela riqueza de alguns enunciados (como, por 

exemplo, a noção de transgressividade), ferramentas importantes para a explicação de 

determinados regimes de mobilidade espacial e de interdependência com a coordenada 

temporal. Partindo duma via essencialmente pós-moderna e valorizando uma 

aproximação inter-disciplinar, Westphal socorre-se, entre outros, da epistemologia, da 

filosofia contemporânea, da geo-filosofia e da teoria pós-colonial, incidindo mais 

particularmente em Soja e na noção de “terceiro espaço” de Bhabha. Por outro lado, 

devido à constante derrisão promovida na Crónica da Rua 513.2 a um regime de 

historicidade rígido e monofocal, e a uma época que não consegue demarcar-se do 

passado, que, por sua vez, se cola nos próprios lugares, consideramos oportunos alguns 

dos conceitos propostos pelo historiador Pierre Nora no seu estudo “Entre Mémoire et 

Histoire”, Les Lieux de Mémoire (1984), em particular a revalorização do conceito de 

memória, aspecto obsessivo em toda a obra de Borges Coelho. 

 

O romance entrega, pois, relevância à representação dum espaço em mutação que actua 

num plano comum ao das fragilizadas temporalidades, num quadro caracterizado por 

discrepâncias de vária índole (social, política, económica, cultural, identitária, 

discursiva, etc.). Convém relembrar que a coordenada espacial é secundarizada pelos 

estudos pós-coloniais e teorias literárias, que tendem a privilegiar o contexto exterior da 

obra (histórico, antropológico, cultural, etc.), utilizando-a, não raras vezes, mais como 

uma ilustração da realidade do que como um objecto artístico. Noutro extremo, os 

estudos francófonos, por exemplo, outorgam maior importância à componente mais 

propriamente narratológica12, privilegiando os aspectos textuais13. Neste sentido, o 

                                                 
12 Como explica Mouralis em L’illusion de l’altérité. Études de littérature africaine, Paris, Honoré 
Champion, 2007, a predominância da metodologia narratológica nos estudos realizados em África sobre 
autores africanos foi, por diversas vezes, uma forma de censura ideológica velada: de facto, em 
numerosos estudos universitários, perante a dificuldade de abordar abertamente a dimensão ideológica 
das obras, os académicos optavam por uma leitura mais imanente e menos comprometida.     
13 Ainda que se trate de uma hipótese de trabalho que desenvolveremos em breve num estudo que 
compara os estudos africanistas em língua portuguesa e espanhola, não nos parece inoportuno adiantar 
que, no caso dos estudos de língua portuguesa sobre literatura africana, coexistem ambas orientações 
metodológicas. Por uma parte, de forma geral, os estudos realizados em Portugal parecem ser mais 
permeáveis aos estudos pós-coloniais de orientação anglo-saxónica; por outra, as universidades brasileiras 
parecem mais receptivas aos contributos narratológicos, mais próximos da tradição textualista francófona. 



 

 8 

trabalho de Bertrand Westphal (2007) que utilizamos como suporte teórico, vem a 

preencher uma lacuna importante, já que não sacraliza nenhuma das componentes, 

apostando antes na sua intermediação. 

 

Curiosamente, a concentração espaço-temporal, assim como a irrupção da memória do 

antigamente no presente brota no romance nos próprios nomes atribuídos às 

personagens. Constituindo um indício de derrisão à teologia revolucionária 

moçambicana, a onomástica (da rua, dos moradores, da obra) serve como primeiro sinal 

de não-alinhamento a uma visão purista dos tempos, dos seres e das coisas. Nesta ordem 

de ideias, o suporte teórico será fornecido pelos estudos que enfatizam a escolha da 

designação (parta ela duma componente lexical, fonética ou intertextual) como ponto 

nuclear de orientação e de sentido na obra literária. Assim, apoiar-nos-emos, sobretudo, 

no trabalho linguístico-literário de Philippe Hamon (1983).  

 

Como mais acima indicámos, abordaremos a personagem Valgy segundo uma lógica 

semelhante: constituição da personagem através dos indícios onomástico/intertextuais, 

espaço-temporais, para, posteriormente, alargar a análise à voz e às flutuações dos 

regimes de outridade da personagem (sobretudo com o suporte teórico de François 

Hartog - 2001). Verificaremos com esta personagem que já não é possível falar-se de 

identidades como se de um conjunto de rasgos fixos e a-históricos se tratasse. A 

identidade resulta antes de uma série de sedimentações negociadas ao longo da história. 

A colonização e posterior descolonização aceleraram consideravelmente este processo. 

Como assinala Canclini: “Un mundo en creciente movimiento de hibridación requiere 

ser pensado no como un conjunto de unidades compactas, homogéneas y radicalmente 

distintas, sino como intersecciones, transiciones y transacciones.”14 Recusando-nos a 

uma leitura etnicizante do indiano, propomo-nos abordá-lo antes como um “monhé” 

indiciano. Isto é, ao sugerirmos o conceito indicianidade, tencionamos articular a leitura 

do insólito comerciante numa tripla direcção de análise, espaço, tempo e ficção, que se 

comunicam pela transitoriedade e mobilidade que lhe são características. A valorização 

metodológica incidindo na interacção destes elementos instáveis nos permitirá entender 

o seu alto grau de interdependência no interior de um quadro configuracional 

                                                                                                                                               
Esta divisão, pelo que pudemos vir a observar até ao momento, também pode ser entrevista no próprio 
microcosmos intermédio da crítica moçambicana.  
14 Nestor Garcia Canclini “Noticias recientes sobre la hibridación”, Revista Transcultural de Música, 
2003, 22. 



 

 9 

caracterizado por um vai-e-vem constante e que não sacraliza nenhum em particular, 

jogando antes com o potencial buliçoso e significativo do conjunto.  

 

Dividiremos o estudo em três partes. No primeiro capítulo, e com clara intenção 

contextualizadora, abordaremos os estudos realizados nas diversas áreas do saber sobre 

a presença indiana em Moçambique e sua importância na formação histórica e cultural 

do país. Comprovaremos que a histórica presença indiana em Moçambique é 

caracterizada pela descontinuidade, heterogeneidade, intermediação e tensão, em 

relação ao colonizador, ao colonizado e dentro das próprias comunidades nas suas 

diversificadas práticas e reconversões simbólicas. Feita esta contextualização, 

partiremos para a análise propriamente dita da Crónica da Rua 513.2, cuja escolha está 

acima justificada.  

 

Partindo do indício fornecido pelo narrador no primeiro capítulo intitulado “Prólogo: 

sobre os nomes e a rua”, verificamos a importância dada nesta obra a estas duas 

componentes: o nome e o espaço. Assim, no segundo capítulo deste estudo, 

analisaremos um aspecto crucial da obra: a configuração duma realidade intermédia 

sugerida pela própria escolha onomástica. Mais do que uma análise exaustiva das 

figuras bíblicas e heróicas carnavalizadas na Crónica da Rua 513.2, orientaremos a 

nossa análise tendo em conta a combinatória caricatural que os nomes deixam entrever 

no texto e que é sublinhado no próprio título da obra. Os nomes constituem uma 

verdadeira obsessão do início ao fim da obra e o principal instrumento lúdico do 

narrador. Basear-nos-emos, por outro lado, não só na selecção de nomes aproximados 

que nos remetem a contextos díspares, mas também às variações de denominação 

experimentas por algumas personagens e ao anonimato de outras. Começaremos, no 

entanto, por aquilo a que Hamon designa por rumor onomástico15, isto é, a criação dum 

efeito sonoro (nascido, logicamente duma escolha lexical) do nome que enfatiza a 

figuração e sugere o passado e o destino da personagem no desenrolar da trama, seja em 

forma de convergência ou de discordância. Nesta óptica, a musicalidade conseguida de 

forma altamente económica por Borges Coelho, tanto a partir do jogo com o 

significante (significado à priori) como do jogo com o referente (significado a 

posteriori) será um dos aspectos a merecer a nossa atenção.  

                                                 
15 Ph. Hamon, 1983, 118. 



 

 10 

 

Por outro lado e considerando que a obra de João Paulo Borges Coelho entrega a mesma 

dimensão ontológica ao espaço e ao tempo, indissociando-os de maneira subtil, 

subversiva e surpreendente, dedicaremos toda a terceira parte deste capítulo ao 

entrecuzamento destas duas coordenadas na obra, por acreditarmos que nele reside uma 

das principais estratégias de significado da sua bricolagem artística. Constatando que a 

análise contemporânea dos fenómenos de deslocação não se pode reduzir a um mero 

cálculo temporal, a uma perspectiva histórica e cronológica euclidiana, partiremos da 

pluridimensão da representação espaço-temporal para dar conta da intensa dinâmica e 

os inúmeros cruzamentos que se dão entre estas coordenadas existenciais, e que 

possibilitam: a polinização de velhos e novos mitos discursivos e culturais, sacralizados 

pela historiografia moderna e pela literatura panfletária e a renovação de linguagem e a 

criação de uma estética singular, apoiada no intermédio.  

 

O terceiro capítulo será dedicado por completo à personagem Valgy. Seguindo uma  

ordem semelhante a do capítulo anterior, examinaremos em primeiro lugar os indícios 

onomásticos associados a esta estranha figura para verificar se, como nos parece, a 

designação funciona como um trampolim para multiplicar o sentido na constituição da 

personagem (na qual incluímos a questão do espaço, intimamente relacionada com o 

intertexto bíblico detectado) minando qualquer tipo de leitura etnicizante e unívoca que 

possa sobre si ser feita. 

 

Posteriormente, analisaremos em detalhe um elemento de fundamental importância na 

constituição da personagem: a voz. Elemento crucial na representação das tensões 

nascidas no interior do próprio ser e na sua relação com o outro, as vozes possuem, no 

contexto da obra, um inequívoco valor simbólico e revelam uma cuidadosa construção 

do autor com vista à actualização da ambiguidade através da paródia. Ao mesmo tempo, 

e devido à representação dos diversos jogos de poder que se estabelecem no universo 

ficcional (entre heróis e traidores, passado e presente, revolucionários e reaccionários, 

chefes e empregados), as vozes possuem uma importante carga adicional de informação 

e indício16, além de complementarem e enfatizarem o quadro figurativo traçado.  

 

                                                 
16 Francisco Noa, 2003, 341. 



 

 11 

Por outro lado, o excesso discursivo e accional desta personagem provoca um duplo 

efeito de dispersão significativa: se a sua desmesura, sustentada em metamorfoses 

identitárias, permite a sua própria lisibilidade, por outro, os espaços brancos e 

imprecisos da sua constituição tornam-no na personagem mais ambígua do romance. Se 

ser o outro e o estranho constitui a característica primeira de Valgy, o que nos interessa, 

neste último apartado do terceiro capítulo, é sugerir a existência de distintos graus de 

outridade na configuração desta personagem.  



 

 12 

 

 

 

 

 

 

 

I 

 

Uma histórica intermediação 
 

 

 

1. Intermediações e históricas travessias em Moçambique  

  

Neste capítulo estudaremos a maneira como os espaços intermédios de identidade  

foram uma constante ao longo da história de Moçambique. Estes espaços foram objecto 

de sucessivas negociações e conflitos por parte dos diferentes actores da vida social. 

Veremos também como as comunidades indianas do país constituem o lugar por 

excelência da intermediação.  

 

Longe de formarem um grupo homogéneo, devido aos distintos posicionamentos e 

estatutos entregues pelo regime colonial, pelas crenças e afeições religiosas e também 

pelas clivagens intra e inter-comunitárias, os indianos formam um corpo histórico na 

sociedade moçambicana, cuja importância não deve ser obscurecida por simples 

preconceitos de senso comum, contagiados e veiculados por uma historiografia colonial 

que, tal como o Império português, andou muitas vezes à deriva, na invenção de aliados 

e inimigos que justificassem e fundamentassem suas históricas causas.    

 

Desde longa data, ainda antes da chegada dos primeiros portugueses em Moçambique, 

assinala-se uma forte presença de comunidades de origem indiana no território, no 

estabelecimento de trocas com as populações locais e na articulação de uma extensa 

rede comercial entre os povos banhados pelo Oceano Índico. Vários são os estudos que 



 

 13 

disso mesmo fazem referência. O historiador Malyn Newitt, por exemplo, menciona que 

antes da chegada portuguesa na África Oriental, havia já um forte contingente hindu no 

território17. Por sua vez, Rita-Ferreira realça esta histórica presença indiana na África 

Oriental e a sua contribuição no século VI para o início da mineração aurífera no 

planalto do actual Zimbábue. Alude ainda à participação indiana na disseminação pré-

gâmica de novas plantas, responsáveis por enormes transformações alimentares nas 

sociedades africanas, como a bananeira, o arroz, o coqueiro, a mangueira, os citrinos e a 

cana-sacarina18. Recorda também a origem dos pangaios, embarcações de alto-mar que 

desempenharam um relevante papel durante séculos, assim como a sobrevivência do 

hinduísmo em algumas crenças no sobrenatural local19. Faz uma alusão ainda à obra de 

Henri Junod20 sobre os povos bantu, onde se atribui à herança indiana a utilização de 

ossículos para a adivinhação21.  

 

Se não sobram grandes margens para dúvida a existência de comunidades indianas e de 

suas inequívocas trocas comerciais e influências culturais nas populações locais no 

período anterior à chegada portuguesa no território moçambicano, ficam, no entanto, 

por desvendar inúmeras dinâmicas e contextos que levaram estas comunidades a 

instalar-se em Moçambique desde este período. Fundamentais para reduzir, em certa 

medida, este vácuo contextual são os estudos de Pereira Leite22 e, sobretudo, Luís F. 

Antunes23, que realçam a importância da região do Guzerate neste processo. De facto, 

como comprovam estes estudos, apesar dos evidentes sinais históricos que confirmam 

uma presença indiana anterior à chegada portuguesa no território e de seu papel 

intermediário na actividade mercantil dos sultanatos Swahili, nos tráficos de ouro, 

escravos e marfim na criação de um espaço de trocas transoceânicos, a sua real fixação 

data de 1686, ano da inauguração da Companhia de Manzanes de Diu, também 

conhecida por Companhia dos Baneanes. 

 

                                                 
17 Malyn Newitt, 1997, 58-59. 
18 Rita-Ferreira, 1985,617-618. 
19 Idem. 
20 Henri A. Junod, Usos e costumes dos Bantu, Maputo, Arquivo Histórico de Moçambique, 1996. - 2 vol.  
21 Rita-Ferreira, 1985,617-618. 
22 Pereira Leite, “Diáspora indiana em Moçambique” em Economia Global e Gestão. Lisboa, AEDG, 
ISCPE, n.º 2/96, Lisboa, pp. 67-108, 1996. 
23 Luis F. Antunes, “Os mercadores baneanes guzerates no comércio e a navegação da Costa oriental 
africana (séc. XVIII)”. In: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses. 
Actas do Seminário Moçambique, navegações, comércio e técnicas. Maputo. (dissertações) Faculdade de 
Ciências Sociais e Humanas. Univ. Nova de Lisboa. Lisboa, 1996. 



 

 14 

Naturalmente, o surgimento desta Companhia tem a ver com o próprio contexto de 

abertura e expansão europeia. De facto, o equilíbrio e histórico contacto transoceânico, 

baseado em trocas e cruzamentos múltiplos nos domínios políticos, económicos e 

culturais é abalado pela integração da costa este africana na lógica do império asiático 

português24. Esta expansão não porá em causa, no entanto, a hegemonia do Estado da 

Índia Portuguesa na região, como sustenta Pereira Leite: 

 

“paralelamente à alteração do equilíbrio de forças na 
Índia, em consequência da ascensão do Império Marata, 
acelera-se em meados do século XVII, a intervenção do 
poder omanita nos mares do Índico e na costa este-
africana. A expulsão dos portugueses do Golfo Pérsico, 
com a perda de Mascate para os árabes em 1560, levando 
a uma depauperização progressiva das posições 
portuguesas na região constitui um marco decisivo na 
desagregação do Império no Oriente.”25  

 

Assim, progressivamente a situação portuguesa na região se vai deteriorando. Em 

sentido contrário a posição do poder omanita reforça-se, como fica evidenciado com a 

tomada do forte de Jesus (1698) e com a conquista definitiva de Mombaça em 1729. 

Neste período de crise e num curto espaço de tempo, verifica-se a separação da 

administração de Moçambique e o império português vê-se forçado a deslocar seu 

domínio para sul de Cabo Delgado, após um acordo assinado com o poder da Oman. 

Neste contexto, como ainda nos explica o artigo de Pereira Leite, a historiografia 

colonial passará a dar uma atenção especial a um episódio marcante na fixação indiana 

em Moçambique: a criação da “Companhia dos Baneanes” ou Manzanes de Diu, 

iniciativa da própria Coroa Portuguesa.  

 

A partir deste momento, os comerciantes indianos passam a ter luz verde para controlar 

a actividade mercantil de forma exclusiva. Serão estes comerciantes que ligarão o 

comércio local e transnacional num período crítico para a Coroa portuguesa, sem infra-

estruturas e meios capazes de alicerçar por si só uma política comercial eficaz, 

reveladora dum inequívoco controlo sobre as fronteiras, mercadorias, fluxos e meios de 

produção. Torna-se, por isso, evidente a importância destas comunidades, sobretudo 

num contexto de fragilidade da administração portuguesa na defesa e administração das 

                                                 
24 Sobre este facto ver ainda os estudos de Rita-Ferreira (1982 e 1985) e Pereira Leite e N. Khouri (2003). 
25 Pereira Leite, 1996, 68. 



 

 15 

suas áreas de interesse no território. Esta visível impotência política da Coroa 

portuguesa, que baseava seu domínio, sobretudo, no exercício da soberania 

administrativa e militar (e já de si debilitada pela forte concorrência holandesa e inglesa 

a partir de finais do século XVI), potenciará o aumento do poderio económico dos 

indianos na região e uma colonização na África Oriental em grande medida alicerçada 

nas redes comerciais desenvolvidas pelos mercadores provenientes do sub-continente 

asiático. Assim, como refere Pereira Leite, num contexto histórico em que as atenções 

do Império português viravam-se para o Atlântico, a parte oriental de África sob 

domínio português é entregue à iniciativa indiana, mais especificamente aos mercadores 

de Guzerate.26 

 

Nesta perspectiva, se a chegada dos primeiros portugueses no território (dominado entre 

1500 e 1700) vem, de certa forma, desequilibrar as fluídas redes transoceânicas já 

existentes, estas alterações não afectarão como se poderia esperar a posição 

intermediária desempenhada pelos indianos nas trocas comerciais. Antes pelo contrário. 

Em alguns casos, a chegada lusa promoveu um fortalecimento do papel comercial das 

comunidades muçulmanas, visto que estas dominavam a língua local (o gitonga), factor 

que facilitava a sua “semi-permanência” no território durante largos meses, recolhendo 

produtos no interior que seriam posteriormente enviados para a Ilha de Moçambique. 

Durante este período, a prática da poligamia contribuía para um aumento demográfico 

substancial, aspecto relevante para uma crescente ambivalência com que estas 

populações eram vistas pela coroa portuguesa: se por um lado eram os grandes 

responsáveis pelo comércio na região, por outro a penetração de sua religião, derivada 

da filiação com as comunidades locais, enfraquecia a posição portuguesa no território. 

 

O estudo de Luís F. Antunes27, por outro lado, esclarece como a presença baneane e o 

seu poderio comercial, revigorado com a criação da referida companhia, durante o 

período que compreende 1686-1810, supera a política da Coroa portuguesa na África 

Oriental. Além disso, explica como estes emigrantes indianos, devido aos laços de 

família que se estendiam na região, conseguiram realizar uma autêntica transformação 

no comércio afro-asiático (tornada visível sobretudo no século XVIII). O mesmo autor 

                                                 
26 Idem, 69. 
27 Luís F. Antunes,1996, 79. 



 

 16 

refere28, no entanto, que o sucesso destas operações comerciais não dependia 

unicamente dos elos familiares, visto que havia uma inegável colaboração entre 

muçulmanos e baneanes na actividade comercial moçambicana, e naturalmente também 

com portugueses, sobretudo com aqueles que ocupavam cargos de importância política, 

que possibilitavam, por sua vez, um alargamento da sua zona de influência a outros 

espaços por via de condições económicas e políticas mais vantajosas para estas 

comunidades. 

 

É, pois, com a criação da Companhia dos Baneanes de Moçambique, em 1686, que as 

comunidades indianas se fixam no território moçambicano, fenómeno que se faz notar 

até aos dias que correm. Sua presença inclusivamente cresce nos séculos seguintes, 

apesar de nem sempre as relações entre os agentes comerciais indianos e a Coroa 

portuguesa serem as melhores. Na realidade, as posições sempre se mantiveram 

ambíguas, ao ponto de os indianos serem considerados, em determinados momentos, 

aliados e, em outros, inimigos da Coroa, conforme os interesses estratégicos do 

momento. Ou ainda aliados e inimigos das populações locais, conforme a situação 

política e económica de determinados contextos históricos. 

 

O que convém reter para já é que, desde finais do século XVII, os baneanes substituem 

os portugueses no comércio nacional (do interior à costa de Moçambique) em 

estabelecimentos denominados “cantinas”, que pelo menos até os anos 60 do século 

XX, funcionaram no interior do país como armazéns de matérias-primas (castanha, 

coco, amendoim, marfim) que posteriormente eram exportadas. Apesar de se tratar de 

um período complexo, com continuidades e descontinuidades, de tensões e negociações, 

Malyn Newitt recorda que durante os séculos XVII e XVIII, o trabalho desenvolvido 

por estes comerciantes assume extrema importância na medida em que contribui 

sobremaneira para a introdução de Moçambique no sistema mundial de produção e 

circulação de mercadorias: 

 

“[...] os comerciantes indianos não só financiaram o 
comércio tradicional e a navegação e compraram a 
produção excedentária dos agricultores no interior, como 
criaram também grande parte da infra-estrutura de 
Moçambique no início da era moderna. [...] forneciam a 

                                                 
28 Idem, 79-80. 



 

 17 

maior parte da navegação costeira e serviços financeiros 
e comerciais; [...] Muitos homens indianos casavam com 
mulheres africanas. E os Indianos e Afro-Indianos 
proporcionaram muita mão-de-obra especializada – 
escriturários, contabilistas e funcionários administrativos 
alfabetizados.”29  

 

Apesar do sucesso verificado, a fixação destes mercadores em Moçambique esteve 

longe de ser pacífica, visto que os indianos não deixavam de constituir um grupo 

comercial desenvolvido segundo regras de casta, que para além de estrangeiros, 

privatizavam o comércio da região, recebendo todos os lucros inerentes. Convém 

acrescentar que, apesar das reacções negativas relativas à Companhia, a Coroa 

portuguesa permaneceu sempre numa posição de negociação. 

 

Importante também para se entender o fluxo migratório e posterior fixação indiana em 

Moçambique é a conjectura política de então. Devido à instabilidade derivada da queda 

de Mombaça, a comunidade indiana viu-se obrigada a instalar-se na Ilha de 

Moçambique, onde se foram instalando cada vez em maior número (sobretudo, e de 

modo semelhante, as comunidades muçulmanas e hindus). Mas não só do comércio 

viviam os indianos neste período. Também exerceram de banqueiros do Estado da Índia 

português, que, segundo Malyn Newitt, “se vira bastante diminuído e empobrecido em 

finais do século XVII, depois do que dera por si numa situação de dependência dos 

investidores indianos.”30 Nesta altura, os banqueiros indianos financiavam o Império 

Mogol, e procuravam formas de investir as enormes quantias de capital acumuladas. 

Assim surge o interesse em aplicar estas verbas no comércio marítimo realizado no Mar 

Vermelho, no Golfo e na África Oriental, em particular em Moçambique. Por outro 

lado, para além desta competição comercial directa, um outro factor despoletará uma 

forte aversão aos mercadores provenientes da Índia: o ódio racial. Nos anos 20, estas 

comunidades foram alvos de perseguição da Inquisição, sendo que os próprios negócios 

realizados pelos muçulmanos no continente passaram a ser controlados.  

 

Esta situação, no entanto, apenas pontualmente afectou o fluxo comercial desenvolvido 

por estes mercadores. Em 1737, por exemplo, o comércio passou a ser livre para todos 

os naturais da Índia Portuguesa na África Oriental, o que levou a um significativo 

                                                 
29 Malyn  Newit, 1997, 296. A grafia indianos com minúscula ou maiúscula é do autor. 
30 Malyn Newitt, 1997, 170. 



 

 18 

aumento dos seus negócios. Apesar de alguma retaliação da comunidade cristã de 

origem goesa31 e mesmo da expulsão dos jesuítas, seus maiores parceiros comerciais, os 

mercadores/comerciantes indianos consolidaram sua posição no território, alargando sua 

actividade ao Vale do Zambeze e às Ilhas Quirimba. Desta forma, fortaleceram também 

sua influência na totalidade do intercâmbio internacional e apropriaram-se 

progressivamente dos bens hipotecados de diversos devedores. Não se estranha, 

portanto, a perseguição de que foram vítimas por parte das autoridades portuguesas, que 

lhes reduziriam os anteriores privilégios e tentariam limitar a sua actividade, em grande 

medida devido ao envio de seus rendimentos para a Índia. Embora acusados e apesar da 

extinção, em 1777, da Companhia de Manzanes de Diu, os estas comunidades 

mantiveram a sua posição comercial numa posição altamente privilegiada. As 

autoridades portuguesas não podiam ir mais além, visto que dependiam também das 

taxas aduaneiras. Verificou-se inclusivamente, neste período, um aumento da actividade 

destes mercadores, dado que eram eles que controlavam a importação de tecidos, cuja 

actividade dependia todo o comércio moçambicano. Ao mesmo tempo, a conjectura 

sócio-económica da altura permitiu que os indianos participassem de forma diversa e 

multifacetada na sociedade moçambicana. Pode-se inclusive dizer-se que a presença 

indiana começa a ser analisada nestas últimas décadas a partir de várias ópticas. Assim, 

a atribuição de um único factor (normalmente o comercial) para sua histórica fixação é 

extremamente redutora. Neste período e ainda segundo Malyn Newitt,  

  

“[...] os indianos haviam-se tornado activos em todos os 
portos situados na costa moçambicana (...). Inhambane 
era em grande parte um assentamento indiano, o mesmo 
se passando com o Zumbo, no Zambeze. Nas velhas 
cidades do Zambeze, os Indianos não se limitaram a 
representar o papel de comerciantes, tendo-se igualmente 
convertido em titulares de prazos e em donos de lares 
recheados de escravos e demais serviçais.”32  

 

Apesar desta constatação, a tendência generalizada passa pela colagem de uma 

consequência a partir da causa religiosa. Rita-Ferreira caracteriza os distintos 

posicionamentos comerciais e profissionais destas comunidades a partir do factor 

                                                 
31 Os goeses (indo-portugueses para grande parte da historiografia devido à sua conversão ao 
catolicismo), testemunhos históricos da ligação entre Moçambique e o Império indiano, permanecem no 
território mesmo depois de 1752, momento da separação da província africana do império asiático. Ver 
Pereira Leite e N. Khouri, 2003, 3. 
 
32 Malyn Newitt, 1997, 171.  



 

 19 

religião. Assim, para o historiador, os indo-islâmicos, mais propensos à fixação e aos 

cruzamentos, especializaram-se no comércio à longa distância; os goeses católicos, 

devido as regalias obtidas pelas autoridades portuguesas, estabeleceram-se, sobretudo, 

no Clero, Administração Pública, Exército e actividades privadas no período do Prazo 

da Coroa; os hindus, por sua vezes, prosseguiram o envio de remessas de capitais no 

século XIX, graças ao tráfico de escravos e com o trabalho migratório na África do 

Sul33. Rita-Ferreira afirma inclusivamente uma dependência colonial de Moçambique 

em relação à Índia Portuguesa, da mesma forma que recorda os dois séculos e meio de 

exploração económica realizada pelos comerciantes hindus nas margens do golfo de 

Cambaia, chegando mesmo a citar Walter Rodney que, em 1972, afirmava ter sido a 

Índia o motor de subdesenvolvimento na África Oriental34.    

Um estudo fundamental (e dos poucos que revelam posições desde o interior destas 

comunidades) para compreender a diversidade de itinerários identitários das populações 

de origem indiana em Moçambique, assim como as cisões no seio de uma mesma 

religião, é o efectuado por Lorenzo Macagno, publicado em 2006.35 Defendendo que, 

pelo facto de que na região não houve apenas um único colonialismo36, não poderá 

haver uma única e homogénea comunidade muçulmana no território moçambicano, o 

autor desbrava acontecimentos históricos que estiveram na origem de uma separação e 

crispação entre determinadas confrarias islâmicas, situação visível ainda nos dias de 

hoje. Estas irmandades muçulmanas, durante a segunda metade do século XIX, 

contribuíram para a consolidação de cruzamentos e solidariedades políticas, culturais e 

religiosas entre a costa oriental de África a as ilhas do Índico. Estabelecendo-se no 

Norte de Moçambique no final do século XIX, onde ainda hoje permanecem, 

rapidamente alargaram suas actividades por todo o país, pelo menos até 1974. No 

entanto a suas histórias são marcadas por diversas rivalidades. No terceiro e quartos 

capítulos de Outros Muçulmanos (2006), Lorenzo Macagno aprofunda questões 

relacionadas com as históricas divisões e lutas no interior das confrarias muçulmanas, 

nascidas no século XIX, por uma série de questões religiosas, comerciais e políticas. 

Assim, ao contrário da maioria das análises que se centram na componente religiosa, o 
                                                 
33 Rita-Ferreira 1985, 645. 
34 Idem. 
35 Lorenzo Macagno, Outros Muçulmanos. Islão e narrativas coloniais. Lisboa, Imprensa de Ciências 
Sociais/Instituto de Ciências Sociais da Universidade de Lisboa, 2006. 
36 Convém não esquecermos que toda a zona que abarcava as comunidades muçulmanas na região fazia 
parte de três colonialismos – britânico com Zanzibar, português com Moçambique e francês com 
Comores –, sendo que é neste contexto de implantação e imposição colonial que o islão adquire uma 
força suplementar, penetrando e expandindo-se em Moçambique. 



 

 20 

autor recorda que as confrarias muçulmanas devem ser analisadas também a partir de 

suas lealdades comerciais, visto que estas foram fundamentais para diversos e 

complexos cruzamentos entre as comunidades negras, hindus, árabes, persas e 

malgaches, criando uma espécie de síntese híbrida, durante muito tempo subordinada ao 

sultanato de Zanzibar (fundado em 1698 por muçulmanos de Oman), conhecida como 

civilização Swahili.37 Para além das poderosas rotas comerciais criadas, cumpriam o 

papel de missioneiros por toda a costa oriental africana e ilhas índicas. O tráfico de 

escravos possibilitava ainda uma forte influência deste sultanato no norte de 

Moçambique e também no interior, na zona do Alto Niassa.  

 

 

2. Intermediações e metamorfoses político-identitárias  

 

É precisamente o período que compreende o virar do século XIX para o XX (1890-

1940) que marca indelevelmente uma mudança nas relações entre as comunidades 

indianas com o território moçambicano, mudanças estas intimamente relacionadas com 

as inúmeras transformações políticas na história de Moçambique. Trata-se, aliás, do 

período mais analisado pelos estudiosos que se debruçam sobre os vários aspectos 

relacionados com a presença destas populações no país.  

 

A condição altamente ambígua e intermédia dos emigrantes indianos em Moçambique é 

o factor mais evidente desta época. Por um lado, serviam na perfeição os interesses das 

“comunidades brancas e civilizadas” na recruta de uma mão-de-obra barata; por outro, 

eram vítimas constantes de preconceitos vários, enfatizado pelo receio português em 

conviver com uma população cujos referentes identitários e culturais eram totalmente 

díspares, invariavelmente considerados inferiores. No entanto o que prima é uma atitude 

de desconfiança generalizada em todo o território, ainda que afecte de forma desigual as 

distintas comunidades. A constante revisão de leis restritivas para as actividades das 

populações asiáticas de Lourenço Marques, que são abordadas no estudo de Valdemir 

Zamparoni38, evidenciam um profundo ensejo de descredibilização cultural destas 

populações. O autor enuncia a divisão territorial na cidade de Lourenço Marques 

                                                 
37 Lorenzo Macagno, 2006, 85. 
38 Valdemir Zamparoni, “Monhés, baneanes, chinas e afro-maometanos: colonialismo e racismo em 
Lourenço Marques, 1890 –1940”. Lusotopie, 2000, pgs. 191-222. 



 

 21 

baseada numa hierarquização de raça e cor da pele, que criava uma total segregação das 

comunidades indianas com base em objectivos de limpeza e salubridade pública.39 Esta 

divisão, que assentava sobretudo em questões religiosas, promovia a discriminação 

destas populações, consideradas invariavelmente responsáveis pelas crises de 

Moçambique, para além de perseguições e suspeitas de que eram vítimas, resultantes 

das suas actividades comerciais. Entende-se, pois, que os indianos só não eram expulsos 

do território devido aos interesses fiscais que suas actividades suscitavam na 

administração colonial. Além disso, o facto de muitos destes emigrantes serem súbditos 

britânicos provocava na administração portuguesa um certo receio de retaliação 

diplomática. Estrangeiros em sua própria terra, estas comunidades (monhés e baneanes) 

eram responsabilizadas por todos os males da sociedade, tendo sido marginalizadas, 

expulsas para bairros periféricos, devido às práticas sociais e culturais estranhas ao 

modo de “sentir e de pensar” dos europeus civilizados.  

 

Apesar de também serem considerados pacíficos, obedientes, a-políticos, sem registos 

criminais, com fundamental importância para a abertura dos mercados nacionais e 

essenciais para a expansão comercial no país, os indianos, em geral, eram conotados 

com a sujeira e a animalidade. Ao mesmo tempo eram considerados promíscuos dado 

que, segundo as autoridades administrativas, viviam amontoados no meio de 

empregados e mercadorias. Estas ideias, de resto, como refere Zamparoni40, também 

eram muito veiculadas pela imprensa, que os tratava por agricultores imundos, 

elementos que colocavam em risco a salubridade pública, para além de 

desnacionalizarem os benefícios de suas actividades, enviando-os invariavelmente para 

suas terras de “origem”, sem nada investirem nos produtos nacionais, sem nada 

produzirem em Moçambique. 

 
Neste período, impossibilitados de entrar em Lourenço Marques em 1899 e directa ou 

indirectamente responsabilizados pela peste bubónica no ano de 1907 (constantes 

inspecções sanitárias e de higiene foram efectuados nos seus estabelecimentos), os 

indianos vêem suas casas comerciais serem demolidas, sendo obrigados a partirem para 

zonas mais periféricas, abrindo assim espaço à especulação imobiliária das classes mais 

enriquecidas de Lourenço Marques. Esta reorganização do espaço urbano da cidade 

                                                 
39 Idem, 197. 
40 Idem, 200. 



 

 22 

vinha ao encontro dos interesses da administração colonial, isto é, possibilitavam a 

criação de comunidades separadas e incontactáveis, factor que pode, pelo menos em 

parte, explicar a hibridação altamente problemática experimentada por estas populações 

na capital do país.  

 

Esta situação de profunda tensão não é vivida, como se subentende, apenas na relação 

entre as diversas comunidades indianas e a administração colonial. Também com os 

africanos as relações mantiveram-se sob a égide da tensão, intermediação e 

heterogeneidade. Devido à ausência das suas mulheres, que normalmente não 

acompanhavam os maridos nas suas viagens (praticamente só os homens viajavam nesta 

época), o factor que definia os diversos graus de tensão e aproximação destas 

comunidades às populações africanas era o religioso. De uma forma geral (e sem entrar 

em generalizações históricas baseadas em categorias religiosas) torna-se evidente que o 

contacto entre africanos e baneanes foi ínfimo, reduzindo-se quase exclusivamente às 

actividades comerciais. A religião, não explicando tudo, constitui um elemento de peso 

para a explicação de alguns itinerários históricos, não devendo como tal ser minimizada. 

Os baneanes hinduístas viam-se na impossibilidade de se casarem com as mulheres 

africanas, dado que as leis de continuidade da raça não permitiam a mistura com o 

impuro sangue de uma negra. Estes indianos só podiam casar-se, pois, com as mulheres 

que pertencessem à mesma casta, que tivessem a mesma origem e fizessem parte da 

mesma hierarquia. Além disso, as mulheres casavam-se muito cedo, sendo considerado 

vergonhosa a posição daquelas que não o fizessem antes do surgimento da menstruação. 

Sem embargo, também não devemos esquecer, que não se trata de uma regra universal 

pois, na sociedade colonial desta época a existência de caseiras que se tornavam 

rapidamente concubinas, era algo de muito típico. Por questões de linhagem e de pureza 

da raça, estes filhos nunca eram reconhecidos, passando a fazer parte do grupo social 

das suas mães negras.  

 

Por outro lado, os indianos maometanos e os africanos maometanos de origem árabe 

assumiram posturas distintas das referidas anteriormente, já que a poligamia servia 

como um catalisador de integração social. Já os goeses católicos trouxeram, em geral, as 

suas mulheres, assumindo desde já uma posição oposta à dos baneanes hinduístas. 

Apesar disso, os goeses, ou os canarins, como eram comumente apelidados, eram 

fortemente criticados pelas populações locais e por outras comunidades indianas devido 



 

 23 

à sua ligação com a administração colonial e com a lógica do império oriental. 

Considerados inferiores pelos brancos (se é que assim podemos chamar os portugueses, 

já que a pureza da raça na população lusa sempre foi, no mínimo, duvidosa) e traidores 

pelas restantes populações, assumem uma posição de extrema ambiguidade e 

intermediação durante todo o período colonial.  

 

Não convém, contudo, esquecermo-nos que mesmo no interior destas heterogéneas 

comunidades existiam fracturas e cisões de ordem religiosa, social e políticas muito 

fortes. Veja-se a título de exemplo a secular disputa entre maometanos e afro-

maometanos e a divisão confrérica explicada exemplarmente no já referenciado estudo 

de Lorenzo Macagno (2004).  No entanto o que nos interessa neste apartado é situar, 

ainda que de forma panorâmica, a própria relação entre as comunidades indianas e as 

africanas neste período de transição. Como nos explica o artigo de Valdemir Zamparoni, 

a luta pelo espaço social e político entre estas comunidades ora criava alianças entre 

negros, brancos e mulatos, ora promovia atitudes e discursos racistas: 

 

“Mas a luta pelo espaço social e, particularmente, pelo 
emprego não opunha somente os brancos aos negros e 
mulatos e estes entre si. Havia momentos em que estes 
últimos se uniam a indianos contra os brancos, noutros as 
partes se distanciavam e proferiam discursos racistas 
contra os aliados do dia anterior. O terreno era movediço 
e não raro acabava resvalando em interesses pessoais já 
que, numa comunidade pequena como era Lourenço 
Marques, o compadrio e as relações interpessoais, além 
da solidariedade de carácter racial, eram partes 
integrantes e elementos complicadores no 
estabelecimento de relações sociais.”41 

 

Numa cidade tão pequena como Lourenço Marques, as lealdades de carácter racial e os 

rumores e compadrios nas relações interpessoais eram factores que determinavam 

complexas e instáveis interacções sociais. Acrescentamos naturalmente o factor crise 

social (sempre gerador e potência amplificadora na invenção dos inimigos) advindo de 

inúmeras mudanças do contexto político no século XX.   

 

                                                 
41 Valdemir Zamparoni, 2000, 218. 



 

 24 

Analisando documentos da imprensa laurentina, Pereira Leite e N. Khouri42 chegam à 

conclusão que as comunidades indianas não tinham um jornal próprio, eram analisados 

sempre desde um ponto de vista exterior, nos jornais “brancos” e “mulatos”. Nestes 

últimos, porém, as autoras descortinam passagens escritas sobre os indianos 

extremamente pejorativas.43 Neste estudo queda patenteada ao mesmo tempo, a 

ambivalência das representações em períodos de crise (como a de 1929) e nas alturas de 

grandes mudanças sócio e geo-políticas (implantação do Estado Novo em 1926; nova 

política colonial derivada em parte pela crise de 1929; independência da União Indiana 

e do Paquistão em 1947; crise de Goa, e retorno de Goa, Damão e Diu à Índia nos anos 

60 e a consequente castração da vocação asiática do regime; ou ainda a queda do regime 

em 1975) e as constantes estratégias do regime colonial em adaptar o seu discurso 

perante às mudanças. Estas representações ilustram uma posição de intermediação, de 

ambivalência e negociação, de fascinação e de abjecção que marcarão, mais do que em 

qualquer outro período histórico, todo o século XX das comunidades indianas, aliadas e 

inimigas (tanto do colonizador como do colonizado) em espaços de tempo tão curtos. 

 

Apesar da referida ausência de auto-representação na imprensa escrita durante este 

período, o estudo permite visualizar complexas dinâmicas nas relações entre os diversos 

agentes em questão. Desde logo a participação indiana na esfera social e colonial 

através de anúncios de jornal. Ou ainda uma reiterada rejeição das autoridades coloniais 

contra as populações de origem indiana, com excepção para os goeses44, indivíduos que, 

testemunhavam o “glorioso”, tropical e transcontinental encontro de raças luso-asiático. 

Elementos que, de resto, funcionavam como um corpo de justificação discursiva para a 

continuidade da lógica imperial portuguesa.   

 

As populações indianas vistas pela opinião pública como um problema de índole social, 

sofrem todo o tipo de represálias e constrangimentos em notícias avulsas e artigos de 

opinião, que clamam por uma restrição à sua entrada em território moçambicano e a um 

maior esforço de controle nas fronteiras com a União Sul- Africana, de forma a 

combater o crescente desemprego45. Esta recolha de imprensa confirma diversos pontos 

                                                 
42, Pereira Leite, Nicole Khouri, Les indiens dans la presse colonial portugaise du Mozambique, 1930-
1975, Lisboa, CEsA, 2003. 
43 Idem, 5-6. 
44 Idem, 3. 
45 Idem, 9-10. 



 

 25 

do estudo efectuado por Valdemir Zamparoni (2000) no que se refere à segregação a 

que foram submetidos, assim como às campanhas racistas promovidas contra a sua 

permanência em Moçambique. Questões relacionadas com a higiene, práticas culturais e 

religiosas, suspeições, práticas comerciais realizadas no espaço doméstico, 

promiscuidade dos cantineiros nas tarefas lúdicas, desnacionalização dos dividendos 

extorquidos dos mineiros no seu regresso das minas do Transval, etc., definirão o 

carácter de profunda instabilidade social e da vulnerabilidade das comunidades indianas 

na Colónia.   

 

Num período de colapso social (derivado da crise de 29) e de adopção de uma nova 

política colonial, ascende-se um forte debate na metrópole que trará à tona conceitos 

como os de “nacionalidade” e “portugalidade”. Como consequência evidenciar-se-ão 

práticas e discursos políticos que girarão em torno às ideias de “assimilação” e 

“exclusão” e que afectarão directamente os indianos de Moçambique. De facto a década 

de 30 marca novo volte-face na lógica colonial portuguesa com o surgimento do Estado 

Novo (em substituição do governo republicano português de 1910, que por sua vez 

substituía o governo monárquico), já que neste período é publicada uma peça jurídica 

fundamental para o desenvolvimento de políticas raciais nas colónias: o Acto Colonial. 

Este aparato jurídico reúne e sistematiza a lei do Indigenato, que considera indígena “os 

indivíduos da raça negra ou dela descendentes que, pela sua ilustração e costumes, se 

não distingam do comum daquela raça; e não indígenas, os indivíduos de qualquer raça 

que não estejam nestas condições.”46 Com a introdução do Acto Colonial verifica-se, 

pois, um tratamento altamente diferenciado da sociedade, mas agora sob a égide dum 

aparato legal. As próprias populações indianas são hierarquizadas no imaginário 

colonial (do colonizador e dos “naturais”), ocupando os indianos uma vez mais nestas 

representações posições altamente diferenciadas, ambíguas e intermédias.  

 
Em 1947 a União Indiana consegue sua independência de Inglaterra e é criado o Estado 

do Paquistão, gerando novas e complexas problemáticas em Moçambique, no que 

concerne às populações de origem indiana. Pereira Leite e N. Khouri também analisam 

este período a partir da imprensa laurentina da época e registam a preocupação 

portuguesa no que concerne às consequências políticas desta mudança nas comunidades 

                                                 
46 Art.º 2 do Decreto 16: 473 de 6 de Fevereiro de 1929, do Ministério das Colónias, que regulamentou o 
Estatuto Político, Civil e Criminal dos Indígenas. Como consequência da Revisão Constitucional, este 
estatuto foi aprovado em 1954, tendo sido definitivamente revogado em 1961 por Adriano Moreira.   



 

 26 

indianas dos territórios da Índia Portuguesa. Estas preocupações tendo em conta a 

“ameaça” Nehru, isto é, o temor pela perda da Índia Portuguesa em favor da União 

Indiana, catalisa um discurso altamente assimilacionista47. No entanto, e como quase 

sempre, a posição é ambivalente, já que, para o Estado português, os indianos 

continuam a ser vistos como dinâmicos e úteis para o comércio em Moçambique.  

 

No pós-guerra, com a revisão da Constituição (1951), devido à forte pressão 

internacional é revogado o Acto Colonial. Neste contexto, as colónias adquirem o 

estatuto de “províncias”, deixando de ser apenas consideradas como territórios 

subordinados, passando a constituir Estados ultramarinos de Portugal. Assim, o próprio 

conceito de nação e Império se confundem48, outra “originalidade” da colonização 

portuguesa. Na sequência deste processo, também é abolido o “estatuto de indígena”, 

dando azo a um outro termo, em 1962, de fundamental importância histórica: o do 

“assimilado”. Assim, face ao contexto histórico de intensa mobilização descolonizadora 

nos países afro-asiáticos, Portugal vê-se na necessidade de nova mudança estratégica e 

política no que se refere às suas colónias, denominadas agora províncias . Desta forma, 

Portugal torna-se num Império ultramarino, fazendo parte da nação todos os países 

outrora colonizados. Aqueles que num passado recente eram tidos como indígenas, 

passam a ter nacionalidade portuguesa.  

 
Na década de 60, marcada pelas guerras de liberação dos países africanos e pelos 

movimentos independentistas, o governo português promove uma série de 

implementações que catapulta a economia moçambicana nos seus vários sectores. 

Verifica-se uma importante reviravolta na construção ideológica do Estado Novo, com 

fortes implicações para as comunidades de origem indiana em Moçambique. Como 

consequência, agudiza-se uma dicotomia interna baseada na diferenciação entre os 

goeses e os “indianos”, que marcará de forma profunda novas segregações e práticas de 

alteridade no interior do país. Amigos de uns, inimigos de outros, aliados e traidores, 

estas novas construções discursivas definirão ainda complexas dinâmicas identitárias e 

de alteridade que persistirão no período pós-colonial.  

 

                                                 
47 Pereira Leite e N. Khouri, 2003, 20. 
48 Sobre a dessacralização destes dois conceitos, veja-se Omar R. Thomaz, O bom povo português: usos e 
costumes d’aquém e d’além mar. Rio de Janeiro, PPGAS - Museu Nacional - UFRJ, vol. 7, n. 1., 2001. 



 

 27 

De facto a questão de Goa assume enorme importância neste período histórico. Os 

goeses passam de um geral sentimento de indiferença e até de desprezo nos anos 30 

para uma posição central e privilegiada no imaginário colonial salazarista a partir de 

1947. Com a possibilidade da perda da componente asiática do Império, desenvolve-se 

um novo discurso uma vez mais adaptado ao contexto sócio-político e com uma clara 

intenção de continuidade imperialista. Pereira Leite e Khouri confirmam esta ideologia 

num discurso histórico proferido por Salazar em 1961 (em plena época de apelos de 

Nehru à adesão às populações indianas de África aos movimentos de libertação 

nacionais), publicado no Notícias, no dia 7 de janeiro, em que o líder do regime 

dictatorial português afirma a superioridade goesa, por congregar valores ocidentais ao 

longo de vários séculos de contacto, em detrimento da “indiana”:  

 

“Aí se operou uma fusão de raças e de culturas e 
sobretudo se criou um género de vida tal que por toda a 
parte o goês se distingue e não pode ser confundido com 
o indiano. Este continuara a arrastar consigo a divisão e 
irreductibilidade das castas, a confusão das línguas, o 
lastro da sua cultura oriental, enquanto o goês recebeu do 
Ocidente, uma luz nova que em harmoniosa síntese com 
os valores de origem, iluminou toda a vida...e caldeou 
através de 5 séculos de permanência e de vida comum, a 
sua ancestralidade de sangue com novo sangue, costumes 
e tradições.”49 
 

Esta mesma visão é apoiada pelo pai do luso-tropicalismo, Gilberto Freyre. A partir de 

alguns artigos50 que revelam sua opinião, de extrema diferenciação no que concerne à 

Goa (considerada pelo pernambucano semelhante à sociedade brasileira pelo seu modo 

lento e doce de falar) e o resto da Índia (cujo sistema de castas, para ele, denuncia sua 

anti-modernidade, sendo que sua população em África, para além de explorar 

comercialmente os recursos do continente, constitui uma ameaça à Goa nos movimentos 

políticos que se processam), as autoras analisam a essencialização da sociedade e das 

populações de Goa em contraste com os outros indianos, vistos como inimigos e 

inferiores.  

 
A posição dos hindustânicos em Moçambique deteriora-se, portanto, sobremaneira 

durante este período (ainda que também aqui o grau de vulnerabilidade dependa sempre 

do passaporte que têm, do estatuto sócio-económico conquistado, etc.), com muitos de 

                                                 
49 Pereira Leite e N. Khouri, 2003, 33. 
50 Idem, 25-26. 



 

 28 

seus bens confiscados e de seus estabelecimentos comerciais fechados. A situação mais 

ambígua e difícil tem a ver, no entanto, com as famílias, já que os filhos de muitos indo-

britânicos eram já portugueses, ou “portugueses de origem indiana, naturais de 

Moçambique”, como se costumava frisar, numa clara tentativa de conciliação com as 

próprias falhas legislativas e tornando ainda mais evidente a contradição mesma duma 

sociedade alicerçada nas bases da cor pele e do estatuto social. Neste mesmo contexto, 

as comunidades menos vulneráveis eram os indianos que após 47 decidiram-se pela 

nacionalidade paquistanesa, dado que o Paquistão era um aliado do regime salazarista. 

No entanto o que se deve ressaltar neste período pós-61 é a extrema vulnerabilidade das 

comunidades indianas no país no seu todo.  

 

Os anos 70 representam inequivocamente os últimos suspiros do Império. Num período 

de si marcado pela guerra de liberação nacional (1964), o Governo português tenta por 

todos os meios que têm ao seu alcance uma aproximação a determinadas comunidades. 

Promove-se então a denominada “Acção Psicológica” 51 sobre as comunidades islâmicas 

(sem qualquer diferenciação de origem, de raça ou de crenças), seduzidas desde 1968 

pelo governo a não aderir às forças de resistência da Frelimo. Com a queda do governo 

militar português, em 1974 e após várias negociações o MFA (Movimentos das Forças 

Armadas, que havia meses antes assumido o poder em Portugal) assina com a Frelimo o 

“acordo de Lusaka”, transferindo-lhe o poder da ex-colónia. Começa-se assim a 

debandada da população considerada branca rumo, sobretudo, a Portugal, Zimbábue e 

África do Sul. A experiência da desagregação do Império colonial português é vivida, 

como não podia deixar de ser, de forma diferenciada pelas populações de origem 

indiana. Cria-se nesta altura as expressões “ficar português” ou “ficar moçambicano”, 

que sintetizam uma ambígua “alternativa” de cidadania (ou uma quase forçada escolha 

identitária) de algumas destas comunidades no pós-independência.  

 

3. Novos tempos, velhas questões 

 

Três acontecimentos marcam indubitavelmente o pós-independência moçambicano: a 

emergência do socialismo, a guerra civil menos de meia década depois (e que assola 

                                                 
51 Ver sobre esta questão Fernando Amaro Monteiro, Islão, o poder e a guerra: Mocambique 1964-1974, 
Lisboa, Tese de doutoramento em Relacoes Internacionais, apresentada no Inst. Superior de Ciências 
Sociais e Políticas da Univ. Técn. de Lisboa, 1992. 



 

 29 

todo o país durante anos a fio) e o Pacto de Paz, assinado em 1992, que abre o período 

liberal que se desenvolverá até a actualidade. De referir que a Frelimo, partido político 

que assume as rédeas do governo moçambicano em 1975, tem as suas origens em três 

pequenos partidos de base étnica que, em 1963, se reuniram para constituir uma “frente” 

de libertação. Desde sua emergência, a Frelimo foi um partido de intelectuais. Para 

Malyn Newitt, a influência dos intelectuais no partido levaram a adopção de políticas 

baseadas, sobretudo, na teoria e não tanto no conhecimento sólido do país, do povo e de 

suas reais necessidades, levando a que por exemplo os líderes tradicionais deixassem de 

ter qualquer voz nestes novos processos de transição.52 Neste sentido, a política da 

Frelimo, com o ensejo de abolir a senha do regime colonial “dividir para reinar”, e 

partindo para uma análise mais sócio-económica (ainda que excessivamente teorizada a 

partir de experiências de outros contextos díspares), desmantela por completo as formas 

de organização tradicional moçambicanas, já que para construir a nação seria necessário 

“destruir a tribo”. Como defende a maior parte da historiografia, a independência e a 

guerra civil são dois acontecimentos que não se dissociam, já que as políticas da 

Frelimo favoreceram o apoio generalizado das populações rurais à oposição, 

subentenda-se, à Renamo (Reacção Nacional Moçambicana). A década de 80 é 

marcada, pois, pela Guerra Civil, que se inicia nas fronteiras com a Rodésia e África do 

Sul (país que se associa à Renamo no combate à Frelimo) e que destrói grande parte do 

país. É também a década de vários acontecimentos e assinaturas de acordos marcantes 

na história recente de Moçambique. Em 1984, com o intuito de encontrar um apoio sul-

africano contra a Renamo, Moçambique assina o Acordo de Nkomathi, deixando de 

apoiar os movimentos independentistas daquele país. Como viveram as comunidades 

indianas estes acontecimentos de profunda instabilidade política, económica e social em 

Moçambique? Alguns autores debruçam-se sobre este período, ainda que se trate de 

uma época extremamente recente para conclusões definitivas.  

 

Voltamos a chamar a atenção, neste contexto, para o trabalho de Lorenzo Macagno 

(Outros Muçulmanos, 2006) que, a partir da análise de uma série de saberes e práticas 

locais específicas estudadas no campo, analisa algumas das consequências e dimensões 

da inserção muçulmana no Moçambique pós-colonial. Abordando alguns temas como o 

assimilacionismo e as suas limitações tanto no período colonial como pós-colonial 

                                                 
52 Malyn Newitt, 1997, 467. 



 

 30 

(quinto capítulo, a partir dum estudo de cariz mais etnográfico), as premissas 

orientalistas do pensamento de Gilberto Freyre em relação ao mundo árabe-muçulmano 

(segundo capítulo), e o diálogo que estas lideranças mantiveram com o socialismo 

universalista da Frelimo (“graças a uma gramática cujas bases foram criadas no próprio 

período colonial”53, o autor faz um extenso balanço em que, uma vez mais, o que fica 

evidenciado é novamente a posição de ambivalência, intermediação e vulnerabilidade 

destas comunidades perante a nova organização do Estado independente de 

Moçambique.  

 

Se durante o período colonial as diversas manifestações religiosas praticadas no país 

eram vistas como atrasadas pela administração colonial (ainda que aqui seja 

conveniente relembrar a aproximação do Estado Novo às comunidades muçulmanas no 

período de desagregação imperial, vistas anteriormente), no pós-independência verifica-

se uma nova forma de marginalização às religiões (sobretudo ao catolicismo, conotado 

com o colonialismo, mas que se alastra também a todos outros tipos de crenças 

religiosas no território, acentuadas pela implementação de um regime laico-marxista-

leninista por parte da Frelimo). Como nos explica Lorenzo Macagno no estudo citado, a 

aproximação das diversas comunidades islâmicas ao governo da Frelimo experimenta 

inúmeras formas e contextos, variando no espaço e no tempo, para além da existência 

inclusive de comunidades que não procuraram nem foram procuradas para esta relação, 

tanto neste período como no colonial54, comprovando a heterogeneidade de itinerários 

identitários vivenciados pela diáspora islâmica no país ao longo de décadas.  

 

Omar Thomaz, por sua vez, analisa as repercussões às notícias surgidas a finais de 2001 

e a princípios de 2002, que davam conta do surgimento de corpos sem cabeça nos 

subúrbios de Maputo55. Enquanto a elite de Maputo demonstrava certa indiferença a 

estes rumores, pequenas notas de imprensa, chapas e rádios lançavam hipóteses para os 

autores destes crimes, que tanto poderiam ser feiticeiros (neste caso atribuía-se não aos 

moçambicanos mas sim aos “zulus” sul-africanos) que exigiam cabeças para que sua 

clientela atingisse objectivos, como também membros da elite paquistanesa de Maputo: 

                                                 
53 Lorenzo Macagno, 2006, 28. 
54 Veja-se a este propósito todo o capítulo 4 de Outros Muçulmanos intitulado “Maulide, os Dervixes da 
Ilha” (Lorenzo Macagno, 2006). 
55 Thomaz, Omar, “Entre inimigos e traidores: suspeitas e acusações no processo de formação nacional no 
Sul de Moçambique”. Travessias. Lisboa, ICS, vols. 4/5, 2004. 



 

 31 

“Seriam os monhês, indianos de fé maometana e que geralmente se dedicam a 

actividades comerciais que, no seu afã de enriquecimento, buscariam o auxílio de 

feiticeiros, e as vítimas seriam os africanos locais.”56  

 

Para o autor, estes rumores contra as comunidades indianas (“este outro que é, 

concomitantemente, parte integrante do processo de formação colonial”57),  nascido em 

Moçambique e que, ao contrário de outras comunidades como a portuguesa, chinesa ou 

grega, ficaram no país, ou seja ficaram moçambicanos) têm origem no próprio período 

colonial, e nas suspeitas várias que sobre elas recaem (ainda que nem sempre 

comprovadas): infidelidade à nação, posse de vários passaportes, fugas ao fisco, práticas 

desnacionalizadoras, acumulação de bens em período de crise e consequente venda dos 

mesmos a preços inacessíveis58 e devido a eficácia das relações familiares e 

transnacionais; no caso da província de Inhambane, onde os indianos são geralmente 

hindus e originários de Diu, a manutenção desta secular rede comercial explica a opção 

pela nacionalidade moçambicana. 

 

Como vimos, os indianos são o paradigma da intermediação na história de Moçambique 

e, portanto, constituem um bloco mal visto, para brancos e negros, já que possuem bens 

e que dominam o comércio do país, para além de controlarem o divisas estrangeiras, 

algo considerado como ilegítimo, dado não serem nativos daquela terra. Ainda que nem 

sempre tenham mantido esta situação favorável (sobretudo nos anos que se seguiram à 

independência e no período da guerra civil) e de terem também passado por um período 

de extrema precariedade (com as montras de seus estabelecimentos a primarem por um 

vazio desolador), estas comunidades habituaram-se, desde tempos remotos, a ser o foco 

maior de desconfiança no país.  

 

 

 

   

 

 

                                                 
56 Idem, 270. 
57 Idem, 272. 
58 Mesmo que, as montras voltaram a encher-se de produtos importados devido ao Plano de Reajuste 
Estrutural de 1987. Idem, 276.  



 

 32 

 

 

 

 

 

 

 

II 

 

Nomes, espaços, memória 

 

 

 

1. O lugar do nome na Crónica da Rua 513.2  

 

O nome, assim como o sistema apelativo atribuído a uma personagem, pode comportar 

um alto grau significativo, anunciando não raras vezes os caminhos de todo um 

programa narrativo e assumindo uma importância essencial a níveis intra e intertextuais 

e, logo, de sentido.  

  

A identificação pelo nome próprio adquire uma função importante na narração, já que 

constitui, por um lado, um dos factores de lisibilidade (a referência à mesma coisa 

facilita o papel do leitor) e, por outro, pode funcionar como marcador social, de 

pertença, de origem. Convém não esquecer ainda que ao nome se pode juntar também 

“inúmeros qualificativos que denotam os costumes, a função e a posição da 

personagem”59.  

 

Philippe Hamon, no seu estudo sobre as personagens do romance na obra de Emile 

Zola, utiliza o termo “etiqueta” para definir a motivação onomástica das personagens60. 

Assim, para o teórico francês, o nome constitui um marcador de permanência, de 

                                                 
59 Tauveron, Catherine, 1988, 54-55. 
60 Ph. Hamon, 1983, 107. 



 

 33 

identidade de grupo, de hereditariedade, de uma origem e de um destino. Além disso, 

ainda segundo Philippe Hamon, o nome da personagem constitui, para o leitor, uma 

marca anafórica – remetendo ao passado da ficção – e catafórica – ligada ao futuro e ao 

horizonte de expectativa que se conforma.61  

 

Também para Anne Herschberg, a onomástica é, em todo o sentido, o objecto de uma 

motivação semântica e de uma investigação literária.62 Para a autora, o nome da 

personagem permite identificar, designar as mudanças ocorridas na passagem do tempo, 

classificar (no estabelecimento das hierarquias entre as personagens), e significar63. 

Neste sentido para além de assegurar identificação dos membros do grupo e a 

continuidade desta referência no processo de narração64, o nome próprio pode iniciar 

por si só toda subversão ou submissão romanesca.65 Convém recordar que para 

identificar, classificar e significar a personagem, o significante pode não ser sempre o 

nome próprio. Ainda como explicita Eugène Nicole no seu estudo sobre a onomástica 

literária, para além do nome próprio, o texto do romance utiliza: 

 
“[…] toutes les ressources du système appellatif : certains 
noms communs, des titres, certains termes de relation, 
des termes de parenté qui outre la signification sociale 
qui peut s’attacher à elles, intéressent spécifiquement 
l’analyse narrative dans la mesure où elles inscrivent plus 
précisément la désignation du personnage dans le 
système du texte.”66 

 

O primeiro capítulo da Crónica da Rua 513.2 (“Prólogo: sobre os nomes e a rua”) 

aborda fundamentalmente a mutação nominal verificada nas ruas e avenidas de Maputo 

no período pós-independência. Uma longa lista de exemplos é apresentada e comentada 

de forma essencialmente épico-irónica pelo narrador. A valorização dos heróis que 

lutaram pela independência e de alguns modelos estrangeiros (Marx, Lenine, Kim Il 

Sung, etc.), associada a um desejo de eliminação dos resquícios dum passado colonial 

não muito longínquo, configuram-se como os grandes objectivos desta autêntica 

migração onomástica. A questão dos nomes assume, neste sentido, um grande valor 

simbólico neste contexto, já que através deles o narrador apresenta uma mudança (de 

                                                 
61 Idem, 107-108. A tradução é nossa.   
62 Anne Herschberg, 1993, 234. A tradução é nossa. 
63 idem. 
64 Eugène Nicole, 1983, 235. A tradução é nossa.  
65 R. Barthes, 1970, 102. A tradução é nossa.  
66 Eugène Nicole, 1983, 240. 



 

 34 

cariz histórico), sustentada numa intenção (orientada política e ideologicamente com 

vista a um total apagamento da memória colonial). No entanto, as personagens que 

irrompem na obra promovem a total inversão deste ensejo. Ainda que saídas da sua 

quotidianidade simples e a-heróica, os seus nomes são indícios evidentes duma 

reactivação da memória, não só daquela directamente relacionada com o país, mas 

também com “outras” e mais “longínquas”, apropriadas de forma carnavalesca pelo 

autor.  

 

 

1.1 Territorialização fonética e lexical do nome: entre harmonia e discordância 

 

O aspecto fonético do nome não é esquecido na construção e figuração das personagens.  

O exemplo da personagem Josefate Mbeve é dos mais elucidativos. Esta personagem é 

caracterizada por uma constante alternância de registos, por um vai-e-vem profuso de 

sensações. Por um lado tende à abertura (como a primeira vogal constitutiva do seu 

apelido) inspirada nos lampejos do seu saxofone e, por outro, ao encerramento (como 

sugere a última vogal) relacionado com a insatisfação inerente aos novos tempos 

revolucionários. Além disso, as consoantes que formam a primeira sílaba (MB) 

produzem uma espécie de “som mudo”, sintetizando o destino de Mbeve e do seu 

instrumento ao longo da diegese: a impossibilidade 

  

Assim, a territorialização fonética (ou o “rumor onomástico”), confirma-se no próprio 

desenrolar da trama, em que um grupo constante de fonemas é reiterado de forma 

significativa, funcionando como núcleo intermédio fundamental entre o sentido geral da 

construção da personagem e o nome que lhe é atribuído; nesta perspectiva, marcado por 

uma dívida (personagem que “deve”) derivada de uma conduta contrária aos princípios 

da Revolução (personagem que distribui bebidas pela rua, e que “bebe”), a figura de 

Josefate Mbeve é sobretudo construída sob o signo da efemeridade, isto é, e daquilo que 

é “breve”. Numa passagem em que se confronta com o desânimo de ser um artista 

incompreendido e sem futuro, e em que o narrador antecipa tempos difíceis e de muito 

calor na rua, o momento actual é assim descrito:  

 
“Mas não ainda. Não ainda neste breve momento em que 
a noite se foi mas se vêem ainda os seus traços de 
folhagem humedecida, no asmático respirar das rolas. 



 

 35 

Neste breve momento em que o sol é ainda apenas uma 
ameaça voando baixo, largando uma luz oblíqua que 
acaricia em vez de queimar.” (p.140) 67 

 

A figuração de Josefate, músico que nem sempre alcança a constância desejada nos seus 

sons (desafinados) e acções (desviadas), é realizada precisamente pela musicalidade 

(aliterações da consoante “v”) e harmonia das palavras. Neste jogo de contínuas 

contraposições entre fonemas abertos e fechados, tanto dos nomes como dos apelidos, 

constrói-se subtilmente a trajectória da personagem, destinada à brevidade e ao fastio:  

 
“Depois são breves os instantes à porta de um Josefate 
Mbeve hoje muito sorridente, o polidíssimo saxofone na 
mão (...), pronto a entabular uma melodia que assinale as 
boas-vindas que a rua apresenta a tão ilustres visitantes; 
isto é, se houver tempo e a música não os enfastiar.” 
(p.154) 68 

  
Ao aliar-se ao nome, a escolha lexical e sonora da figuração dos seus mo(vi)mentos 

íntimos produzem de forma surpreendente a coerência no interior da personagem, 

coerência “não só é psicológica, retrospectiva e mnemónica (entre os nomes e o que a 

personagem é ou fez), mas também sintagmática e prospectiva (a acção a vir da 

personagem)”69.  

 

No entanto, a tendência maior da escolha onomástica da Crónica da Rua 513.2 não 

passa pela colagem dum modelo de existência ao som de um nome. Esta constitui 

apenas uma das estratégias de intermediação de sentido na construção da personagem. 

O nome na obra pode ser indicador de movimentação, ora associando, ora dissociando. 

A discordância e o oxímoro são, pois, outras das possibilidades entrevistas.  

 

Se tivermos em linha de conta a actividade do Doutor Pestana (professor académico, 

ironizado não raras vezes pela instância narradora por sua não-implicação quando dela 

mais se precisava) e as suas acções no desenrolar da trama (ao produzir um curto 

circuito na sua casa, vingando-se no espaço, antes de debandar para rumo incerto com a 

sua esposa, Dona Aurora70), e o associarmos a um provérbio popular “queimar as 

                                                 
67 O marcador em negrito é nosso.  
68 O marcador em negrito é nosso. 
69 Ph. Hamon, 1983, 128. A tradução é nossa. 
70 Assistindo do alto da sua varanda – como se num qualquer Hotel Pestana de Maputo estivesse – o 
quotidiano dos moradores da rua. 



 

 36 

pestanas” (uma pessoa que estuda muito), rapidamente nos damos conta da inflação 

semântica e da concentração de sentido da escolha onomástica nesta obra, que tanto 

pode tender para a harmonia como para a antifrase: “Mas o Doutor estava cego era de 

vingança, culpando a rua, o povo, o país novo que aí vinha da acção de um homem só, e 

as lamúrias da mulher só redobravam o ímpeto com que se dedicava a tão pouco 

académica tarefa” (p. 56). 

 

A mesma situação é verificada com Basílio Costa. Personagem apresentada como um 

homem “sem grandes qualidades mas, também, sem grandes defeitos. E prudente como 

são os homens medianos” (p. 69). Isto é, não sendo nem o verso nem o reverso que o 

termo “costa” (no plural) poderia sugerir, o morador do número 5 é um alvo constante 

de desconfiança dos dois lados da barricada (portugueses reaccionários que se juntavam 

no café Continental e os ditos revolucionários do período pós-independência). O jogo 

com o seu nome é realizado pelo próprio, recuperando um outro provérbio: ‘“sempre a 

verem mouro no Costa como costumava dizer por brincadeira” (p. 67, 68).  

 

Já Aurora, mormente recordada pelos moradores e pelo narrador devido a sua acácia, a 

sua vida aproxima-se mais do fim e da comiseração do que ao início que se pode intuir 

pelo nome. Por outro lado, a figura de Dona Aurora é constantemente associada à 

sombra (da árvore e, em sentido figurado, do seu marido) do que à luminosidade própria 

da aurora: “E dona Aurora atrás, seguindo-o como uma sombra e persignando-se” (p. 

56). Nesta perspectiva, o seu destino reproduz, no plano sintagmático o desacordo do 

seu ser e da sua denominação. No entanto, e se associarmos ainda o termo “aurora” à 

ideia de “sombra” a partir de uma outra perspectiva, podemos encontrar também uma 

forte semelhança entre os dois conceitos, pela sua ausência corpórea, pela sua essência 

imaterial. Assim, a constante actualização desta personagem ao longo da narração  

provoca um efeito de relativização, de ambiguidade e de antífrase que acentuam a 

polifonia evolutiva da personagem no decorrer da narração.  

 

 

1.2 Variações de designação. A turbulência do ser e das coisas 

 

Por outro lado, parece-nos de especial relevância verificar a variação de designação 

experimentada pelas personagens, mudanças que indiciam a vertigem identitária 



 

 37 

experimentada e que viabilizam verdadeiros golpes de teatro na obra. Além disso, estas 

alterações relacionam-se directamente com a concepção de personagem proposta por 

Borges Coelho, baseada na intermediação, na transição e no simulacro.  

 

A mudança do nome das personagens no universo narrativo (Tito/Titosse/nguluvi, 

Valgy/a xiphunta, Teles Duarte/Teles Duarte Nhantumbo/apostilado/Mamana 

Nhantumbo) corresponde a uma mesma lógica das intermitências onomásticas das ruas 

e avenidas, parodiadas no prólogo: isto é, fundamentalmente indicam uma alteração de 

estatuto e de significado e alimentam uma leitura sobre as relações estabelecidas entre 

as personagens na sua relação com o tempo. Convém recordar que estas mudanças são 

normalmente realizadas pelas crianças ou por Valgy, personagens que apresentam um 

certo grau de liberdade para dizerem tudo o que lhes apetece, já que a sua voz nem 

sempre é tida em conta. Posteriormente instalam-se como um comentário generalizado, 

derivado da sociabilidade que se instaura no universo narrativo. Na alteração, por 

exemplo, de “Valgy” para “a xiphunta” encontramos um indício sobre seu 

comportamento futuro, metáfora sintética, horizonte de expectativa e um comentário 

sobre a própria inversão da personagem.  

 

Assim, para além do rumor fonético, outro tipo de rumor (enquanto sussurro, murmúrio, 

boato instaurado na sociedade do romance) anuncia a migração onomástica nascida no 

universo ficcional, acentuando o carácter intermédio e provisório destas personagens: 

 
 “É certo que também aqui, entre colegas, surgia a 
espaços a velha inveja, a inveja que estamos sempre 
prontos a exercitar em toda a parte. Por exemplo, certa 
vez em que o Teles dirigiu aos registos competentes um 
requerimento solicitando que ao seu nome de nascimento, 
Teles Duarte, fosse acrescentado, por meio de uma 
apostila, o nome do velho Nhantumbo, seu pai. Nada de 
mais nesta procura de consonância com os tempos 
actuais. Todavia, de cochico em cochicho o caso chegou 
ao conhecimento geral e o pobre Teles passou a ser 
conhecido como o Teles Apostilado!” (p.211) 

 

Uma das características primeiras da obra passa, pois, pela revalorização que é entregue 

à função do rumor, na recriação da impermanência das relações entre personagens (que 

rapidamente podem passar da amizade à desconfiança, da admiração à inveja), nos 

jogos de poder que se instauram, nas mudanças de hierarquias e estatutos e, por 



 

 38 

conseguinte, nas novas formas de nomeação que surgem no seio do universo ficcional. 

As personagens e as coisas, ao possuir uma multiplicidade de caras, actividades e 

relações com o passado, viabilizam a sua rebaptização, num ambiente quotidiano 

caracterizado pela mutabilidade. Neste sentido, é o próprio narrador que delega por 

diversas vezes a competência onomástica às personagens da obra (desaparecendo de 

forma parcial em muitas passagens), possibilitando que a figuração pelo sistema 

apelativo se realize no ambiente circundante do quadro ficcional. Neste sentido, tal 

como já havia acontecido com Valgy (o a xiphunta das crianças), Teles Duarte, ao 

acrescentar o apelido do seu pai no seu nome (Nhantumbo), passa a ser chamado por 

Teles Apostilado. 

 

Além disso, o tratamento irónico da mudança onomástica de Teles Nhantumbo, 

delegado ao murmúrio generalizado, é actualizado pelo narrador na explicação de outra 

renomeação, desta feita relacionada com a sua empresa de pesca fantasma. Esta 

empresa, após o regresso de um amigo português ao seu país de origem (César Gomes) 

devido aos novos e duros tempos que se avizinhavam, é ressuscitada das cinzas por um 

Teles (que nada sabia, de resto, de peixes) de forma engenhosamente ilegal. No que se 

refere à designação da firma, de “César Gomes e Associado Lda” (“Modesto, deixava 

que o seu comprido nome de três palavras se escondesse por detrás de um anónimo 

Associado colocado assim mesmo, em segundo lugar, para respeitar a correcta ordem 

cronológica” – p. 212-213), a empresa é rebaptizada para “Cegonha Lda.”: 

  

“A lógica era simples e directa: pegou nas primeiras 
sílabas de cada um dos nomes envolvidos e com elas 
construiu a designação comercial, não resistindo aqui a 
fazer figurar o seu nome apostilado dado que a modesta 
ia já exagerada. E olhava agora o produto final, luzindo 
no papel azul do documento oficial: Cegonha Lda., de 
César Gomes e Associado! César Gomes levava duas 
sílabas por elementar justiça – Ce + Go – por ter sido 
dele a ideia de parida. Quanto a Teles, o arquitecto 
modesto da empresa renovada, contentava-se com o Nha 
final de Nhantumbo, uma sílaba só, posta em último 
lugar. Cegonha Lda.!”  (p.213) 
 

A dissimulação não se dissocia, segundo esta matemática renomeação, do passado: e 

aqui assume fundamental importância a rememoração constante de César Gomes. A 

ponte com os novos tempos realiza-se precisamente nos nomes que vai dando à sua 

empresa, nomes estes que sugerem a própria viagem identitária de Teles: de modesto 



 

 39 

(“associado”) a instalado (com direito a uma sílaba do nome), ainda que sempre na 

posição 2, a transição dum estatuto social (relacionada com a própria memória) realiza-

se também na nova designação da empresa. Aliás, Teles, segundo o narrador, segue 

apenas uma tendência que se generalizará: 

 

“Foi nesta altura que concluiu que uma nova realidade 
merecia uma nova denominação (sempre o afã das 
renomeações, no caso dele apostiladas). Não aconteceu 
assim com a moribunda Lourenço Marques, que se 
transformou na jovem cidade de Maputo? E com muitas 
das suas ruas? Estava ali um paralelo que era 
aconselhável seguir. 
Sem o saber ainda, Teles fazia escola recorrendo a uma 
técnica que seria mais tarde utilizada até a exaustão”. 
(p.212)  

 

Em suma todas as reflexões sobre o ensejo de renomear (do início ao fim há uma 

espécie de obsessão por parte do narrador, pondo constante e ironicamente o nome do 

passado a seguir ao novo) recupera-se a célebre noção de baptizar proposta por 

Montaigne (adulterar certos líquidos, adicionando-lhes água71). Isto é, a reiterada 

preocupação desta personagem (e dos “novos tempos”) em apostilar a designação (do 

apelido e da empresa, dos nomes das ruas e das avenidas, etc.) não só inscreve o afã de 

anular um nome e uma memória do passado, mas também, e sobretudo, fazer deles o 

objecto de uma nova procura, de uma fabricação.  

 

Assim, a variação onomástica experimentada por Teles Nhantumbo e pela sua empresa 

ilegal pode resumir as inúmeras estratégias de significado utilizadas pelo autor: 

a) harmonia entre o rumor lexical e o destino da personagem: a ideia de distância 

oriunda da palavra grega “tele” (longe) é reiterada na sua constante ausência da 

personagem na vida quotidiana da Rua, já que passa todo o tempo no banco a trabalhar 

e a controlar também “à distância” uma empresa de pesca que só existe em papéis.  

b) papel do meio circundante na entrega de uma alcunha à personagem (“Apostilado”) e 

consequente economia narrativa (e ironia) na associação do rumor lexical do nome 

(Teles/distância) ao rumor enquanto “cochicho” generalizado da população do romance 

(“sempre o afã das renomeações, no caso dele apostiladas” – p. 212) 

                                                 
71 Baptisar o vinho “mêler de l'eau au vin” (MONTAIGNE, Liv. I, ch. XLIX, p. 191). 



 

 40 

c) hierarquia temporal e de valorização na escolha do nome da empresa: tanto a primeira 

como a segunda designação (“César Gomes e Associado Lda” e “Cegonha Lda.”) 

surgem como lugar duma memória escondida e que se vai reinterpretando em 

consonância com os novos tempos. Isto é, verifica-se o ensejo da personagem em 

completar/aclarar/interpretar (significado, aliás, de apostila) o nome e o passado, que vai 

de encontro à renomeação espacial generalizada.  

d) discordância entre nome e destino da empresa: se tivermos em linha de conta a 

reiterada intertextualidade bíblica, aspecto a ser analisado ainda neste capítulo, a 

cegonha é tida habitualmente como uma ave de bom augúrio, simboliza o nascimento, a 

piedade filial e a longevidade. Também nos bestiários representa Cristo ou o cristão fiel 

à sua fé. A “Cegonha Lda.”, apesar de reconhecer a origem (César Gomes), sentencia, 

ao contrário do que a designação simbólica poderia supor, a derrocada da personagem, 

obrigada a fugir depois de descobertas as falsificações.  

 

 

1.3 Anonimato e despersonalização 

 

Se a designação constitui uma plataforma de significado de enorme alcance, 

naturalmente também o anonimato assume uma importância decisiva na constituição do 

universo ficcional da Crónica da Rua 513.2.  

 

A introdução de personagens sem nome como, por exemplo, a mulher sul-africana e 

perfumada de Valgy, comporta uma forte carga simbólica referente ao destino do monhé 

por dois motivos: reitera o clima de mistério no que se refere ao passado da 

personagem; indicia o destino global da personagem (vetada ao abandono). Da mesma 

forma, as clientes da sua loja, tanto madame como a cliente nacional com o cesto à 

cabeça, apresentam-se como figuras de oposição aos momentos de crise de Valgy, 

tornando mais visível a faceta delirante da personagem e possibilitando a inscrição dum 

novo efeito de ironia.72  

 

O anonimato pode ainda nascer, dentro da sociabilidade do romance, dum esquecimento 

(de Victorovich a Tito Nharreluga): “ – Bom dia camarada... como é mesmo o seu 

                                                 
72 Uma análise mais detalhada sobre Valgy é realizada no terceiro capítulo deste estudo.  



 

 41 

nome, que os meus não anotaram” (p. 152); ou da inscrição do nome no plural, 

instaurando a ideia duma indiferenciação generalizada (“Nharrelugas”, “Filimones”, 

“Monteriristas” e “Costas”); ou ainda duma coisificação: quando morrem os antigos 

directores da empresa onde trabalha Pedrosa, os seus retratos são estrategicamente 

colocados nas paredes de sua casa, passando a ser denominados segundo a função que 

exercem: Contabilidade, Planeamento, etc. Para além da simbologia explícita da 

mudança dos seus traços físicos, o bando executivo de Dorian Grays (venidos a menos) 

que forma o comité de aconselhamento de Pedrosa surge também como um grupo de 

actores colectivos desprovidos de individualidade, metominizando várias classes 

empresariais do Moçambique pós-independência. E neste sentido, recuperando Hamon, 

“as características principais das personagens, o nome, a acção, a voz e a palavra – são 

objectivadas, separadas da personagem, coisificadas como mercadorias.”73 

 

Estas estratégias participam dum efeito de despersonalização da personagem que a 

impede de aceder ao estatuto de sujeito real (veja-se também o caso de Buba, mormente 

tratada por BB), e sugerem de forma económica um efeito de época.74 

 

 

1.4 Designações do co(n)texto 

 

Para além destas primeiras reflexões sobre a escolha onomástica na Crónica da Rua 

513.2, parece-nos imperativo analisar as formas como as designações continuam a 

processar-se, visto que possibilitam parte do trabalho de figuração e de constituição das 

personagens no desenrolar da obra.   

 

Segundo a teórica francesa Anne Herschberg, todo o texto deve, para existir e para 

ganhar consistência, denominar os seres, as noções, os lugares e poder continuar a 

referir-se a eles. Para isso há duas grandes categorias de expressões denominativas: 

“expressões autónomas que não dependem dum outro elemento do contexto; substitutos 

nominais, que permitem recuperar ou anunciar elementos do cotexto.”75 As primeiras 

têm a ver com a escolha onomástica (que servem para identificar, orientar uma 

                                                 
73 Ph. Hamon, 1983, 134. A tradução é nossa.   
74 O anonimato é aliás uma estratégia utilizada na obra seguinte de Borges Coelho, “Campos de 
Trânsito”, neste caso com a denominação a ser efectuada por números.   
75 Herschberg, 1993, 232. A tradução é nossa. 



 

 42 

significação, etc.) e com os nomes próprios e descrições definidas (recuperando 

expressões de co-referência, designando a personagem segundo a sua função ou 

actividade, indicando as marcas de sociabilidade do universo romanesco, etc.); as 

segundas, essencialmente as anáforas e as catáforas, permitem a continuação de 

referência às personagens. Como se sabe, em qualquer obra literária o nome não 

constitui um designador rígido. Alvo de constantes mutações, as diferentes designações 

que gravitam sobre as personagens garantem a coesão da sua configuração, do ambiente 

ficcional (como já vimos, neste caso caracterizado por situações de negociação, de 

intermediação e de turbulência) e da obra em geral. Assim, as designações de co-

referência, de anáfora e catáfora assumem especial relevância nesta obra porque 

contribuem para descrever a vertigem identitária, as hierarquias que se estabelecem 

entre as personagens, o seu estatuto profissional e ideológico, os graus de sociabilidade 

correspondentes e a própria relação com a memória.  

 

Na Crónica da Rua 513.2, é bastante relevante, por exemplo, o reduzido papel social 

atribuído pelo pessoal do romance às mulheres, nas marcas de co-referência “esposa”, 

“mulher”, “dona”, “vizinha”, “a jovem vizinha”, etc. quase sempre colocados no lugar 

do próprio nome, acentuando um esquecimento generalizado. Com excepção de 

Arminda, “a velha prostituta”, cujo percurso de “estrela cadente” contribui para uma 

maior caracterização e mistério, e de Guilhermina que assume uma função importante 

de ajuda ao Secretário do Partido Filimone, todas as outras mulheres apenas coadjuvam 

os passos dos seus homens. Ainda que quase sempre intuam, entendam e actuem de 

forma mais acertada que os seus maridos, a sua designação deixa entrever o papel 

reduzido que lhes é reservado pelos homens na vida da rua.  

 

Por outro lado, algumas figuras do passado, como Monteiro (“cobra peçonhenta do 

Inspector”, “maldito”, etc.) são co-referenciados negativamente de forma insistente 

dentro do universo ficcional, a grande maioria das restantes personagens do romance 

vagueia entre as referências à actividade (“Doutor”, “Director”, “Secretário”, 

“Presidente”, etc.) e ao posicionamento político (“camarada”) ou ainda ao número/lugar 

da casa (“vizinho da frente”, “vizinho do número 6”, etc.).  

 

Convém realçar, já não na co-referência, mas sim na referência directa, que as 

personagens experimentam uma grande variabilidade designativa. A qualificação 



 

 43 

hereditária simbólica e a política entram por vezes, de forma subtil e irónica, em 

choque. Seja com Costa: “um quase camarada”, (p.75); com Ferraz: “- Bom dia 

camarada Ferraz (se é assim que você se chama e se é que é mesmo camarada)” (p.155); 

com o Doutor Pestana: ‘“Camarada (sei que não és camarada porque te vais, nos 

desprezas, mas enquanto aqui estiveres és camarada, queiras ou não), que levas nesse 

caixote?’” (p.58),  e mesmo com Nharreluga, vetado ao esquecimento: “- Bom dia 

camarada... como é mesmo o seu nome, que os meus não anotaram? (p.152). Nos quatro 

casos, a utilização do termo “camarada”, mais do que igualdade, sugere a divisão e a 

confusão que se instala, o esquecimento do indivíduo e a ironia. 

 

Retomando as designações de co-referência, anáfora e catáfora, e associando-as a estes 

últimos aspectos (qualificação política e ironia), verificamos a inflação da palavra 

“camarada” em toda a obra. No entanto, nenhuma delas é comparável à litania 

alcançada na descrição catafo-anafórica da visita do líder soviético à Rua 513.2. Assim, 

antes de o nome Nikolai Viktorovich ser pronunciado por Samora Machel (p.151), há 

um desfilar de atributos associados ao termo camarada, tais como  “camarada máximo”, 

“Bem Vindo Camarada”; “camarada supremo”; “venerando camarada”; “representante 

central dos povos”, “camarada maior” (p. 149); “camarada com ce grande”; “grande 

camarada”, “camarada dirigente”, “querido camarada”, “o maior dos camaradas” 

(p.150); “rei dos camaradas”, “querido visitante”; “Fala camarada Nikolai Viktorovich, 

parece querer dizer Samora” (p. 151). Assim, no excesso épico-irónico destas 

passagens, Nikolai Viktorovich Podgorni é anunciado (qual Deus), praticamente três 

páginas depois, após um evidente e irónico jogo de suspense à sua volta.  

 

A carga simbólica da palavra “camarada” é reiterada logo a seguir e até ao fim do 

capítulo. No entanto, alguns dos elementos anafóricos (em itálico) antecipam a queda de 

Podgorni, aproximando o material “real” do ficcional: “camarada estrangeiro” (p. 151), 

“camarada visitante”, “ilustre visitante” (p.152), “querido camarada”, “camarada irmão” 

(p.153), “ilustre camarada”, “camarada visitante”, “camarada soviético”  (p.154), , (p. 

155), “excelência”, “estrangeiro dirigente”, “ilustre camarada” (p.155, “primeiro 

camarada”, “ilustre vendedor” (de bíblias), “camarada vendedor” (p.156);  “nosso 

camarada,” “camarada estrangeiro”, “o agora tímido camarada” (p.158); “o frágil 

convidado” (161); “ilustre visitante”, “camarada convidado” (164); “excelentíssimo 

camarada Podgorni (p Marques); “figura de cera que vai ali imóvel”; “velho camarada” 



 

 44 

(165); “velho coração revolucionário que começa a dar de si” (166)76; No coro litânico-

absurdo descrito, verifica-se uma clara mistura de elementos históricos (antecipação do 

futuro negro que Podgorni enfrentará) com outros ficcionais, em que a voz do narrador 

o imagina como um vendedor de bíblias no bairro de palhotas, num dos momentos mais 

hilariantes da obra. Todas estas estratégias conformam, pois, uma das características 

maiores deste texto: mesmo no enigma existe uma forte carga de humor. 

 

 

1.5 Nome e intertexto. A memória da(s) verdade(s) absoluta(s) 

 

Como temos vindo a ver, a motivação onomástica permite não só ancorar a narração na 

mimese, (funcionando como sinal de reconhecimento, assumindo uma função 

denotativa e diferencial e promovendo um determinado efeito de real), mas também 

remeter a narração a outros patamares de significação, actuando na harmonia ou 

desarmonia, no plano realista ou dessacralizador. Decorrerá da intenção desta inscrição 

grande parte do significado e de subversão desta obra.  

 

Outra componente importante na composição subversiva da Crónica da Rua 513.2  tem 

a ver com a intertextualidade. A intermediação do passado com o presente (assim como 

a sua consequente confusão e derrisão) é inscrita, desde já, na própria denominação da 

maioria das personagens. Naturalmente, a recepção completa desta inscrição dependerá 

da própria competência enciclopédica e cultural do leitor, convidado a várias leituras 

desta e de outras obras.  

 

Os nomes de algumas personagens como Josefate, Basílio, Tito, Judite, Filimone e 

Santiago anunciam à partida um programa narrativo que também se apropriará do texto 

bíblico. Como já foi ressaltado, a Crónica da Rua 513.2 problematiza alguns dos 

postulados revolucionários do período pós-independência através da imbricação de 

enunciados que aproxima o discurso heróico da Revolução a uma concepção teológica 

do mundo. A inflação onomástica e heróica das ruas de Maputo encontra um paralelo 

quotidiano através da irrupção de personagens com nomes de outros contextos e 

tempos, bíblicos normalmente. O desenrolar da trama permite, no entanto, comprovar 

                                                 
76 O marcador em itálico é nosso.  



 

 45 

como o contacto com a história (bíblica) provoca um autêntica neutralização do cânone 

heróico da Revolução, anunciada no epílogo. A carga simbólica do nome aproximará a 

discursividade política da religiosa, congregadas pelas estratégias do repetição e da 

inversão, do humor e da ironia, permitindo uma autêntica carnavalização de dois tipos 

de verdades definitivas. Desta forma, o natural não-alinhamento da Rua 513.2 a uma 

via única e absoluta começa já no próprio nome dos seus moradores, já que, como se 

sabe, o governo de Samora pretendeu assumir um corte com a Igreja, instituição então 

conotada com o antigo colonizador.  

 

É, pois, interessante verificar que a natureza dos textos apropriados nesta obra (neste 

caso daremos uma maior relevância aos bíblicos) assenta numa lógica de verdade 

absoluta que, postos subtilmente no presente da narração, acentuam a caricatura da 

Revolução. Não só o eco ou a semelhança sonora do nome permitem uma aproximação 

destes inúmeros textos à Crónica da Rua 513.2, mas também as características ou 

afinidades comuns das personagens, as suas frustrações e anseios. A inversão posterior 

relaciona-se com uma clara intenção do autor em desmistificar todo tipo de visão de 

glória colectiva, apostando antes em indivíduos “insuficientes” que, em suma, não têm 

qualidade. As temáticas da formação, da iniciação e do destino deixam de ser essenciais, 

ficando antes em aberto, num limbo em que nem o narrador as vislumbra e em que pode 

apenas sugerir com indicações imprecisas. Assim, a escolha de intertextos determinados 

(bíblicos, históricos, mitológicos) revela-se fundamental na medida em que, através da 

sua inevitável confrontação, verifica-se a contaminação do material heróico no de cariz 

quotidiano (e vice-versa), (con)fundindo-os de forma imparável, num jogo em que o 

grande vencedor é a impostura e o humor e em que o próprio referente ficcional 

(Maputo, Moçambique) é abalado.  

 

O título, aliás, sintetiza o programa da obra: aliar o espaço duma rua com nome de 

número ao tempo da Crónica77. No lugar do esperado 2.513 (fórmula típica de algumas 

ruas em Maputo, daquelas poucas que fogem à lógica dos nomes e das datas da 

Revolução) temos o número 2, da repetição e da ambivalência e da continuidade, 

prostrado no fim; e se seguirmos uma subtil referência do texto e dividirmos estes 

números teríamos o 156.5 ou uma data escondida, 15-06-75, data da independência do 

                                                 
77 Não é de mais recordar os dois livros da Bíblia, I e II de Crónicas. 



 

 46 

país. Assim, o que se procura nesta crónica insólita já não é o desfile factual e 

matemático de acontecimentos e datas heróicas (parodizadas no prólogo), mas sim o 

próprio jogo simbólico da inversão e das infinitas possibilidades que um mesmo número 

viabiliza.  

 

A hibridação de vários textos e a sua posterior confusão e inversão funcionam como 

estratégias de enorme produtividade, já que promovem um movimento contrário ao 

“esperado”. Isto é, o tema tradicional da heroicidade (bíblica ou revolucionária) através 

de um ensinamento ou moral vigente, é caricaturado e desconstruído, tal como o próprio 

género (a crónica) apropriado para este fim. Assim, na Crónica da Rua 513.2 

verificamos, por exemplo, a ironia da entidade narradora ao carregar o texto de 

imprecisões dos referentes espaço/temporais; ao inserir de forma subtil apreciações 

moralizantes a determinadas personagens (“Josefate era bom, como fica provado”); ao 

abusar de repetições terminológicas (por exemplo, na designação do “camarada 

máximo” soviético aquando da sua visita à rua), características que encontramos nos 

vários livros Bíblia. Por outro lado, a inversão é consubstanciada pelas constantes 

elipses (que eliminam toda a espécie de lineariedade enunciativa), pelo rumor 

generalizado que se instaura entre as personagens da obra, e pelas inúmeras 

intromissões avaliadoras do narrador, em discurso narrativizado ou ainda no estilo 

indirecto livre (interiorização, criação de possíveis cenários aparentemente imaginados 

pelas personagens, imbricação de voz, renomeação dentro do universo textual, etc.).  

 

Em suma, o nome, ao contrário do universo realista, mais do que fechar a narração no 

esperado e no conhecimento enciclopédico e absoluto do leitor, alarga-a, deixa-a 

suspensa. A arquitectura poética de Borges Coelho reivindica abertura e cruzamentos.  

 

 
1.5.1 Nome e intertexto. Filemón/Filemone Tembe 
 

Filimone Tembe, o secretário do Partido, figura destinada a manter a ordem 

revolucionária na Rua 513.2, aproxima-se de forma paródica à figura de Filemón, 

destinatário de uma das epístolas do Novo Testamento.78 Trata-se de uma carta dirigida 

                                                 
78A epístola a Filemón inclui-se no grupo de cartas escritas (ou associadas) ao apóstolo Paulo 
denominadas corpus paulinum. Trata-se de um documento clássico para demonstrar a posição da Igreja 
perante os escravos (ver Tito 2, 9 e seguintes).  



 

 47 

a um indivíduo específico. Mais do que a origem da graça (tema dos Evangelhos), as 

epístolas de São Paulo propõem uma doutrina sobre a graça mesma. Um escravo de 

Paulo, chamado Onésimo, foge aparentemente depois de um roubo79. Em situação não 

revelada, Onésimo conhece Paulo e, pelo testemunho deste, acaba por se converter80. 

Paulo solicita, então, através deste escrito, que Filemón receba de volta seu escravo 

fugitivo, já não como um servo, mas sim como um irmão. Neste sentido, Paulo não 

usando de sua autoridade apostólica81, apela à consciência de Filemón para que o 

perdoe. Tudo isso porque, devido à mudança verificada nas relações (não explicada nos 

versículos), a utilidade de Onésimo para a Igreja era maior do que a própria posição de 

Filemón.82  

 

Na Crónica da Rua 513.2 vários indícios corroboram a apropriação/derrisão desta 

epístola na construção da personagem Filemone. Porta-voz do Partido, o Secretário 

morador da casa número 6 é o elemento que tenta manter a ordem na Rua e, ainda que 

partilhe a poltrona da sua casa com o “fantasma” e ex-Pide Monteiro, é o principal 

difusor da “Bíblia” revolucionária junto dos vizinhos. Os fundamentos desta nova 

ordem83 são fomentados nas reuniões semanais do Partido (mais propriamente nos 

“santos” domingos84), na organização e distribuição dos alimentos racionados85 ou 

ainda na construção do abrigo86 que visa defender a Rua 513.2 de ataques aéreos. Além 

disso, as mudanças de relações com Tito, que passa dum ser praticamente invisível 

regressando como o vingador nguluvi, aproximam também os dois textos em questão, 

de forma subtil e paródica.  

 

No entanto, e recordando o fiasco da construção do abrigo anti-aéreo, o que é realçado 

nesta personagem é a tendência para o mal-entendido, para o equívoco, o medo e o 

receio de ataques (p. 23), as dúvidas quanto às decisões que o levaram ao cargo de 

                                                 
79 Bíblia Sagrada (Novo Testamento), “Epístola a Filemón”, v. 18. 
80 idem, “Epístola a Filemón”, v. 10. 
81 Idem, v. 8-14. 
82 “Ele [Onésimo], antes, te foi inútil; atualmente, porém, é útil, a ti e a mim” (v. 11). Nesta carta, o 
apóstolo Paulo explica, em linhas gerais, a maneira como os mestres devem comportar-se perante os seus 
súbditos.  
83 Veja-se o capítulo 12 e a página 206. 
84 P. 142 e 206. 
85 Capítulo 18. 
86 Qual Arca de Noé do Moçambique pós-colonial, capítulo 7. 



 

 48 

Secretário do Partido (p. 33), a vergonha por ter em casa um ex-PIDE reaccionário 

(Monteiro) ou ainda a apropriação dos pequenos privilégios derivados do seu cargo.87  

 

 

1.5.2 Nome e intertexto. Tito, Titã/Tito Nharreluga 

 

Já a personagem Tito Nharregula remete o leitor a várias passagens bíblicas ou 

mitológicas, derivadas da mutação apelativa que sobre ele incide.  

Uma delas é a Epístola a Tito, santo bíblico do Novo Testamento88. Apesar da reduzida 

informação sobre esta personagem neste Testamento, consta-se que Tito era um gentio 

que se tinha convertido por Paulo, tendo efectuado uma viagem com este à Creta, com 

objectivos missionários, uma vez que esta ilha necessitava desesperadamente de 

"desenvolver a mente de Cristo."89 Posteriormente, passou a ser o representante de 

Paulo na Ilha de Creta. Nesta carta, São Paulo afirma que a organização geral da igreja 

em Creta experimenta dificuldades, devido à proliferação de falsos maestros que, 

possivelmente, eram judeus semi-convertidos. Estes falsos líderes estariam, segundo 

São Paulo, a seguir diversos mitos e genealogias, a partir de argumentos forjados que 

impediam o obstaculivam a palavra da igreja. Competia a Tito, pois, solucionar estes 

problemas.  

Tito Nharreluga, na Crónica da Rua 513.2, depois de ter sido capturado na cidade por 

aparentemente ter roubado frutas de uma loja, efectua uma longa viagem90, que se 

poderia também ser entendida como missionária (ainda que disso não tenha consciência 

disso91). Embora não conheça o destino, reconhece determinados lugares e/ou nomes de 

lugares que lhe são familiares, visto ter realizado este caminho na sua vinda à Maputo. 

Na companhia de “outros Nharrelugas” (p.280) como ele, isto é, indivíduos 

provenientes do campo que, por motivos deixados nas entrelinhas, também foram 

capturados, o camião passa pelas ditas zonas rurais até chegar a um ponto por ele 
                                                 
87 Veja-se o capítulo 18. 
88 A Epístola a Tito é uma breve carta incluída no Novo Testamento da Bíblia. Trata-se de uma das três 
epístolas pastorais (as outras duas são dirigidas a Timoteo), denominadas desta forma visto que 
continham conselhos específicos aos dirigentes da igreja.  
89 Bíblia Sagrada, Novo Testamento, 1Coríntios 2.16. 
90 Ver todo o capítulo 20. 
91 Como se sabe, muitos jovens de Maputo eram capturados pela Frelimo e levados às zonas mais rurais, 
onde seriam re-educados segundo a lógica revolucionária.  



 

 49 

desconhecido. Pelo caminho reconhece a terra dos seus pais, lembrando-se da sua 

infância. No entanto, a lembrança é rápida, já que a velocidade do camião lhe corta essa 

regresão: “Mas a coluna, surda a este derradeiro apelo à paternidade e à tradição, 

prossegue pela alternativa da esquerda, fugindo para diante numa cega obstinação” (p. 

282). Tito Nharreluga encarna a classe mais rural do país, a mais esquecida, dividida 

entre um passado que se quer esquecido e um presente sem perspectivas. A opção do 

camião em continuar esta viagem que “não tem fim” (283) pela esquerda “numa cega 

obstinação” revela de forma económica a dicotomia que se criou e a impossibilidade de 

conciliação entre um caminho ideológico (esquerda) e outro geneológico (tradição).  

 

Como se sabe, a Frelimo propôs uma ruptura absoluta com o passado, identificando o 

inimigo (antigos colonos), entregando às classes proletárias a responsabilidade do 

desenvolvimento e modernização económica. Assim, partindo do princípio que as 

estruturas sociais se modificariam por decreto, decide privilegiar o conhecimento 

científico, anunciando “morte à tribo”92 e às tradições (proposta que se aproxima, de 

resto, às preocupações São Paulo na citada epístola a Tito) e a criação de uma base 

nacional sólida, supostamente inspirada na emancipação da mulher, na educação e no 

engajamento político do povo.  

 

Tendo sido capturado para combater os “falsos maestros”, os “judeus semi-convertidos” 

e os “mitos e geneologias” do Moçambique pós-colonial, Tito vê-se noutra emboscada e 

é vítima de nova captura, acabando por apenas regressar sob a forma duma entidade 

semi-divina (o nguluvi) para se vingar de quem o abandonou, o Comandante Santiago 

Muianga.  

 

Outra aproximação que permite efectuar-se com o nome (e a história) de Tito 

Nharreluga provém da mitologia, em particular de um descendente dos Titãs, de seu 

nome Prometeu. Como reza a lenda, Prometeu roubou o fogo (a sabedoria e a ciência) 

dos deuses para entregar aos humanos. Tendo sido punido por Zeus, ficou preso numa 

rocha no Cáucaso, onde uma águia diariamente lhe perfurava o fígado. O mito de 

Prometeu constitui uma das grandes referências da cultura ocidental, não só devido ao 

                                                 
92 Ao contrário de outros países africanos como, por exemplo, o antigo Zaire e a Guiné Equatorial, que 
fizeram da tribo a essência da revitalização nacional (essência que, diga-se, serviu de justificação para 
inúmeros actos de espoliação contra os direitos humanos). 



 

 50 

herói ter sido dos primeiros a rebelar-se contra as inconstâncias da natureza e ter tentado 

construir o seu próprio caminho de forma paralela aos desígnios dos deuses, mas 

também por ter suportado o sofrimento e a tortura derivadas desta escolha93, 

convertendo-se num símbolo da eterna insatisfação humana.  

 

Na Crónica da Rua 513.2, apesar do processo de divinização que lhe sucede na parte 

final da obra (em que irrompe sob a forma do nguluvi), Tito surge uma vez mais como 

uma espécie de versão invertida do herói mitológico. Por um lado, odeia o fogo e não 

consegue sublimar a distância que vai do seu “querer” e do seu “ter”.94 Esta insatisfação 

é aliviada precisamente pela constância da natureza que lhe produz os raros momentos 

de paz: “Não havia sombras, não havia sons e o mundo parecia imóvel tal a imensidão 

do espaço em volta. [...] Foi nesta cadência previsível de marés cheias e vazias, de dias 

sucedendo-se – tão previsível que conferia suprema tranqüilidade” (p.116). Além disso, 

ao longo da obra, não se verifica a heróica insubmissão dum ser que se nega a venerar 

outros deuses ou outros homens. Tito experimenta várias formas de servilismos e 

obediências (para com Valgy, para com o Comandante Santiago Muianga, e ainda na 

sua segunda captura), algo que também explica a migração onomástica que sobre si 

recai (p. 289). Ou seja, mais do que se desencadear, Tito Nharreluga vê-se preso de 

diferentes formas (invertendo o sentido primeiro do intertexto mitológico) em diferentes 

momentos da diegese: “Já não era Tito, já não era sequer Titosse. Quem era Nharreluga 

afinal?” (p. 289). As várias etapas do seu trágico destino mostram precisamente a 

condição dum homem sem Deus (seja ele religioso ou político), em perda gradual, 

passando de mãos em mãos, experimentado, por isso, vários nomes e modos de 

apelação, diferenciadas formas de escravidão. 

  

As possíveis vias de intertextualidade que se podem estabelecer na construção da 

personagem Tito95 demonstram que a escolha onomástica, nesta obra, longe de partir de 

                                                 
93 Sobre o mito de Prometeu, sugerimos a leitura de Séchan, L. Le mythe de Prométhée. Paris: PUF, 1982 
(1951); Triomphe. Promethée et Dionysos ou la Grèce à la lueur des torches. Strasbourg: P.U.S., 1992. 
Além disso existem várias leituras que recorrem à figura do de Prometeu, para explicar a relação existente 
entre felicidade e o progresso. Prometeu inspirou inúmeras obras de arte durante séculos, para além de ter 
sido considerado uma figura modélica para o próprio Karl Marx, na célebre entrevista realizada por 
Marcel Proust.  
94 Veja-se páginas 111, 113-116, 125, 276, 277, 283. 
95 O nome Tito pode ainda sugerir uma ponte com a história do líder guerrilheiro da antiga Juguslávia 
Josip Broz, comummente conhecido por Tito. Desde sua juventude, Tito (da ex-Juguslávia) lutou pelos 
direitos sindicais dos trabalhadores, tendo estado inclusivamente preso durante alguns anos (1928-1933). 
Manteve, além disso, uma relação de grande proximidade com o líder indiano Jawaharlal Nehru e foi um 



 

 51 

um modelo determinado para, posteriormente, segui-lo cegamente, joga com a própria 

dessacralização de um material absoluto, seja ele bíblico ou mitológico, para além de 

constituir uma forma de unir mundos numa mesma realidade quotidiana e desmistificar 

determinados conceitos político-teológicos do período pós-independência em 

Moçambique.  

 

 

1.5.3 Nome e intertexto. Judite de Betúlia/Judite das bagias 

 

Outro exemplo de devoração do texto bíblico tem a ver com história de Judite, a esposa 

de Tito Nharreluga. O seu nome envia o leitor para um dos livros deuteronómios do 

Antigo Testamento (Livro de Judite) e para um contexto histórico concreto, o dos 

Macabeus (167 a.C.)96. O texto conta como a viúva Judite, uma espécie de representante 

heróica das mulheres no período pós-exílio em Israel, luta e consegue servir de exemplo 

para todo o povo oprimido. Na lei do deuteronómio, a viúva fazia parte da mesma sub-

categoria do órfão e do estrangeiro97, não sendo de se estranhar a sua marginalização. 

Judite utiliza a sua beleza e feminilidade em favor da vida dos pobres e dos pequenos.98 

Assim, o núcleo do cântico de Judite resume a intenção didáctica do texto, baseada na 

fragilidade do corpo da mulher (num período de extremo sexismo) que serve como 

motor de libertação das classes mais tradicionais e humildes. Além disso, o nome da 

heroína (proveniente do grego "judia"), acentua o carácter desamparado de Israel, 

constantemente ameaçado pelos inimigos.  

 

Judite, personagem que vive na casa número 7 encontra semelhanças na figura da 

heroína da Bíblia, sobretudo no abandono a que é relegada, após o desaparecimento 

                                                                                                                                               
dos principais oponentes ao mais dogmático modelo comunista proposto por Estaline. Após a sua morte, 
inicia-se um processo de desagregação que culmina com o colapso do comunismo e o início da Guerra 
Civil, em 1991. Na obra que estamos a analisar, a personagem Tito trabalha durante algum tempo na loja 
do monhé Valgy estando, no entanto, longe de se caracterizar propriamente por um lutador dos direitos 
dos trabalhadores. Antes pelo contrário, a submissão e admiração pelo seu patrão só se esfria naqueles 
momentos em que Valgy não vem trabalhar (p.126). Apesar desta inversão, esta personagem aproxima-se 
do ex-líder juguslavo de forma mais indirecta, pelo encarceramento de que foi vítima e pelo aparente 
desencadeamento da guerra civil que a sua morte veio a anunciar.  
96 Neste período verificou-se um grande êxodo das aldeias rumo à cidade, as casas deixaram de pertencer 
às famílias e os camponeses tornaram-se escravos. Bíblia Sagrada, Antigo Testamento “O Livro de 
Judite”; sobre a representação de Judite no mundo da arte, ver o estudo de Erika Bornay, Las Hijas de 
Lilith, Madrid: Cátedra, 1990.   
97 Antigo Testamento, Bíblia Sagrada, Antigo Testamento, Deuteronómio, 24, 21. 
98 Bíblia Sagrada, Antigo Testamento, Judite, 16, 4.11. 



 

 52 

repentino do seu marido Tito Nharreluga. As bagias, produto que vendia na rua e sobre 

cuja receita portava o segredo, convencem Filimone a oferecer-lhe a antiga casa de 

Pestana. Não obstante, antes de prová-las, o secretário do partido reluta, dado que lhe 

“parecia mal a desarrumação que as vendedeiras traziam à rua. Queria tudo limpo e 

organizado, as pessoas comprando na loja como deviam, as ruas servindo apenas como 

caminho de passagem” (p. 116). Judite, em poucos segundos, passa da euforia da oferta 

à dúvida, já que imagina o Filimone cobrando-lhe através do assédio.  

 

A relação de Filimone com Judite será, ao longo da narração, sempre descrita de forma 

imprecisa, até ao ponto de o leitor atento poder indagar a pertinência deste receio. Judite 

das Bagias surge, assim, como uma espécie de Judite de Betúlia moçambicana, ambas 

desejadas (ainda que a da rua de forma apenas sugerida, imaginada), ambas ameaçadas 

e recorrendo à protecção do “Deus” respectivo, ambas viúvas e não respeitando o antigo 

código estabelecido: “Como se a vulnerabilidade que o desaparecimento de Nharreluga 

acentuou a levasse a desdenhar de hierarquias que ela própria antes construía e 

respeitava (...). A viuvez endureceu-a” (p. 310).  

 

No entanto, a sua presença caracteriza-se mais pelo silêncio do que pela reivindicação, 

mais pelo desejo de permanência do que de mudança. Confrontada com os cominhos 

oferecidos por Valgy, Judite mostra-se prudente: “ – Não sei se os clientes vão gostar – 

disse. – É que eles habituaram-se, conhecem o sabor das bagias da Judite. Se eu mudo, 

vão estranhar. E se estranham deixam de comprar” (p. 137);  a inversão do texto bíblico 

deriva ainda da própria falta de liberdade da vendedeira, primeiro em casa com Tito: 

“Não! Nharreluga não se sente bem, com esta perspectiva. Parece-lhe mal que seja a 

mulher a abrir os horizontes, o homem atrás seguindo-lhe os passos. Devia ser o 

contrário” (p.121); depois na fracassada tentativa de dar a provar as suas bagias ao 

Presidente Samora e ao “camarada máximo” Nikolai Viktorovich: “E Judite, 

desalentada, regressou à sua antiga condição” (p. 154)99. Como se sabe, uma das bases 

da construção e afirmação do Homem Novo propagandeada pelo governo 

revolucionário moçambicano passava, sobretudo, pela emancipação da mulher.  

 

                                                 
99 O marcador em negrito é nosso.  



 

 53 

Neste sentido, no texto de J.P. Borges Coelho, a apropriação e desconstrução do 

material bíblico e histórico (de Moçambique), assim como a estratégia de hibridação 

discursiva, viabilizam a anulação da ideia de pureza de ambos enunciados através da 

ênfase constante da distância que vai do discurso ao acto. O trabalho onomástico de 

Borges Coelho, na Crónica da Rua 513.2, mais do que um jogo de divertimento (ainda 

que não duvidemos que faça parte), constitui uma plataforma de sentido, ocupando um 

lugar semelhante ao de outras categorias de linguagem; mais do que apontar para um 

(ou mais) referentes, a nomeação na obra desestabiliza o presente com uma inflação de 

elementos do passado, estabelecendo o seu confronto até ao ponto de encontrar a sua 

face mais paradoxal, isto é, a mais próxima da quotidiana. Além disso, a postura de 

confrontar opostos da escrita de Borges Coelho (na contaminação simbólica entre o que 

é histórico e quotidiano, bom e mau, presente e passado) confirma que o nome, mais do 

que uma aproximação realista e didáctica, constitui uma travessia de significado, em 

que a permanência e a lineariedade são contestadas a favor da hibridação referencial, do 

jogo (de memórias) e do humor. O banal e o sublime, o familiar e o unheimlich 

confundem-se. Se os feitos extraordinários descritos destes textos exemplares 

(históricos e bíblicos) de formação e didactismo não pertencem todos a uma ordem 

heróica100 também os actos quotidianos (da Crónica da Rua 513.2) não são unicamente 

providos de acontecimentos irrisórios, sem transcendência.  

 

 

1.5.4 Nome e intertexto. Josafá/Josefate  

 

Outro exemplo da apropriação bíblica tem a ver com a personagem da casa número 6, 

Josefate Mbeve, que possui um nome em tudo semelhante ao de Josafá, Rei de Judá 101.  

O livro 1 Reis, 22 aborda de forma mais pormenorizada a sua vida102: durante uma 

visita a Acab depois da batalha de Qarqar (853 a.C.), Josafá foi incitado pelo rei de 

Israel a colaborar consigo numa campanha que visava reconquistar Ramot de Galaad 

                                                 
100 Apesar das leituras cristãs mais dogmáticas, é incontestável que as figuras de Josafá e de Tito, por 
exemplo, são ambíguas. Para já não referir que O Livro de Judite originalmente é uma história de ficção 
que só posteriormente passou a ser considerado como uma obra histórica. 
101 Josafá reinou durante 25 anos (c 872-c 848 a.C.; 2 Rs. 8:16; cf 1:17; 2 Cr. 20:31). A sua história está 
intimamente relacionada à de Acab que, segundo a Bíblia, reinou em Israel entre 874 a.C. y el 853 a.C 
(1Rs, 16, 28). 
102 A historia de Josafá é habitualmente lida na tradição cristã como um ensinamento a favor da atenção 
que se deve ter com os falsos profetas que, por motivos de ganância, falam em nome de Deus.  



 

 54 

dos sírios103. Assim, depois de consultar quatrocentos profetas104, Josafá aceitou ajudar 

Acab por ser esta, na sua perspectiva, a solução mais justa (tendo em conta que a 

libertação dos israelitas do domínio sírio parecia-lhe fazer parte dos desígnios de Deus). 

Não se apercebeu, no entanto, que ao retirar-lhes de uma escravatura (síria), colocá-los-

ia numa outra (israelita) e que nem sempre os profetas seguem os desígnios divinos, 

podendo inclusivamente mostrar-se falsos.105 Neste sentido, o “virtuoso” rei Josafá 

encontra-se dividido, considerando contraditório agradar a Deus e a Acab ao mesmo 

tempo.  

 

Cansado do desconforto da sua casa no Xinhambanine (antigamente Vila Luísa), 

Josefate106 Mbeve procura um primo seu, Antoninho, director do Ministério de Obras 

Públicas e Habitação, e propõe-lhe subtilmente uma troca de favores: por uma casa mais 

digna, forneceria ao primo cervejas, já que trabalhava na Fábrica de Cervejas em pleno 

período de recessão do produto.   

 

Considerado um benfeitor por muitos (veja-se o capítulo 10 em que num acesso 

desesperado distribui caixas do precioso líquido aos vizinhos), e culpado por outros 

(Filimone, Pedrosa) já que estas cervejas eram ilegais por serem o resultado dum acto 

de corrupção, um dos “pecados mortais” do período revolucionário moçambicano, 

Josefate Mbeve é acusado envolvendo-se num caso que lhe levará à prisão. De facto, o 

nome Josefate provém de Yehoshaphat, significando “Julgamento de Jeová”. 

 

Várias são, ainda, as semelhanças que aproximam a vida do morador da Rua 513.2, 

Josefate ao Rei de Judá, Josafá: 1) a aliança com vista a uma melhoria de vida 

representada na mudança de casa, cujo quintal (qual trono) traz a Josefate um 

sentimento de superioridade e orgulho107; 2) o erro de Josefate nesta aliança [Se Josafá 

consultou 400 profetas “falsos”, Josefate não consultou a sua avó de Xinhambanine que, 

desde cedo, se mostrou contra a aproximação a Antoninho: “O meu Josefate é assim, 

senhor Inspector: decide sem pensar nem consultar, empurrado apenas pelo seu próprio 
                                                 
103 Bíblia Sagrada, Novo Testamento, 1 Rs, 22, 2; Este pedido também está explícito no livro 2 Crónicas, 
18, 1, onde Josafá é apresentado como um rei muito rico. Algumas leituras da bíblia relacionam esta 
riqueza com a aliança com Acab. 
104 Bíblia Sagrada, Novo Testamento, 1Rs, 22, 6. 
105 Bíblia Sagrada, Novo Testamento, 1 Rs, 22, 23. 
106 Também na obra Índicos Indícios (2005) de Borges Coelho, uma personagem com o mesmo nome 
protagoniza o conto “Os sapatos novos de Josefate Ngwetana” (p. 49-107).   
107 Veja-se as passagens das páginas 86, 87, 88, 91, 146. 



 

 55 

coração! (...) Bem dizia a avó, lá no Xinhambanine” - p. 265]; 3) a justificação 

apresentada, assente no mesmo pressuposto de igualdade propagado pela Frelimo 

(semelhante ainda ao argumento do “herói” bíblico): “- Então a revolução não é para dar 

a quem precisa? Esta rua anda toda cheia de sede, e é isso mesmo que vou dizer ao 

Secretário se ele vier pedir-me contas. Para revolucionário, revolucionário e meio!” (p. 

205); 4) a “petulância e risco [de] querer resolver sozinho a sede de uma rua inteira” (p. 

265) de Josefate, é parecida à “ingenuidade” de Josafá, ao querer salvar Israel; 5) A 

divisão interior de Josefate: por um lado agradece os novos tempos e a casa com quintal 

que deles são consequência (p. 146); por outro, sente-se frustrado com o encerrar de 

possibilidades com as quais sempre sonhou, mais particularmente relacionadas com o 

seu saxofone.108 

 

Relativamente a este último aspecto, a “intestina batalha” (p. 141) de Josefate remete o 

leitor à outra, também descrita na Bíblia e também envolvendo músicos. No livro II 

Crónicas 20 da Bíblia, Josafá recebe a notícia de que vários exércitos inimigos viriam 

atacá-lo.109 Com medo, buscou Javé que lhe tranquilizou dizendo o seguinte: “Não 

tenham medo e não se acovardem por causa dessa grande multidão. Essa guerra não é 

vossa mas de Deus. (…) Vocês nem terão que lutar! Fiquem firmes e parados, olhando 

como Javé salvar-vos-á”110. Aliviado, no dia seguinte Josafá ordenou aos cantores 

marcharem em frente do exército. Contra as armas dos exércitos inimigos, Josafá 

utilizou a música: 

 

“Ouvindo os gritos do povo que corria e aclamava o rei, 
Atalia foi ao encontro do povo no Templo de Javé. E, na 
entrada, quando viu o rei de pé no estrado, os oficiais e os 
tocadores de trombeta junto ao rei, e todo o povo da terra 
gritando de alegria, as trombetas tocando, e os cantores 
com seus instrumentos acompanhando os cânticos de 
louvor, Atalia rasgou a roupa e disse: ‘Traição! 
Traição!’”111  

     

A apropriação, inversão e derrisão do texto bíblico tornam-se evidentes na medida em 

que, na Crónica da Rua 513.2, o saxofone de Josefate (denominado por sua esposa 

                                                 
108 Veja-se as passagens das páginas 141-145, 205, 206.  
109 Bíblia Sagrada, antigo Testamento, “Livro II de Crónicas”. 20, 2. 
110 idem, 15-17. 
111 idem, 23, 12-13. 



 

 56 

como “corneta” – p. 144) constitui, por um lado, o símbolo da sua divisão e, por outro, 

o elemento que o trai: 

  

“Josefate Mbeve bem tentou, montando e desmontando, 
limpando bem, procurando mais apertadas ou lassas 
posições da palheta de bambu, novos ângulos de ataque, 
novas maneiras de insuflar as bochechas, diferentes 
colocações da língua. Nada! Traído pelo seu velho 
companheiro! O único som que dele conseguia tirar era 
idêntico ao da ventania vinda do Sul raspando nas 
árvores, o som sinistro que antecede as tempestades” 
(p.195).  
 

O saxofone de Josefate metonimiza o seu discernimento, a sua interioridade. A sua 

perda potencia a derrocada da personagem e o desmantelamento do seu “pecado capital” 

(sem o saxofone muda a direcção dos seus pensamentos e decide oferecer a cada um dos 

moradores da rua doze cervejas trazidas da sua fábrica; ao ser descoberto, acaba preso). 

Na sua imaginação, nos momentos em que a deixa voar, o instrumento dá-lhe poder, 

fazendo-o sentir um herói, uma espécie de “Coltrane moçambicano” (p.144). No 

entanto, ao contrário da narrativa bíblica, os sons produzidos por Josefate não têm a 

recepção desejada, antes pelo contrário: “Notas que são recebidas de muito má vontade 

pela generalidade dos moradores ainda meio adormecidos, a deduzir pelos protestos que 

saem dispersos pelas janelas das casas” (p. 142). A sua frustração deriva também de no 

país os dirigentes não reconhecerem os seus heróis (para além de John Coltrane, 

Thelonious Monk), de não “conceder visto de entrada a esse cortejo de gigantes, tão 

próximos de nós, mas ao mesmo tempo tão desconhecidos” (p. 146); ao mesmo tempo a 

inversão e parodização dos discursos bíblico e histórico fazem-se notar no episódio da 

visita do líder soviético à Rua 513.2: à sua espera para lhe tocar uma melodia de boas 

vindas, Josefate vê-se confrontado com a ironia de Nikolai Viktorovich relativamente à 

sua profissão e às despropositadas divagações de notas ocidentais: “Quer explicar ao 

camarada soviético que o instrumento é uma herança colonial, que já só debita 

sussurros, mais adequado portanto aos intimismos existenciais do que às marchas 

militares.” (p. 154)112.  

 

A construção da personagem Josafate Mbeve reitera uma intenção que nasce no próprio 

critério de escolha onomástica: uma narrativa pode tanto aproximar-se de outra, como 

                                                 
112 O marcador em negrito é nosso.  



 

 57 

devorá-la e invertê-la ou ainda com ela se fundir113, num processo em que a economia 

narrativa constitui a maior estratégia de promoção da inversão ou da repetição sob outra 

forma: “Foi assim no passado, voltava a ser assim no presente.” (p. 271). Em todos estes 

movimentos intertextuais, além disso, as noções de bem e de mal são ambíguas, 

possibilitando os diferenciados juízos de valor que sobre a personagem recai.  

 

Nesta perspectiva, a personagem Josefate Mbeve constitui um dos principais elos de 

relação entre os vários textos, não só por ser comparado a um “Cristo negro” (p. 266) no 

momento da sua acusação, mas por ser ele próprio a estabelecer comparações directas 

entre os tempos da Revolução e a sua infância na igreja, época em que “se esperava dele 

que debitasse fraseados tão diferentes mas, também, tão igualmente previsíveis”. (p. 

145). A alegria não podendo ser individual, inviabiliza a aceitação de um tipo de música 

tão intimista. Ao mesmo tempo, e de forma extremamente económica, a personagem 

viabiliza uma tripla subversão nos tempos revolucionários: corrupção; idolatria à figuras 

americanas (apesar de estas serem também negras e terem lutado por outra liberdade, a 

da música); distribuição de prendas em plena semana natalícia, num período em que o 

Natal e todos os símbolos religiosos eram proibidos.  

 

Nesta perspectiva, mais importante do que codificar o desconhecido (isto é, o intertexto 

bíblico servindo par dar voz a quem não a tem, para fazer do silenciado um herói – veja-

se a obra “Texaco” de Chamoiseau), a proposta do autor é inversa, tornar desconhecido 

o aparentemente codificado. Assim, e contrariamente ao romance de formação da 

nacionalidade114, na Crónica da Rua 513.2, a motivação semântica do nome não se 

transforma em sucessão narrativa, isto é, não produz um efeito de causa/consequência 

ou de prefiguração modélica da personagem. Antes pelo contrário, o nome é 

transfigurado e transfigura.  

                                                 
113 Veja-se na página 196 como os filhos de Josefate aproveitam os restos do seu saxofone: “O tubo 
central transformou-se em poderosa arma de minúsculos Gungunhanas contra um Mouzinho invasor, na 
batalha em que os antigos vilões faziam agora de heróis, e vice-versa; o bocal era o monóculo por onde se 
espreitava o inimigo; a outra ponta, poderosa pá escavadora que aprofundava trincheiras e armadilhas 
para o surpreender, rendilhando em intrincadas grutas o subsolo da Rua 513.2; e as válvulas, mortíferas 
munições accionadas por fisgas para ir quebrar o vidro de uma das poucas janelas ainda inteiras que o 
louco Valgy tinha no primeiro andar, de uma vez que fez de Kaúlza de Arriaga sem saber que o fazia, 
comportando-se no entanto exactamente como o vilão se comportaria” (p. 196). 
 
114 Sobre este objecto veja-se o estudo de Susan Rubin Suleiman Le roman a thèse : ou l'autorité fictive, 
Paris : Presses Universitaires de France, 1983; e no contexto africano de língua portuguesa o estudo de 
Ana Mafalda Leite A Modalização Épica nas Literaturas Africanas, Lisboa, Vega, 1996. 



 

 58 

 

Além disso, o nome, por ser ele também deformado e aproximado, faz “lembrar” que 

será o texto a impor uma visão e nunca o contrário: a semelhança onomástica não 

programa a história, mas sim cria um efeito de sobreposição de histórias, de destinos e 

de quadros narrativos, potenciando uma verdadeira inflação de significados cruzados. 

Esta mesma sobreposição promove ainda uma ambiguidade irredutível num universo 

ficcional marcado pela intermediação. Afinal, faz parte da especificidade mesma da 

escrita a liberdade de fazer estalar a lembrança em qualquer lugar, seja ele o lugar do 

nome ou mesmo o espaço do tempo, tema que se segue neste estudo. 



 

 59 

 

 

 

 
 

 

2. O Lugar do tempo na Crónica da Rua 513.2 

 
 

Rua sem poder encontrar uma sensação só de cada vez rua    
Rua pra trás e pra diante debaixo dos meus pés    

Rua em X em Y em Z por dentro dos meus braços    
Rua pelo meu monóculo em círculos de cinematógrafo pequeno,    

Caleidoscópio em curvas iriadas nítidas rua.    
Bebedeira da rua e de sentir ver ouvir tudo ao mesmo tempo. 

"Passagem das horas". In: Poemas de Álvaro de Campos (1999, 98). 

 

Vimos que a escolha onomástica viabiliza uma surpreendente interacção entre 

elementos aparentemente distantes, no espaço e no tempo, factor que alimenta 

constantes aberturas a outras dimensões de sentido na obra. Neste capítulo analisaremos 

uma outra componente essencial na construção da realidade intermédia da Rua 513.2: o 

espaço que, como entidade viva e mutante, constitui modelo e motor de significado, 

funcionando como catalisador de uma memória escondida na própria frase, não sendo 

de se estranhar, pois, a sua inclusão no próprio título do romance. 

 

Naturalmente a Crónica da Rua 513.2 não é a única obra a utilizar a estratégia da 

concentração espacial. Várias são os romances que, com intenções díspares, apropriam-

se de uma rua ou de um espaço ainda mais pequeno para toda a narração. A título de 

exemplo podemos citar Main Street de Sinclair Lewis (1920), Mrs Dalloway de 

Virginia Woolf (1925), La Plaça del diamant (1962) e El carrer de les camèlies (1966) 

de Mercè Rodoreda; algumas experiências ultra-realistas explicadas em Espèces 

d’Espaces de Georges Perec (1974); já a obra La Vie mode d’emploi (1978) do mesmo 

autor centra-se num prédio; La maison du Chat qui pelote de Balzac (1829), numa casa.  

No cinema podemos citar ainda os casos das longa-metragens Daguérréotypes de Agnès 

Varda (1975) ou ainda Dogville de Lars von Trier (2003). No que se refere às literaturas 

pós-coloniais, realçamos ainda três obras: Rue Case-Nègres, de Joseph Zobel (1984),  

Rue La Poudrière, de Ananda Devi (1988) e La Maison qui marchait vers le large de 



 

 60 

Carl de Souza (2001). Todos estes autores aprofundaram uma análise exaustiva do 

reduzido espaço de uma rua, praça, prédio ou casa. 

 

No entanto, dada a especifidade intertextual (e de todas as estratégias mobilizadas), o 

contexto de enunciação, o carácter não realista e não programático da obra e a temática, 

a Crónica da Rua 513.2 adquire um interesse especial nesta lista, não podendo ser 

equiparada a nenhuma delas, a não ser pela já referenciada concentração espacial 

existente.  

 

Outro caso semelhante, pelo menos em aparência, e que merece um comentário mais 

particularizado é o de Texaco (1992) do escritor martiniquenho Patrick Chamoiseau. Tal 

como na Crónica da Rua 513.2, Texaco agrupa numa só rua praticamente toda a 

narração. Também a estrutura do texto, assente na fragmentação, na polifonia, 

sustentada por uma linguagem opaca e plurissignificativa, além da intertextualidade 

bíblica, aproximam os dois textos de forma evidente.  

 

No entanto duas diferenças básicas, que não são excludentes, podem ser detectadas. Em 

primeiro lugar o grau subversivo alcançado: enquanto que na obra de Chamoiseau a 

autoridade do eco bíblico é assumida e inscrita como forma de subversão à lógica 

colonial (adopção de um modelo ocidental para posteriormente pervertê-lo), a subversão 

conseguida por Borges Coelho é dupla. Isto é, tanto a inscrição onomástica (com nomes 

que remetem a figuras mais ambíguas e não tão evidentes como o “Cristo” de Texaco) 

como a concentração espaço-temporal subvertem não só o período anterior à 

independência do país, mas também tudo o que surge posteriormente. A segunda grande 

diferença passa pela intenção apologética: o texto de Chamoiseau almeja uma afirmação 

em relação a esse discurso intertextualizado (afirmação assente na lógica da 

antilhanidade e no elogio da crioulidade, aspectos que, na senda de Glissant, são 

obsessivos na sua escrita); já na Crónica da rua 513.2 a apologia é nula: a 

intermediação (pessoal, espaço-temporal, onomástica, etc.) não procura afirmar uma 

identidade colectiva, nem negar uma história em função de outra, mas sim sugerir a 

porosidade mesma das fronteiras que a um nível discursivo se fabricam. Não há, 

portanto, um ensejo de legitimação de um discurso face a outro, nem mesmo uma 

hierarquia valorativa entre um antes e um depois. 

 



 

 61 

A predominância da coordenada temporal na crítica literária, especialmente na pós-

colonial, é evidente. As análises ao referente espacial continuam a ser diminutas. Uma 

das raras excepções continua a ser o estudo de Roger Chemain intitulado La Ville dans 

le Roman Africain.115 Apesar de já bastante datada, esta obra tem o mérito de entregar 

relevância a um aspecto comummente secundarizado na literatura africana. Chemain 

traça-nos um perfil das formas e funções de inúmeros romances de língua francesa em 

períodos que se situam no anteceder da Segunda Guerra Mundial, na luta anti-colonial e 

no pós-independência. A partir duma análise essencialmente sócio-política e psico-

crítica, o autor francês descreve-nos algumas das principais características da 

apropriação do espaço urbano nas obras de diversos autores: procura dum hiper-

realismo sustentado em históricas sociais trágicas e no envolvimento político; 

necessidade dos autores em promover um retorno às origens e de dar voz aos oprimidos; 

criação duma oposição dicotómica no espaço entre os negros oprimidos e os brancos 

opressores; celebração da autenticidade e idealização do país; divisão dicotómica entre 

o campo e a cidade, etc.   

 

No que se refere ao caso específico da literatura moçambicana, o Índico, e mais 

especificamente a Ilha de Moçambique, devido a sua importância na formação da 

literatura do país116 inspira outra pequena excepção, já que aparece invariavelmente 

como um dos principais focos de interesse da crítica pós-colonial. Ana Mafalda Leite 

que, juntamente com Fátima Mendonça, mais aprofundou este espaço geo-poético, 

caracteriza desta forma a Ilha e a sua importância na poesia moçambicana:  

 

“[...] lugar de encruzilhada de distintos valores estéticos e 
de esplendor pelos diversos registos culturais orientais, 
africanos e europeus, lugar de uma Memória múltipla e 
entrelaçada, em que a História e a Origem se dão a 
conhecer, a lembrar e a estruturar.”117  
 

Como se pode verificar, a crítica literária confirma a orientação de celebração de um 

lugar, coincidindo com boa parte da produção literária de Moçambique. Considerado o 

espaço originário da nação literária moçambicana, a Ilha de Moçambique ganha 

contornos míticos e fundadores da própria ideia de moçambicanidade. Por este motivo, 
                                                 
115 Roger Chemain, La Ville dans le Roman Africain, Paris, L’harmattan, ACCT, 1981. 
116 Já que cantada na voz dos seus principais intérpretes, na sua grande maioria poetas, desde Campos de 
Oliveira, ainda no século XIX - sobre este aspecto é elucidativa a antologia realizada por Nélson Saúte, A 
Ilha de Moçambique pela Voz dos Poetas, Lisboa, Dom Quixote, 1992. 
117 Ana Mafalda Leite, 2003, 138. 



 

 62 

as aproximações teóricas tendem a enfatizar mais o cruzamento cultural do que o 

próprio embate, mais as pontes que unem do que as que separam118, deixando, pois, de 

lado uma postura crítica mais atenta aos silêncios existentes neste histórico espaço. Por 

outro lado, a esmagadora maioria dos romances moçambicanos situa o centro narrativo 

num espaço amplo, seja ele no campo ou na cidade, tendo estes espaços nomes reais ou 

inventados.119  

 

Um dos primeiros aspectos que saltam à vista na Crónica da Rua 513.2 é a criação de 

um espaço reduzido (uma rua) que, pela sua intrínseca mutabilidade (viabilizada 

também pela estratégia intertextual), faz mobilizar em poucos metros quadrados 

diversas dimensões temporais, estremecendo a própria referencialidade fornecida 

(cidade de Maputo). Além disso, não existe, neste microcosmos, uma oposição binária 

centro/periferia. A rua situa-se, antes pelo contrário, num espaço-entre, cercada pelo 

bairro rico (Sommerschield) e pelo bairro pobre (Bairro Popular). As próprias relações 

de poder existentes na Rua 513.2 pertencem a uma lógica de pequenez. O que é realçado 

neste ambiente é o pacto, ele mesmo destinado ao provisório, ao fugaz. Neste sentido, 

mais do que um exercício de celebração ou negação de identidades, este espaço 

promove a aparição dum quotidiano intermédio e de intermediação que nega o 

definitivo a partir da sua própria inscrição e parodização.   

 

A Crónica da Rua 513.2 escapa a toda dinâmica linear, contínua ou historicista. 

Inscreve-se antes na criação de “linhas de fuga”120, mais condizentes a uma realidade 

sensível que, ao ser representada na polissemia duma palavra aplicada a um espaço 

transgressivo, diz uma temporalidade e a uma historicidade fragilizadas. Bertrand 

Westphal, ao recuperar duas contribuições teóricas sobre as interacções entre tempo e 

espaço, exprime a inevitabilidade desta associação: 

 

“On estimera pour une part que le temps se dissimule 
derrière l’espace, comme Pierre Ouellet, d’après que 

                                                 
118 A separação e o silêncio são, de restos, materializados numa ponte no conto O Pano Encantado de 
João Paulo Borges Coelho (“O Pano Encantado”, em Índicos Indícios, Setentrião, Caminho, 2005, pgs. 
11-44) 
119 Para uma informação mais detalhada sobre a componente espacial na literatura africana ver Leite, Ana 
Mafalda, “Regionalismo, Nacionalismo e Universalismo na Literatura Moçambicana", in Acta Colóquio 
sobre Literatura Moçambicana, Maputo, Universidade Eduardo Mondlane, Maputo, 2000; e Cristóvão, 
Fernando. Nacionalismo e regionalismo nas literaturas lusófonas. Lisboa: edições Cosmos, 1997. 
120 Bertrand Westphal, 2007, 33. 



 

 63 

‘Chronos avance masqué, déguisé en topos, le lieu étant 
le voile du temps, qui cache ce qu’on ne saurait voir’. 
Pour une autre part, on objectera, comme Marie Claire 
Ropars-Wuilleumier, que l’espace phagocyte le temps, 
qu’il ‘apparaît alors comme un hybride notionnel, 
incorporant ce dont il se distingue’. Mais, en tout état de 
cause, on associera l’un à l’autre. Le règne d’une 
temporalité souveraine et autonome est achevé ; la 
‘contre-attaque’ de l’espace a conduit à une nouvelle 
pondération. Il s’agit désormais de consacrer du temps à 
l’espace et de faire place à l’espace-temps”121  

 

Como se sabe, já Bakhtin, na obra Esthétique et Théorie du Roman, publicada em 1975, 

já fazia referência a esta forçosa junção (cronotopo), sintetizada na fórmula “un élan en 

avant”122. No entanto, como refere Westphal, o encadeamento de episódios que o autor 

russo estudou no romance grego aprofundava na análise o espaço e do tempo do texto 

sem tomar em consideração o espaço referencial123. Refere ainda que, apesar de fundar 

o princípio da intertextualidade, da polifonia e do plurilinguismo, o teórico russo não se 

liberou da metáfora da linha recta: “Certes, il en est désormais plus d’une: deux comme 

dans le roman européen, peut-être cinq comme dans les portées musicales, mais quoi 

qu’il en soit la progression demeure linéaire”124. Ainda para o teórico francês, apesar da 

revolução que os trabalhos de Bakhtin promoveram nos estudos literários e culturais, o 

autor russo continua a ser um teórico do modernismo, mais virado para análise formal e 

mesmo social do espaço.125  

 

Convém, antes de nos adentrarmos na análise desta componente na Crónica da Rua 

513.2, referir que adoptaremos o sentido mais amplo do termo espaço, isto é, “les 

espaces humains que les arts mimétiques agencent par et dans le texte, par et dans 

l’image, ainsi que les interactions culturelles qui se nouent sous leur patronage.”126 Mais 

do que entrarmos nas clássicas divisões teóricas entre o que é space, isto é, o espaço 

conceitual ou abstracto, e place, isto é, o lugar factual127, cuja fronteira nunca deixou de 

ser porosa, abordaremos de forma mais global os aspectos dum quotidiano turbulento 

que envenena o espaço com o tempo.  

                                                 
121 Bertrand Westphal, 2007, 48. 
122 Mikhail Bakthin, 1975, 352. 
123 Bertrand Westphal, 2007, 49. A tradução é nossa. 
124 Idem, 33. 
125 Idem, 33. A tradução é nossa.  
126 Idem, 17. A tradução é nossa. 
127 Veja-se a este propósito Yi-Fu Tuan, Space and Place. The Perspective of Experience [1977], 
Minneapolis, London, University of Minnesota Press, 2002, p. 54. 



 

 64 

 

Consideramos de fundamental importância uma abordagem à coordenada espacial 

tomada desde um prisma quotidianizado, que escape a uma simples dicotomia 

macro/micro, abstracto/concreto, pela constatação de que o texto de Borges Coelho 

inscreve um espaço humanizado e vulgar que, aliado à estratégia intertextual, pode 

mesmo confundir-se com outros (agigantando-se), minando a fronteira rígida entre o 

que é factual e conceitual, presente e passado através da sua própria intermediação 

simbólica. Além disso, os indícios temporais evocados na arquitectura da Crónica da 

Rua 513.2 constituem uma espécie de ponta do novelo que estabelece a ligação entre 

elementos que normalmente não possuem uma relação evidente, numa pauta mista com 

ressonâncias múltiplas (clássicas, bíblicas, históricas, contemporâneas). Assim, o espaço 

da Rua 513.2 pode ser tomado não só como um lugar geográfico, mas também como um 

centro especular da memória, lugar performativo do tempo, núcleo de desordem e de 

paragem, constituindo-se, em suma, como significado e significante duma realidade 

intermédia.  

 

 

2.1 Transgressão e mobilidade 

 

Lugar por excelência de turbulência e de movimento, a Rua 513.2 caminha 

invariavelmente em direcção contrária ao que dela se espera. A inconstância natural é o 

traço característico deste espaço e dos seus moradores, convidados a reviravoltas 

contínuas nas suas medianas vidas. Neste minúsculo espaço tudo gira e é provisório. 

  

A instabilidade natural da rua só encontra paralelo na vida dos próprios moradores, 

como se ambos actuassem em perfeita consonância. Assim, ao longo da narrativa 

verificamos todo o tipo de migrações: de profissão, de casa, de lealdades, de estatuto 

social, etc. Convém ainda referir que o que é enfatizado na Crónica da Rua 513.2 não é 

tanto a diversidade existente (pessoas, profissões, raças, interesses, etc.), nem mesmo a 

Relação que se produz, mas a própria oscilação das coisas e dos seres, 

independentemente do seu passado e das suas crenças. O primeiro capítulo do romance 

(“Prólogo: sobre os nomes e a rua”), recordamos, sugere os rasgos fundamentais do 

carácter ambíguo e intermédio da Rua 513.2. Vimos que a perplexidade começa já no 

seu nome: 



 

 65 

 

“A Rua 513.2 tem um nome aritmético. Como se 
resultasse de uma conta precisa: 513,2 metros de 
comprimento desde o mato até ao mar, ou 5,132 metros 
de largura caso deixemos dançar a vírgula. Como se 
tivesse uma cota de partida de 0,5132 metros acima do 
nível do mar, ou fosse a quinquagésima primeira rua, 
vírgula trinta e dois, contada a partir dum misterioso 
centro, de uma secreta rua zero estabelecida por anónimo 
e poderoso planeador” (p. 11) 
 

O narrador lança, pois, as cartas sobre a mesa logo no primeiro parágrafo do romance, 

deixando antever que o que será abordado nesta crónica não passará por apenas uma 

verdade solidificada, mas sim pelo enigma (realce para a escolha lexical: “misterioso”,  

“secreta”, “anónimo”) e pela intermediação (o jogo matemático que sugere uma ideia de 

infinitas combinações). Assim, a reiterada utilização do pretérito perfeito do conjuntivo 

(“como se resultasse”, “tivesse”, “fosse”) e da conjunção “ou” (indicadora de alternativa 

e incerteza) assinala a própria impossibilidade duma explicação única que a defina.  

 

Por outro lado, a fórmula “anónimo e poderoso” pode sintetizar uma estratégia assente 

na contaminação simbólica entre o que “não tem importância” o e o “grandioso”. Face a 

esta indeterminação, este “poderoso” pode mesmo constituir uma primeira chamada de 

atenção para a intertextualidade bíblica da obra. Não deixa de ser curioso, além disso, 

que a última frase da Crónica da Rua 513.2 (“Muros altos” – p. 332) possa vir ao 

encontro do primeiro parágrafo, através da ligação estabelecida com o texto bíblico.  

 

“Era o décimo segundo ano do reinado de 
Nabucodonosor, rei da Assíria, em Nínive, a capital. 
Nesse tempo, Arfaxad reinava sobre os medos em 
Ecbátana. Arfaxad cercou Ecbátana com muralhas feitas 
com pedras de um metro e meio de largura por três de 
comprimento. A altura da muralha era de trinta e cinco 
metros, e a largura era de vinte e cinco metros. Sobre as 
portas, levantou torres com cinquenta metros de altura e 
trinta metros de largura na base. Fez as portas com trinta 
e cinco metros de altura e vinte de largura, para que os 
soldados do seu exército pudessem sair, e a infantaria 
fazer suas evoluções.”128 

  

                                                 
128 “O livro de Judite”, Bíblia Sagrada, Antigo Testamento, 1, 1-6. 



 

 66 

A precisão bíblica das medidas e dos números é subvertida pelo narrador da Crónica da 

Rua 513.2 com o jogo dos possíveis, da incerteza. A contaminação de um texto em 

outro promove, pois, uma dupla derrisão, a das certezas atemporais da Bíblia e da 

inconstância dum mundo actual destinado à deriva e à dúvida. 

 

O carácter fundamentalmente especular da rua é enfatizado por sua própria localização 

geográfica, marcadamente aglomerante (entre o mato e o mar) e instável (situando-se 

acima da água). Algumas notações deixadas de forma implícita ao longo do texto, como 

mais acima referido, situam a rua entre a zona rica de Sommerschield e o Bairro 

Popular. Neste sentido, este espaço apresenta já na sua localização geográfica a sua 

especificidade intermédia. Convém referir que na cidade de Maputo existe de facto um 

bairro onde o mar se situa abaixo da terra. Trata-se do Bairro do Triunfo, também ele 

com um bairro pobre “nas costas” e com o bairro rico (Sommerschield) a norte. Neste 

caso, sem querer atribuir um correlato referencial onde a determinação é apenas 

evocada, podemos pelo menos sugerir, com Bertrand Westphal, que “le réferent devient 

um tremplin à partir duquel la fiction prend son vol.”129 

 

No entanto, parece-nos evidente que os referentes de espaço e tempo, mesmo quando 

fornecidos de forma directa pelo narrador, tendem rapidamente a esfumar-se e a 

interromper-se. Tratando-se de um espaço plural e sobreposto, o referente é apenas 

concebido e representado a partir duma mediação simbólica. Assim, partindo dum 

espaço fundamentalmente mutante devido à sua intermediação “natural”, as migrações 

do ficcional no real são assíduas, sem que se discirnam os níveis, confirmando, de resto, 

a afirmação de Thomas Pavel, em Univers de la fiction, relativamente a esta 

impossibilidade de fixação: “nenhuma diferença ontológica separa a ficção das 

descrições não fictícias do universo.”130 

 

Ainda no prólogo, vários indicadores de mistério, disparidade e instabilidade são 

lançados. Assim, e sempre resgatando a obsessão onomástica, o narrador chama a 

atenção, em primeiro lugar, para o “número com um misterioso ponto no meio, ponto 

esse trespassado pelo prego [...], em frente à casa do louco Valgy” (p. 15), a 

personagem mais ambíguas na obra, como veremos no capítulo III deste estudo; e, em 

                                                 
129 Bertrand Westphal, 2007, 173. 
130 Thomas Pavel, 1986, 157. A tradução é nossa.  



 

 67 

segundo, para a diversidade espacial e para sua desestabilização natural, só comparável 

a uma matemática (já anunciada, de resto, pela epígrafe de Musil) aplicada ao 

quotidiano:  

 

“Deserto inóspito ou mar revolto, a Rua 513.2 oscila 
assim de um extremo ao outro sem encontrar serenidade, 
e se fosse tirada uma média desses seus dois estados e 
esta fosse imposta ao quotidiano, não passaria ela de uma 
rua normalíssima.” (p. 17). 
 

Neste vai-e-vem constante, o estado normal da Rua 513.2 aproxima-se mais do 

desequilíbrio (mar) e da precariedade (deserto) próprios dum mundo real do que duma 

harmonia fabricada (ideológica). A desmesura dum espaço que oscila entre dois 

extremos, um sempre mais associado ao calor dos trópicos (“Rua do Sahara, porque não 

Rua do Sahara nestes tempos de internacionalismo e africanidade?” – p. 16), outro com 

o rigor das chuvas vindas normalmente de hemisférios distantes e mais setentrionais 

(capazes de “formar grandes rios com deltas majestosos que desaguam em lagos onde 

coaxam sapos gordos desavindos uns com os outros, barafustando por tudo ou por 

nada” – p. 17), pode anunciar tanto uma rígida bivalência atmosférica, como também 

uma sobreposição de capas de areias e de água que tudo cobre. As duas possibilidades 

aventadas por este referente climatológico mimetizam a experiência dos moradores da 

Rua 513.2: se por um lado o clima iguala o anseio de poder histórico na demarcação do 

binómio essencialista (seco/molhado, bom/mau, preto/branco), por outro também o 

anula pelo seu carácter inconstante, mais próximo do que é quotidiano e recorrente. 

  

Nesta perspectiva, podemos afirmar que a constante turbulência deste espaço corrobora 

a sua transgressividade. A formulação deste conceito (transgressivité) talvez seja um 

dos aspectos mais aliciantes da teoria Geocrítica proposta por Bertrand Westphal. 

Partindo da convicção de que todo o limite clama por uma passagem e de que toda a 

homogeneização potencia sua desmistificação, Westphal considera a mobilidade o traço 

mais marcante do espaço.131 Além disso, para o autor francês, a passagem do estado de 

transgressão para o estado de transgressividade tem a ver com o carácter permanente da 

própria transgressão.132 Isto é, a sua constância, a sua recorrência, e mesmo, tomando o 

exemplo meteorológico acima descrito, a sua inevitabilidade. 

                                                 
131 Bertrand Westphal, 2007, 17. 
132 Idem, 81. 



 

 68 

 

Além disso, na Crónica da Rua 513.2, a transgressividade do lugar constitui a 

alternativa criada a um tempo único e horizontal, alternativa que instaura, de resto, um 

efeito de conjugação de temporalidades e espacialidades distintas. Assim, a reiterada 

transgressão da rua pode ser acentuada pela humananização do espaço, seja na histórica 

inversão geográfica: “A Rua 513.2 está interposta entre o mar e o bairro do povo, numa 

inversão da ordem natural das coisas em que quem chegou depois afastou os que lá 

estavam primeiro”; (p. 17); na diversidade de versões para a explicação do lugar: “Há 

também outra versão, interligada, a daqueles que se mostravam cegos a tudo quanto 

existiu antes do seu tempo” (p. 17); nas versões esquecidas do bairro popular, gerações 

de “não-cidadãos” que vivem atrás das casas da Rua 513.2:  

 

“Pela Rua 513.2 passa agora o povo com as falas dessa 
esquecida versão. Misturado e rebelde, surge como um 
falso mar galgando ao mar verdadeiro que aguarda 
sereno, adiante. Um falso mar avançando com as várias 
vagas que a compõem, cada qual com a sua mensagem, 
cada qual com o seu marulho” (p. 18) 

 

A metáfora espacializante do mar e das suas diversificadas e imprevistas vagas resume, 

desde tempos remotos até aos mais recentes, a constante agitação deste pequeno 

microcosmos que tende mais à centrifugação do que à centralização. As diversas 

versões para um mesmo facto, assim como as vagas de não-cidadãos, comprovam o 

carácter multiforme dum espaço que sugere a passagem do tempo. A analogia com o 

mar, que se situa na parte baixa e subterrânea da rua alimenta ainda uma ideia de 

justaposição de dois espaços distintos na diacronia: o espaço colonial do passado e o 

pós-colonial do presente. Esta fronteira, diga-se, surge como uma das mais porosas em 

toda a obra de Borges Coelho.  

 

Além disso, a metáfora da terceira vaga alimenta a especulação sobre o a própria 

fragilidade duma realidade sustentada numa lógica dual (passado/presente). A 

insistência em tudo o que é “terceiro” é notório nesta obra; de forma subtil, a referência 

à simbologia duma terceira via é aludida, antecipando a superação da lógica matemática 

do 1+1=2 materializada com a simbólica aparição sob a forma de tempestade do 

nguluvi, entidade semi-divina da vingança (sugerindo a ideia de que para além do 

passado e do presente não se pode descurar do futuro); Valgy, noutro exemplo, não 



 

 69 

sendo nem moçambicano nem português, nem branco nem preto, nem revolucionário 

nem reaccionário (pelo menos em full-time), vivendo, além disso, na casa número 3, 

personifica a derrocada do binómio, representando, ao mesmo tempo, um ser em perda, 

em desarmonia com o seu tempo. Outro exemplo pode ser retirado da discussão que tem 

Arminda com o seu empregado. Perante a imploração deste em continuar a exercer a 

sua função na casa número 6 (“[...] porque estava habituado a que decidissem por si” – 

p. 79), a ex-prostituta da rua afirma à inevitabilidade da aparição de uma nova terceira 

via: “Os novos terceiros são só teus, rapaz.” (p. 79).  

 

No momento da independência, Arminda de Sousa não se manifestou nem a favor nem 

contra a revolução, mantendo-se num ponto de intermediação, tal como ocorreu, de 

resto, com outras personagens (Pestana, Sr. Capristano, Costa, Valgy, etc.). Neste 

período, a prostituta da Rua 513.2 não teve outra solução senão ficar, já que foi barrada 

no próprio avião, tendo experimentado na pele uma espécie de intermediação forçada: 

“E por isso partia, mas ficava” (p.79). O partir e ficar é, aliás, uma das ideias fortes do 

romance e de toda a arquitectura simbólica da Rua 513.2. Diga-se, aliás, que a diluição 

da fronteira do estar e do não estar é outro dos traços distintivos da escrita de Borges 

Coelho, constituindo-se numa estratégia de fundamental relevância para a construção 

das identidades deambulantes e intermédias que emanam dos seus textos. A Rua 513.2 é 

marcada, pois, do início ao fim da obra (“Vão-se uns, chegam outros” – p. 328), pela 

efemeridade, pelo ressurgimento, invariavelmente sob uma outra forma. A fixidez 

própria de todo o discurso é rebatida na escrita de Borges Coelho pela estratégia da 

mobilidade onomástica, da retracção espaço-temporal e da inscrição do homem sem 

qualidade da Rua 513.2. A conturbada e enigmática vida da prostituta Arminda ilustra 

esta ideia: “O destino que coube a Arminda ninguém pode afirmar com certeza. O seu 

rasto perdeu-se naquele complicado tráfego em que ninguém permanecia no 

lugar”133 (p. 79); a incerteza do seu destino é, como sempre, desenhada no próprio 

espaço: “Terá riscado o ar por um fugaz momento, iluminando-o  – pois fazia um 

caminho diferente dos demais – mas logo se dissolveu no anonimato.” (p. 79).134 

  

Nesta perspectiva, não se estranha que o que se escreve na “página deitada” (p. 112) da 

Rua 513.2 seja rapidamente apagado por outras histórias sem importância que têm o 

                                                 
133 O marcador em negrito é nosso.  
134 O marcador em negrito é nosso. 



 

 70 

mesmo destino: o esquecimento. Como o somatório dos actos quotidianos não se faz, a 

rua torna-se numa espécie de prostituta (encarnando um dos seus “resquícios do 

passado”) que, deitada, conhece inúmeras histórias, que acabam por se cruzar, por se 

obscurecer e por terminar num destino incógnito. Não se estranha, pois, que as 

pequenas histórias das crianças possam repetir às irrisórias vidas dos seus pais. Afinal, o 

que é a imortalidade senão esta passagem de testemunho?  

 

“Junta os pauzinhos que as suas pequeníssimas mãos 
podem transportar e, quando o minúsculo fardo está 
amontoado, gigantesco para o seu corpo que mal acaba 
de começar a crescer, arrasta-o diligente pela rua fora, 
deixando nesta um traço que é o resgisto de todo 
aquele esforço feito de curvas e hesitações que dizem 
bem do quanto lhe custou encontrar o norte da sua casa. 
Um registo que vai desaparecendo quando a aragem 
ligeira da tarde o começa a apagar para que, na página 
deitada que é a Rua 513.2, outros registos possam ser 
escritos, desde as marcas dos pés dos trabalhadores que 
regressam dos seus afazeres aos rodados dos pneus dos 
automóveis que passam” (p. 111-112) 135  

 

A lembrança pode ser sugerida num insignificante grão de areia e eliminada logo a 

seguir por um pé, também anódino, que recalca a efemeridade e o carácter fragmentado 

destas histórias que não importam. Nesta perspectiva, ao fazer estalar a lembrança num 

rasto deixado no espaço (pela poeira), a palavra pode, mais do que descrever uma 

passagem quotidiana banal, suscitar uma reflexão sobre a própria realidade da memória 

e do esquecimento, dum antes e dum depois, dum aqui e dum lá.  

 

Em suma, na passagem e na efemeridade, o tempo esconde-se no espaço em toda a obra. 

A Rua 513.2 personifica o reacender de pequenas histórias que são rapidamente 

remetidas ao olvido e que dão lugar a novas, como se também de reencarnações sem 

qualidade se tratassem.  

 

2.2 Transgressão e imobilidade 

 

A estratégia da intermediação espacial e temporal, histórica e quotidiana, faz deste lugar 

um laboratório onde o que é aparentemente contrário se reúne (pensemos na própria 

                                                 
135 O marcador em negrito é nosso.  



 

 71 

surpresa que representa Arminda, uma “prostituta branca” dos tempos coloniais), mas 

também onde todos os possíveis podem encontrar um limite, todos os encaixes uma 

fronteira, todo o movimento um muro. Trata-se, em suma, dum pequeno microcosmos 

onde se espelham diariamente identidades imperfeitas e inacabadas, em constante devir. 

A concentração e a comunhão de opostos e a ideia de limite neste espaço personificam, 

de resto, não só o que a nova nação tem de mais ambíguo e volúvel, mas também a 

energia latente dum quotidiano em ebulição diária, tanto nos seus mais ordinários 

afazeres como na sua mais enfadonha monotonia.  

 

Em Mille Plateaux, Deleuze e Gauttari dedicam o último capítulo (“le lisse et le 

strié”)136 à questão do espaço. Segundo os autores, há dois espaços de natureza 

diferente. O primeiro é liso (lisse), e determina um espaço sem obstáculos, pleno de 

liberdade; o segundo é estriado (strié), e corresponde ao espaço do Estado, do que é 

político, quadriculado, ordenado, medido; o primeiro pertence à ordem do heterogéneo; 

o segundo à ordem do homogéneo.137 

 

No entanto, a escrita de Borges Coelho não limita o discurso a um simples jogo 

homogéneo/heterogéneo, anulando mesmo este postulado dicotómico. Na Crónica da 

Rua 513.2 o liso pode tornar-se estriado, da mesma forma que o homogéneo converte-se 

em heterogéneo. Criar uma divisão binária entre o que é um espaço móvel e imóvel, 

transgressor e submisso, seria entrar num outro tipo de essencialização, que celebra um 

em detrimento do outro a partir duma hierarquia valorativa. O espaço, na obra, é 

descrito em diversas situações a partir da unidade em situações de alheamento, 

renitência ou tédio generalizado, isto é, uma unidade “negativa” e não complacente ao 

positivismo revolucionário: nos agitados tempos de transição a Rua 513.2, 

“caleidoscópio de pequenas vidas, deixava-se reduzir a uma história só, a história da 

preocupação dos seus moradores que ignoravam o que se passava lá fora e não sabiam o 

                                                 
136 Deleuze et Felix Guattari, 1980, 592-625. 
137 “L’espace lisse est occupé par des événements ou des hecceités, beaucoup plus que par des choses 
formées ou perçues. C’est un espace d’affects, plus que de propriétés. C’est une perception haptique, 
plutôt qu’optique.  Alors que dans le strié les formes organisent une matière, dans le lisse les matériaux 
signalent des forces ou leur servent de symptômes. C’est un espace intensif, plutôt qu’extensif, de 
distances et non pas de mesures. Spatium intense au lieu d’extensio. Corps sans organe, au lieu 
d’organisme et d’organisation. La perception est faite de symptômes et d’évaluations, plutôt que de 
mesures et de propriétés. C’est pourquoi ce qui occupe l’espace lisse ce sont les intensités, les vents et les 
bruits, les forces et les qualités tactiles et sonores, comme dans le désert, la steppe ou les glaces. 
Craquement de la glace et chant des sables. Ce qui couvre au contraire l’espace strié, c’est le ciel comme 
mesure, les qualités visuelles mesurables qui en découlent.” Deleuze et Felix Guattari, 1980, 598. 



 

 72 

que fazer para participar na transformação que os jornais anunciavam”138 (p. 26), 

pressente-se um alheamento total à dinâmica de engajamento político que se pedia e 

anunciava. Não deixa de ser curioso, no entanto, que a descrição desta rua de “uma 

história só”, alienada “daquilo que se passava lá fora” pode ser lida como uma 

miniaturização da própria nação – tudo dependendo da perspectiva adoptada: a fronteira 

entre o que é homogéneo e heterogéneo é, de todas as formas, flutuante; a rua, por outro 

lado, também se une a uma temporalidade de renitência generalizada dos seus 

habitantes face a uma imposição de uma mudança radical e homogénea. Assim, perante 

esta situação, Filimone Tembe assume a pasta de Secretário do Partido: “Depois, em 

parte por escassez de candidatos em rua tão renitente, em parte pela constância da sua 

dedicação, foi subindo rápido na escala da lealdade e confiança” (p. 32);139 por outro 

lado, o “colectivismo”, ao contrário do que se espera, pode ser observado no tédio de 

domingo que anuncia o destino de Mbeve e dos moradores da rua:  

 

“Daqui a pouco as casas serão pequenas oficinas onde se 
fabrica a vida doméstica de todos os dias: a água 
cantando nos canos quando a há, o fogo aceso, as pessoas 
discutindo ou rindo conforme o humor com que 
acordaram. [...] Mais tarde ficará a rua invadida de 
acontecimentos, rotineiros uns, inesperados outros, e nós, 
transpirando com o calor, ver-nos-emos obrigados a 
responder a tudo aquilo que surge e do qual não podemos 
escapar, ou então criaremos nós próprios – com palavras 
e com gestos – os fios que prenderão a nossa teia. Mais 
tarde, a Rua 513.2 será uma fita de areia branca sob o sol 
cru, onde ardem e se esgotam os humores e paciências, os 
pássaros e lagartos de língua de fora, os cães colados às 
sombras dos muros, os moradores às das arvores e das 
casas. Mas não ainda.” (139, 140) 
 

A progressão dum destino enfadonho marcado por indicadores temporais 

indeterminados (“daqui a pouco”, “mais tarde”, “mais ainda não”) denota um caminho 

arrastado e repetitivo, resumindo a homogeneização própria dum ambiente rotineiro. 

Assim, a uniformização, assente na síntese “rotineiros uns, inesperados outros” e na 

utilização da primeira pessoa do plural (indicador colectivo) além de confirmar a 

transgressividade própria dum espaço (inclusive nesta situação, chocando com o 

optimismo desenfreado de uma época, é transgressor, pois surge em contra-corrente), 

desmonta a divisão maniqueísta entre aquilo que é homogéneo e heterogéneo.  

                                                 
138 O marcador em negrito é nosso.  
139 O marcador em negrito é nosso. 



 

 73 

 

A uniformização verificada nestes três exemplos não equivale, em primeiro lugar, à 

submissão a uma estrutura pré-estabelecida. Constitui antes uma atitude normal dum 

quotidiano que teme a passagem de uma ordem à outra. O padrão comum assente na 

unidade, surge não para celebrar a adesão colectiva face a um projecto comum, mas sim 

precisamente para subvertê-la e para adensar uma reflexão sobre a distância do que é 

programado e do que não é efectivado, do modelo colectivo teórico à realidade dos 

habitantes da rua.  

 

Assim, tanto na turbulência espacial indiscriminada como na homogeneização (a rua 

representando um receio e um limite colectivo e não uma adesão ao “espaço do 

Estado”), fica implícita a ideia de um forte desencontro relativamente ao discurso 

estaticista (de Estado e de estático). No “espaço misto”140 proposto na obra de Borges 

Coelho, predomina o movimento e a instabilidade, é certo. Mas este carácter móvel é 

acompanhado pela sombra daquilo que é estrictamente estático, impossível e arrastado.  

 

O heterogéneo e o homogéneo fazem parte não de sistemas separados e unificados, mas 

dum mesmo polissistema que, se nos é permitido utilizar metaforicamente um conceito 

teórico, para Even-Zohar, é “a multiple system, a system of various systems which 

intersect with each other and partly overlap, using concurrently different options, yet 

functioning as one structured whole, whose members are interdependent.”141 Separar o 

homogéneo e o heterogéneo implica encontrar um centro. Ora bem, nesta rua o centro, 

quando existente, é ilusório e provisório. Daí a variação existente nesta obra entre a 

anarquia da instabilidade e a comunhão dum destino arrastado. Mais próximo, em suma, 

do que é quotidiano e do que escapa aos manuais de história.  

 

2.3 Lugar e memória 

 

Como vimos, perante o ensejo revolucionário de um corte total com o passado colonial 

e de tudo aquilo que com ele se associe, a dialéctica da lembrança e do esquecimento 

ressalta, na Crónica da Rua 513.2, em diversificados “lugares de memória”, noção que 

emprestamos ao historiador francês Pierre Nora, tornada célebre a partir do estudo que 

                                                 
140 Bertrand Westphal, 2007, 70. 
141 Even-Zohar, 1990, 11. 



 

 74 

dirigiu, entre 1984 a 1992. Trata-se dum vasto trabalho editorial (em três volumes) 

sobre a questão da memória nacional francesa.142  

 

Pensados para o contexto francês, les lieux de mémoire, para Nora, são as 

manifestações, materiais, simbólicas ou funcionais143 obscurecidas pela historiografia 

contemporânea francesa, por não pertencerem às heróicas e épicas batalhas que 

preenchem os manuais de História. Assim, o projecto do historiador francês surge como 

uma forma de contestação à ditadura duma historiografia clássica de cariz événementiel. 

Apesar de algumas críticas apontadas144, o conceito pode tornar-se operativo na análise 

de algumas intenções desta obra, na medida em que Borges Coelho, através de 

específicas estratégias ficcionais, entrega capital importância às formas de lembrança (e 

de esquecimento) que irrompem nos lugares por onde transcorre a narração. 

  

A questão que mais nos interessa não passa, no entanto, unicamente pela análise dos 

“lugares de memória” que surgem na obra de Borges Coelho enquanto manifestações 

anti-históricas, mesmo porque o projecto estético do autor moçambicano não se 

enquadra numa lógica contestatária ou de oposição.  

 

O trabalho de Borges Coelho na Crónica da Rua 513.2, num contexto diferente e mais 

contemporâneo, exercitado pela palavra literária e alicerçado num projecto estético 

específico, possui algumas semelhanças e diferenças com a proposta do historiador 

francês, que convém, antes de mais, serem esclarecidas. A começar pelas semelhanças, 

a intenção: tanto a obra teórica de Nora, como a estética de João Paulo Borges Coelho 

entregam uma dimensão real de significado à questão da memória.  Mais do que contar 

a história do pós-independência moçambicano, a Crónica da Rua 513.2 constitui um 

exercício poético sobre o lugar onde a memória trabalha e se perde, nas suas mais 

estranhas formas. Ou seja, a estética de Borges Coelho não desbrava tanto os lugares 

“dont on se souvient, mais là où la mémoire travaille. Non la tradition elle-même, mais 

son laboratoire.”145 

 

                                                 
142 Pierre Nora, “Entre Mémoire et Histoire”, Les Lieux de Mémoire, Paris, Éditions Gallimard, 1984. 
143 Pierre Nora, 1984, XXXIV. A tradução é nossa.  
144 Uma reflexão sobre este estudo é realizada por Paul Ricoeur na obra La Mémoire, L’Histoire, L’Oubli, 
Paris, Seuil, 2000 (p. 522, 535); ver ainda François Hartog, Régimes d’Historicité, Paris, Seuil, 2003, p. 
134-140, 155-164.  
145 Pierre Nora, 1984, X.   



 

 75 

A segunda ponte que podemos encontrar tem a ver com a especificidade destes 

“lugares”, e na definição proposta pelo historiador francês dos dois conceitos, memória 

e história.146 Tomando como ponto de partida esta diferenciação, e recordando a 

epígrafe escolhida para a Crónica da Rua 513.2 dum excerto da obra O Homem sem 

Qualidades de Robert Musil, parece-nos pertinente este parênteses para compreender a 

opção de Borges Coelho na invenção, por um lado, de um espaço quotidiano 

impregnado de focos memória, em parte explicados pela inserção dos elementos 

enunciados por Nora no segmento citado em nota (a questão da mobilidade própria da 

vida e da sua constante movimentação; abertura ao jogo dialéctico da memória e do 

esquecimento; vulnerabilidade própria dum espaço sempre susceptível de variações e 

manipulações;  questão afectiva nascida das relações estabelecidas; lembrança do 

sagrado;  inconstância duma memória que passa intermitentemente do colectivo ao 

individual e vice-versa; e, sobretudo, o enraizamento da memória no que há de mais 

concreto, o espaço) e, por outro, numa recriação estética que privilegia a fragmentação 

da matéria histórica e o indício da lembrança inerente a cada uma das personagens. Aos 

elementos propostos por Nora, poderíamos acrescentar, socorrendo-nos obra que 

estamos a analisar, a importância do arsenal sensorial (sobretudo os capítulos 5, 6, 9, 10, 

19 e 16) ou ainda do espaço da escrita e da língua (sobretudo o capítulo 2).  

 

Naturalmente, a par dos lugares ou indícios de memória, a História fragmentada de 

Moçambique tem um peso decisivo na obra, já que é motor de alteração nas próprias 

vidas e relações entre as personagens. Nesta perspectiva, por verificarmos a 

coincidência de algumas destas tendências totalizantes na/da história recente de 

Moçambique, assim como as lógicas de poder que se instauram a partir da recorrente 

retórica sobre memória (na obra podemos verificá-la na recriação onomástica das ruas e 

                                                 
146 A diferença para Nora é a seguinte : " Mémoire, histoire : loin d'être synonymes, nous prenons 
conscience que tout les oppose. La mémoire est la vie, toujours portée par des groupes vivants et à ce 
titre, elle est en évolution permanente, ouverte à la dialectique du souvenir et de l'amnésie, inconsciente 
de ses déformations successives, vulnérable à toutes les utilisations et manipulations, susceptible de 
longues latences et de soudaines revitalisations. L'histoire est la reconstruction toujours problématique et 
incomplète de ce qui n'est plus. La mémoire est un phénomène toujours actuel, un lien vécu au présent 
éternel ; l'histoire, une représentation du passé. […] L'histoire, parce que opération intellectuelle et 
laïcisante, appelle analyse et discours critique. La mémoire installe le souvenir dans le sacré, l'histoire l'en 
débusque, elle prosaïse toujours. La mémoire sourd d'un groupe qu'elle soude, ce qui revient à dire, 
comme Halbwachs l'a fait, qu'il y a autant de mémoires que de groupes ; qu'elle est, par nature, multiple 
et démultipliée, collective, plurielle et individualisée. L'histoire, au contraire, appartient à tous et à 
personne, ce qui lui donne vocation à l'universel. La mémoire s'enracine dans le concret, dans l'espace, le 
geste, l'image et l'objet. L'histoire ne s'attache qu'aux continuités temporelles, aux évolutions et aux 
rapports des choses.". Pierre Nora, 1984, XIX. 



 

 76 

avenidas, no primeiro capítulo, no comício de Samora Machel, no capítulo 11, etc.), 

consideramos fundamental esta distinção para entendermos algumas das pontes de 

sentido que emanam da Crónica da Rua 513.2. Figuras como Samora Machel, Vladimir 

Viktorovich, Salazar, etc., irrompem como personagens que se misturam com o 

microcosmos da rua, cumprindo uma basilar importância na inscrição dos contrastes 

entre a construção discursiva dialógica e a realidade quotidiana; na instauração da 

ambiguidade e confusão entre o que é real e ficcional; na relativização do que é tido 

como definitivo e essencialista; e na dessacralização duma cronologia histórica que tudo 

explica.   

 

Convém referir que neste último ponto, a distância entre o projecto intelectual de Pierre 

Nora e o estético de Borges Coelho torna-se evidente147: enquanto o teórico francês tem 

um manifesto interesse historiográfico (mesmo não querendo impor uma nova história 

francesa), criando um inventário crítico (e cronológico) duma história-memória, a 

proposta estética de Borges Coelho cinge-se numa espécie de desorientação espaço-

temporal; existe uma reacção implícita em relação aos discursos que tendem ao 

absoluto, mas esta é efectuada precisamente pela descontinuidade (e não pela 

linearidade), pelo indício e pela ironia (e não pelo registo retórico que estabelece uma 

causalidade). Assim, se o historiador francês propõe uma análise retórica sobre os 

lugares da memória a partir da sua ruptura com a historiografia clássica, o escritor 

moçambicano actualiza formas de representação que não pretendem reconstituir nem a 

memória nem a história do lugar, jogando antes com o potencial significativo da sua 

interacção e da sua mobilização no espaço. Nora propõe uma reencarnação do que está 

silenciado, Borges Coelho uma reflexão sobre as suas formas de irrupção, contacto e 

inversão. Por outro lado, para Borges Coelho, no seu trabalho literário, a noção de 

presente, passado e futuro estão completamente disseminadas148, não podendo eliminar-

se umas às outras. O passado irrompe no presente e vice-versa, através de pequenos 

indícios que podem ainda significar uma temporalidade futura. A derrisão aos discursos 

que tendem ao definitivo só aparentemente remete apenas ao presente. Ao descrever a 
                                                 
147 Temos consciência, logicamente, que muitas das diferenças que assinalaremos têm a ver com a própria 
natureza das respectivas actividades (esquematização científica/jogo ficcional) e a própria especificidade 
de cada um dos lugares em questão.  
148 Para Nora, os “lugares de memória” se querem uma história do presente, já que este “est devenu la 
catégorie de notre compréhension de nous-mêmes”148, consequência duma situação específica aos nossos 
tempos. O presentismo do historiador aproxima-se ao julgamento de Karl Jaspers, citado por Ricoeur, 
sobre “la situation spirituelle de notre temps” (Ricoeur, 2000, 523) e situa no tempo (anos 80) a crise dum 
regime de historicidade.  



 

 77 

vida de Josefate, por exemplo, não só uma leitura sobre o presente (personagem na 

obra) pode ser vislumbrada, mas também sobre o passado ambíguo que reinava noutros 

tempos, facto permitido pelo indício onomástico e pela intertextualidade bíblica. Estes 

elementos, por momentos, podem mesmo abalar a ilusão referencial. Ao promover a 

irrupção (desde há muito anunciada na narração, de forma subreptícia) do nguluvi na 

praia (a mesma que era sinónimo de paz para Tito)  na parte final do romance, 

questiona-se não somente as relações entre presente e passado, mas também o que delas 

se estendem até ao futuro. Apesar de todas as diferenças detectadas, consideramos 

oportuna a articulação entre o conceito de Pierre Nora, “lugares de memória”, e os 

indícios ou “resquícios” do passado que vivem na Rua 513.2. Para lá da globalidade do 

projecto científico do historiador francês, realçamos simplesmente a pertinência da 

definição daquilo que constitui a memória e as formas de emergência do antes no 

agora.  

 

Parece-nos claro que figuras como o Inspector Monteiro, o casal Pestana, Marques, 

Arminda de Sousa, os retratos de Pedrosa, ou ainda os “actuais” moradores Costa e 

Valgy, constituem aquilo que Pierre Nora define como a irrupção do passado no 

presente e a sua “sobredeterminação recíproca”149. Além disso, como já foi referido, o 

conceito nasce da própria crise de um regime de historicidade que tende ao heróico, ao 

definitivo e ao unidimensional, aspectos que também, directa ou indirectamente, 

aparecem (parodiados) na Crónica da Rua 513.2. 

 

2.3.1 “Resquícios do passado”: restos no espaço, aberturas no tempo 

 

Como observámos, no prólogo são descritos os grandes feitos da Revolução através da 

obsessão onomástica que invade toda a cidade. Nomes de heróis e datas dos grandes 

acontecimentos nacionais monopolizam as placas das ruas e avenidas, numa clara 

intenção de exemplaridade. O contraponto desta inscrição modélica é a própria Rua 

513.2, espaço de intermediação e de transgressividade: “Por mais que a Revolução 

quisesse destruir o passado para inventar novo futuro, não se atreveria a tanto. E por 

isso a rua ficou como estava, com aquele número com um misterioso ponto no meio.” 

(p. 15).  

                                                 
149 Pierre Nora, 1984, 35. A tradução é nossa.  



 

 78 

 

Outra das estratégias de transgressão à linha recta do tempo passa pela inserção dos 

“resquícios do passado” que actuam como elementos contrários a um discurso que os 

tenta invisibilizar. Por operarem naquela fronteira que toca a indeterminação, por não 

serem dignos de memória nos novos tempos, os “resquícios” constituem em toda a sua 

amplitude a forma mais evidente de intermediação temporal na Crónica da Rua 513.2. 

Além disso, convém referir que esta inscrição, não tendo a ver com uma espécie de 

realismo mágico em que os mortos interagem com os vivos numa tentativa de resgaste 

de uma específica cosmovisão local, distancia-se também duma construção abstracta ou 

psicologizante assente na lógica do duplo. O próprio termo “resquício”, utilizado 

inúmeras vezes pelo narrador e pelas personagens para designar as personagens que 

abandonaram a rua no pós-independência (mas que continuam a viver de forma 

fantasmática nas casas dos actuais moradores), sugere a inevitável contaminação do 

passado no presente e do tempo no espaço. Significando tanto um vestígio ou um resto 

(espacial), como uma fissura ou abertura (temporal), a palavra “resquício” sintetiza, de 

forma económica, uma das principais estratégias do projecto estético do autor que passa, 

pela indissociação destas duas coordenadas da existência.  

 

Assim, os “resquícios do passado” que teimam em regressar ou manter-se na Rua, 

alojando-se na casa de alguns moradores, constituem o foco mais insólito de memória 

na obra. Personagens como o Pide Monteiro (que vive com os Tembes), o mecânico 

Marques (que aparece na casa da família Ferraz), Arminda (casa dos Mbeves), ou 

mesmo os Pestana (que frequentemente acompanham a vida de Tito e Judite desde a sua 

varanda), partilham protagonismo na obra com os moradores “actuais”. A tentativa de 

limpeza gramatical feita noutros espaços (simbolizada nos nomes das ruas e avenidas) é 

obstaculizada nesta (in)comum rua, em parte pelo surgimento destas personagens 

espectrais que participam no quotidiano dos moradores. O passado, encarnado nestas 

figuras, é constantemente evocado e mediado, sendo emocionalmente rebatido ou 

aceite, dependendo das relações que se estabelecem. Seja qual for o tratamento que lhe é 

conferido pelos moradores (e precisamente pela diferença de recepção em cada casa), o 

“resquício” constitui um núcleo de significado fundamental na construção da obra. 

Nesta perspectiva, é interessante atentarmos na própria natureza do lugar em que 

vivem/viveram algumas destas personagens de forma a entendermos a “invasão” de um 

tempo em outro em toda a obra. 



 

 79 

 

2.3.2 Reacção e filiação  

 

As trajectórias dos “resquícios” devem ser lidas paralelamente aos percursos identitários 

dos moradores que os “albergam”, já que os episódios das suas vidas quotidianas são 

exemplos de “composições circulares”150. Estas personagens sugerem, pois, que os 

espaços são assincrónicos por natureza e que “la synchronie est un hasard de son 

histoire ou une simplification abusive de sa lecture.”151 

 

Na casa número 8, o “resquício” Inspector Monteiro, ex-Pide português, inferniza a vida 

de Filimone Tembe, o Secretário do Partido da Rua 513.2. O “seu resquício” é motivo 

de vergonha e até mesmo de receio. Por viver o dia-a-dia com um reaccionário ao seu 

lado, o Secretário teme ser relacionado com esse antigamente que quer apagar, mas que 

não consegue. O receio de Filimone no que concerne ao “resquício” Monteiro passa, 

pois, por uma possível denúncia que o descredibilize perante o líder máximo do país, 

facto que lhe poderia tirar o poder que detém na rua, para além de pôr em causa a sua 

militância. Os extremos tocam-se a diário nesta casa e acabam por anular-se. As suas 

discussões são rotineiras e atingem o caricatural quando têm como base o direito à 

poltrona da sala. A legitimidade de usufruir do seu conforto parece muito normal em 

duas personagens que anseiam pelo poder.152 Chega-se mesmo a temer que uma terceira 

via, o ainda desconhecido nguluvi, venha roubar-lhes o lugar:  

 

 “Volta ao Secretário o sentido do dever, e com ele 
alguma vergonha. Tal como antes combatemos o 
ocupante em todas as suas formas (nova mirada a 
Monteiro), a nossa obrigação é combater o inimigo 
interno – venha ele em que formato vier – e não fugir-lhe 
ou trazê-lo para dentro de casa e sentá-lo nas nossas 
nacionalizadas poltronas.” (p. 318-319)  
  

A passagem dum discurso na terceira pessoa do singular para outro na primeira do 

plural, a utilização do parênteses na descrição de um gesto (muito próximo, aliás, das 

didascálias teatrais) que choca com a afirmação verbal, assim como a litânia lexical da 

gramática revolucionária (“combater”, “inimigo interno”, “nacionalizadas”), colocam o 

                                                 
150 I. Beck, 1971, 33.  
151 Bertrand Westphal, 2007, 230. 
152  Veja-se outros exemplos nas páginas  93 e 190.  



 

 80 

enunciado num patamar imparável de derrisão. Tratando-se duma história do 

quotidiano, não são tanto as coisas que diferem per si, mas a sua própria aparência, dado 

que a ideia que se retém, após a leitura da obra, é que a matéria humana continua muito 

parecida, apesar da passagem temporal. Assim, se a história os separa, uma memória 

materializada une-os. O excesso material da memória não constitui, no entanto, uma 

estratégia de celebração ou negação identitária ou geográfica, mas sim de liberação de 

sentido que reconhece a inevitabilidade dum confronto do ser na sua relação o tempo.  

 
Outro caso insólito de filiação com uma temporalidade “antiga” ocorre na casa número 

2, de Alberto Pedrosa. Pedrosa é o último morador a ser apresentado, representando 

para muitos na rua (sobretudo para as mulheres) o ideal do homem perfeito, a cara 

visível da possibilidade e do futuro do país. Não convivendo com fantasmas, tem em 

sua casa uma série de retratos de antigos directores da Companhia Colonial de Citrinos, 

que foram morrendo. 

 

 “Pedrosa era director provisório da nova CCC EE – a 
Companhia Colonial de Citrinos, Empresa Estatal – nome 
também provisório, e até contraditório, esperando apenas 
a decisão das autoridades competentes para passar a ser 
CNC, ou CMC, ou mesmo CRC – Nacional, 
Moçambicana ou Revolucionária, consoante a dita 
decisão – embora sempre EE, Empresa Estatal.” (p. 182) 
 

O excesso de possibilidades aventado de forma irónica pelo narrador sugere 

paradoxalmente a limitação gramatical de uma época, onde apenas certas palavras são 

admitidas (“Nacional, Moçambicana ou Revolucionária, Estatal”). Além disso, como 

em toda a obra, a derrisão do postulado revolucionário (que não admite as formas do 

passado) verifica-se na própria combinatória recreativa da designação da empresa 

(Colonial/Empresa Estatal).  

 

A casa de Pedrosa ecoa, por outro lado, distantes tempos e espaços: “[...] casa fechada 

que, ao contrário das restantes não ia degenerando em escombro. Mantinha antes a 

grandeza distante de um palácio, mesmo se um palácio abandonado” (p. 181). Também 

neste caso, é o próprio espaço onde vive a personagem o elemento antecipador do seu 

comportamento na diegese. Ausente do rebuliço da rua, mantém uma postura de altivez 

perante seus vizinhos (regozija-se vezes sem conta de suas viagens e dos seus consumos 

“importados”), instaurando, desde a sua chegada, certa desconfiança na rua. Este último 



 

 81 

aspecto prende-se com a presença dos retratos no salão térreo. Cada um deles tem um 

nome que remete a uma função. Assim, os retratos dos senhores “Imperialismo”, “Taxa 

de Câmbio”, “Planeamento”, “Contabilidade”, “Auditoria”, “Sindicato· (“com uma 

vestimenta mais modesta” – p. 185) e ainda “Secretário-Geral”  instauram a 

perplexidade de alguns moradores, afastando-se radicalmente do ideário propalado por 

Filimone. Estes retratos aproximam-se mais duma realidade antiga, comercial e 

despersonalizada, do que daquilo que se queria mais valorizado no contexto da 

revolução socialista: o colectivismo. O convívio com estes vestígios retratados é 

bastante cúmplice, chegando mesmo a tornar-se profissional: perante dúvidas, Pedrosa 

aconselha-se junto do seu “Comité Central” no sentido de tomar a melhor decisão para 

cada um dos seus negócios. Pelo menos é essa a informação que passa aos atónitos 

vizinhos. 

 

Os retratos, mais do que elementos de decoração realista, funcionam na Crónica da Rua 

513.2 como verdadeiros modelizadores de ficção, já que fazem parte do núcleo duma 

dinâmica específica de instabilidade geral que se vive no microcosmos da rua. Para 

Chiquinho e Cosmito Mbeve possuem mesmo capacidades de seres vivos: “Retratos de 

homens barbudos, um dos quais lhes piscou um olho na altura em que espreitavam. 

Ficaram sem saber se era por o ofuscar da luz vinda de fora ou se o que o retrato queria 

mesmo era meter conversa.” (p. 181). A indecisão das crianças dá o mote a nova versão 

na rua: a casa de Pedrosa é habitada por fantasmas. Assim, para Valgy, todos aqueles 

rostos constituem um grupo de espiões (p. 226); para Mbeve, o grupo forma um Comité 

rival ao próprio Secretário Filimone (p. 186). A derrisão política e mesmo histórica é 

alcançada de forma subtil pelo surgimento das crianças e pela inserção do jogo: 

“Precisavam tirar a limpo uma história que nascera com as crianças, crescera com 

Josefate, influenciara Filimone e ameaçava agora chegar à rua inteira. Um caso a 

necessitar de intervenção política.” (p. 189) Não possuindo uma figuração exaustiva, 

mantendo-se além disso no anonimato que o e nome de uma função profissional 

comporta, os rostos dos antigos directores reactivam o desejo de Pedrosa em repetir o já 

vivido, de dar continuidade a uma experiência do “passado”. Reacendem, em suma, um 

evidente afã de filiação com elementos conotados com esse antigamente de poder.  

 

Um terceiro exemplo de filiação tendo em vista o poder (para além de Pedrosa e 

Filimone) dá-se com o morador da casa número 4, Teles Duarte Nhantumbo. O 



 

 82 

resquício de outrora não vive consigo nem o persegue, pelo contrário. Foi resgatado 

duma gaveta para formar uma parceria fantasma na empresa de pesca, forjada entre 

documentos falsificados no banco onde trabalha. Assim, a empresa César Gomes e 

Associado e, posteriormente, Cegonha Lda., trazem à memória uma figura longínqua no 

tempo, um indivíduo que, como muitos outros, debandou nos tempos mais convulsos. 

Com a descoberta da fraude, ambos (Teles e César Gomes) voltaram para o lugar de 

onde foram retirados, ou seja, para o anonimato. A filiação, neste caso, não adquire uma 

forma humana nem material (a empresa nunca saiu sequer dos papéis).  

 
2.3.3 Memória, lugares e a sujeira da história 
 
Na Rua 513.2, a diferença entre os moradores que entram e saem não é grande. Suas 

vivências, apesar da instauração de um antes e um depois linear 

(colonialismo/independência), tendem a cruzar-se num mesmo espaço. Na casa número 

11, por exemplo, vivem Guilhermina e Ferraz. Tal como o antigo morador, Marques, 

Ferraz é mecânico e até se entendem bem na altura em que aquele lhe vende a casa: 

  

“[...] mal se trocaram olhares no portão da entrada, os 
dois homens sentiram que podiam ter sido amigos, não 
fosse o tempo e a história terem-nos desencontrado dessa 
possibilidade. Saíram pois uns e entraram outros, em 
harmonia com o andamento mais geral do tempo.” (p. 38) 

 

A última frase deste segmento revela um entendimento mútuo e uma ausência de 

surpresa em relação à mudança, efeito acentuado pela conjunção de causalidade “pois”. 

O narrador explicita, desta feita, de forma directa as causas deste desencontro: o tempo 

e a história. Sem embargo, a contaminação de uma época em outra realiza-se na casa 

número 11. O narrador, de resto, antecipa a junção espaço-temporal que se verificará:  

“Não era só de uma casa mas também das suas memórias que se desligava. [...] E, 

finalmente, havia uma garagem onde vivera uma vida inteira trabalhando, e as marcas 

do trabalho são, como se sabe, aquelas que mais custa libertarmo-nos” (p. 36).  

 

Outra forma de  irrupção do passado pode ainda ser entrevista na própria caracterização 

de Ferraz. São enfatizadas na personagem marcas vindas do tempo de Salazar, época em 

que o mecânico aprendeu com o ditador os princípios do “trabalho e da organização” (p. 

61). A diferença entre ambos reside, no entanto, no uso que fazem destas bases: “Só que 



 

 83 

enquanto o misantropo ditador os pregou publicamente para enganar os outros, tanto 

que talvez tenha chegado a enganar-se a si próprio, Ferraz adoptou-os privadamente, 

despindo-os do sabor do engano e propaganda” (p. 36-37). O comentário avaliador do 

narrador vem a promover constantes reflexões sobre o antigamente, reiterando aquilo 

que aparentemente seria impossível: a sua pluralização, isto é, a inserção no presente de 

princípios antigos que não tem o mesmo resultado prático nas duas personagens, Salazar 

e Ferraz. Neste sentido, a intrusão do narrador153, ao restabelecer uma presença 

anacrónica comparando-a com outra, viabiliza o perigo da indistinção que se verifica no 

horizonte dos novos tempos.  

 

No que se refere a Marques, o mecânico receoso dos novos tempos e da fúria de 

Monteiro, foge e leva consigo o seu rádio, objecto que mantinha com enorme afecto, já 

que o faziam transportar à Goa (de sua amada Buba) e ao Brasil (seu país de sonho). Se 

no caso do rádio existe apenas um eco ou uma reminiscência histórica154, no “caderno 

de capas negras” de Marques (outro lugar de memória na obra) onde estão contidos 

rabiscos das actividades do mecânico, para além de fragmentos de uma história de amor 

– do mecânico pela goesa Buba –, que transporta o leitor rapidamente para uma outra, 

de maior extensão: a expulsão da população goesa de Moçambique, após a perda do 

Império português da sua componente asiática, no ano de 1961.   

 

O que aparece descrito nas linhas do caderno aumenta a ambiguidade da(s) história(s), 

num efeito multiplicador acentuado pela curiosidade fantasiosa de Ferraz. No detalhe 

mais ínfimo e aparentemente insignificante da descrição de situações ou lugares, 

escondem-se fragmentos de histórias que se cruzam. A memória multiplica-se, dilata-se, 

descentraliza-se, chegando mesmo a maquilhar-se com contornos cinematográficos, em 

que se promove a aparição da bela Brigitte Bardot em plena Rua 513.2. Os jogos de 

espelhos internos à própria estrutura narrativa e a reduplicação de histórias que se 

                                                 
153 Sobre esta questão ver G. Genette, 1972, 135, 211, 243-245. 
154 Recorde-se que o rádio tem um forte carácter simbólico se o associarmos à história recente de 
Moçambique. Como se sabe, Samora Machel morreu em 1986 num avião que se despenhou na África do 
Sul depois de ter seguido um rádio-farol, de origem indeterminada. Especulou-se sobre a participação do 
governo sul-africano no atentado, mas nada ficou confirmado.  Na Crónica da Rua 513.2, o rádio de 
Marques é desejado por Monteiro, ávido de vingança, pouco antes da sua debandada curiosamente para a 
África do Sul. 



 

 84 

conformam no enunciado aproximam-se da ideia de mise-en-abîme proposto por Lucien 

Dallenbach155, em 1977.  

 

Apesar de se tratar de um produto da fértil imaginação de Ferraz, a narração da burlesca 

história de Brigitte Bardot poderia ser também conotada à histórica ligação portuguesa a 

Goa, “tão promissora antes e afinal tão descabida” (p. 45), recheada com contornos 

sensuais e oníricos, casual e repleta de maravilhosos detalhes, dependentes as duas, em 

suma, duma imaginação fecunda de quem só constrói o que quer ver, de quem só olha 

para o passado para configurar um presente habitável. Nos dois lados da mesma moeda, 

entre os encantos e mistérios duma Brigitte Bardot que aterra nos trópicos (lusos) para 

reacender a chama dum simples e esquecido mecânico, alimentando assim o seu “louro 

ego”, e a tragicidade dum amor impossível, constroem-se, pois, duas versões possíveis 

dum mesmo acontecimento, duas lições (leituras) que tanto podem distanciar-se, como 

complementar-se, sendo em todo caso, configuradas com base no indício e ressaltadas 

pela própria fragmentação da diegese. A própria maneira como a letra e a disposição das 

palavras variam no traçado desenhado por Marques são, naturalmente, geradoras dum 

significado oculto, por decifrar.  

 

“Dispostas em bandeira, quase pareciam poemas se em 
vez de olharmos frases e palavras olhássemos a 
mancha da página toda inteira. Umas vezes em verso 
branco, outras até rimando, afastavam-se as anotações 
da mera temática mecânica para realizar incursões em 
campos mais vagos e imprecisos, produzindo 
resultados que no Marques talvez fossem involuntários, 
em Ferraz surpreendentes.” (p. 40-41) 

 

A descrição da forma como se ordenam as palavras no antigo caderno de Marques 

significam por si só uma espacialidade plena de significado. Constitui mesmo o modelo 

dum espaço, já que se pressente uma correspondência entre as articulações da língua, a 

ordem das palavras e o ordenamento de uma matéria histórica que corresponde a um 

lugar específico. A fragmentação e a constante alteração da ordem das palavras no 

caderno de Marques indiciam uma história partida, desmembrada, silenciada156, que 

ainda hoje só é contada aos retalhos. Neste sentido sim, podemos considerar o caderno e 

                                                 
155 Lucien Dällenbach, 1977, 9. 
156 Referimo-nos, naturalmente ao arrepiante momento histórico em que a população goesa era expulsa ou 
mesmo executada em Maputo pelo Estado salazarista, como forma de correctivo à expulsão portuguesa da 
Índia. 



 

 85 

o espaço (de escrita) como contrapontos quotidiano à ocultação historiográfica, isto é, 

“il y a des lieux de mémoire parce qu’il n’y a plus de milieux de mémoire.”157  

 

Ao mesmo tempo, ao viabilizar uma multiplicidade de leituras dum mesmo 

acontecimento (sem a necessidade de encontrar um fio que ligue todas as versões 

possíveis da trama), o autor confirma o carácter heterogéneo próprio da História, 

(ressaltando-o pela contigência específica da narração ficcional – baseada no indício e 

na imprecisão informacional), e pela sua impossível indissociação com o mundo do dia-

a-dia. O narrador parte dum mito recriado por Ferraz e termina noutro, o de um amor 

que ficou guardado numas linhas obscuras dum caderno empoeirado. Naturalmente não 

terá sido o único caso de amor falhado nos caminhos tortuosos da administração 

portuguesa. Certamente, se seguirmos um dos vários indícios possíveis, o próprio 

regime sofreu semelhante agonia na altura do rompimento da relação com o território 

asiático. Depois disso, tal como o senhor Marques, o regime definhou, esperou o tempo 

passar, mais morto do que vivo, sem justificação para continuar naquelas terras da 

África Oriental: 

 

“Quase que os vê chegar ao cais: os homens arrastando 
caixas e malas cabisbaixos, as mulheres com os seus 
finos saris encharcados e fumegantes, transparentes, 
colados aos corpos roliços e quase as atraiçoando. 
Sobem agarrados à balaustrada de corda da escada que 
vai dar ao navio e que balança, fazem-no em fila lenta 
e duplamente indiana – dupla humilhação – por ser 
indiana a fila que os obriga a fazer e por os obrigarem a 
ser indianos outra vez, nunca portugueses [...]. 
Enquanto ela sobe, aprendendo ele a descer e a 
regressar ao vazio da casa e da garagem, ao vazio de 
dona Eulália, um vazio idêntico ao do império quando 
Goa se deixou ir.”(p. 46-47) 
 

 

 A última versão desta concentração de possíveis descreve a expulsão de Buba, em fila 

“duplamente indiana”, uma adjectivada e outra substantivada, uma remetendo à trágica 

situação momentânea e a outra a condição da origem, num dos momentos altos da 

demência salazarista em África. Além disso, o regresso ao vazio da casa e ao de Dona 

Eulália são, neste caso, explicitamente comparados ao vazio em que se tornou o 

Império, no momento da perda de Goa, numa clara aproximação desta quotidiana 

                                                 
157 Pierre Nora, 1984, XVIII. 



 

 86 

história, dum “mediano” morador de Maputo, aos acontecimentos ditos “maiores” da 

História.  

 

Por outro lado, é interessante verificar que na mesma plataforma do cais onde, na 

década anterior, foi expulsa Buba, dá-se a última aparição do português Capristano. A 

mesma plataforma congrega duas histórias com personagens muito díspares, mas que no 

essencial têm o mesmo destino. No primeiro caso eram os indianos a serem expulsos 

pelos portugueses, no segundo eram estes a serem despachados pelos novos tempos. Na 

obra de Borges Coelho, o mistério histórico, aliado ao poder evocador das descrições 

espaciais promovem um questionamento essencial sobre o que foi e o que é, 

temporalidades invariavelmente próximas mesmo quando se invertem. Neste sentido, o 

espaço volta a ganhar uma aura de repetição, de inversão e de intermediação com a 

memória, desta vez anunciado pelo narrador de forma directa: “Chegando a esta 

conclusão sobre si próprio, o despachante inspirava com satisfação e ruído, ao mesmo 

tempo que olhava a plataforma do cais, aquela mesma por onde um dia partiu a secreta e 

indiana amiga de um ex-vizinho seu.” (p. 72)  

 

Outro elemento que alimenta uma reflexão sobre as diferenciadas formas de relação 

com a memória passa pela sujidade do lugar. Guilhermina revela-se, neste sentido, 

implacável na limpeza dos sinais do passado: “Dona Guilhermina, obcecada com a 

limpeza, esfregava a torto e a direito (tendo os desconhecidos uns hábitos suspeitos, 

queremos sempre apagar o seu mundo de cheiros e sombras para no seu lugar instalar o 

nosso).” (p. 38). O comentário avaliador do narrador, feito entre parênteses e no 

presente gnómico, confirma o carácter genérico da afirmação, válido tanto num 

contexto local como universal, fora do tempo. A obsessão pela limpeza que demonstra 

Guilhermina, ao chegar a casa número 11, aproxima novamente o texto a uma 

remniscência bíblica: a questão da purificação do templo e do corpo constitui, como se 

sabe, uma passagem recorrente da moral cristã.158 O que vem de trás, convertendo-se 

em desconhecido, deve ser rapidamente eliminado. A apropriação caricatural desta 

informação e a adaptação ao contexto da rua confirmam a ironia essencial da obra, 

baseada na repetição e na inversão: por um lado descreve uma época também por aquilo 

que ela nega à partida, a religião; por outro, através da antropofagia bíblica, anulam-se 

                                                 
158 Veja-se, por exemplo, as passagens bíblicas em Mateus (21:12-16), João (2:13-17) e Marcos (11:15-
19). 



 

 87 

a(s) sua(s) verdade(s) absoluta(s) e moralizante(s), comparando-a(s) com as verdades 

sem valor do quotidiano da Rua 513.2, terceira via do binómio religioso-político.  

 

Aliás, verificamos um certo encontro no que a obra perpassa e a própria ideia da 

ressurreição bíblica nas relações mantidas com a memória. Ligando-a ao estudo de 

Pierre Nora, parece-nos evidente o desejo de, em ambos os contextos, haver um ensejo 

em “hierarquizar a lembrança” para melhor enfrentar o presente. É inevitável, no 

entanto, o falhanço rotundo desta estratégia, na medida em que há um ponto intermédio 

e de mistério que escapa a qualquer tipo de manipulação da memória. Assim, para o 

historiador francês: 

 

“Toute la dynamique de notre rapport au passé réside 
dans ce jeu subtil de l’infranchissable et de l’aboli. Au 
sens premier du mot, il s’agit d’une représentation, 
radicalement différente de ce que cherchait l’ancienne 
résurrection. Si intégrale qu’elle se voulût, la 
réssurrection impliquait en effet une hiérarchie du 
souvenir habile à ménager les ombres et la lumière pour 
ordonner la perspective du passé sous le regard d’un 
présent finalisé.”159 
 

 

2.3.4 Lugar e regressão, indício e projecção 

 

A justaposição do espaço e do tempo construída pelo indício do signo e pelo simulacro 

é, como temos visto, a estratégia mais vincada na construção dos itinerários identitários 

dos moradores desta insólita rua de Maputo. As duas debandadas da casa número 7, de 

Pestana e de Tito, anunciam drásticas mudanças temporais na vida da Rua 513.2 e 

mesmo dois tipos de loucura derivadas destas duas partidas. No caso do professor 

português, a destruição vingativa por ter que abandonar aquele lugar no período da 

independência do país. No que se refere a Tito, a loucura própria de quem passou pela 

guerra e só pode voltar aparentemente dissimulado sob a forma de tempestade para 

cumprir outra vingança, desta feita contra Santiago Muianga. O investimento massivo 

no espaço surge, portanto, não só na antecipação de uma temporalidade mas também na 

sugestão de uma regressão. Por vezes pode promover inclusivamente estes dois 

movimentos.  

                                                 
159 Pierre Nora, 1984, XXXII. 



 

 88 

 

Como acontece na história de cada personagem, a guerra que estala Pestana, ainda que 

contenha semelhanças com outras mais “grandiosas” (leia-se, históricas), é 

essencialmente pessoal: “Abafada a rebelião dos partidários do retrocesso, reposta a 

nova ordem, começou outra revolta mais privada.” (p. 49). Assim, a destruição dos 

cabos eléctricos e dos canos situam-se numa vingança pessoal dum professor enfurecido 

com o país novo e a ideologia que a ele se associa: 

 

 “Metodicamente, remexeu no quadro eléctrico plantando 
curto-circuitos pela casa afora, estabelecendo novos e 
ilegais caminhos para aqueles fios de todas as cores. ‘Tal 
como nesta realidade em que vivemos, em que as cores 
não se combinam’, dizia de si para si a meia voz, 
‘também aqui vou pôr castanho com branco, vermelho 
com azul, o verde sem ir dar a parte alguma, solitário, e 
ver-se-á o que acontece!’ [...] o Doutor estava cego era de 
vingança, culpando a rua, o povo e o país novo que aí 
vinha da acção de um homem só, e as lamúrias da mulher 
só redobravam o ímpeto com que se dedicava a tão pouco 
académica tarefa” (p. 55, 56) 
 
 

A comparação realizada directamente pela personagem entre as cores do quadro 

eléctrico que não se combinam e a situação no país, põe em relevo a questão duma 

hibridação que, na sua privada raiva, é necessariamente impossível. O espaço funciona 

como o palco de uma perda e de uma fantasia pessoal destrutiva assente numa lógica de 

raça. Além disso, a insistência na referência ao termo “privado” ao longo da obra 

constitui quase um convite à comparação com aquilo que é colectivo, histórico. É 

inevitável estabelecer um pequeno paralelo desta loucura pessoal com a destruição da 

barragem hidroélectrica de Cahora Bassa (Cabora Bassa, no tempo colonial).160  

 

No que se refere às privadas batalhas da Rua 513.2, a consequência primeira desta 

loucura do Dr. Pestana passa pela impossibilidade de Filimone Tembe, Secretário do 

Partido, poder instalar-se na casa número 7, desde sempre a casa dos seus sonhos. 

Filimone desiste por completo da ideia de mudar-se para este local (pequena passagem 

                                                 
160 Muito dessa história está ainda por contar. Para grande parte da historiografia, a hidroeléctrica foi 
construída pelos portugueses com objectivo de criar uma zona tampão que impedisse a progressão dos 
guerrilheiros da Frelimo que progrediam precisamente no sentido Norte-Sul. Por outro lado, ao ser alvo 
de muitos interesses (sul-africanos e portugueses), a barragem é víctima, no início dos anos 80, de 
sabotagem dos seus cabos eléctricos bem como na minagem dos seus corredores e caminhos de acesso, 
quando estala de forma irreversível o conflito armado entre Renamo e Frelimo.  



 

 89 

do norte da casa número 8 para o sul da 7), dada a falta de condições mínimas que 

apresentava. A construção desta subtil comunicação entre elementos ficcionais e reais 

não se realiza através de um simples jogo de espelhos ou de coincidências imaginárias. 

Enquadra-se antes numa lógica mais virada para a miniaturização, somente possível por 

aquilo que Baudrillard, em Cultura y Simulacro (1978), denomina de simulação:161  

 

Carregando consigo, pois, sinais malignos de “outro tempo”, os escombros da casa dos 

Nharreluga anunciam, em suma, uma nova temporalidade sinistra (“[...] metendo chuva 

e ruminando estranhas explosões” – p. 79). O temor de Elisa, de facto, já havia 

estabelecido esta subtil ligação entre o poder da tradição e o futuro que se podia “ler” 

naquele espaço:   

 
“Elisa, a sua mulher, tratara de espalhar a notícia de que 
era uma casa sem solução, povoada pela ira esfarrapada 
mas perene dos antigos proprietários (‘Elisa, esse teu 
obscurantismo ainda dá cabo de nós’, disse-lhe Filimone 
na altura, temendo que o racionalismo revolucionário 
fosse descobrir logo ali, em sua casa, um sinal da antiga 
tradição).” (p. 117)  

 

O receio de Elisa funciona como outro elemento duma memória que a um nível 

ideológico se quer apagada.162 Além disso, alertado pela sua esposa que a casa estava 

ocupada por feiticeiros, Filimone volta a tentar esconder a sua insegurança através duma 

resposta seca e curta a sua mulher – rasgo, aliás, constante em praticamente todos os 

casais da obra. Naturalmente esta situação não é abordada de forma tão rectilínia pelo 

narrador. O constante uso da ironia, seja na rememoração anafórica em plena página 

117 de quem é Elisa (“a sua mulher”), figura feminina que, como quase todas as outras, 

não tem grande voz, ou no comentário avaliador sobre o temor de Filimone no que se 

refere ao poder da “antiga tradição”, recupera num curto parágrafo duas distâncias 

básicas entre o que se afirmava na época (emancipação plena da mulher e eliminação do 

inimigo interno, isto é, descrença na tradição) e o reverso experimentado no quotidiano 

(silenciamento feminino, respeito e temor pelo poder da tradição).  

                                                 
161 “En este paso a un espacio cuya curvatura ya no es la de lo real, ni de la verdad, la era de la simulación 
de abre, pues, con la liquidación de todos los referentes – peor aún: con su resurrección artificial en los 
sistemas de signos, material más dúctil que el sentido, en tanto que se ofrece a todos los sistemas de 
equivalencias, a todas las oposiciones binarias, a toda el álgebra combinatoria” (Jean Baudrillard, 1978, 
7). 
162 Relembramos a ideia base da Frelimo que recriminava a crença em todo o tipo de tribalismo, 
associando-o ao atraso económico do país e ao impedimento de libertação do potencial colectivo do povo. 



 

 90 

 

Por outro lado, Tito Nharreluga, alheado dos defeitos da casa e dos “resquícios do 

passado” que por ela transitam, alheado enfim do passado que representam, é 

atormentado apenas pela visão da fogueira, sua inimiga desde os tempos de infância (p. 

110), altura em que era obrigado pela mãe a ir buscar lenha e pela constante 

insatisfação: “Entre o ter e o querer continuavam dois estados inimigos, distantes um do 

outro. Daí que procure nesta praia o segredo da antiga coexistência que, na outra, trazia 

paz à sua alma.” (p. 115) A insistência lexical nos termos relacionados a um combate 

(“estados inimigos”, “distantes um do outro”, o desejo de “coexistência” e de “paz”) 

associados à frustração de Tito e aos lugares por onde transita anuncia progressivamente 

um desfecho bélico e trágico. De facto, os lugares de memória mencionados marcarão a 

sua existência futura: será à praia que retornará para prestar contas com o seu “Judas” 

da casa número 10: será a fogueira o motor das suas duas vindas do norte rumo ao sul; e 

será, finalmente, no centro da mesma que viverá, vendo daí o seu futuro tornar-se cinza, 

após a traição do Comandante Santiago Muianga, num mato de imprecisões.  

 

2.3.5 O lugar da memória sensível e a polisensorialidade  

 

As constantes referências aos elementos naturais da rua, sempre associadas aos seus 

respectivos proprietários que já lá não vivem, representam a irrupção da memória 

projectada por uma outra via, a natural, a menos ambígua e mais sensível, mas não por 

isso deposta de valor e de sentido. As árvores assumem uma importância fundamental 

na obra dada a reiteração da sua presença em momentos-chave da diegese. A acácia de 

Dona Aurora surge, por exemplo, como um dos últimos elementos referenciados no 

texto, precedendo apenas os “muros altos”: “Onde está o mundo que antes tínhamos na 

mão, e que hoje nem em cima da acácia de dona Aurora se vê?” (p. 332). A obra 

finaliza de forma elucidativa, com um muro impedindo a vista do alto da árvore (onde 

normalmente as crianças fantasiavam as suas brincadeiras), isto é, significando um 

limite que se cria à passagem do tempo num espaço que progressivamente se encerra.  

 

Ao fazerem parte da vida rotineira dos moradores, podem inclusivamente ser 

humanizadas e convertidas ideologicamente em alguns momentos da narrativa: - “Bom 

noite, Camarada! – diziam para a acácia de Dona Aurora, sem esperar pela resposta” (p. 

186); podem ainda surgir monstrualizadas, como acontece com as espinhosas 



 

 91 

buganvílias dos Costas que, num dos momentos mais hilariantes da narrativa, irrompem 

no sono turbulento do Dr. Pestana:  

 

“Estava no jardim, preso às buganvílias da esposa do 
vizinho Costa cujos espinhos lhe perfuravam a pele aqui 
e ali, deixando-a marcada e ensanguentada. Na sua frente, 
um férulo Filimone de doutoral vara na mão, uns óculos 
de lentes grossíssimas, uma toga negra e um barrete de 
catedrático bordados com as estrelas vermelhas do 
comunismo, dando ordens a um disciplinado rebanho de 
cabritos.” (p. 52) 

 

Tendo como aliadas as buganvílias, Filimone surge neste curto episódio (qual versão 

delirante de Fahrenheit 451, de Ray Bradbury) para queimar os livros dum Pestana 

temeroso dos novos tempos. O abandono do académico é acentuado pela própria 

presença dum elemento que lhe é familiar temporalmente, as plantas. Assim, pouco 

depois de conhecer a sentença do seu pesadelo, decide vingar-se do país na sua própria 

casa.  

 

A realidade natural da Rua 513.2 é o único elemento que permanece perante a 

turbulência generalizada. Constitui, neste sentido, um elemento de enorme alcance 

simbólico, já que materializa uma continuidade do tempo que vem a desconstruir o 

excesso discursivo baseado na limpeza do passado. A sua presença na rua relembra que 

“l’identité est dans la diachronie et donc dans la profondeur.”163  O próprio presidente 

Samora Machel aborda esta realidade com um discurso carregado de metáforas 

(estratégias, de resto, comentadas ironicamente pelo narrador), cuja intenção passa por 

uma espécie de lembrança contínua do que se quer abolido:  

 

 “Prossegue, apoiando-se agora na botânica. A nossa vida 
é como uma árvore. [...] Uma das raízes é boa, feita desse 
combate que travamos, e é essa raiz que temos de 
alimentar para que a árvore possa crescer. Mas há 
também uma raiz má, uma raiz que é necessário amputar 
antes que a árvore seque ou apodreça. É a raiz do passado 
de vergonha e de traição, o passado desta rua!” (p. 161, 
162) 
 

A filiação que se dá com o passado é essencialmente através da manipulação discursiva. 

                                                 
163 Bertrand Westphal, 2007, 229. 



 

 92 

O anacronismo surge no discurso como uma arma de divisão e de limpeza. Trata-se, 

aliás, de uma estratégia universal, repetida desde sempre, desde a remota era bíblica 

(não convém esquecer que a metáfora de Samora Machel é paradoxalmente religiosa). 

O quadro enunciativo proposto por Samora Machel, assente no jogo retórico da 

memória colectiva, é, no entanto, posto em causa pelo silêncio generalizado. O “doxa 

comum” de que fala Ruth Amossy, na sua análise sobre a construção discursiva do 

ethos, não se verifica devido a uma clara inadequação entre a imagem do orador e “a 

imagem que ele faz de seu auditório.”164 Não só as personagens (Monteiro, Arminda de 

Sousa, Doutor Pestana, Dona Aurora, Marques, etc.) que carregam consigo o passado 

perturbam o conceito límpido do Homem Novo. A realidade natural na Crónica da Rua 

513.2 serve, também e de forma sistemática (tal como Valgy e Costa, por exemplo), 

como uma chamada concentrada de lembrança durante toda a narração, já que se trata 

de um elemento que permanece. A sua raiz podre constitui o vestígio mal-vindo à 

teologia revolucionária.  

 

Por outro lado, a escrita de Borges Coelho entrega fundamental importância à matéria 

sensitiva. Não privilegiando apenas o olhar na construção do espaço-tempo, a sua obra 

viabiliza uma verdadeira revolução de sentidos, que se misturam e multiplicam. Yi-Fu 

Tuan, em Space and Place, cria uma divisão algo abstracta entre os sentidos, consoante 

sejam eles activos ou passivos. Assim, para o autor americano, o olfacto, o tacto e o 

gosto pertencem à ordem do corporal, mais directos e passivos, ao passo que a 

percepção visual entraria no campo da representação indirecta e simbólica165. Esta 

categorização algo rígida e generalizante do arsenal perceptivo sensorial pode, em parte, 

explicar a predominância de estudos realizados sobre o espaço na literatura que se 

cingem quase exclusivamente ao universo visual.  

 

Por tratar-se dum autor que conforma ao detalhe a estrutura espacial nas suas obras, 

Borges Coelho recaptura todas as virtualidades sensoriais ao seu alcance, já que são elas 

que intermediarão e alimentarão a base de todos os mundos possíveis levantados pela 

lembrança. A polisensorialidade em toda a sua obra poderia mesmo viabilizar um 

estudo a parte e exaustivo dada sua presença obsessiva. No caso da Crónica da Rua 

513.2, os próprios títulos do capítulo dão conta do valor que a percepção dos sentidos 

                                                 
164 Ruth Amossy (dir.), 1999, 133. A tradução é nossa. 
165 Yi-Fu Tuan, 1977, 8, referenciado por Bertrand Westphal, 2007, 214.  



 

 93 

adquire em toda a obra: assim, o tacto poderia ser representado na metáfora bíblica do 

capítulo 5 (“Uma mão lava a outra”); o olfacto nos capítulos 6 e 9 (“O perfume e o 

tabaco” e Os cheiros e as cores”, respectivamente); a audição nos capítulos dedicados a 

Mbeve, nos capítulos 10 e 19, não fosse ele o músico da rua (“Sons de domingo”, “O 

tilintar das garrafas”, respectivamente); a visão, por exemplo, nos capítulos 13 e 16 (“A 

sala dos retratos” e “Lojas vazias”, respectivamente); o paladar, não estando 

directamente marcado em nenhum dos títulos, é uma presença constante nas passagens 

sobre os dois vendedores da rua, Judite (com as suas famosas bagias) e Valgy (com as 

laranjas e mesmo os panos que eram dados a provar aos seus clientes). Esta lista, que 

não pretende ser exaustiva, serve apenas para indicar os exemplos mais evidentes duma 

presença reiterada.   

 

Além disso, como é evidente, as sensações não surgem em blocos separados, cada qual 

sugerindo uma coisa. O seu imenso impacto significativo tem a ver com a própria 

junção, contaminação e mesmo confusão na descrição das diferentes realidades, das 

diferentes ligações com a memória e com o espaço das personagens. Como refere 

François Hartog “de l’oeil à l’oreille, le parcours n’est pas linéaire, il existe au contraire 

tout un ensemble de couloirs, d’escaliers, de passerelles qui s’interrompent, reprennent 

plus loin, parfois à un autre niveau.”166 

 

Borges Coelho entrega uma importância vital ao olhar, mas também revitaliza as 

percepções não-visuais, inclusivamente a da audição (sentido esquecido por Yi-Fu Tan). 

A viagem de Tito Nharreluga que culminará com sua morte, descrita no vigésimo 

capítulo, é disso exemplo. O camião que transporta “todos os Nharrelugas”, é víctima 

de uma emboscada e, perante inúmeras as explosões que o apanham de surpresa, o 

jovem Tito recorda-se do passado estabelecendo uma ponte de sentido ao já vivido na 

loja do antigo patrão Valgy:  

 

“Violentas explosões irrompem do chão e do ar ao 
mesmo tempo, produzindo sons que, no sonho do 
prisioneiro são os sons de etéreas cambraias soltando-se 
do alto para pousar suavemente perto do patrão Valgy, 
umas atrás das outras. Sons crus e cavos ligados entre si 
pelos alinhavos mais leves de enfáticas armas 
automáticas, que soam ainda aos dedos do patrão 

                                                 
166 François Hartog, 2001, 395. 



 

 94 

tamborilando no balcão. Sons debruados de gritos de 
aflição e pragas, as pragas de Valgy saindo furioso, 
batendo com a porta de sair ou de entrar, deixando atrás 
de si a loja imersa em escuridão.” (p. 286-287) 
 

A descrição do sonho de Tito é realizada pelo potencial significativo do som. A própria 

musicalidade descritiva duplica o valor simbólico da percepção. Se atentarmos, toda a 

recordação deste momento é efectuada através de poderosas aliterações e rimas 

cruzadas (“Sons crus e cavos ligados entre si pelos alinhavos mais leves de enfáticas 

armas automáticas, que soam ainda aos dedos do patrão tamborilando no balcão”). Num 

só fôlego, os sons da emboscada de que é víctima assemelham-se ao tamborilar de 

Valgy no balcão da sua loja e sintetizam num só momento, as penosas experiências de 

Tito na diegese. A representação da experiência sensorial em questão é viabilizada  por 

imagens pertencentes a uma ordem que comporta “um germe de sonho e de 

despersonalização”167; A memória funciona como legenda dum presente que não se 

especifica. E neste sentido, o presente espalha-se e espelha-se de forma inquietante num 

presente inagarrável. O traçado exacto da sua trajectória, a partir deste momento, 

constitui um enigma, ou pelo menos um saber desordenado, fragmentado em sensações 

diversas que transcrevem pequenos instantes de sofrimento e memória. O leitor paralisa-

se perante estas imagens, especula, tenta ligar os fios da história (ou da História), sem 

encontrar uma resposta definitiva. Cabe, pois, ao leitor medir o sentido desta(s) 

experiência(s), calcular o valor destes fiapos de lembranças que remetem a Valgy, ou 

das consequentes versões que se lhe sucedem. 

 

Já no capítulo 6, as marcas da vida de Arminda são trespassadas directamente à casa, 

tanto na sua partida: “O rasto de desdém que Arminda deixou quando partiu traduz-se 

nestas portas e janelas que batem ao sabor do vento” (p. 80); como na chegada da 

família Mbeve:  

 

“Odores velhos de tabaco, rastos ténues de perfume, 
sinais quase imperceptíveis que não chegam a 
desaparecer de todo, soterrados pela poeira e pelo tempo, 
porque um dia aquela decadência foi perturbada pela 
entrada de rompante da numerosa família Mbeve” (p. 84)  
 

O espaço das personagens que se foram podem mesmo ficar impregnadas de cheiros, 

campo sensorial por excelência, “lugar de memória” largamente evocado na história da 

                                                 
167 M. Merleau-Ponty, 1945, 249. 



 

 95 

literatura.168 Cheiros que podem mesmo ser “soterrados pela poeira”, outro elemento 

obsessivo na descrição destas vidas rotineiras destinadas a serem recordadas pelo 

fragmento. O pó, composto de pequeníssimas partículas que se suspendem no ar e 

penetram no que está à volta, normalmente com uma conotação negativa, de sujeira e 

descuido, é um elemento fulcral de memória em toda a obra, dado que nele se dá a 

comunhão de dois mundos, isto é, nele a confusão de um encontra a confusão de outro. 

Numa rua sem nenhuma importância, sem nenhum herói, totalmente mediana, restam 

estes insignificantes átomos que se cruzam nas pessoas e nos objectos para com eles se 

confundirem e para avivar uma lembrança. “Ficou a casa cheia de sinais. Desde logo 

nos cheiros do ar que, resumidos, são dois e impregnados”. (p. 81). O primeiro, de 

tabaco e do charuto, transporta o leitor a um mergulho na memória dos tempos em que 

Arminda se encontrava com o Doutor Capristano, uma das gloriosas conquistas da 

personagem. E daí até chegar à ambivalente história do mesmo que “contestava o 

regime para melhor se sentar nele!” (p. 81), do seu lado mais humano, dos seus medos e 

da sua vida em família, o percurso é rápido. Do tabaco passa-se ao cheiro da colónia que 

deixa a marca de Arminda por toda a casa, autêntica “paisagem olfactiva169”, onde 

viverão os Mbeves:  

 

“Quantos frascos foram gastos entre as quatro paredes do 
número 6 através dos anos! E não fosse essas paredes e a 
alcatifa cor de salmão deixarem-se impregnar como 
esponjas, teria voado o cheiro solto, subindo no ar e 
chegando às nuvens, espalhando pelo mundo atómicas 
parcelas desta anónima Arminda.” (p. 82)  
 

A materialização do odor e a relação entre o que foi e o que ainda persiste na casa 

realiza-se de forma obsessiva nesta obra. O detalhe das referências descritivas 

relacionadas com o campo perceptivo determina inclusivamente a afinidade que cada 

personagem tem com o seu espaço de memória. O odor transforma-se numa forte marca 

do antigamente já que a percepção sensorial, podendo também ser examinada desde um 

ponto de vista sincrónico, realiza-se, sobretudo, num espaço determinado que é sempre 

carregado duma duração, penetrando invariavelmente noutras temporalidades. Nesta 

linha de raciocínio, o geógrafo Paul Rodaway sublinha:  

 

                                                 
168 Com o clássico exemplo do romance de P. Suskind intitulado O Perfume – História de um assassino – 
Título original: Das Parfum - Die Geschichte eines Mörders (1985). 
169 Bertrand Westphal, 2007, 219. 



 

 96 

“Os sentidos são geográficos na medida em que eles 
viabilizam a orientação no espaço, a consciencialização 
das relações espaciais e à apreciação das qualidades 
específicas dos diferentes espaços, tanto experimentadas 
no presente como na distância do passado”170  

 

Ao contrário de Guilhermina, Antonieta não se incomoda com o que contém a casa. A 

limpeza não constitui uma preocupação para a personagem da casa número 6. Duas 

conclusões podem retirar-se daqui, intrinsecamente ligadas: em primeiro lugar, a relação 

com os sentidos (espaço mais limpo ou mais sujo, com mais ou menos pó, com ou sem 

cheiros) não é homogénea. O que pode incomodar uma personagem constitui, ao 

mesmo tempo, motivo de indiferença para outro; em segundo, a relação com o passado, 

como consequência duma apropriação sensorial diversa, caracteriza-se também pela sua 

heterogeneidade. Enquanto Guilhermina não chega a conhecer o “resquício” de sua casa 

nem as marcas de trabalho que pela garagem foi deixando, Antonieta estabelece, desde 

a sua chegada, uma relação de cumplicidade com a ex-prostituta da rua. Ao contrário 

das lutas mesquinhas pelo poder entre Filimone e o seu resquício Inspector Monteiro 

(estas personagens do “passado” tratados envergonhadamente como propriedade pelos 

moradores actuais), a Antonieta agrada-lhe a companhia de Arminda, chegando mesmo 

a quase defendê-la perante Samora Machel, no célebre comício realizado na Rua 513.2 

(p. 163) em que o Presidente de Moçambique atacava o passado da rua e o “antro de 

prostitutas” que por lá viviam.   

 

Por outro lado, e no que se refere à percepção visual, Arminda é descrita também de 

forma espacializante, outro modo privilegiado na escrita de Borges Coelho, para aludir 

a passagem do tempo. Como imanência do corpóreo, as sensações não constituem 

blocos hierarquizados, transitam de um regime para outro de forma extremamente 

rápida. Daí que o salto do olfacto à percepção visual se dê naturalmente: 

 

“Na sua pele foram-se desenhando profundas gretas, 
emaranhadas como raízes e árvores. Foi então que os 
homens que a visitavam começaram a rarear, até que 
deixaram de todo de aparecer: sentiam-se incapazes de 
descobrir o caminho do paraíso por entre aquela 
complexa e sinuosa rede de montanhas e desfiladeiros” 
(p. 83) 

                                                 
170 Paul Rodaway, 1994, 37. A tradução é nossa.   
 



 

 97 

 
Como se de um quadro animado se tratasse, a paisagem exterior do corpo de Arminda 

conflui com o interior, formando um único e complexo espaço em que só a 

representação por imagens a partir de uma sensação visual pode viabilizar. A descrição 

fundada em elementos que se tornaram célebres na representação da mulher africana 

(“montanhas e desfiladeiros”) na literatura da negritude171 e que, nesta rua intermédia, 

significam o destino de uma misteriosa prostituta branca da época colonial. Intertexto e 

inversão, economia e descrição espacial duma temporalidade que tanto avança como se 

esfuma, desestabilização da ilusão referencial acompanhada da destruição do mundo 

das essências, eis algumas das estratégias utilizadas na prosa poética de Borges Coelho.  

 

De resto, o espaço natural do corpo (e mesmo o da escrita) constitui forma e função de 

descrição, modelo e motor de sentido, também ele um elemento capaz de congregar 

numa das versões (a do bairro popular), a união do espaço com o tempo. E uma vez 

mais na sua inscrição, novo essencialismo é dessacralizado:  

 

“Nas costas, um texto minucioso escrito em letra 
miudinha com a ponta da chibata. E são várias e diversas 
as histórias que o livro conta. Esta aqui, mesmo junto à 
omoplata, fala-nos da semente de algodão que o colono 
quis que plantássemos, de como a tomamos de suas mãos 
e, de noite, em vésperas do plantio aprazado, a cozemos 
em água quente para que perdesse o vigor, incapazes que 
estávamos – e já sem fôlego – de fazermos os trabalhos 
necessários ao seu crescimento. [...] E ele, colérico, 
escreveu-nos a história nas costas para que todos 
ficassem a saber do quanto os camponeses são 
preguiçosos e dissimulados. A história que trazemos na 
frente, nas barrigas e no peito, é mais mansa e não 
sabemos a quem culpar da sua escrita. É a música lenta 
da fome [...] Por isso se diz que os camponeses são 
bibliotecas vivas”. (20,21)  

 

A recusa de uma ideia de africanidade chega a ser cáustica. A conhecida fórmula 

inventada em 1960 por Amadou Hampâté Bâ aquando de uma conferência internacional 

em Paris na sede da UNESCO (“Quand un vieux meurt en Afrique, c’est une 

bibliothèque qui brûle”), é arrasada nesta descrição. A história e o saber já não passam 

de gerações a gerações pela oralidade, pela transmissão duma cosmovisão reinventada e 

autêntica; estão presentes nas costas, nas omoplatas, na barriga e no peito, cada parte do 

                                                 
171 Veja-se o poema “Femme nue, femme noire”, de Léopold Senghor (1973). 



 

 98 

corpo dizendo as marcas que a percepção pode captar, marcas de sofrimento, dor e 

fome. Particularizando cada parte do corpo, encontra-se a totalidade duma história que 

ainda está por contar e que, no entanto, já pode ir sendo lida. O tempo escreve o corpo.  



 

 99 

 

 

 

 

 

 

III 

 

A indicianidade na Crónica da Rua 513.2 

 

 

1. O trampolim onomástico: fixação e travessias  

 

Como vimos no capítulo anterior, os nomes das personagens podem ser analisados em 

relação uma série de outros termos que podem orientar a interpretação da obra. O nome, 

como espaço semântico rico, constitui um núcleo fundamental de dispersão e 

reagrupamento de sentido das personagens, constituindo-se nesta obra como um 

elemento dotado de funcionalidade narrativa. Neste sentido, as denominações das 

personagens funcionam como “condensés de programmes narratifs anticipant ou 

laissant préfigurer le destin même des personnages (nomen-numen) qui les portent.172”  

 

Naturalmente, não partiremos duma fórmula totalizante que explique Valgy apenas pelo 

seu nome. Os outros aspectos analisados sobre a personagem neste estudo comprovam 

que a sua constituição não se limita a uma colagem fonética, lexical ou intertextual da 

denominação. No entanto, devido à inconstância desta personagem (marcada ora pela 

transparência, ora pela opacidade), consideramos o seu nome como um verdadeiro 

trampolim interpretativo do seu destino no texto.  

 

O termo “Valgy” (proveniente do latim), para além de indicar uma outra origem e de  

produzir, à partida, certa estranheza por se tratar de um nome que escapa à lógica de 
                                                 
172 Ph. Hamon, 1977, 150. 



 

 100 

moçambicanidade e revolucionalinearidade173 anunciada no espaço174, é pode permitir 

uma leitura fonética que indicia a sua trajectória no universo ficcional: ao comportar em 

duas sílabas uma consoante oclusiva e masculina (G) e outra líquida e feminina (L) e o 

fonema A (de abertura) que se contrapõe ao fonema I (de encerramento), sintetiza a 

divisão que experimenta a personagem ao longo da narração, tal como acontece, como 

já foi visto, com a personagem Mbeve.  

 

Por outro lado, “valgicidade” é o termo de medicina que designa a qualidade de valgo 

(em latim valgus), isto é, o estado de certas deformações articulares dos membros que 

ficam voltados para fora. A personagem da casa número 3 parece padecer de males 

semelhantes:  

 

“Embora escorram fios dela pelas extremidades 
aguçadas do seu corpo, o nariz adunco, o queixo 
saliente, os pontiagudos cotovelos dos braços dobrados 
para poder ter as mãos à cintura. Como se estivesse, de 
olhos aguados, inspeccionando a natureza. A djelaba de 
fino algodão, molhada, cola-se ao seu torso magro 
fazendo sobressair as linhas certíssimas das costelas, 
pauta de música onde se penduram as notas de uma 
perplexidade cada vez mais desconsolada.” (p. 310)175.  

 

Em toda a descrição física desta personagem são realçados as extremidades salientes 

dos seus membros. Tratam-se, pois, de indícios que, propositados ou não, convergem 

com o percurso da personagem na trama. “Valgus” também pode designar o cambaio, 

ou seja, aquilo que é torto, que não é direito. A ponte semântica estabelecida com a 

designação do morador da casa número 3 é, pois, dupla: a estranheza causada por Valgy 

provém tanto do seu aspecto físico (caracterizado por sua extrema magreza), como do 

seu comportamento, já que a extravagância é a sua imagem de marca.  

 

                                                 
173 Convém referir que este nome existe e é muito comum. No entanto parece-nos pertinente a sua 
inclusão logo no prólogo, juntamente com os nomes dos portugueses Basílio Costa e Dr. Pestana, que 
podem tanto anunciar um primeiro choque com o tom épico da Revolução (ilustrado nos nomes das ruas 
que remetem aos heróis da “nação” socialista), como também sugerir a existência destas personagens no 
período anterior à independência, período que, diga-se, se quer abolido pela nova ideologia. 
174 E mesmo no desejo de algumas personagens como Teles Duarte que, para além da denominação da sua 
empresa fantasma, muda o seu próprio nome (acrescentando o apelido Nhantumbo), adaptando-se aos 
tempos. 
175 O marcador em negrito é nosso. 



 

 101 

Outro indicador que gera estranheza é a constituição do nome a partir de um único 

termo. Ao contrário dos restantes moradores da Rua 513.2, a personagem possui apenas 

um designador (sem contar, naturalmente, com os de co-referência e os “baptismos” 

realizados pelas restantes personagens), que não sabemos se constitui o primeiro ou 

segundo nome, ou mesmo o seu apelido (qualquer uma das hipóteses é, de resto, 

possível). Este factor, para além dum certo mistério que instaura, pode, desde já, 

indiciar uma hierarquia na sociedade do romance. Valgy estaria, neste sentido, entre as 

restantes personagens nomeadas e as anónimas, ocupando, já na sua designação, uma 

posição intermédia.  

 

No que se refere especificamente à cadeia intertextual, partimos de duas pontes de 

ligação com outros textos. Aliás, em Mimologies, G. Genette sublinha a importância do 

nome atribuído às personagens, já que ele pode estabelecer uma subtil comunicação 

com outros textos, competindo ao crítico ou ao leitor “trouver en lui un ou deux noms 

cachés, par hypothèse pourvus de sens.”176 Nesta ordem de ideias, sugeriremos duas 

hipóteses, uma mais virada para a comunhão de sentido (indício coincidente), e outra 

para a inversão (indício divergente). Começamos por aquilo que denominamos indício 

divergente.  

 

Devido à inequívoca comunicação que o autor faz com textos clássicos, não resistimos a 

estabelecer um primeiro elo de ligação que promove uma autêntica discordância com a 

vida do seu quase homónimo Caius Valgius Rufus. Como se sabe, Caius Valgius Rufus 

foi, na sua época (12 a.C.) um eminente cônsul, para além de um conhecido poeta. 

Amigo de Horácio e protegido de Mecenas, escreveu inúmeras elegias, epigramas e 

versos épicos, sendo para muitos equiparado ao próprio Homero. Ganhou notoriedade 

no seu tempo também pelas discussões sobre gramática que mantinha por 

correspondência, por ter traduzido a retórica do seu mestre Apollodorus de Pérgamo, 

além do tratado que iniciou sobre plantas medicinais, dedicado a Augusto.  

 

Nos capítulos 9 e 16 da Crónica da Rua 513.2 verificamos o forte pendor épico na 

descrição do percurso e das histórias dos produtos de Valgy. O descontrole retórico 

toma conta do vendedor que faz do seu balcão o palco de autênticas batalhas épicas, 

                                                 
176 G. Genette, 1976, 25. 



 

 102 

transformando as suas laranjas nas “últimas e mais preciosas” (p. 233). Assim, na sua 

loja no centro de Maputo, Valgy recebe os clientes e descreve ao pormenor as 

proveniências, características e efeitos dos seus produtos. Entre eles destacam-se, para 

além dos panos, as especiarias. A distância, no entanto, entre as plantas medicinais 

inventariadas por Caius Valgius e a lista de drogas aromáticas descrita por Valgy é 

comentada ironicamente pelo narrador: 

 

“Temperos segundo Valgy, condimentos no dizer dos 
clientes, especiarias nas palavras dos velhos dicionários. 
Drogas aromáticas com que se adubam os alimentos para 
fazer deles iguarias, o seu excesso trazendo perturbações 
gástricas, e mesmo delírios mentais.” (p. 131) 

 
Finalmente, mais do que um versado em questões gramaticais, como o seu quase 

homónimo ex-cônsul, Valgy apresenta-se com um português delirante. No entanto, nada 

o coíbe de defender as suas opções, sejam elas por questões de género: ‘Não é Pedroso, 

patrão. É Pedrosa’. ‘Arre, Titosse! É Pedroso sim senhor. Afinal ele é homem ou 

mulher? Pedrosa é nome de mulher!’ (226); ou mesmo de grau: “- Antonieta não é 

nome, é diminutivo – insiste Valgy, o obstinado. – Só Antónia é que é nome verdadeiro. 

Vocês estão sempre a complicar!” (p. 250). A instauração dessa cadeia intertextual 

invertida permite a abertura aos lugares de paródia na obra, e neste ponto Valgy surge 

como elemento de fundamental importância. 

  

No entanto, longe de se cingir apenas ao indício fonético e lexical, ou ao indício 

intertextual divergente, o nome do monhé e a sua história encontram inequívocos pontos 

de contacto com o relato da travessia de Valgius, marcada mais pelo mistério do que 

pela certeza, descrito na Epístola 49 de São Paulino de Nola177. Uma breve 

contextualização desta epístola e sobre a vida de Valgius deve ser feita, antes de 

estabelecermos a comunicação com a vida da personagem da casa número 3 da Rua 

513.2.  

 

Como nos refere F. Foerster e Ricardo Pascual, na análise sobre os aspectos náuticos 

desta epístola, esta carta foi escrita a pedido do navegador Secundinianus da Cerdeña 

(Sardenha), de forma a que Paulino de Nola utilizasse da sua influência junto de 

                                                 
177 Não há uma data exacta para o aparecimento desta carta. Daí ser habitualmente fixada entre os anos 
409 (tomada de posse da sede de Nola por Paulino) e 431 (ano de sua morte).    



 

 103 

Macarius para obter ajuda na querela judicial que mantinha contra o senador 

Posthumiano178. Secundianianus enviou uma embarcação da Sardenha com destino a 

Roma com um carregamento de trigo. No entanto, num ponto não determinado, devido 

a um temporal e ao perigo eminente de naufrágio (dado que já havia água no interior do 

barco), todos os tripulantes fugiram, exceptuando um trabalhador do barco (Valgius), 

que foi abandonado ou esquecido (não se chegando a saber realmente).  

 

Consta-se que Valgius permaneceu no barco e não soube da fuga geral, pois durante a 

mesma estava à volta da sentina, onde trabalhava extraindo dali a água que se 

acumulava. Este ofício, considerado de qualidade inferior por não exigir conhecimentos 

náuticos, era a razão do desprezo dos marinheiros.179 A sentina fica na parte mais baixa 

da embarcação. Assim, imerso na parte mais suja e esquecida do navio, parece que o 

velho marinheiro não se apercebeu do abandono: 

 

“El viejo, que ignoraba que le hubiesen abandonado, 
salió de lo más profundo de la nave al sentir el balanceo y 
se vió de todos abandonado, con mar y cielo revuelto. Tal 
soledad provocó que el pobre sintiera más temor y mayor 
peligro. Pasó seis días y seis noches en ayunas.”180  

 

Após este interregno, Valgius recebeu o reconforto e ordens divinas, que lhe indicaram 

as manobras que o permitiriam pôr-se a salvo desta situação. Assim, como refere o texto 

de Forester “gracias a la intervención divina, o quizá por que en el [no barco] quedaba 

algún resto de vela, que presa del viento lo llevó lejos, la operación de Valgius tuvo 

pleno éxito”181 Demonstrando muitos conhecimentos náuticos, o velho Valgius 

conseguiu fazer com que a água deixasse de entrar na embarcação, eliminando a que 

restava na sentina. Uma vez resolvido este problema, o resto dependeria dos desígnios 

do vento, que o levaria no sentido do seu sopro: “Avanzando com um timonel invisible, 

como abandonada, la pesada mole guardaba en sus compartimentos a um hombre y a los 

cereales”182. Assim, o vento leva-o primeiro às costas de África, para depois, com uma 

repentina mudança de rumo, passar pela Sicília, até chegar, ao fim de 23 dias, nas costas 

de Lucania: “(...) el hombre estuvo aislado no sólo de tierra, sino de relaciones humanas 

                                                 
178 F. Foerster e Ricardo Pascual,  1985, 7.  
179 Idem,  12. 
180 Idem. 
181 Idem, 14. 
182 Idem, 16. 



 

 104 

durante veintitres dias, visitando diversos mares, separado de la raza humana.”183 

Durante este período, Valgius andou à deriva até chegar a uma praia no Sul de Itália, 

tendo sido aí roubado. Neste sentido, o proprietário do navio de carga pediu ajuda a 

Paulino de Nola, para que este intercedesse em seu favor. O argumento utilizado tinha a 

ver com a milagrosa salvação do seu marinheiro, facto que, para Secundianianus, 

comprova a acção de Deus na sua obra.184  

 

A insólita história de Valgy encontra surpreendentes e numerosas semelhanças com a 

vida do velho Valgius devido à inscrição dos seguintes elementos: a sua condição 

(abandonado pela mulher, pelos criados e, porque não, pelos portugueses num período 

de crise; solidão e medo) é tanto visível no espaço (casa situada na zona mais baixa da 

rua, que também é metaforizada num barco; casa e loja como destinos finais das águas 

estagnadas), como metonomizada no espaço (“vela enfunada”, “orgulhosa ilha 

solitária”); a sua salvação milagrosa: das redes de Salazar; as misteriosas relações com 

entidades divinas: as duas portas da loja; aparição do nguluvi; a questão numérica: 23 

capítulos de isolamento coincidindo com os 23 dias do velho marinheiro.185  

 

Valgy, na Crónica da Rua 513.2 é muitas vezes metonimizado no próprio elemento da 

passagem, da travessia, isto é, na vela186. “Valgy desce a duna em passo apressado, e a 

djelaba alvíssima é uma vela enfunada por um vento de través.” (p. 309). O comerciante 

representa não só o elemento esquecido, abandonado, mas também o que da dissidência 

se envaidece, situação sintetizada na dupla significação do termo “enfunada” (que tanto 

pode designar a envergadura da vela, como também, em sentido figurado, a vaidade, o 

orgulho). No entanto, a personagem não simboliza apenas uma “travessia” envaidecida, 

mas também uma “fixação” orgulhosa, alicerçada na obsessiva metáfora espacializante 

“orgulhosa ilha solitária”187 que, igualmente de forma económica, resume (através da 

dupla adjectivação) o destino do comerciante.  

 

                                                 
183 Idem. 
184 Idem, 5-8. 

185 Não queremos, contudo, afirmar que o número de capítulos da obra tenha sido escolhido unicamente 
em função deste detalhe. No entanto, a coincidência não deixa de ser altamente significativa, para além de 
evidenciar que na escrita de Borges Coelho nada é deixado ao acaso. 
186   Podemos encontrar outros exemplos nas páginas 124, 129, 309. 
187 Outros exemplos nas páginas 17 e 332. 



 

 105 

“E os lagos, por sua vez, ligam-se entre si para formar 
um grande mar à porta de Valgy, no número 3, a zona 
mais baixa da Rua 513.2. Sem o saber, ou sabendo-o 
sem ligar a tal, Valgy é o açambarcador de toda a 
água daquele chão e a sua casa, por esses dias, uma 
orgulhosa ilha solitária.” (p. 17)188  
 

Valgy é o morador da casa que fica na zona mais baixa da rua189, e quando chove, tal 

como a sentina velho Valgius, a água concentra-se na sua porta (formando “um grande 

mar”). Tanto no caso do “louco monhé” como no percurso do marinheiro 

desconhecemos se a água constitui realmente um problema, isto é, se disso têm 

consciência (“sem o saber, ou sabendo-o sem ligar a tal”).  

 

Na Crónica da Rua 513.2, a relação intertextual é, pois, subtil, encontra-se (para além 

da escolha onomástica, naturalmente) na frase ou no parágrafo curto e aparentemente 

insignificante. O nome sugere e a economia providenciada pela polissemia da palavra 

evoca. Os elementos naturais e intertextuais modelam a constituição da personagem: 

 

“Dizem-no aproximando-se da placa que abana 
levemente ao sabor do vento, em frente à casa do louco 
Valgy. Valgy assusta-se atrás do reposteiro. Pensa que é 
com ele o problema. Logo ele, que fez voto de poucas 
falas desde que a sul-africana se foi, e portanto quase não 
tem voz para se defender”. (p. 22) 190 
  

A constituição desta personagem é, na maior parte das vezes, apenas inferida, sendo 

realizada, sobretudo, em função dum espaço (casa, loja, corpo). A sua interiorização é 

de difícil acesso, facto que alimenta a ambiguidade que lhe é inerente. Assim, o próprio 

nome da Rua, com um insólito número 2 (da ambivalência e da repetição) abanado pelo 

vento e prostrado à frente da sua casa, estabelece a subtil ligação dos elementos naturais 

(vento) ao espaço (casa/rua) na descrição da errância da de Valgy, destinado, tal como o 

marinheiro Valgius, ao abandono (da sul-africana) e ao receio (“assusta-se atrás do 

reposteiro”). Além disso, a inserção do elemento natural tanto pode remeter ao espaço 

da sua casa (“placa que abana levemente”) como também à sua “condição” de 

comerciante (“ao sabor do vento”). O vento, fenómeno habitual nas travessias em barco, 

                                                 
188 O marcador em negrito é nosso. 
189 Não podemos deixar de fazer uma breve referência a uma obra de referência para a questão da 
representação das comunidades de origem indiana nas literaturas pós-coloniais. Trata-se de A House for 
Mr. Biswas de V.S. Naipaul (1961), em que Mr Mohun Biswas, comerciante indiano tem um destino com 
algumas semelhanças ao de Valgy, sendo inscrito também no próprio espaço.  
190 O marcador em negrito é nosso. 



 

 106 

trazendo consigo o temor e a incerteza da viagem, torna-se num importante elemento na 

legibilidade desta personagem. Ao orientar o sentido da sua vida nos espaços, o 

narrador sugere, com a sua reiterada inscrição, um abandono à sorte do momento. 

 

Verificamos, pois, que o principal marcador de conexão entre as duas histórias, para 

além do indício onomástico, é o espaço: o destino da Valgy está traçado nos lugares por 

onde deambula, sejam eles a Rua 513.2, a casa, ou mesmo a sua loja da baixa de 

Maputo: “Como se aqui, tal como em casa, no número 3 da Rua 513.2, Valgy fosse o 

açambarcador da água toda que existe, e a sua loja uma ilha solitária.” (p. 235).  

 

A água que estagna à frente dos seus lugares pode também ser o resultado de algumas 

lógicas de relação que se estabelecem no universo ficcional. Assim, após o fiasco da 

construção do abrigo anti-aéreo, quando se percebeu que por baixo do chão havia água 

(do mar), “alguém”191 sugere que a mesma seja despejada em frente à casa de Valgy:   

 

“O louco não está ali para protestar e, mesmo que 
estivesse não é certo que o fizesse. Além do mais, não é 
lá que a natureza acumula a água da chuva quando 
chove? Água de cima ou água de baixo, que diferença 
faz? Concordam.” (p. 105) 
 

A casa e a loja do relegado comerciante (marginalização acentuada pela denominação 

“louco” e pela própria ausência na reunião), como se de uma antiga sentina se tratasse, é 

o albergue dos restos, atirados pela força da própria natureza ou por mãos alheias. Estes 

espaços constituem o que Maximo Cacciari, denomina por tópos átopos, isto é, uma 

pátria que se escapa, sem morada certa, cujo centro seria o espírito flutuante e 

submetido aos caprichos dos ventos e dos deuses do momento, em tudo semelhante 

ainda à imagem da ilha flutuante do homem de Ítaca192.  

 

Além disso, a coincidência entre a transgressividade da rua e o carácter intermédio dos 

seus moradores é actualizada no eco rememorativo bíblico. A rua, palco de inúmeras e 

privadas batalhas, transforma-se com a inserção do espectro indiciano num barco à 

deriva dentro de um mar revolto, que erra sem sair do lugar, fazendo coincidir velhas e 

                                                 
191 A imprecisão decorrente do rumor colectivo é uma constante em toda a narração e também na epístola 
49. 
192 Máximo Cacciari, 1997, 65. A tradução é nossa. 



 

 107 

novas histórias: “Afinal a rua está toda em cima da água!, admiram-se os moradores, como um 

comprido e estreito barco” (p. 106).  

 

Os elementos que emergem da cadeia intertextual não reflectem, no entanto, uma 

relação causa-efeito na constituição da personagem. Funcionam antes como indícios 

coincidentes (com outra história marcada pela imprecisão) que misturam tempos e 

pluralizam o significado narrativo. Além disso, a subtil aproximação duma figura 

descrita na Bíblia (Valgius) a outra pertencente ao Islão (Valgy) alimenta uma reflexão 

sobre as flutuantes relações entre católicos (portugueses) e islâmicos no pré e no pós-

independência em Moçambique. Esta ligação é, em alguns casos, afirmada pelo 

narrador com relativa segurança:  

 

“Valgy dizia-se educado em Oxford, tendo a comprová-
lo o facto de falar um inglês muito mais elaborado que o 
da florida e apertada esposa; e embora o francês fosse 
inegavelmente a língua de eleição da massa lusitana 
(e, na Rua 513.2, sobretudo do Doutor Pestana), um 
inglês assim exprimido terá deixado a sua impressão” 
(p. 15) 193; 
 

noutros casos é mantida nas entrelinhas:  

   

 “O mais provável seria terem prendido, humilhado e 
deportado Valgy como fizeram com a misteriosa Buba do 
senhor Marques e tantos outros, após o fatídico ano de 
1961. Afinal, Valgy era oriundo de Zanzibar e a sua 
família tinha ramificações obscuras no voraz 
subcontinente que engoliu Goa. Mas Salazar teve destes 
mistérios: Valgy escapou às redes do solitário ditador 
como um peixe que já preso e subindo, voltasse no 
derradeiro momento a cair na água. Terá sido por algo 
que disse? Por algo que calou? Nas excepções se 
encontram os mistérios do salazarismo para quem os 
quiser encontrar”. (p. 123) 

 
A causa da permanência de Valgy em Maputo ou a maneira como conseguiu salvar-se 

após o corte de relações entre a Índia e Portugal neste período (1961) nunca são 

explicadas (tal como, de resto, ao do velho Valgius). O passado de Valgy é marcado, 

pois, pela total incerteza, incógnita que se estende ao próprio universo político de então 

(representado em Salazar), situações enfatizadas nas interrogações do narrador. A 

desestabilização espaço-temporal alcança-se continuadamente através de uma escrita 

                                                 
193 O marcador em negrito é nosso.  



 

 108 

que actualiza rupturas e impasses, progressões e regressões, além de diferentes linhas 

melódicas manipuladas subtilmente pela entidade narradora. Como refere François 

Hartog, em Le Miroir d’Herodote, as figuras do narrador (com o seu cortejo possível de 

narradores delegados) e do destinatário (este leitor que, numa cruzada, é construído pelo 

próprio texto, sendo também susceptível de multiplicação) permite introduzir o 

movimento e retomar, de forma menos plana, a questão do sentido.194  

 

A inscrição da água, do mar e de uma salvação milagrosa (das “redes do solitário 

ditador”) intermedeia a junção de elementos intertextuais e históricos, ambos marcados 

pela fragmentação informacional. Perante a precariedade de dados de uma época 

(“mistérios do salazarismo”), a vida do monhé Valgy acaba invariavelmente por ser 

descrita a partir da comparação (“como um peixe”). Assim, devido à falta de meios, 

abordar a história das comunidades de origem indiana neste período constitui um 

exercício de mergulho no símbolo, uma construção que se alicerça a partir de alusões 

metafóricas e, por vezes, indirecta a elementos históricos. 

     

Também de forma muito parecida a Valgius, o louco comerciante da Rua 513.2 é o 

único a não “abandonar” a praia quando a tempestade se faz sentir: “O vento alterna o 

som de latas batendo com o de uma triste matilha a uivar. Sacode a chuva. Mas apesar 

da fúria dos elementos, Valgy, o obstinado e fiel, não arreda pé.” (p. 320-321). Assim, o 

surgimento do nguluvi, entidade semi-divina cuja voz é escutada por Valgy na ponta 

final do relato (aparentemente sob o ruído de trovoada), ratifica uma subtil ligação entre 

o intertexto bíblico e o material de cariz histórico (o nguluvi representa não só uma 

possível antevisão daquilo que será a guerra civil, mas também a actualização duma 

crença às fontes tradicionais que se querem varridas no pós-independência 

moçambicano). Uma vez mais, o morador da casa número 3 funciona como ponte que 

une temporalidades díspares. A constante parodização desta personagem, caracterizada 

pela exacerbação gestual, intensifica a sua componente mais surpreendente e delirante.  

 

“Suspende-se a bátega por um momento, chega a 
trovoada rouca e sacudida. [...] É um chamado grosso, 
voz de trovoada, que espalha o nome do monhé por toda 
a natureza. Valgy, apavorado, cai de joelhos como se 
estivesse orando ao Deus dos brancos. Incomodado, logo 

                                                 
194 François Hartog, 2001 [1980], 12. A tradução é nossa.  



 

 109 

se levanta sacudindo a areia e olhando em volta, não vá 
alguém tê-lo visto naquela posição; e, também, por 
querer descobrir de onde vem a voz.” (p. 310-311) 

 

A “intervenção divina”, descrita de forma ambígua na “crónica” sobre o marinheiro 

Valgius, é inscrita, na Crónica da Rua 513.2, de forma trágico-paródica e impregnada 

de elementos simbólicos (tempestade, voz da trovoada, cambraia que se rompe, aparição 

do nguluvi). Os gestos de Valgy, perante o deus da vingança, acentuam não só o 

carácter lúdico, constantemente accionado na descrição desta personagem, mas também 

viabilizam uma reflexão sobre a relação com a sua própria religião, quase nunca 

abordada de forma directa pelo narrador. As referências ao Islão encontram-se 

invariavelmente escondidas nos gestos, no espaço, na roupa ou mesmo na frase, 

associando-se, por vezes e de forma surpreende, ao intertexto bíblico. Ao ajoelhar-se 

perante o nguluvi (“como se estivesse orando ao Deus dos brancos”), Valgy desrespeita o 

tahuid, isto é, o acto de afirmação de que só existe um Deus absoluto e poderoso. 

Segundo este princípio, de forma geral, a realidade possui duas naturezas, uma divina, 

outra profana, uma pertencendo ao Criador, outra à criatura. Trata-se de duas naturezas 

que se diferem em tudo (ontologia, existência, propósitos), sendo de impossível união 

ou mistura. O respeito pelo deus nguluvi quebra este princípio ainda que seja apenas 

através da própria gesticulação da personagem195, e não por via de uma exposição 

retórica ou explicativa.  

 

Por outro lado, as duas portas da sua loja sugerem o ensejo de afirmação deste princípio 

(tahuid) no próprio espaço de trabalho: “- Porta de entrar e porta de sair, não vê?! Cada 

coisa de sua vez, nunca se faz uma antes da outra! Será que a gente morre antes de 

nascer? Será?” (p. 124). Com o despoletar da crise, no entanto, o princípio divino é 

desrespeitada pela própria personagem: “E Valgy saía de rompante pela porta errada, já 

pouco se importando com as forças do além”. (p. 226) As tais forças do além nunca são 

explicitadas pelo narrador, facto que aumenta o suspense à volta da personagem. Torna-

se evidente a valorização do termo “porta” se associada às restantes palavras da frase. A 

                                                 
195 Não podemos deixar de fazer uma referência, tendo em conta uma representação da personagem de 
origem indiana constituída essencialmente a partir do excesso gestual, à comédia Party (1968) de Blake 
Edwards, onde Hrundi V. Bakshi (interpretado por Peter Sellers) é um trapalhão actor indiano que faz 
tudo ao contrário do que dele se espera. Naturalmente distante do projecto estético da obra que estamos a 
analisar, este filme é um exemplo de paródia centrada numa figura indiana, assim como do carácter 
fundamentalmente etnocêntrico e estereotipado da grande maioria de representações concernantes a estas 
comunidades naquela época. 



 

 110 

aliteração (“rompante”, “porta”, “pouco”, “importando”), amplifica o valor simbólico 

do acto, chamando a atenção do leitor.   

 

Além disso, na própria frase pode estar implícita uma contaminação dos dois 

imaginários, o cristão e o islâmico: “Valgy percorria essa ruela com porte altivo, 

soberba djelaba enfunada como uma vela recebendo vento de través, aspirando com 

fragor o ar da manhã quando passava à porta da mesquita, antes de chegar por fim à sua 

loja.” (p. 124)196. A sinédoque “djelaba enfunada” e a consequente comparação (“vela 

recebendo vento de través”) orienta a leitura a um contacto destes dois elementos, isto é, 

a roupa habitualmente utilizada por pessoas de religião islâmica (“Era um monhé rico” 

– p. 124) e a imagem da vela, semelhante à descrita na epístola 49 de Paulino de Nola. 

Curiosamente é com esta mesma vestimenta que Valgy procura acentuar a sua distância 

em relação aos (católicos) portugueses: a djelaba constitui o “sinal de que não estava 

em maré de conversa com portugueses, de que aprofundava a sua dissidência cultural”. 

(127). O monhé experimenta precisamente aquilo que quer negar, sem disso se dar 

conta. Aliás, é precisamente neste jogo entre discurso e acção que se constrói toda a 

arquitectura simbólica desta obra. As afirmações discursivas monológicas são 

rapidamente postas em causa pelo próprio comportamento das personagens, situação 

que enfatiza o efeito cómico associado a cada uma delas. Valgy, tanto no primeiro 

aspecto (ao personificar a congregação de discursos e comportamentos contrários), 

como no segundo (paródia, derrisão, comicidade), reúne em si o excesso da contradição 

de todo o espaço intermédio da Crónica da Rua 513.2. Assim, o paradoxo de Valgy 

reforça-se ainda mais no próprio sentido escondido da frase, na sua descrição. Parece, 

de resto, sintetizar o destino de toda a rua.   

 

Noutras alturas, em que a “dissidência cultural” não é prioritária, Valgy aparece com o 

fato de 3 peças, situação que potencia nova digressão significativa:  

 

“Por vezes era parado na esquina por um Valgy trajando 
um fato impecável de três peças – de Bond Street, como 
ele dizia – agitando muito os braços para lhe pedir uma 
boleia. O Costa deixava-o entrar, até porque gostava das 
conversas matinais do delirante vizinho do número 3.” (p. 
66). 

 

                                                 
196 O marcador em negrito é nosso. 



 

 111 

O orgulho de Valgy ao referir-se à origem do fato (Grã-Bretanha) revela uma escolha de 

ordem valorativa. Verificamos em muitas passagens, além disso, que o número 3 surge 

associado a esta personagem, seja no número da sua casa (anunciado neste segmento 

como marca anafórica) ou ainda na obsessiva descrição do seu fato.197 

 

Como se sabe, o número 3 possui um forte simbolismo na cultura ocidental. A 

ecúmena198 antiga previa uma divisão clássica e hierarquizada da terra em três 

continentes: Europa, Ásia e África. Esta hierarquia iniciava-se em Deus com a sua 

divisão em três pessoas, conforme o dogma da Santíssima Trindade, estendendo-se 

posteriormente à divisão geográfica nestes três continentes. Entende-se, assim, que 

quando vestido com o seu fato de 3 peças, Valgy aceite as boleias do branco Costa e 

comporte-se como um estrangeiro, vangloriando-se da origem britânica da sua roupa.  

 

A caracterização de Valgy situa-se, pois, na apresentação directa de elementos materiais 

(pertençam eles ao espaço geográfico ou ao espaço do corpo), funcionando mais como 

uma ponte simbólica do que factual, já que escapa à precisão. Precisamente ao remeter 

para a construção de diversas pontes de significado, as possibilidades que se abrem são 

tão imprecisas quanto válidas.  

  

Noutro patamar de significação, as renomeações experimentadas por Valgy contribuem 

largamente para a sua figuração e para compreender as relações existentes com as 

restantes personagens do romance. O caso desta personagem é valioso para verificamos 

que todas as notações imperceptíveis servem para classificar, estabelecer sistemas de 

valor e hierarquizar a sociedade do texto no seu ambiente heterogéneo e dinâmico.  

 

Assim, desde a questão da origem e da sociabilidade (termo pejorativo “monhé”, 

aplicado aos indianos de religião muçulmana), à actividade (“comerciante”), passando 

pelo papel social mutante derivado da actividade (realçado por um sem fim de epítetos 

irônicos), à sua (auto) exclusão e condição (“o a xiphunta das crianças”, “a xiphunta dos 

                                                 
197 Veja-se ainda os exemplos das páginas 124 e, sobretudo, 235, em que a opção por uma roupa ou por 
outra deixa subentendido uma valorização na relação com o outro: “acabavam-se as interrogações, se o 
patrão vinha ou não vinha no Ford Capri do senhor Costa, envergando um fato de três peças ou a sua 
louca djelaba. Tudo isso perdeu agora a importância”.  
198 A área da Terra habitada pelo Homem; sobre esta questão ver os estudos de Augustin Berque, 
Médiance de milieux en paysages, Belin, Paris, 1990, [2000]; e, Écoumène. Introduction à l’étude des 
milieux humains, Belin, collection Mappemonde, Paris, 2000. 



 

 112 

diabos”, “o louco”, “delirante vizinho da casa número 3”, “velho doido”, etc.), Valgy 

experimenta uma panóplia considerável de designações, algo que enfatiza o seu carácter 

intermédio e mesmo multiforme ao longo da narração.  

 

Apesar de retomar elementos (que podem ser lidos) como característicos das 

comunidades de origem indiana em Moçambique (loja, religião, roupa, língua, 

lealdades, etc.), Borges Coelho demarca-se duma concepção folcloricista ou etnicizante, 

assente nas lógicas de aversão ou fascinação. É a partir da reapropriação de alguns dos 

lugares de categorização histórica e socialmente concebidos às comunidades 

muçulmanas, que o autor exprime, através de diferenciadas estratégias discursivas 

(ironia, parodização, espacialização do tempo, etc.) “vínculos essenciales del texto con 

lo que está afuera, con el rumor anónimo de una sociedad y sus representaciones”199. 

A esta mesma reapropriação se junta o rumor onomástico (intertextual, fonético e 

lexical) que coloca a personagem numa posição de constante inversão, intermediação e 

ambiguidade. Precisamente esta tendência para a metamorfose (discursiva e accional) 

serão os temas do próximos apartados deste capítulo.   

 

                                                 
199 Amossy e Herschberg Pierrot, 2001, 72.  
 



 

 113 

 
 
 
 
 
 
 
 
2. As vozes da indicianidade. Auto-representação domada e revelatio 
 

 

A Crónica da Rua 513.2 estrutura-se de forma complexa, caracterizando-se, sobretudo, 

por uma verdadeira fusão dialógica discursiva, na acepção dada pelo teórico russo M. 

Bakhtin, de focalizações, entoações e estilos. À voz narrativa acrescentam-se, assim, 

“dialectes sociaux, maniérismes d'un groupe, jargons professionnels, langages des 

genres, parler des générations, des âges, des autorités, cercles et modes passagères.”200 

Esta estratificação viabiliza, por sua vez, uma autêntica disseminação de vozes e o 

surgimento de enunciados híbridos.  

 

A escrita de Borges Coelho, mais do que entregar autonomia e audibilidade às 

personagens, configura um quadro circular e móvel em que todos participam de forma 

activa e diferenciada na reiteração da instabilidade do ser na sua relação com o tempo. 

Através das estratégias da intra e intertextualidade, da derrisão e da paródia, o autor 

demarca-se duma estética monológica ou didáctica que visa traduzir a voz do outro 

(étnico, social, sexual), jogando antes com a diversidade de focalizações e com o 

carácter especular e dual próprio da linguagem. Nesta perspectiva, as vozes das 

personagens adquirem uma dimensão de capital importância na arquitectura da Crónica 

da Rua 513.2. 

 

2.1 Quem dá voz a quem? A auto-representação domada de Valgy  

 

O discurso directo atribuído a Valgy, longe de ser coerente e mimético, reactualiza a 

instabilidade da personagem ao longo da trama. Na sua voz verifica-se um forte 

investimento de ambiguização do enunciado, de abertura de sentidos e de ironia nos 

comentários avaliadores do narrador (entidade que, de resto, assume fulcral importância 

                                                 
200 M. Bakhtin, 1978, 88. 



 

 114 

na conformação do significado da variabilidade discursiva da personagem). Além disso, 

nesta voz se podem vislumbrar algumas das características da estética do autor que, 

entre outros, passa pelos seguintes pontos: recusa em afirmar uma voz local a partir de 

um ideal pré-estabelecido; predominância do fictício e consequente recusa duma 

exposição detalhada e psicologizante dos factos; introdução de personagens (e vozes) 

pouco domesticáveis com os quais o narrador nem sempre se compromete em termos 

absolutos. 

 

A inversão qualificativa (loucura) atribuída ao monhé nas primeiras páginas (p.16) é 

reactivada na sua repetida fala, na diversidade do comentário avaliador do narrador, 

assim como no deslize lexical e intratextual e no jogo intertextual. Desta forma, a voz 

da personagem revela-se fundamental na concretização da representação da 

ambiguidade constituinte do ser e da transformação identitária experimentada no 

decorrer do tempo.  

 

2.1.1  Repetição e opacidade 

 

Aparentemente simples e repetitiva, a voz de Valgy viabiliza uma série de sentidos que 

se concretizam no interior da diegese, no decorrer de uma ou várias leituras da obra. 

Nela comprovamos, por exemplo, uma voz que, em determinados momentos, torna-se 

muito autoritária, que o coloca desde já numa esfera oposta a dos seus vizinhos:  

 

“- Não sou Titosse, patrão. Sou apenas Tito.  
- Está calado rapaz. Quem manda aqui? És Titosse sim 
senhor!” (p. 125) 
 
“‘Não é Pedroso, patrão. É Pedrosa’. ‘Arre, Titosse! É 
Pedroso sim senhor. Afinal ele é homem ou mulher? 
Pedrosa é nome de mulher!’” (p.226) 
 
“- Leve, dona Antónia, eu insisto. Isso não fica cá a fazer 
nada. 
- Não sou Antónia, sou Antonieta – corrige ela. 
- Antonieta não é nome, é diminutivo – insiste Valgy, o 
obstinado. – Só Antónia é que é nome verdadeiro. Vocês 
estão sempre a complicar!” (p. 250) 

 

Nestes três exemplos, para além da auto-ridicularização linguística que acentua a 

derrisão do narrador (no tocante ao “seu português aproximado e delirante” – p.128), 



 

 115 

ficam patenteados alguns outros aspectos típicos da voz de Valgy ao longo da diegese: o 

carácter excessivo e emotivo da frase (predominância de frases exclamativas), presente 

em praticamente todas as alusões ou intervenções da personagem; a diferença imposta 

por Valgy a Tito devido a uma posição social e aos jogos de poder que se estabelecem 

em tempos de crise, a partir da interrogação retórica (“Quem manda aqui?”); a ironia do 

narrador atestando a precariedade deste mesmo estatuto (“disse-o várias vezes a quem o 

quisesse ouvir, sobretudo ao pobre Nharreluga”); o clima de desconfiança dos novos 

tempos relacionado com os espiões, que denota, desde já, um medo relativamente a algo 

não decifrado, que se enquadra nos não-ditos da obra; a diferença essencializadora do 

outro, marcada pela utilização da terceira pessoa do plural (“vocês”) de forma 

generalista. O marcador no plural em português assume, pois, o mesmo valor do francês 

ils, “plural pejorativo” e discriminatório a que se refere Bernard Mouralis201 no processo 

de minoração do outro, seja por questões raciais ou histórico-políticas. Isto é, ao existir 

um contraponto nós/eles fica implícita a ideia de uma hierarquia valorativa que traduz o 

outro (eles) segundo uma perspectiva hegemónica do nós.  

 

Este último aspecto é, aliás, o mais vincado, caracterizando-se a voz de Valgy por uma 

negação constante e automática do outro, invariavelmente tomado como um todo único 

e inamovível.  

 

“- Patrão Valgy – disse Tito um dia – porque não deixa as 
chaves comigo que eu abro a loja logo de manhãzinha? 
Tomo conta de tudo sem problema até o patrão chegar.  
- Nada, Titosse – respondeu-lhe o monhé. – Você é boa 
pessoa, até é vizinho, amigo do Secretário e tudo o mais. 
Mas os pretos são como os portugueses: todos ladrões!” 
(p. 125-126) 
 
 

O posicionamento essencialista, neste caso tornado visível pela utilização do verbo 

“ser”, no que se refere aos “pretos” e aos “portugueses”, e pelo advérbio de comparação 

(“como”), aparece na fala do comerciante em inúmeras ocasiões202. Por outro lado, a 

introdução da “partícula atraiçoante” (“até”) revela a atenção de Valgy aos jogos de 

poder que se estabelecem nestes novos tempos e que, no entanto, não impedem a 

colagem a uma visão estereotipada do outro.  

                                                 
201 Bernard Mouralis, 1975, 188. 
202 Veja-se outros exemplos nas páginas 124, 126, 127, 136, 224, 230, 278. 



 

 116 

 

Apesar de todos estes exemplos, as repetições obsessivas do comerciante só 

abusivamente podem ser interpretadas como de equivalente valor simbólico na 

construção da trama narrativa, já que escondem outras implicações, algumas 

directamente explicitadas pelo narrador, outras permanecidas na sombra edificada ao 

redor desta personagem. Confrontado com a indagação de Judite sobre o paradeiro de 

Tito, Valgy para além de insultar, entrevê uma possibilidade:  

 

“- Não o vi! Se calhar ele roubou e fugiu! – rematou, 
quase acertando. Judite pediu desculpas e retirou-se 
enquanto o monhé ficava para trás da porta aberta 
ruminando imperceptíveis monossílabos em urdu. Quem 
sabe, procurando justificações para a sua atitude de 
insultar para não expor nem descobrir fraquezas.” (p. 78) 
 
 

Assim, a variabilidade discursiva de Valgy consubstancia-se na passagem de afirmações 

categóricas (“vocês são”) a formas modalizadoras de hesitação (“se calhar”) que 

instauram o mistério e a incerteza no enunciado. Ao mesmo tempo, o comentário do 

narrador acompanha a instabilidade da voz de Valgy. A sua omnisciência é por vezes 

abalada. Por um lado, mostra-se conhecedor do destino de Tito Nharreluga, ainda que 

não o revele (“rematou, quase acertando”)203, mas por outro reactualiza o mistério ao 

não decifrar “os imperceptíveis monossílabos em urdu” de Valgy. Esta dúvida é 

fortalecida pela constante relativização no comentário (“quem sabe”) que amplifica o 

leque interpretativo, chocando com a expectativa do leitor padrão duma crónica 

(enquanto género). A primeira reacção deste será certamente indagar que tipo de relação 

terá Valgy com Tito, para além das paredes da loja, que justifiquem as várias e 

diversificadas avaliações do narrador (referentes, por exemplo, às “fraquezas” da 

personagem). Naturalmente nenhuma resposta é avançada, o que importa nestas micro-

montagens protagonizadas por Valgy é precisamente como o tratamento da voz ilustra 

tanto a questão flutuante da identidade. 

 

 

 

 

                                                 
203 Como se deve recordar, Tito Nharreluga é preso depois de ter roubado uma laranja numa loja da baixa, 
sendo o seu destino a partir de então marcado pelo mistério.  



 

 117 

2.1.2 Repetição e inversão: o valor simbólico do deslizamento lexical 

 

O carácter aleatório e flutuante da voz desta personagem providencia, por outro lado, 

reactualizações contínuas da sua inversão, anunciadoras de futuros desfechos, deixando 

perplexos os interlocutores e inseguro o próprio leitor, convidado invariavelmente a 

uma leitura às avessas:  

 

“Havia dias, porém, em que estacava a meio de um gesto, 
franzindo e levantando o seu adunco nariz. Tito 
sobressaltava-se, adivinhando o que estava para vir. 
- Senhor Nharreluga – trovejava. – Há aqui uma fruta que 
já não está boa! 
E ia de peça em peça farejando, até que chegava a uma 
que devia estar rija e afinal estava já flácida, que devia 
estar brilhando na pujança das suas cores e estava já 
macilenta; que devia soltar no ar o seu cheiro doce mas 
exalava antes uma nuvenzinha azulada, quase fétida. 
- Onde temos nós a cabeça, senhor Nharreluga? 
- Desculpe, patrão. 
- Nunca ouviu dizer que basta uma peça podre para 
estragar o cesto inteiro? Que um só reaccionário pode 
comprometer toda uma revolução? – E ameaçador – Não 
ouve o seu Presidente? Não está vigilante?” (p. 135) 

 
  
A isotopia fruta/homem, (ou objecto/pessoa) realizada ao longo de toda a narração é 

reiterada, desta vez de forma explícita, na analogia estabelecida entre os fundamentos da 

Revolução e a peça podre que aparece no cesto, capaz de infestar todas as outras devido 

à falta de “vigilância” de Tito Nharreluga. Neste caso a inversão produz um efeito de 

derrisão, que imerge dos delírios de um apolítico Valgy que clama pelo interesse da 

Revolução de forma intempestiva, surpreendente e “ameaçadora” (chegando 

inclusivamente a se aproximar à imagem bíblica – metáfora das árvores – proposta por 

Samora Machel no comício realizado na rua).  

 

Ao mesmo tempo antecipa um outro tipo de mudança, sustentada na troca de posições 

que experimenta o comerciante no desenrolar da trama. Assim, a condição de 

ambivalência e instabilidade de Valgy passa pela relação discursiva que a personagem 

mantém com o seu interlocutor, traduzida também pelo surgimento dum novo 

tratamento formal de deferência (“senhor Titosse” e já não simplesmente o habitual 

“Titosse”) e pelo qualificativo de enunciação que metaforizam a sua voz (“trovejava”), 



 

 118 

indicadores, ao mesmo tempo, de ironia no presente da narração e duma autêntica 

antecipação por inversão de acontecimentos em devir:  

 

“Continua a trovejar. A chuva dá mesmo sinais de 
voltar. 
- Patrão Valgy! – volta a voz – Não te assustes, sou eu, 
Titosse! 
- Onde estás? – responde Valgy – Porque me ameaças? 
Não fiz mal algum! 
- Calma, patrão Valgy! Venho em paz! 
[...] 
Porque são ordens o que Nharreluga quer que Valgy 
cumpra: 
- Primeiro, quero que guardes bem este segredo, que o 
guardes de toda a gente, que nunca digas que falaste com 
o nguluvi. 
- Nem mesmo a dona Judite, a sua esposa, senhor 
Titosse? – quer saber Valgy, espantado. 
- Sobretudo a Judite. E não me chames senhor, patrão 
Valgy, que eu nem sequer vivo estou.  
[...] 
- Quero que sirvas de meu instrumento, que chegues 
aonde eu não puder chegar. Serás os meus olhos quando 
eu precisar de ver, o meu braço quando precisar de agir. 
Quando for preciso punir.” (p. 311-312) 204 
 
 

Escutando o “trovejar” da chuva, Valgy é aparentemente abordado pelo nguluvi, 

voltando a tratá-lo por “senhor Titosse”, desta feita com um sentido distinto, de 

respeito. A repetição lexical nos dois quadros (“trovejar”, “ameaçador”, “senhor 

Titosse”) constata a efemeridade do ser nos jogos de poder que subrepticiamente se 

instauram e a inversão de posições que as personagens experimentam ao longo da 

narração. Os opostos confundem-se na escrita de Borges Coelho e o paroxismo que 

injecta na sua prosa concretiza-se não somente na frase curta, mas na construção directa 

a longa distância, no subtil processo da repetição léxica e da inversão semântica, ambos 

concretizados na própria fala em estilo directo das personagens. Assim, se por um lado 

o vocabulário de Valgy se apresenta repetitivo na negação do outro, ele revela-se, ao 

mesmo tempo, rico para a construção de significado, dada a repetição de determinados 

elementos linguísticos, aparentemente sem importância, em contextos distintos do texto, 

acompanhados de curtos e abrangentes comentários do narrador. A circularidade da 

existência consubstancia-se, pois, na própria frase.  

 

                                                 
204 O marcador em negrito é nosso. 



 

 119 

Nesta perspectiva, comprovamos uma vez mais que o projecto estético do autor, mais 

do que fixar uma voz às personagens, inscreve a sua própria mutabilidade, significando, 

por esta via, a própria evolução da personagem na trama e o seu lugar instável no 

tempo. Não é de se estranhar, pois, que seja no próprio pormenor lexical que o tempo se 

movimenta e a identidade transita, invertendo-se por completo. Tito Nharreluga passa 

rapidamente de passivo (víctima) a agente, mestre das suas acções, senhor da vingança. 

Por sua vez Valgy, de instrumentalizador a instrumentalizado, de ameaçador a 

ameaçado, de autoritário a reverente, de vigilante à la Samora, a espreitador à la 

nguluvi, toca os contrários e a sua própria fala delirante revela a fragilidade dum ser que 

se apresenta de forma fragmentada, solitária, contraditória e dificilmente fixável.  

 

Neste jogo de dualidades e intratextualidades (diálogos entre discursos do texto com o 

próprio texto), o leitor encontra-se uma vez mais num lugar de incertezas. Embora a 

ironia e a paródia estejam presentes na maior parte das passagens em que surge o 

nguluvi, o leitor hesita entre os diferentes enfoques adoptados, entre o que é e o que não 

é, e as razões pelas quais o que não é para uns é-o para outros. Afinal, o presente de uns 

não é necessariamente o presente de outros. Com ele diversas possibilidades de 

interpretação podem ser entrevistas e inclusive combinadas.  

 

2.1.3 Inversão e o intertexto do estilo directo 

 

O aspecto intratextual não é o único a merecer destaque na fala das personagens. No 

caso de Valgy, a sua voz permite a introdução irónica do comentário intertextual, 

abalando uma vez mais a percepção dos interlocutores e aumentando o grau surpresivo 

e simbólico das alusões.  

 

“- São de Inhambane? 
- Não, madame – respondia Valgy, o rigoroso – são de 
Cumbana. O poeta enganou-se, confundiu o todo com a 
parte.” (p. 134) 

 
Quando perguntado sobre a proveniência das tangerinas, Valgy acena a um célebre 

poema de Craveirinha205. A referência a este poema não é de todo inocente. Publicado 

nos inícios dos anos 80, (dedicado ao “muito Amigo Gulamo” Khan, poeta de origem 

                                                 
205 “As Tanjarinas d’Inhambane”. Ver este poema na antologia organizada por Nélson Saúte, Nunca Mais 
é Sábado – Antologia da Poesia Moçambicana, Lisboa, Dom Quixote, 2004, 103-108. 



 

 120 

indiana, ligado ao governo de Samora Machel206), constitui, quiçá, a mais corrosiva 

crítica aos novos e épicos tempos moçambicanos e o primeiro murro na mesa dum 

escritor contra a euforia socialista que então se verificava. Todo o poema é de uma fina 

e sarcástica ironia, aliando o trágico e o cómico, particularmente na oposição entre o 

presente e passado.  

 

A tragico-comicidade e a carga temporal (muitas vezes indiciada no espaço) são, aliás, 

as características fundamentais na construção da personagem Valgy, não sendo, 

portanto, de se estranhar que a referência ao poema de Craveirinha provenha da sua voz. 

A própria troca morfológica (“tangerina” por “tanjarina”) e a nota de Craveirinha no fim 

do poema aproximam de forma paródica os dois enunciados: “Peço a todos os 

xicuembos dos revisores que não corrijam tanjarinas para tangerinas. Seria emendar 

errando. Tanjarina é como é.” 207 

 

A estranheza deriva, porém, da própria condição do monhé. Com um português 

próximo do delirante e desconhecendo aparentemente tudo que escape da lógica da sua 

loja, a personagem, num dos momentos mais lúdicos e surpreendentes da narração, 

mostra-se versado em poesia moçambicana, por um lado, e contraria uma das figuras 

maiores da literatura do país, por outro, mencionando a generalização da qual é 

responsável. Assim, o próprio monhé que alimenta e perpetua essencialismos acaba por 

“acusar” o poeta do mesmo engano. Neste jogo intertextual, o leitor (conhecedor da 

obra de Craveirinha, naturalmente) tende a equacionar se a asserção provém realmente 

de Valgy ou mesmo de alguma entidade oculta que se dissimula na própria fala da 

personagem.  

 

Nesta perspectiva, o que deve ser realçado é a própria recusa de coerência e mimese na 

construção desta personagem. Se por um lado, possui um português irrisório, por outro 

é capaz de insinuar uma correcção a uma das maiores referências da poesia 

moçambicana; se em determinados momentos é o ser que nega o outro, é também o que 

critica a generalização abusiva do “todo pela parte” do poeta; se durante toda a narração 

mostra-se apenas preocupado com os seus negócios, surpreendentemente revela 

                                                 
206 “Em suas epopeias de humildade deixam intactos os sonhadores./Sabotagem é despromover um 
verdadeiro poeta em funcionário”. Ver em  Nélson Saúte (org.), 2004, 103. 
207 José Craveirinha, “As Tanjarinas d’Inhambane”, ver em  Nélson Saúte (org.), 2004, 108. 



 

 121 

conhecer o poema de Craveirinha. Isto é, na prosa de Borges Coelho, o estilo directo é, 

em todas as medidas, motor de cruzamentos múltiplos e um dos elementos que evoca a 

intermediação com outras textualidades.  

 

 

2.2 Estratificação de vozes e revelatio 

 

A “loucura” do monhé, como se tem vindo a notar, atinge vários níveis, não sendo 

sempre legível ou controlável (se é que alguma loucura pode ser). Sua voz instaura a 

dúvida tornando-se ainda mais ambígua no estilo indirecto livre, devido à “variabilidade 

de posturas de imersão do narrador e à maximização da capacidade modelizadora ao 

nível da analogia” (Schaeffer: 1999, 270), viabilizadas por este estilo. Na Crónica da 

Rua 513.2, o estilo indirecto livre constitui outro dos vectores privilegiados da 

expressão das personagens e o motor de uma poética da interacção, que alcança um 

relevo significativo na menção e no eco auto-referencial do discurso. Se por um lado, a 

voz da personagem ganha visibilidade na organização rítmica, fónica e simbólica 

(efeitos de insistência semântica e afectiva), o narrador faz-se sentir na distância irónica 

e avaliadora do comentário. As modalizações de incerteza associadas a um quadro de 

mediação contínuo reafirma, além disso, que o projecto estético do autor passa pela 

negação da descrição dum quadro naturalista e denunciador de factos, além da 

relativização da resposta única para os acontecimentos. 

 

Neste sentido, os longos monólogos de Valgy que se encaixam de forma surpreendente 

no enunciado principal, indicam situações que podem mesmo ultrapassar aquilo que 

está a ser representado. Trata-se da própria ideia de revelação, nas duas acepções da 

palavra: por um lado compreendida no sentido de abertura, de dar a conhecer; por 

outro, na introdução da ideia de encobrimento e ocultação (da sua origem etimológica 

revelatio, recobrir com um véu). Através da espectralidade desta personagem, o autor 

não só joga com o potencial lúdico que a absurdidade do comerciante possibilita, mas 

também com a problematização essencial que o simulacro permite reacender: as aporias 

da homegeneização e das certezas irrefutáveis num quadro turbulento de mediações e 

ritmos diferenciados. Neste sentido, é precisamente no espaço entre o dito e o não-dito e 

entre o contraste e a analogia que as vozes nesta obra adquirem o seu impacto 

significativo, seu sentido último.  



 

 122 

 

2.2.1 O jogo do dito e do não-dito  

 

Na cuidadosa dinâmica perspectivada pelo autor ao longo de toda obra, sustentada no 

vestígio e na consequente plurissignificação, a voz (e a interiorização) especular de 

Valgy permite o texto dar conformes cambalhotas sobre si mesmo e indiciar 

movimentos do que está aparentemente fora dele.  

 

“Mentindo, traça-lhes o historial e o percurso. Em 
algum ponto de África, recôndito, os caroços 
explodiram dentro da terra, de lá saiu um grelo de um 
verde vivíssimo que se fez talo e foi preciso regar com a 
escassa água que havia, e enxertar, e continuar a cuidar 
com o desvelo para que finalmente os frutos 
despontassem e crescessem. Depois, houve que descobrir 
a altura certa da colheita, frutos ainda verdes para que 
pudessem amadurecer no caminho e chegar aqui no 
exacto ponto em que estão, mas não demasiado verdes 
que não chegassem a vingar. Foi nesta altura que os 
benzeram os feiticeiros para que pudessem sobreviver aos 
trabalhos do transporte pelos caminhos do mato.” (p. 
231) 208.  

 

Na estória fantasiosa criada durante a venda das laranjas, desponta uma espécie de voz 

poética que abre espaço a um novo universo dentro do quadro diegético principal. O 

acontecimento singular (venda das laranjas) mistura-se com outros (indefinidos) que são 

evocados e descritos de forma evolutiva e atemporalmente pormenorizada, acentuando 

a especificidade desta obra no que se refere às mudanças repentinas do estatuto da voz e 

à aproximação dum ritmo poético que evita a modelização factual corrente. 

 

O narrador heterodiegético introduz o verbo de delegação (“mentindo”) e permite a 

irrupção de uma fala que não situa uma espaço-temporalidade determinada (enfatizado 

pelo recurso aos indicadores temporais e espaciais indeterminados), mantendo antes a 

enunciação numa base de mistério e suposta atemporalidade. Esta se sustenta, 

sobretudo, numa rítmica desenfreada (com longos, complexos e musicados segmentos 

frásicos) e numa linguagem que remete à fantasia de carácter subjectivo (narração no 

pretérito perfeito sem uma 3ª pessoa do singular). Estes elementos indicam a 

predominância do ponto de vista fantasioso da personagem. É inequívoca a existência 

                                                 
208 O marcador em negrito é nosso.  



 

 123 

dum diálogo entre o ficcional e o factual na obra de Borges Coelho. Promovendo a 

permeabilidade destas duas “realidades”, a sua prosa aproxima-se duma concepção 

antiga da poesia, que a espectral figura do comerciante reactiva,209 ainda que, como é 

previsível, para parodiá-lo. Não tanto na construção do discurso de Valgy, mas sim no 

objecto que justifica esta exacerbação: as laranjas.  

 

Nesta perspectiva, a Crónica da Rua 513.2 caracteriza-se pela passagem de ocorrências 

singulares e individuais a outras de cariz mais geral. Naturalmente, e se nos cingirmos 

ao referente espacial (Maputo, Moçambique) e temporal (princípios dos anos 80) pelo 

qual este segmento percorre, poderíamos relacionar a escolha lexical (“explodiram 

dentro da terra”; “não demasiados verdes que não chegassem a vingar”; “pelos 

caminhos do mato”), com a própria guerra civil que se alastrava no território, 

reconhecendo ainda uma subtil ironia na referência subversiva aos feiticeiros210. Seria 

em todo o caso uma das interpretações possíveis neste amplo leque de opções. Afinal, o 

indício não se coaduna com a verdade estricta, imutável.  

 

Seja como for, a presença de Valgy permite que os factos históricos, políticos e 

inclusivamente estéticos sejam chamados de maneira descontínua, irónica e 

plurissignificativa. A sua visão delirante possibilita que o discurso se enquadre naquele 

plano em que a relação com elementos reais já não pertence à ordem do descriptivo 

factual, mas sim do evocativo. A loucura da guerra (seja ela qual for), na sua forma e no 

seu conteúdo, está subtil e implicitamente presente no discurso do comerciante ou nas 

alusões feitas sobre si noutras passagens do texto. Neste sentido, Valgy funciona como 

ponte dual de espaços e temporalidades mencionados (ora os juntando, ora os 

separando), não só pela evocação dos mesmos e da qual é (co)responsável (uma espécie 

de louco mensageiro), mas também pela carga imaginária da sua própria condição 

(comerciante, monhé, louco, medido com desconfiança pelas restantes personagens e 

pelo narrador).  

                                                 
209 E que Jean-Michel Adam resume da seguinte maneira: “Ces histoires reçues et l’incertitude de leur 
valeur fictionnelle ou réelle sont au cœur de la conception antique de la poésie. Le poète est celui qui 
(re)transmet le chant et les histoires entendues aussi bien sur les marchés que dans les lieux où rôdent les 
créatures mythologiques. Le monde proche du marché et le monde éloigné des montagnes et des êtres 
mythiques qui les peuplent sont, au même titre, des espaces où puiser des histoires.” (J.-M.Adam, 2005, 
206). 
  
210Num momento, como já referimos, em que se proclamava “morte à tribo” e as tradições, consideradas 
como o verdadeiras fontes de atraso e como o “inimigo interno” a abater. 



 

 124 

 

Por outro lado, a evidente intertextualidade com o poema de Craveirinha permite uma 

série de pontes de sentido. No longo poema dividido em nove partes, Craveirinha acusa 

as déspotas contradições discursivas dos dirigentes, assim como a impunidade e a 

desorientação que a nova narrativa socialista potencia, temas que, de resto, são centrais 

na Crónica da Rua 513.2. Por outro lado, o poeta moçambicano, lança uma feroz crítica 

contra a passividade dos poetas deste período, que mantêm o silêncio perante tais 

situações.  

 

“E quanto ao mutismo dos fazedores de versos?/Não sai 
poesia será que saem dos verões crepusculares dos 
bairros de caniço augúrios cor-de-rosa?/ Quem é o mais 
super na meteorologia das infaustas notícias?/Quem 
escuta o sinal dos ventos antes da ventania e avisa?211”  
 

Na Crónica da Rua 513.2 quem escuta o “sinal dos ventos” é o próprio Valgy. Na parte 

final da narração, Tito regressa (aparentemente) sob forma de trovoada em busca de 

vingança, revelando-se apenas ao louco comerciante. Desta forma e uma vez mais 

(reveja-se o prólogo), o monhé assume-se como um autêntico elo entre os períodos-

chave da narração: 

 
“Suspende-se a bátega por um momento, chega a 
trovoada rouca e sacudida. Ouvindo o som, Valgy olha o 
céu e vê ali uma grande cambraia cujos desenhos fossem 
as manchas marcadas pelas nuvens rebeldes, uma 
cambraia que mãos enormes estejam rasgando com fúria 
para que possa produzir-se este som assim assustador. 
Uma cambraia que é uma mortalha que nos cobre a todos 
nós, parece-lhe.  
Mas não é tal. É apenas Nharreluga, o nguluvi, tossindo 
para aclarar a garganta antes de falar.” (p. 309) 

 

A insistência lexical e enfática dum objecto de afectividade para Valgy (“cambraia”) 

relacionados com o som da trovoada e o minucioso encadeamento de tempos do modo 

conjuntivo (imperfeito de irrealidade – “fossem” – e presente de eventualidade 

“estejam”) associados a verbos tão díspares como o “ser” e o “estar” acentuam o 

investimento subjectivo, ambíguo e especular do enunciado e da personagem. A 

participação de Valgy na estrutura narrativa seja flutuante, forçando o leitor a uma 

                                                 
211 José Craveirinha, “As Tanjarinas d’Inhambane”, ver em Nélson Saúte (org.), 2004, 104. 
 



 

 125 

reflexão profunda sobre o lado a que se deve posicionar. Da mesma forma, os 

interlocutores vagueiam entre a complacência e a insegurança, entre o controle e a 

incerteza, decorrentes das realidades e pontos de vistas volúveis que se cruzam.  

 

Além do mais, as estratégias do fantástico e do absurdo, mais do que um exercício 

poético-exótico de afirmação identitária (e de didactismo), brotam no enunciado como 

forma de paródia às realidades que directa ou indirectamente emanam do texto: o 

autoritarismo político que decreta “morte à tribo” e que, ao mesmo tempo, dele tem 

medo. De forma altamente produtiva e polifónica, o nguluvi surge na narração 

promovendo a intersecção de ideologias, que se confundem e se contradizem, numa 

lógica em que a auto-referencialidade do texto se imiscui de forma impalpável nas 

frágeis e homogeneizantes estruturas de poder, alvos constantes de derrisão. A 

cuidadosa construção destas mesmas estruturas deriva dos (inevitáveis) indices de 

factualité a que se refere Jean-Marie Schaeffer212, utilizados a seu bel-prazer pelo autor 

de forma não realista, paródica e irónica, interagindo a louca fantasia do comerciante 

com o(s) ambiente(s) histórico(s) aludido(s) no texto. Nesta perspectiva, ao ser 

colocado estrategicamente como o locutor do nguluvi, Valgy uma vez mais se torna o 

centro de uma posição marginal, o motor dum abalo realista e um elemento de conexão 

entre as várias esferas temporais e emocionais da obra. 

 

Precisamente neste jogo de intertextualidades, as confluências simbólicas são múltiplas 

e no entrecruzamento focal, ideológico e espaço-temporal nasce o choque e a 

relativização fundada na própria linguagem. O delírio do louco comerciante 

fundamenta, pois, a problematização do manuseamento da memória e do mandamento 

épico, anunciados no prólogo e minado neste ante-epílogo, em ambos os casos de forma 

paródica.  

 

2.2.2 Contraste e analogia 

 

Valgy, como vemos, é uma figura misteriosa sem um passado certo (ou totalmente 

apreensível) e o seu presente se encontra imerso em segredos e na arte do (dum) 

negócio. Não é de se estranhar que o seu discurso se aproxime, não raras vezes, do 

                                                 
212 Jean-Marie Schaeffer, 1999, 266. 



 

 126 

devaneio. Assim, o discurso que lhe é atribuído é marcado sobretudo pelo excesso, pela 

ambiguidade e pelo carácter indicial das suas afirmações, vagueando entre a oposição 

(delírio fantasioso) e a analogia (que remetem o leitor a diversas dimensões de sentido).  

Estes factores potenciam a uma verdadeira circulação de possíveis: 

 

“Abre os braços magros e deixa insuflar-se a djelaba para 
frisar a tragédia. 
[...] 
Ou o comboio descarrilava ou o camião avariava ou os 
bois morriam de coração explodido pelo esforço, os 
burros devorados pelas feras, ou os pobres homenzinhos 
se deixavam afogar e levar pelas águas para parte incerta, 
provavelmente escorregando de rio em rio até chegar ao 
mar (‘não notava a cliente, em certos dias, as águas da 
baía mais alaranjadas, das laranjas que lá iam dar?’); ou 
ainda as laranjas mirravam as árvores do pomar 
recôndito, da seca que fazia e até vinha anunciada nos 
jornais. Uma destas coisas acontecia para tornar estas 
laranjas as últimas e mais preciosas.” (p. 232-233) 
 
 

A enumeração das tragédias através da obsessiva utilização da conjunção “ou” 

demonstra tanto a incerteza como as várias alternativas contidas no enunciado. A sua 

modalização, além disso, junta-se ao leque de hipóteses lançado pelo narrador noutros 

momentos da diegése (com a utilização insistente dos advérbios “talvez” e 

“provavelmente”), revelando a litania fragmentada da personagem e, por conseguinte, a 

impossibilidade de encontrar um sentido único na explicação da sua experiência.  

 

Por outro lado, a constante mediação da entidade narrativa, neste caso marcada pela 

introdução do comentário da personagem em discurso directo, entre parênteses e aspas, 

acentua a permeabilidade das vozes, confirmando o carácter híbrido do enunciado 

(vários níveis de língua, diversas vozes enredadas, mistura aparente entre história e 

discurso, anterioridade e simultaneidade), para além de sintetizar de forma sintáctico-

semântica a inversão da personagem (“laranjadas, das laranjas”). A inversão do 

comerciante concretiza-se, pois, não só na construção directa a longa distância (como 

vimos na comparação das passagens das páginas 135 e 311-312 da obra), mas também 

na própria organização rítmica da frase, na cuidadosa escolha da palavra e da 

musicalidade exacta, no encontro harmonioso da passagem e na variabilidade estilística.  

Nos discursos do comerciante, aparentemente desconexos, estão contidos vários tipos 

de saberes, de conhecimentos, todos eles alimentando a dúvida, seja a partir duma 



 

 127 

rítmica que roça a ironia (pela desmesura do enunciado e pela imitação da entoação); 

seja pela escolha dum léxico de ordem lúgubre que metaforiza uma temporalidade 

funesta (“tragédia”, “comboio carrilava”, “explodindo os corações”, “burros devorados 

pelas feras”, “pobres homenzinhos que se deixavam afogar”); ou ainda por uma 

evidente aproximação ao já mencionado murro na mesa que constitui o poema de 

Craveirinha no início dos anos 80, disfarçada e obsessiva presença na voz de Valgy: 

“Aos dirigentes máximos poupemos os ardilosos 
organigramas./Como são hábeis os relatórios das 
empresas estatizadas/prosperamente deficitárias ou por 
causa das secas/ou porque veio no jornal que choveu de 
mais/ou por causa do sol ou porque falta no tractor um 
parafuso/ou talvez porque um polícia de trânsito não 
multou Vasco da Gama/ao infringir os códigos na rota 
das especiarias de Calicute.”213  

 

O discurso de Valgy (sempre atribuído) toca diversas dimensões, constituintes e 

geradoras de pequenos micro-relatos que se misturam e confundem a linearidade 

aparente do enunciado principal. Não se estranha, pois, que os estados de consciência do 

comerciante sejam raramente descifráveis, independentemente do enfoque adoptado. 

Tanto no discurso directo, como no indirecto livre (ou ainda no narrativizado) 

verificamos uma grande instabilidade da personagem e somos, enquanto leitores, 

levados a relativizar a sua posição junto das outras personagens: é bom? É mau? É 

realmente louco? Que loucura é esta? Seus longos monólogos, assim como suas curtas e 

secas frases podem sugerir tão simplesmente a aceleração duma mente e de um ser em 

descompasso com o ambiente circundante, assumindo uma função de contraste214 - e, 

neste sentido, a profusão informacional só conseguiria multiplicar a inacessibilidade à 

relação, acentuando o carácter problemático da hibridição (muitas vezes celebrada na 

literatura moçambicana, não convém esquecer); ou/e mesmo podem aludir secretos 

dramas, também eles insanos e comercializáveis nas esferas política e quotidiana, 

assumindo desta forma, uma função analógica215. As laranjas (como os panos, os 

temperos, etc.) do comerciante podem, pois, funcionar como uma hipérbole - na arte da 

venda – ou como uma metonímia - no percurso espaço-temporal da “tragédia”, natural e 

humana, que se anuncia.  

 

                                                 
213 O marcador em negrito é nosso. José Craveirinha, “As Tanjarinas d’Inhambane”, ver em Nélson Saúte 
(org.), Lisboa, Dom Quixote, 2004,  103 
214 Genette, 1972: 242,243 
215 Genette, idem 



 

 128 

Pelos exemplos expostos, verificamos que a escrita de Borges Coelho caracteriza-se 

pela digressão de vozes que se (con)fundem no interior do enunciado. Dentro desta 

estratificação híbrida, notamos que narrador ora irrompe no comentário avaliador, ora se 

esconde de forma subreptícia na voz e na focalização das personagens, em particular na 

de Valgy.  

 

Os vários discursos desvairados atribuídos ao comerciante ao longo da narração 

(independentemente do estilo) não podem, pois, ser considerados autónomos e lineares, 

já que, para além de implicarem pelo menos um duplo ponto de vista (da personagem e 

do narrador), fazem parte dum quadro enunciativo móvel, descontínuo e contingente. 

Em determinados momentos podem transportar o interlocutor a outras dimensões 

espaço-temporais (Zanzibar, Índia, África, etc.), (con)fundindo instâncias de cariz 

fantasiosas e factuais, presentes e passadas, intra e intertextuais. A ambiguidade própria 

de enunciados marcados pelo indício, marca registada de Borges Coelho, torna a 

narração mais operativa e aliciante. Tanto o narrador como os narratários participam 

activamente na circulação de sentido, sendo os factos desvendados em catadupa, 

orientados em sentidos diversos, tanto em simultaneidade como em contiguidade, 

situando-se no texto e já não na História. Esta surge desconstruída e pluralizada ao 

mesmo tempo, manipulada e manietada ao sabor da construção ficcional.  



 

 129 

 

 

3. As várias dimensões do Outro 

 

Valgy constitui um foco permanente de estranhamento e mistério ao longo narração. 

Não é de se estranhar que os recursos sistemáticos de representação desta personagem 

sejam, como já foi sugerido neste estudo, a analogia, a metonimização, a comparação. 

Estas estratégias utilizam-se como filtro à alteridade e, torna o desconhecido total em 

conhecido parcial. Ou, seguindo a terminologia de Baudrillard, em Figuras de la 

Alteridad216, torna o autre (outro radical) em autrui (outro mais próximo). A 

comparação é, para François Hartog, uma maneira de “réunir monde que l’on raconte et 

monde où on raconte et de passer de l’un à l’autre”, constituindo-se, portanto, na 

principal estratégia através da qual o narrador agarra a alteridade desta insólita 

personagem, representa o seu carácter intermédio e o torna inteligível pelo seu próprio 

mistério. Ainda para o teórico francês, analisando as narrativas de viagem da Grécia 

Antiga, a comparação é um exercício onde se pode “mettre la chose devant les yeux [...] 

qui fait voir comme si vous y étiez, mais en donnant à voir une autre chose […] ‘dans la 

mesure où l’on peut comparer des petites choses à des grandes.”217 

 

Aparentemente sendo uma personagem sem grande sentido, Valgy personifica a 

explosão do ethos intermédio em toda a obra. Se a repetição da sua inversão torna-se 

rotineira na Rua 513.2, permitindo a sua própria legibilidade, as imprecisões da sua 

constituição, as filiações/rejeições que mantém com as restantes personagens e o 

“louco” idealismo demonstrado na sua loja alimentam uma reflexão sobre as relações de 

alteridade experimentadas pelo monhé.  

   

3.1 A repetição camaleónica do pacto 

 

A forma de representação privilegiada de Valgy passa pela inversão. A personagem é 

descrita pelo narrador através das suas duas e consecutivas metades. Neste sentido, a 

sua própria verosimilhança é assente neste quase litânico vai-e-vem identitário, numa 

                                                 
216 Baudrillard, Jean e Marc Guillaume, 2000 [1994], 12. a tradução é nossa.  
217 Hartog, 2001, 352. 



 

 130 

transparência que quase lhe retira sentido, mas que garante, numa primeira abordagem, 

uma alteridade visível e familiar de Valgy perante seus vizinhos. Esta condição é a 

responsável pelas denominações com que é baptizado pelos restantes moradores da rua 

(“louco”, “a xiphunta”). O termo inversão218, constantemente utilizado pelo narrador na 

descrição de Valgy, tem a ver com as consecutivas metamorfoses da personagem. As 

causas reais desta inconstância não sendo explicitadas, são sugeridas (abandono da 

mulher sul-africana, os fracassos no negócio ou ainda, de forma mais subtil, os 

temperos219), facto que impossibilita a radicalização da sua alteridade.  

 

Nos exemplos que se seguem (semelhantes aos das páginas 66 e 67, 126, 127), as duas 

faces de Valgy são dadas consecutivamente. O que marca a passagem de um estado a 

outro é geralmente a roupa.  

 

“Por isso quando saía vestido com um irrepreensível 
fato de três peças apesar de ser Verão, fazia questão de 
dizer que tudo na indumentária era britânico – fazenda 
cortada e, Saville Row, gravata Dunhill, sapatos de 
puro couro inglês – enfim, nada que viesse de Lisboa 

Por outro lado, nos dias em que saía de casa envergando 
a longa e alvíssima djelaba, na cabeça um cofió 
bordado com intrincados desenhos, umas sandálias de 
tiras finas nos pés enormes, toda a gente ficava a saber 
ainda melhor da distância que ele queria assim cavar. Era 
um monhé rico que ia tratar de negócios na cidade sem 
para tal precisar das boleias do velho Ford Capri do 
senhor Costa.” (p. 124) 220 

 
Assim, a transição do fato britânico para a vestimenta de “monhé rico” identifica os 

seus dois seres mais visíveis ao longo da narração: o primeiro reafirmando o orgulho da 

sua estrangeiridade, o segundo actualizando a vaidade de uma origem; tanto uma como 

outra fabricadas e com um obsessivo alvo de ataque: os portugueses. No entanto, não só 

a roupa funciona como símbolo da sua inversão. Também os negócios da sua pequena 

loja: “À direita, um olhar reprovador para as gelosias cerradas de Valgy que, estando em 

dia não, resmunga não querer recebê-los. Estivesse em dia sim e talvez chegassem a 

negociar.” (p. 151). Para François Hartog, o princípio de inversão é uma maneira de 

                                                 
218 Aproximando-se ao termo “polaridade” aplicado por G.E.R. Lloyd no estudo sobre o pensamento 
arcaico grego entitulado Polarity and Analogy (1966). 
219 Como já vimos na análise sobre a escolha onomástica da personagem: “Drogas aromáticas com que se 
adubam os alimentos para fazer deles iguarias, o seu excesso trazendo perturbações gástricas, e mesmo 
delírios mentais.” (p. 131).  
220 O marcador em negrito é nosso.  



 

 131 

traduzir e descrever a alteridade. Ao mesmo tempo, cumpre um papel heurístico, na 

medida em que, segundo o autor: 

 

“il permet de comprendre, de rendre compte, de donner 
sens à une altérité qui sans cela resterait complètement 
opaque: l’inversion est une fiction qui fait ‘voir’ et qui 
fait comprendre: elle est une des figures concourant à 
l’élaboration d’une représentation du monde”221  

 

Enquanto alguns moradores procuram ocultar as suas várias facetas, o morador da casa 

número 3 “opta” pela estratégia da extravagância, o que não deixa de ser apenas uma 

outra forma de dissimulação. A própria loucura que lhe é atribuída pelas restantes 

personagens nunca é por si contestada. Pelo contrário, chega mesmo a sentir falta das 

brincadeiras das crianças que, quando passam por sua casa, provocam-lhe ao chamar-

lhe a xiphunta: “Valgy não consegue conter-se e vem cá fora espreitar, vai mesmo até à 

praia ver se as vê brincar. Criou-se esta situação em que o velho doido as ameaça mas 

não consegue passar sem elas.” (p. 309). Nesta perspectiva, a sua inversão pode ser lida 

como uma estratégia de intermediação e de dependência para com os outros moradores, 

algo que lhe permite agir da forma que quer e quando quer, não lhe sendo necessário 

qualquer tipo de explicações: “Valgy é como todos sabem que é, e a sua presença ou 

ausência não carecem de justificações.” (p. 104).  

 

A sua inversão chega mesmo a ser relativizada entre os restantes moradores da rua, 

habituados que estão às mudanças de regime de Valgy. Além disso, a preocupação da 

rua, como sempre, tem um mesmo fundo, apesar de irromper sob outra forma: 

“Também todos procuravam – sem achar – o que comprar, e por isso sentiam o 

problema de quem queria vender e não tinha como.” (226). A dependência é mútua, 

sendo leviano aferir uma total exclusão desta personagem do universo da rua. Esta 

alteridade familiar, filtrada no baptismo (“monhé”, “louco”) ou ainda na previsibilidade 

da repetição da sua inversão, sugere a pertença de Valgy a um ambiente quotidiano, em 

que a Relação, mais do que um milagre pós-colonial, faz parte da mais pura 

normalidade dos tempos: “Claro que a desgraça de Valgy não passava despercebida na 

Rua 513.2. Viam-no sair e chegar acabrunhado, haviam-se afeiçoado ao a xiphunta, 

conheciam e apiedavam-se dos seus esforços.” (p. 226).  

                                                 
221 François Hartog, 2001, 334. 
  



 

 132 

 

Noutras situações, é o próprio Valgy que se aproxima do universo da rua, saindo do seu 

auto-exílio (“orgulhosa ilha solitária”) por questões de negócios. As novas lealdades, 

uma vez mais, só diferem das antigas na forma: “São as laranjas de Pedrosa que 

chegam. Afinal, o Pedroso bem-cheiroso cumpriu com o prometido! Valgy corre para a 

entrada a receber a carrada, com a mesma reverência com que antes recebia os cetins e 

as cambraias” (231). Assim, a sua interacção com as restantes personagens da rua 

viabiliza, para além de autênticos golpes de humor, uma extravagante intermediação 

entre os “mistérios” do passado e do presente. As lealdades e as diferenças cruzam-se 

ininterruptamente, podendo o louco, por exemplo, tornar-se sócio de Pedrosa a quem 

antes considerava um espião; ou ainda podendo contratar Tito para satisfazer um pedido 

de Filimone: “E Valgy, pensando bem, concluiu que talvez não fosse má ideia 

atendendo ao movimento que a loja registava. Além disso, não ficava bem recusar um 

favor ao Secretário. Afinal, havia dias em que Valgy não era tão louco como parecia” 

(p. 125). Se atentarmos nos exemplos de filiação dados (Pedrosa e Filimone), 

entendemos facilmente o posicionamento do monhé: lucro, por um lado; conquista da 

simpatia daquele que detém o poder, por outro. Nesta perspectiva, a loucura, um dos 

principais marcadores da constituição de Valgy adquire um sentido flutuante, 

comercializável. Como todo o resto no universo da rua, diga-se.  

 

O espaço de inscrição desta instabilidade quotidiana é modelo e motor desta incessante 

turbulência identitária. Nesta perspectiva, o destino de Valgy pode mesmo encontrar 

muitas semelhanças à vivência de outras personagens da obra, pertençam ela ao 

“passado colonial” ou ao “presente pós-colonial”, unindo subversivamente estes dois 

“mundos” que a um nível discursivo parecem bem distantes. Desta forma, Teles 

Nhantumbo passa a ser denominado “Mamana Nhantumbo”, baptismo inventado pelas 

crianças da rua, repetindo o passado experimentado pelo monhé: ‘“Mamana 

Nhantumbo! Mamana Nhantumbo!’, cantam elas como antes cantavam o a xiphunta 

Valgy, para embaraço da Professora Alice.” (p. 326) – o passado de uns, na rua, 

coincide com o presente de outros; a aproximação pode ser realizada ainda na 

actividade: entre o comerciante Valgy e a prostituta Arminda a diferença é a forma, já 

que no fundo: “Ficou-lhe na natureza, de quando estava no activo, o agradar a gregos e 

troianos. [...] O futuro que tem é vazio.” (p. 77); no que se refere às relações familiares, 

Costa experimenta também a separação da sua mulher (p. 66), que na “matemática” 



 

 133 

distribuição dos produtos racionados pode confundir-se com um estigma do passado: 

“Um casal com quatro filhos mais um primo e uma sobrinha, quatro quilos; uma avó 

viúva com dois netos, quilo e meio. O camarada Costa ou Valgy, meio quilo cada um.” 

(p. 258); a loucura do académico Doutor Pestana também é comparada a de Valgy: 

“[...] o Doutor Pestana, empoleirado no telhado, desmontava ainda algumas telhas, 

falando baixo para si numa atitude que no vizinho Valgy teria tido algum cabimento 

(Valgy costumava falar à lua lá de cima) mas que nele era deveras descabida.” (p. 56); a 

ambivalência sugerida na roupa de Valgy pode equiparar-se à duplicidade física do Dr. 

Capristano: “[...] metade do rosto deixando transparecer o infortúnio, a outra metade 

sempre rindo sem saber de quê numa rigidez a que custava habituarmo-nos.” (p. 70); ou 

ainda e à personagem denominada Meia-Face222: “enquanto o lado direito era capaz de 

exprimir o que lhe ia na alma e de mostrar respeito por Ferraz, o outro, sempre inerte e 

enrugado, não chegava a constituir expressão.” (p. 299); sem esquecer a “equilibrista de 

mundos” Guilhermina: “Dona Guilhermina é uma equilibrista que caminha no fio alto 

que divide os seus dois mundos. [...] É como se houvesse duas Guilherminas e não uma 

só dentro daquela casca tensa.  

 

Valgy e todos os moradores da rua caracterizam-se, pois, por constantes malabarismos e 

a instáveis alianças, por fulgurantes aparições e desaparições (a distribuição é bastante 

democrática, não havendo um protagonista herói na obra – que iria contra o tom anti-

épico deste romance coral – mas sim o próprio colectivo que, de resto, subverte o ideal 

de colectivo da época). As transições ocorridas na rotina não são vividas, naturalmente, 

da mesma maneira pelas personagens. A figuração realizada em cada um deles enfatiza 

subtis elementos que promovem aberturas de significado e entregam uma lógica interna 

ao romance, já que, apresentem-se na forma que se apresentarem, o destino acaba por 

ser comum: o encerramento num mundo insignificante de mutações rotineiras.  

 

 

3.2 A ambiguidade do pacto 

 

Se a postura camaleónica de Valgy não suscita grande surpresa no universo da Rua 

513.2, dado que este já está habituado às metamorfoses do comerciante, convém 

                                                 
222 É elucidativo como este nome ilustra de maneira sempre distinta, ainda que recorrente, a prevalência 
do intermédio, do ambíguo, do incompleto no universo literário do autor.  



 

 134 

ressaltar que existem elementos na sua constituição que permanecem nas entrelinhas, 

nos pontos de fuga da obra, não sendo explicitados e figurando numa aura de mistério 

até ao fim. O monhé da Rua 513.2 não apresenta, como vimos, uma diferença de fundo 

relativamente aos “antigos” e actuais moradores da rua. O que a difere, sim, é a forma 

como guarda para si o segredo, isto é, a ambiguidade daquilo que não é dito, daquilo 

que surge apenas evocado e que não é linearmente apreendido. Assim, mais do que a 

dualidade da personagem, o mais interessante é o seu potencial gerador de ambiguidade 

na narrativa. Mais do que o número 2 (da placa que abana à frente da sua casa 

indiciando a repetição), o verdadeiro aliciante desta personagem é o proporcionado pelo 

número 3 (da sua casa, da terceira via, do “terceiro espaço”, emprestando a fórmula de 

Homi Bhabha). Insistiremos, pois, na forma como essa estranheza se produz no texto.   

 

A ambiguidade na sua relação com alguns moradores é um destes aspectos que não 

podem ser esquecidos, pois nela se configura a própria condição intermédia do 

comerciante. Um exemplo flagrante desta situação é o pacto “açucarado” com Maninho, 

filho de Tito, gerador dum progressivo efeito de surpresa e indagação:  

 

“Esperneando, foi levado para dentro daquela casa 
assombrada, e se ninguém deu o alarme foi porque era 
cada um por si a caminho da praia, sem olhar para trás 
[...] Em seguida, tacteando pela banca da cozinha, achou 
o cartuxo pardo do açúcar que Antónia Antonieta 
trouxera e não lograra levar, e passou-lho para as 
mãozinhas pequenas sem uma palavra. Apenas aqueles 
olhos girando furiosos, ameaçando saltar das órbitas” (p. 
251, 252) 

 

Com o desenrolar da narração, verificamos que as relações entre as personagens são 

bastante mais complexas do que a aparência pode fazer crer. Após o encerramento da 

loja e o despedimento de Tito, a relação entre Valgy e a família Nharreluga ganha novos 

contornos que não são inteiramente explicitados pelo narrador. O ex-comerciante 

oferece o açúcar racionado a Maninho (filho mais pequeno dos Nharreluga) 

prolongando uma relação com a família que já parecia concluída com o encerramento 

da sua loja. Trata-se de um acto de caridade do monhé? Ou de alguma outra ligação com 

interesses próprios e que se relacionam com o misterioso fim de Tito? Eis algumas 

respostas que ficam por revelar. A própria estratégia do narrador potencia essa 

ambiguidade. A perseguição e a captura do menino deixam o leitor em suspenso: 



 

 135 

monstrualização de Valgy (a escolha lexical é elucidativa: “esperneado”, “casa 

assombrada” “olhos girando furiosos”) contrasta com o acto que se lhe sucede (“passou-

lho para as mãozinhas pequenas sem uma palavra”). As irrupções daquilo que pode ser 

o seu lado mais humano ou a inscrição do não dito constituem um foco de 

estranhamento e de irresolução constantes ao longo da narração.  

 

Noutro momento da narração já analisado neste estudo, no ponto 2 deste capítulo, 

dedicado à voz da personagem, ao ser questionado por Judite sobre o paradeiro de Tito 

(entretanto já desaparecido), Valgy volta a transitar, de forma surpreendente, do estado 

de protecção para o insulto fácil. A língua que fala (“imperceptíveis monossílabos em 

urdu” – p. 278) e a própria descrição dos seus gestos (“ficava para trás da porta aberta” 

– 278) acentua a impossibilidade de agarrar o sentido completo da personagem. Ao 

mesmo tempo, a expressão “quem sabe” (p. 278) alimenta, como vimos, uma 

possibilidade que fica em aberto e que não pode ser decifrada por completo. Apesar das 

repetidas desqualificações ao Outro, o seu lado mais oculto. Também é rapidamente 

actualizado pelo narrador e pela sua própria voz.   

 

Também como já observamos ainda no presente capítulo, a forma de representação 

privilegiada da personagem Valgy é a inversão. No entanto, a repetição da inversão, ao 

ser relacionada com algumas causas (negócios, abandono, etc.), assumindo distintas 

formas (roupa, discurso, gestos, acções), reiterada nas inconstantes relações com as 

restantes personagens (que deambulam entre a descrença e a lealdade), a partir de 

imprecisos indicadores temporais de progressão (“por vezes”, “outras vezes”, “quando”, 

“nos dias”, “dia não”, “dia sim”, etc.), comprova que a personagem não é apenas 

constituída a partir duma mudança automática de papeis. A inversão serve de filtro à 

alteridade, mas não explica a personagem nem o texto na sua totalidade, já que ambos 

não se organizam através de um simples jogo de contrários. A diversidade de elementos 

associados à inversão de Valgy está subordinada à inscrição da ambiguidade no texto e 

subordinada a um projecto estético que recusa a definição absoluta do ser e das coisas. 

A importância dada à imprecisão, à desfocagem, à variação comportamental (para lá do 

simples e consecutivo jogo da inversão), ao incompleto e ao absurdo, assim como o 

predomínio do labiríntico e do fragmentário na constituição desta personagem, colapsa 

o conceito de totalidade (do outro e do mesmo) e reitera a ideia fundamental de espaço 

intermédio da Rua 513.2, donde emergem ethos à sua imagem e semelhança.  A poética 



 

 136 

da ambiguidade executada nesta obra, e em especial nesta inquietante personagem, 

actualiza, portanto, a prevalência do mundo humano, imperfeito, incompleto, 

incompreensível, elementos que permanecem independentemente da forma que 

assumam (veja-se a acácia de Dona Aurora), da nacionalidade que tenham ou do 

“tempo” a que pertençam.  

 

Nesta ordem de ideias, perante esta insólita personagem qualquer tipo de generalização 

torna-se inconsistente, já que ela representa a própria derrocada da generalização 

absolutista. Todos os elementos da sua constituição devem ser convenientemente 

pesados, uma vez que atrás de uma aparente simplicidade esconde-se toda uma intenção 

poética. Convém, neste sentido, relembrar uma das afirmações de Michel Foucault 

referentes à ambiguidade presente no discurso: “(…) [discourse] can be both an 

instrument and an effect of power, but also a hindrance, a stumbling-block, a point of 

resistance and a starting point for an opposing strategy.”223. A estratégia de oposição 

passa, portanto, pela constituição de personagens humanos que, não sendo nem bons 

nem maus, de origem e de espaços misturados e, por vezes, indefinidos, minam toda a 

pretensão discursiva homogeneizante. Se Buba é traduzida por um metadiscurso ou 

através da estratégia de mise en abîme, o traço fundamental de Valgy é a sua própria 

ambiguidade. De resto, a auto-reflexividade e a ambiguidade constituem para Umberto 

Eco os definidores do texto artístico, as bases de uma obra aberta. Segundo o teórico 

italiano, o modelo de uma obra aberta não “reproduz uma estrutura objectiva, mas sim a 

estrutura de uma relação fruitiva”.224  

 

 

3.3 Alteridade em último grau: O “nós e o ele” ou o ser fora do tempo 

 

Se para Marc Guillaume “reduzir o outro ao próximo é uma tentação muito difícil de 

evitar, já que a alteridade absoluta é impensável e, portanto, destinada à redução”225, o 

comerciante da Rua 513.2 contraria este postulado em diversas situações (sobretudo 

quando confrontado com o colectivo ou no desencontro com a clientela no espaço da 

                                                 
223 Michel Foucault, 1990 [1976], 101. 
224 Umberto Eco, 1968, 29.  
225 Jean Baudrillard e Marc Guillaume, 2000, 21. A tradução é nossa.  



 

 137 

sua loja), constituindo um desses casos em que o outro se manifesta na sua faceta mais 

demarcada e diferencial.  

 

3.3.1 Unidade impossível ou a cereja do bolo colectivo  

 

Vários são os indicadores dum natural a-colectivismo da rua, não por se posicionarem 

contra uma nova ordem, mas por razões de índole bastante mais simples e quotidianas. 

A construção do abrigo anti-aéreo, relatado no capítulo 7, é disso exemplo. No primeiro 

dia vislumbram-se alguns impasses: a indiferença de Elisa para os chamados “assuntos 

masculinos” (p. 95); a divisão entre Filimone e Santiago Muianga, ou seja, entre o 

representante político e o militar. Decorrente desta situação mantém-se a dúvida sobre 

quem deve liderar a construção do abrigo (p. 95), ambiguidade que, segundo o narrador, 

“não era nova” (p. 96); a constante interferência das “forças” do passado, em 

particular Monteiro, que teima em atormentar Filimone; o contraste marcado nos 

gestos desiguais e desajeitados dos homens enquanto cavam, já que “cavar o chão não 

assente tão bem no homem como na mulher” (p.102); a preguiça e os constantes 

protestos de Josefate e Antonieta (p. 103); as ausências de Teles Nhantumbo, “retido 

no banco onde trabalha” (p. 103) e de Alice, “que corrige as provas dos alunos” (103); 

os gestos trôpegos de Costa (“ [...] o mulungo quase parece um dos nossos, não fossem 

a cor e o gesto atrapalhado que tem!” - p. 102) são também elucidativos duma 

deslocação de alguém que pertence a um espaço sem pertencer a um tempo.  

 

No segundo dia os problemas tornam-se ainda maiores: os Mbeves não aparecem, o 

mesmo se passando com os Nhantumbo e Valgy, este indignado com os salpicos na sua 

alva roupa (p. 103); os que restam passam o tempo “a murmurar descontentamentos [...] 

Fitam o buraco meio aberto, o buraco meio aberto fita-os a eles, e não passam disto” 

(104); Guilhermina resolve punir aqueles que não vêm e que passam, por isso, a não ter 

direito a comprar comida na loja do bairro. Este facto provoca nova cisão entre os 

moradores que, “cavando devagar e resmungando as canções revolucionárias em vez de 

as cantar” (p. 104), retificam o carácter pouco condizente daquela acção com o anima 

geral da população da rua; e, por fim, a constatação que estavam a cavar um buraco num 

terreno que se situa acima da água, que estavam, em suma, a “meter água”, ideia chave 

do capítulo, ideia chave da vida na rua e possivelmente de toda uma temporalidade 

paranóica à espreita dum inimigo. 



 

 138 

 

 Valgy é a última personagem a ser descrita nos trabalhos do primeiro dia da construção 

do abrigo. Trata-se do culminar de uma série de desencontros entre as intermitentes 

individualidades da rua e o utópico ideal do colectivismo. 

 

“E, finalmente, o a xiphunta Valgy, equipado a rigor 
como se tudo aquilo fosse um desporto: sapatos e meias 
brancas, calças tufadas, camisa alvíssima com estranhos 
emblemas ao peito, muito diferentes dos nossos (‘Oxford 
University’, esclarece ele a quem pergunta, e nós sem 
saber que lugar longínquo será esse), e até um vistoso 
boné, branco também, com uma grande pala para lhe 
proteger os olhos do sol. Uma mancha de brancura 
brilhando no nosso seio – sujos e cansados que estamos – 
como brilha um sol. Mais preocupado com vincos e 
nódoas que com a parte do buraco que lhe compete 
aprofundar, Valgy pega na enxada com a elegância com 
que empenharia o bastão desse desporto para nós 
desconhecido. E ah!, deitasse o inimigo agora a bomba e 
Valgy a devolveria com uma magistral tacada do seu 
improvisado bastão, com o merecido aplauso da rua 
inteira. Home Run!” (p.103). 

 

É evidente o contraste provocado por Valgy no primeiro dia de trabalhos, identificada 

pela primeira pessoa do plural (“nós”, marca do colectivo) e pelo pronome possessivo 

correspondente. Estes elementos gramaticais são carregados de significado, na medida 

em que determinam, em primeiro lugar, o espaço referencial que envolve o locutor, e 

enfatiza, por consequência, a distância existente entre o quem olha e quem é observado. 

A diferença radical produzida pelo morador da casa número 3 é, portanto, acentuada 

semanticamente na própria oposição gramatical entre pessoas do diálogo. E se tivermos 

em linha de conta o forte desencontro entre os indivíduos e o colectivo mais acima 

enunciado, a utilização da primeira pessoa do plural para dizer Valgy na sua mais 

estranha diferença torna-se ainda mais significativa.  

 

Apesar de haver elementos que filtram a alteridade do monhé, Valgy exclui-se desta 

interlocução, portanto, devido ao escárnio dum narrador colectivo. A roupa branca e 

tufada, descrita dos pés à cabeça, a preocupação em não sujá-la, o orgulho nos símbolos 

de Oxford que alberga no peito, a comparação com o brilho do sol (que cega o ente 

colectivo) e a imagem dum Valgy jogando cricket com a enxada instaura a derrisão e o 

contraste irredutível entre a personagem o restante elenco da rua. A ruptura realizada 



 

 139 

com a introdução do parênteses (que atrasa a frase, bifurcando-a),  a insistência da 

entidade narradora em fazer uma irónica referência ao que para si é incógnito (“e nós 

sem saber que lugar longínquo é este”; “desse desporto para nós desconhecido”), a 

comparação hipotética (alcançadas pelo “como se”), criam um efeito progressivo, de 

estranheza e de humor à volta da personagem, ao mesmo tempo que a separa do já 

desagregado colectivo.  

 

O advérbio “finalmente” indica, ainda nesta ordem de ideias, que a referência ao monhé 

é a derradeira de uma longa lista. De resto, Valgy já havia sido o último morador a ser 

anunciado noutros capítulos que relatam desencontros “colectivos”: no “Prólogo”, em 

que uma voz colectiva hesita perante o misterioso número fixado numa placa em frente 

à casa do comerciante (p. 22) que, com medo, se esconde; no capítulo intitulado “O 

comício”, em que Vladimir Victorovich debanda sem sequer acenar “ao louco Valgy, 

perdido do velho mundo e com um difícil lugar no novo” (p. 166), o comerciante é alvo 

da indiferença do líder soviético; também o “Epílogo” termina com nova referência ao 

lago que se forma à porta de Valgy: “Orgulhosa ilha solitária” (p. 332)226. A ordem de 

apresentação das personagens pode potenciar uma leitura sobre a hierarquia de forças 

que se estabelece na sociedade do romance. E neste sentido, ao irromper sempre como o 

último elemento nos momentos de junção dos moradores, Valgy representa a lembrança 

mais recente do choque irredutível entre uma individualidade e um corpo colectivo que 

se quer unido.   

 

Realce-se o facto de que somente num dos capítulos em que o colectivo irrompe na sua 

face mais delirante, Valgy não serve como referência final. Trata-se do capítulo 18, “A 

justiça dos pequenos privilégios”, em que o monhé não aparece para receber a sua quota 

alimentar mensal. Neste capítulo gera-se, no entanto, uma longa discussão entre 

Antonieta, Filimone, Guilhermina e os restantes moradores sobre a legitimidade do 

morador da casa número 3 ter acesso aos alimentos (p. 248-250). Assim, mesmo na 

ausência a personagem funciona como núcleo desestabilizador da construção discursiva 

colectivista. Se num mundo minúsculo e insignificante como a da Rua 513.2 a ideia de 

                                                 
226 Nao deixam de surpreender algumas coincidências entre o romance que estamos a analisar e o do 
mauriciano Carl de Souza La Maison qui marchait vers le large (2001), onde se verifica o corrimento de 
terras que desloca as casas de um bairro do seu sítio de origem, provocando todo o tipo de confrontos 
entre os vizinhos, confrontos estes que desembocam na evacuação da população habitante. Curiosamente, 
o único que permanece na sua casa, apesar de todas as mudanças, é um indiano muçulmano.  



 

 140 

colectivo é uma utopia, o que dizer de toda uma nação? Parece ser esta a mensagem que 

o louco “Hermes” da casa número três vem transmitir. Tratando-se de um colectivo e de 

um espaço em si transgressivos, a figura de Valgy amplifica esta transgressão e orienta 

a leitura para a própria impossibilidade de unidade à volta de um ideal monológico. É, 

em suma, o emblema da sua derrocada.  

 

3.3.2 O tráfico do tempo na loja 

 

Valgy é um ser essencialmente deslocado e anacrónico. Como toda a Rua 513.2, diga-

se. Como vimos no primeiro capítulo, o próprio elemento onomástico indicia as fugas 

das linhas rectas do espaço e do tempo. O amor que a personagem demonstra ter pelos 

produtos da sua loja sugere uma vontade desmesurada de fazer negócio, mas também 

indicia um louco idealismo. Existe uma forte interdependência simbólica entre o 

mistério do vendedor e os produtos que vende. As suas mercadorias deixaram o seu lado 

inerte e estático para passarem a ser dotados de paixão e delírio. Assim, a viagem 

alucinante efectuada na descrição dos seus produtos levam o comerciante a um estado 

de quase êxtase, que culmina, sem embargo, numa espécie de implosão e de limite, 

numa sensação, em suma de não conseguimento irreversível e de desencontro radical 

com o outro. A distância de Valgy perante os seus locutores torna-se abismal, pois, no 

espaço da sua loja, a começar pelo seu aspecto meramente físico, estranhamente com 

duas portas:  

  

 “E portanto, servissem as duas, melhor do que uma 
serviria, para trazer um pouco mais de luz àquele interior 
sombrio e algo misterioso. Quantas vezes, mesmo assim, 
obrigou Valgy um daqueles infelizes a voltar a sair para 
reentrar pela porta apropriada, para que o negócio 
pudesse prosseguir sem as obscuras interferências do 
além”  (p. 124) 
 

A possibilidade aventada pelo narrador num tempo e modo verbais que enfatizam a 

dúvida (pretérito imperfeito do conjuntivo), assim como a dupla adjectivação do espaço 

(“sombrio e algo misterioso”) realçam uma realidade que não se pode apreender. Como 

vimos no apartado sobre a escolha do nome da personagem, as duas portas podem 

sugerir o ensejo de materialização do princípio do tahuid, devido à explicitação da 

referência ao “além”. Por outro lado, em alguns momentos da narração, a divisão da 

personagem em duas partes quase alienantes parece-nos ser consequência directa dum 



 

 141 

desejo de homogeneização descontrolado, sinais que, de resto, se equiparam a uma 

temporalidade (revolucionária) na qual não se consegue inserir. Uma vez mais na obra, 

adopta-se um modelo excessivo de dualidade para subverter e ridicularizar a sua própria 

essência polarizadora.  

 

A materialização da dualidade, escondidas na frase ou no lugar, pode ainda conter outra 

simbologia, desta feita relacionada com a questão duma hibridação problemática 

experimentada pela personagem (e pelos seus clientes convidados a loucas viagens no 

interior sombrio da loja), assente na lógica entrar y salir de la hibridez, proposta pelo 

teórico sul-americano Cornejo Polar.227 Segundo o autor, o tom celebratório com que 

normalmente se aplica o conceito “hibridação” pode transportar facilmente a análise ao 

equívoco sustentada na abertura e fusão de culturas, sem prestar a devida atenção às 

contradições desse encontro e de tudo o que não se deixa hibridizar. A loja causa 

perplexidade a todos, inclusivamente aos portugueses, clientes habituais que, antes da 

debandada ao país de origem, no momento da independência moçambicana, buscam 

uma lembrança do passado na loja: “Irrompiam agitados pelas duas portas, piscando os 

olhos para se habituarem à escuridão do interior.” (127)228. A escuridão, o desrespeito às 

“regras” da loja (entrar pelas duas portas) e ainda a reacção da clientela durante o acto 

de vendas, sugerem o carácter desconhecido do espaço e do seu proprietário.  

 

Nesta perspectiva, mais do que atentarmos à vasta gama de produtos de todas as cores, 

cheiros e proveniências da loja de Valgy desde um ponto de vista celebratório, parece-

nos mais interessante ressaltar a forma como, a partir destes mesmos elementos, se 

produzem a distância e o desencontro entre a personagem e os seus locutores.   

 

Como já vimos no apartado sobre a onomástica, Valgy, como Valgius, é uma espécie de 

viajante, elemento estrangeiro que traz no seu barco os produtos longínquos, no tempo e 

no espaço. A sua própria descrição, reiteramos, indicia isso, comparado constantemente 

a uma vela (“Valgy percorria essa ruela com porte altivo, soberba djelaba enfundada 

como uma vela recebendo vento de través”, p. 124), elemento que traduz a sua 

                                                 
227 Cornejo Polar, Antonio, 1997, 21. 
228 Distância e estranheza do espaço que, de resto, fazem lembrar a “Alfaiataria 2000” do monhé Rashid, 
no conto o “Pano Encantado”, incluído na obra Índicos Indícios – Setentrião, de Borges Coelho (Lisboa, 
Caminho, 2005, 11-44); sobre este conto ver nosso artigo: Nazir Can, “Mundos imaginados do islão em 
Moçambique: O pano encantado, de João Paulo Borges Coelho”, in Revista Espacio-Espaço de Escrita, 
Extremadura, 2008 (no prelo). 



 

 142 

dissidência cultural contra aqueles que abandonaram o barco (“Aqui é zona libertada 

onde nunca entra português” – p. 124); não se estranha que os seus produtos sejam as 

“maravilhas” por descobrir e só por ele decifráveis.  

 

O seu discurso sobre a variedade e raridade dos produtos aproxima-se de forma 

surpreendente aos relatos de viagem da Grécia Antiga. A constituição da rubrica thôma 

(maravilhas, curiosidades), aspecto analisado por François Hartog na obra de 

Heródoto229, encontra alguns paralelismos na descrição das maravilhas constituintes da 

loja de Valgy. Para o teórico francês, a enorme beleza e extrema raridade do que é 

designado constitui o thôma, que se assume como uma tradução da diferença entre o 

que existe aqui e lá230. Segundo o teórico francês, nos relatos de Heródoto, “o indicador 

qualitativo parece acompanhar o indicador quantitativo das maravilhas”231 (isto é, são 

tão melhores quanto mais houver). Além disso, nestes relatos de viagem a qualidade 

intrínseca do lugar tem uma relação directa com a “medida das maravilhas”232. Também 

se realça a escala de valores que definem o lugar em Histoires, de Heródoto: não se 

verifica a inscrição de um qualificativo puro, mas sim uma ordem de exposição que vai 

do menos ao mais extraordinário233.  

 

O caso da loja do monhé, apesar das evidentes semelhanças inventariais, assenta numa 

lógica contrária. No que se refere à ordem de exposição, parte-se do mais excepcional 

(panos da Formosa), ao menos extraordinário (capulanas nacionais); no que concerne à 

relação qualidade/quantidade tudo o que for mais raro é melhor; e finalmente, apesar 

de o seu discurso afirmar uma relação directa entre a qualidade do lugar e a qualidade 

do produto, a distância com o outro se faz sentir naquilo que Hartog designa l’oreille du 

public234, isto é, a presença do locutor. 

 

                                                 
229 François Hartog, 2001, 356-364 
230 Idem, 357. A tradução é nossa.  
231 Idem, 361. A tradução é nossa. 
232 Idem. A tradução é nossa. 
233 É surpreendente a semelhança de estilo entre a “alucinação” de Valgy e as histórias de Heródoto: “Les 
Arabes récoltent l’encens em faisant des fumigations pour chasser les serpents ailés qui gardent les arbres 
où il pousse. La cannelle se cueille dans un lac habitée par des espèces des chauves-souris dont il faut  
protéger en s’enveloppant le corps entier de peaux de bœufs. ‘Encore plus extraordinaire’ est la récolte du 
cinnamome. [...].  Quand au ladanum c’est ‘encore plus extraordinaire’, cet aromate au parfum si 
délicieux s’accroche, en effet, dans la barbe des boucs, lieu de grande puanteur. Ainsi ces admirables 
produits ne peuvent avoir qu’une provenance extraordinaire” – François, Hartog, 2001, 358-359. 
234 Idem. 359. 



 

 143 

A ordem de exposição dos seus panos indica uma espacialidade significante para o 

comerciante, podendo mesmo sugerir um mapeamento dos descobrimentos portugueses, 

onde a Formosa, Índia (em particular Madras e Calecute), Oman e Zanzibar ocupam um 

primeiro plano235; parece evidente um ensejo de Valgy em agradar madame através 

duma possível identificação com a origem dos panos, origem de que nem o próprio 

comerciante parece convencido: “Sedas e cetins da Formosa, talvez – alvitrava ele” (p. 

128). O advérbio “talvez” transmite essa hesitação. Não tendo sucesso com a nostalgia 

das primeiras referências asiáticas, passa para um segundo plano, apresentando os panos 

do Paquistão. O gesto acompanha uma intenção de comunhão com a cliente: “Por 

processos quase idênticos, desciam agora os panos de algodão mais grosso do 

Paquistão, uma vez que madame estava partindo para os climas frios da Europa”. (p. 

129). Assim, a opção por esta ordem qualificativa pode não estar somente relacionada 

com a qualidade intrínseca do produto, mas também com a qualidade do lugar.236 

Esta incisão massiva nos elementos espaciais constitui um evidente contraponto a uma 

temporalidade despedaçada, fragmentada. A memória delirante do comerciante 

promove uma funcionalidade e uma simbologia ao objecto, elemento que normalmente 

é inerte. O anacronismo investido no espaço, isto é, este anacorismo237, acentua a 

disparidade de Valgy perante a sua clientela.  

 

Além disso, a espaço-temporalidade rememorada pelo comerciante é homogénea, feita a 

partir de blocos estanques, conforme se verifica no comentário avaliador do narrador, 

prostrado entre parênteses, facto que também radicaliza a sua alteridade: “[...] (não 

especificar que Europa era essa fazia ainda parte da tal distância a que Valgy se situava).” (p. 

129). O lugar de proveniência constitui, portanto, um vector valorativo dos produtos, 

não só no que se refere à geografia, mas também à história, como se a loja de Valgy 

constituísse um reverso do seu tempo, um espaço de subversão ao momento histórico 

que se vivencia no presente da narração. O desencontro é, finalmente, posto em 

evidência pela própria cliente e pela sua indiferença ao “peso” daqueles produtos: 

 

“Não era na Ásia distante que havia estado, dizia 
timidamente a madame. Não lhe tocavam portanto os 
seus mistérios. Era aqui, e daqui queria levar o que 

                                                 
235 Os portugueses, segundo a historiografia, foram os primeiros europeus a chegar a ditos territórios. 
236 Como se sabe, Portugal encontrou no Paquistão um aliado na disputa contra a Índia nos anos 60; além 
disso o país faz parte da “nação” muçulmana, religião de Valgy. 
237 Bertrand Westphal, 2007, 179. 



 

 144 

houvesse que lhe permitisse lembrar esta vida que teve, 
que de certeza lhe irá parecer dentro em breve distante e 
irreal. 
Valgy, o comerciante capaz de entender todos os pontos 
de vista, por uma vez não entendia.” (p.  130). 
 

O locutor, neste caso a clientela de Valgy, reduzida a dois tipos extremados (“madame” 

e “humilde mulher das nossas” que sintetizam o sucesso do negócio, a primeira 

significando o passado frutífero de vendas, a segunda o presente de crise) funciona não 

só como testemunha da profusão discursiva do comerciante, mas também da sua perda. 

A própria ausência de nome enfatiza este desencontro. Regressando por momentos à 

onomástica e retomando Ph. Hamon, o anonimato é muitas vezes apresentado “en 

anthitèse aux moments de crises des personnages nommés [...] comme tel devient alors 

le signal d’une certaine dépossession de vouloir-faire pour le personnage nommé, même 

si son inscription dans le texte peut donner lieu à quelque effet d’ironie.”238 O discurso 

do monhé assenta na extrapolação e na exteriorização daquilo que é contrário aos reais 

desejos da clientela que, como consequência, funciona como contraponto radical do 

comerciante.  A distância de Valgy torna-se ainda mais visível na sua perplexidade face 

ao comentário de madame. A oposição é notória, já que o que para si constitui uma 

verdade absoluta (o valor daqueles panos), para a cliente pouca importância tem.  

 

Torna-se interessante ainda o facto de o destino da cliente passar por uma irrealidade, na 

sua relação com o passado, semelhante ao do próprio comerciante, conforme atesta o 

comentário sarcástico do narrador. A sua avaliação irónica e a voz de madame 

(indiciada no discurso indirecto livre) se intermedeiam, criando um rápido e 

surpreendente deslizamento semântico. Convém, nesta linha de raciocínio, um breve 

comentário à figura do narrador que, ao “inventar” esta distância em relação aos 

protagonistas, confronta linguagens, coloca-se numa posição de intermediação e atenta 

observação, como um cliente que desconfia, insinua e analisa, entrando e saindo 

também ele deste tráfico simbólico. Ao esmiuçar os lugares discursivos mais sombrios 

do Valgy, tenta adentrar-se nos seus universos inapreensíveis de forma a acentuar o 

abismo entre os interlocutores. A única evidência em todas as sequências na loja é, pois, 

que a ladainha do comerciante referente à lista exaustiva de produtos, carregados de 

histórias ambíguas e fragmentadas, alimenta a sua distância perante o outro (que 

normalmente lhe é indiferente), enfatizando a dificuldade para a relação. A cliente e 

                                                 
238 Ph. Hamon, 1983, 134. 



 

 145 

comerciante parecem constantemente participar numa ordem de comunicação que 

Francis Affergan designa como não simétrica, já que “se fonderait sur la 

‘maximalisation de la différence’239 A assimetria comunicacional que se pode gerar 

nestes episódios tem a ver, de resto, com a organização preferencial do discurso de 

Valgy, já que indicia uma visão discordante ao tempo de madame. Isto é, a duração dos 

objectos enunciados e a temporalidade do sujeito receptor da mensagem não é de todo 

coincidente. A condição de inteligibilidade na comunicação depende fundamentalmente 

desta sincronia de temporalidade entre receptor e locutor. Tal é a indicação de 

Benveniste, que refere que o ponto mais delicado da relação com o outro reside na 

temporalidade: “Le temps dénoue la double identification et légitime l’intelligibilité.”240 

O desencontro de tempos e mundos vividos entre Valgy e madame torna-se evidente: 

em primeiro lugar, na perplexidade da cliente perante as “viagens” que Valgy faz na sua 

loja; em segundo, na própria incompreensão do comerciante à negação de madame em 

comprar os produtos da “Ásia distante”.  

 

Também com os temperos a escala de valorização parece passar por um filtro espaço-

temporal. Assim, a descrição de um inventário de produtos, quase todos provenientes 

duma Ásia antiga241 e com relações nostálgicas para os portugueses, é efectuada, 

potenciando cada um destes produtos uma viagem essencialista a outras dimensões 

temporais. Torna-se, assim, interessante a distinção realizada entre as sementes de 

sésamo e as sementes de gergelim (termo mais usado no Brasil para referir-se ao 

denominado sésamo, mais utilizado em Portugal): “minúsculas sementes de sésamo 

trazendo em si todos os tons de castanho que há no universo; sementes de gergelim, 

pequeninos olhos mágicos e curiosos em ainda novos tons de castanho” (p.131). A 

obsessão pelo castanho pode tanto ter a ver com um excesso “real” desta tonalidade nos 

produtos da sua loja, como pode ainda remeter a outros patamares, mais próximos duma 

terminologia racial que se visa essencializar e comungar com a perplexa madame. O 

espaço e a palavra representam, pois, um referente fixo onde dimensões múltiplas se 

diluem, numa concepção poética mais próxima do mito e da essência, aspectos que o 

comerciante tenta vender e fabricar. Isto é, converter o material mítico essencialista 

numa mercadoria não deixa de ser uma jogada de mestre do autor para sublinhar o 

                                                 
239 Francis Affergan, 1987, 248. 
240 Emile Benveniste, 1966, 263. 
241 Cominhos, coentros, pimenta, noz moscada, tamarindo, sésamo, gergelim, farinha de grão-de-bico, 
cravinhos, canela, piripiris, etc.  



 

 146 

carácter ilusório deste tipo de concepções. As palavras, os gestos e as imagens, para 

além do olhar intrigado das clientes, participam dum mapeamento do(s) lugar(es), duma 

espécie de revelação (delirante). A loja do monhé funciona, portanto, como um pequeno 

laboratório onde, com o recurso ao microscópio, se podem sugerir o carácter artificioso 

daquilo que vem “do nada”, da essência. Os discursos em toda a obra aparecem como 

falaciosos. Tratem-se de falsas ilusões do mago Valgy ou de manipulações políticas, 

cujas estratégias são causticamente comentadas pelo narrador, no caso de Samora 

Machel (capítulo 11). 

 

Por fim, os longos monólogos de Valgy parecem ser inversamente proporcionais à 

quantidade de “maravilhas” que deseja dar a conhecer. Quanto mais raros são os 

panos, maior dedicação discursiva lhes são conferidos (já que maior é a sua qualidade). 

O resultado desta quase litânica busca é o malogro, dado que, do mais ao menos 

extraordinário, do mais ao menos raro, Valgy desanima-se quando deve apresentar os 

panos de fabrico nacional. A sua voz e a sua força esfumam-se perante estes produtos 

que a si não relembram outros tempos e espaços idealizados (ou adaptados ao que pensa 

ser do agrado de madame). 

  

“Se madame não se decidisse, passavam às mais 
modestas capulanas estampadas de fabrico nacional, com 
estrelas e luas infantis, animais selvagens e ingénuas e 
congeladas expressões, dizeres revolucionários. Era um 
Valgy ausente quem as estendia, desinteressado já de um 
negócio que parecera tão promissor e afinal não passva 
da comezinha venda de uma capulana de algodão” (p. 
130). 

 

A fronteira entre o objecto em si e o valor simbólico que dele emana é indiscernível, 

tanto podendo ser a materialidade do objecto aquilo que mais lhe importa (preço), como 

também o valor simbólico que deles emanam (ideal). A única situação clara nestas 

passagens é o desânimo do comerciante perante os novos produtos e os novos ideais 

(“capulanas estampadas [...] com estrelas e luas infantis, animais selvagens e congeladas 

expressões, dizeres revolucionários”). O que vem de longe é mais raro, tem mais 

qualidade e, naturalmente, é mais caro.  

 

 

 



 

 147 

3.4 Panos encantados 

 

Outro aspecto digno de registo, já que confirma a elaboração artística ministrada ao 

detalhe por parte do autor, tem a ver com distribuição espacial e o valor simbólico dos 

produtos que parecem mesmo acompanhar a inversão da personagem. Para Valgy o que 

está mais próximo do tecto é o mais valorizado (as raras cambraias). Isto é, tudo o que 

está escondido entre os animais e a sujidade das prateleiras de madeira da sua loja, 

numa estranha atração pelos opostos.  

 

“[...] cá em baixo, com as mais diversas e inesperadas 
cores; um pouco mais em cima pardos; lá no alto, num 
território só habitado por aranhas, osgas grossas e alguma 
pomba municipal entrada por descaminho através de uma 
fresta do telhado, apavorada por se ver também tingida de 
luto e sem saber como sair dele” (p. 128).  
 

A ausência de indicadores espaciais determinados aumentam a estranheza da descrição. 

O leitor sabe que se trata de uma estante, mas não sabe onde está exactamente situada, 

começando a ter um progressivo centro de percepção, de focalização, através das 

locuções preposicionais ou advérbios de lugar. Em todo o processo em que Valgy tenta 

persuadir a clientela verifica-se um jogo de orientação espacial que pode sugerir escalas 

de valoração com significados vários. Toda a descrição da loja joga com esta 

indeterminação espacial, com uma representação quase cénica (ou cinematográfica) de 

Valgy. Os próprios produtos participam nesta representação, adquirindo vida e 

autonomia próprias devido à associação a verbos de movimento: “Panos brilhantes e 

escorregadios como cobras vivas, a gente amachucando-os e eles deslizando para se 

porem outra vez como eram” (p. 129). Todos estes elementos são indicadores dum olhar 

subjectivo (coincidente e misturado ao do narrador) situado num espaço de diferença e 

de ruptura ao esperado. Assim, no que se refere ao espaço da loja de Valgy, verifica-se 

um predomínio da focalização externa,242 isto é, o narrador restringe o campo 

informativo da percepção, para assumir uma visão exterior ao narrado, inabilitado de 

certezas referentes ao íntimo das personagens e à sequência dos factos.  

 

Também a oscilação existencial da personagem é subtilmente sugerida no movimento 

do produto no espaço: na descrição do pano que é sacado da parte mais alta da estante, 

                                                 
242 G. Genette, 1983, 207. 



 

 148 

todas as transformações ocorrem, de cores e formas, chegando às mãos do comerciante 

totalmente transparentes, espelhando-se no que há à volta, como se reflectisse o próprio 

acto do comércio:  

 

“A princípio parecia uma mancha de tinta negra, uma 
fuligem sujando o ar, a asa de um morcego adejando 
devagar. A meio do voo ganhava tons cinzentos-azulados 
aos olhos da pasmada clientela, virada para cima a tentar 
descobrir o que ali vinha. E por fim, uma lenta borboleta 
colorida brincando com a luz que lhe chegava antes de se 
desenrolar no balcão. E Valgy recebia nos braços, como 
quem recebe uma criança, uma cambraia finíssima de 
linho ou algodão a que fiapos de teias de aranha que 
trazia agarrados conferiam ainda maior leveza. Tão fina 
que não tinha cor, que não podia tê-la uma vez que a cor 
não teria matéria tangível a que se agarrar. Uma cambraia 
que se limitava a reflectir a cor das coisas em redor: o 
castanho escuro das mãos de Valgy – que a afagavam 
para melhor ressaltar o seu valor e qualidade – ou a 
própria cor do olhar das clientes, que a fitavam 
intrigadas. Quase, já, maravilhadas.” (p. 128) 

 

A ausência de marcadores temporais determinados e a modificação ocorrida em todo o 

percurso até chegar sem cor às mãos de Valgy, transmitem uma ideia de progressão 

quase atemporal. A semelhança entre o objecto e o sujeito atinge o seu auge tanto no 

reflexo que o pano emana das suas mãos como na reacção de surpresa das clientes. A 

indicação espacial (de cima para baixo) reflecte uma desterritorialização do pano, só 

entendida pelo “ilusionista” Valgy. O olhar perplexo do locutor acompanha as 

transformações ocorridas no objecto, até terminar com a surpresa final da sua chegada. 

Apesar da ausência dum referente outro que não a própria loja, a metamorfose do pano 

em vários tempos e as indicações anunciadas na própria frase, podem indiciar uma 

espécie de biografia compacta da vida do comerciante: descendo da Índia, passando por 

Zanzibar, chegando a Moçambique, perdendo aí definitivamente a matéria, reflectindo 

apenas o que há a volta e provocando a estranheza generalizada.  

 

Por outro lado, tempo verbal preferencial de todo o capítulo “Os cheiros e as cores” é o 

imperfeito, que tem uma função específica de qualificação do universo desta 

personagem. Oswald Ducrot, analisando este tempo na língua francesa (cujo uso, de 

resto, é em tudo semelhante ao português), afirma uma espécie de qualidade fixa que lhe 

é inerente: “Lorsqu’un événement est rapporté à l’imparfait, il semble donc qu’on ne le 



 

 149 

voie pas apparaître, se produire: on le voit, pour ainsi dire, déjà là”243. O tempo verbal 

do imperfeito provoca, pois, um efeito de simultaneidade temporal, e “transforme le 

récit du naufrage en tableau” e apresenta “comme sous les yeux cette histoire de 

tempête et de naufrage”244, imagem que, coincidentemente, é muito familiar à de Valgy 

e do seu quase homónimo marinheiro descrito na epístola 49 de Paulino de Nola.  

 

As “maravilhas” da loja descritas pelo comerciante ávido de lucros e histórias podem 

mesmo adquirir um outro tipo de “qualidade”, adquirindo uma forma de autonomia e 

ressurgindo como uma revelação fantasmática para Valgy. A cambraia é o exemplo 

mais significativo, reaparecendo no céu rasgada pelos trovões (ou no próprio delírio de 

Valgy – a fronteira entre as duas possibilidades volta a ser porosa), quando já era 

impossível, devido à forte crise, encontrá-las na sua loja. O comerciante passa 

rapidamente de controlador do objecto, a controlado por ele. A cambraia que o 

vendedor tanto ama passa do reino objectal para o reino dos signos, onde, como 

sabemos, tudo é mais complexo e onde se promove o próprio desvanecimento da 

matéria.  

 

Em suma, a omnipresença dum referente específico (loja), mais do que limitar o 

narrador a uma descrição mimética ou conforme, produz antes uma desobrigação 

perante elementos normalmente inertes e inanimados (os produtos), potenciando eles 

mesmo a representação indicial de autênticas travessias de significado que fazem 

desestabilizar o próprio presente homogeneizante. O real e o histórico são substituídos 

ou limados pelo elemento indicial (gesto, frase, objecto, espaço), ora misturando-se, ora 

anulando-se. Segundo Jean Baudrillard, “el objeto designaba el mundo real pero 

también su ausencia, y en especial, la de su sujeto.”245 

 

Em suma, a relação entre o que se vende e quem o vende é proporcional na 

enigmaticidade que emanam e no fiasco que representam. Valgy funciona, pois, como 

corolário simétrico dos seus produtos: vindo de longe e sentindo-se o melhor (“vela 

enfunada”), com o passar dos tempos vai-se esvaziando, numa lógica que vai do mais ao 

menos, da exaltação delirante ao silêncio das prateleiras vazias. Ambos tiveram um 

                                                 
243 Oswald Ducrot, 1979, 10. 
244 Anne Herschberg, 1993, 95. 
245 Jean Baudrillard, 2002 [2000], 14. 



 

 150 

“curto período glorioso”, (p. 127), ambos terminam vazios, fora dos novos tempos: 

“Prateleiras vazias, caixas vazias. Frascos vazios e um cheiro indefinido que já nem traz 

à lembrança o esplendor dos cheiros do passado. Com o apagar dos cheiros, apaga-se 

também a memória. Só o presente agora importa. Luminoso e pesado.” (p. 235) 

 

Funcionando como catalisador do tráfico poético de Borges Coelho, assente na troca, na 

intermediação “ilícita” de registos distantes e na subversão a todos os níveis, Valgy 

constitui a síntese da imperfeição, da máscara e da intermediação promovida pela 

estética do autor do Ibo. 

 



 

 151 

 

 

 

 
 

 

 

Conclusão 

 

 

 

 

“Quantas histórias podem conter uma mesma história,”246 comenta o narrador de As 

Visitas do Dr. Valdez (2004). Frase que poderia perfeitamente aplicar-se à obra que 

estamos a analisar.  

 

De facto, toda a escrita de Borges Coelho caracteriza-se por esta travessia de sentidos 

inesperados na frase aparentemente mais simples. O autor parece mesmo ávido de fuga, 

activando todas as estratégias que tem ao seu alcance para perplexizar o leitor, para 

encontrar uma curva na linha recta da página, como o mecânico da porta número 11. 

Como se ele também pertencesse a este quotidiano que não se controla, que só se pode 

observar estonteado, como madame, aliás. Como se fosse ainda um “resquício”, 

habitando em intervalos. Desenhando-os nos espaços, para quem ainda duvidava da sua 

existência. Criando esta estrangeiridade que ressoa ou cheira a passado, confrontando-a 

com a novidade do mundo.  

 

A Rua 513.2 surge, pois, como um espaço híbrido e misto, sobrecarregado dum 

quotidiano que tanto pode ser a caricatura dum país convulso em constante transe e em 

transição, como também a face deformada de outros mundos; trata-se, em qualquer um 

dos casos, de um lugar de interrogação, de especulação e de especularidade. Que nada 

pode definir, mas que tudo pode evocar. Assim, como lugar de questionamento e de 

memória por excelência, a rua refere-se a si mesma e desdobra significado. Neste 

                                                 
246 Borges Coelho, As Visitas do Dr. Valdez, 2004, 72. 



 

 152 

sentido, também os moradores que ocupam este espaço podem ser conotados com 

figuras reais ou históricas, mas que, devido à sua própria indeterminação, não se podem 

confundir com nenhuma delas. Tembes, Nharrelugas, deixemo-nos de histórias, a 

história engoli-los-á. Ou mesmo a censura dos arquivos deste mundo afora. Parece ser 

esta uma das mensagens do texto. Tal como refere Gérard Genette, citado por Jean-

Marie Schaeffer, o que caracteriza a ficção é a sua presença naquilo que está “au –delà 

du vrai et du faux.”247 As relações de denotação e conotação a referentes históricos 

estão presentes e constituem uma estratégia importante na exploração artística de 

Borges Coelho. Utiliza-as de forma magistral, diga-se de passagem. Ao mesmo tempo, 

o material histórico sugerido na obra constitui uma plataforma dum questionamento que 

ultrapassa fronteiras, fazendo interagir uma propriedade local com outros contextos 

onde esta mesma propriedade não é exógena. 

 

Toda a definição implica uma redução. O jogo do indício desessencializador constitui, 

pelo contrário, a aposta de uma tomada posição estética que reivindica aberturas no 

tempo e no espaço (como um resquício).  

 

Se as ruas e avenidas são nomeadas, esta nomeação está íntima e paradoxalmente ligada 

à própria perda da linguagem. O afã de renomear o espaço, de limpar o bilhete de 

identidade dum lugar, pertence à mesma lógica da rebaptização contínua de alguns 

moradores da rua (Tito, Valgy, Teles Nhantumbo), figuras que, curiosamente, foram 

perdendo a voz com o passar do tempo. A Rua 513.2, ao não ser renomeada, ao 

testemunhar a passagem do tempo e a permanecer (tal como a acácia de Dona Aurora, 

os cheiros de Arminda, o caderno de Marques, o corpo do bairro popular) quase deixa 

de ter um valor de realidade, passando a garantir apenas focos de lembrança, 

praticamente todas fugazes. De resto, absolutamente todas as personagens desta 

blasfema crónica parecem caminhar para trás, ofuscando um ideal de progresso em que, 

por vezes, até tentam acreditar. Neste intervalo surge, invariavelmente, o narrador para 

instaurar o humor: “Tal como antes combatemos o ocupante em todas as suas formas 

(nova mirada a Monteiro)” (p. 318). Nome, espaço, tempo, humor, eis as principais 

formas de representação dum passado que teima em envenenar os lugares (discursivos) 

do presente. 

                                                 
247 G. Genette, 1991, 20, citado por J.-M. Schaeffer, 1999, 210. 



 

 153 

 

Começámos a análise da obra pelos nomes. De facto, a escolha não poderia ser outra, já 

que o jogo onomástico é litânico, começando no título, trespassando toda a narração.  A 

inserção de designadores pertencentes a “outros textos” problematiza não só os cânones 

apropriados, mas sobretudo o universo ficcional que a apropria. Introduzir personagens 

com nomes bíblicos num contexto de Revolução já é de si subversivo. Mais ainda o é 

quando ninguém disso se dá conta. Nem mesmo os mais revolucionários, como 

Filimone. Por outro lado as várias designações (possibilitando o cruzamento de 

referências numa única personagem, como é o caso, por exemplo, de Tito Nharreluga), 

funcionam como um elo de mundos que se sobrepõem, numa economia que visa mais a 

criação de “vasos comunicantes” do que a adição complementar, enciclopédica e 

classificatória das personagens. Assim, ao atribuir-se um nome de “outras eras” a um 

morador sem qualidade da Rua 513.2, instaura-se, antes de tudo, uma nova ordem (ou 

um novo caos) das coisas. Ao modificar estes nomes Filemón/Filemone; Valgius/Valgy, 

etc.), além disso, propõe-se subtilmente a modificação de uma regra estabelecida. Seja 

como for, a contaminação intertextual promovida nesta obra põe, sobretudo, em cheque 

dois tipos de modelo de perfeição: o bíblico e didáctico, vindos do passado e o 

revolucionário e igualmente didáctico, virados para o futuro.  

 

Outra forma de paródia aos registos discursivos fixos, analisada no segundo capítulo, 

tem a ver com a estratégia da reunião (num mesmo espaço humanizado e transgressivo) 

de elementos provenientes de temporalidades (à primeira vista) distintas, mas que 

acabam por se equiparar: na ânsia pelo poder (Filimone/Monteiro, Pedrosa/retratos); na 

profissão (Ferraz/Marques), na loucura destrutiva (Tito Nharreluga/Pestana); ou na 

cumplicidade feminina (Antonieta/Arminda). Os “resquícios” estabelecem, neste 

sentido, a ligação entre o passado e o presente, reduzindo a distância oceânica que se 

estabelece a um nível ideológico. Ao mesmo tempo, a mediação entre um antes e um 

depois personificado nestas insólitas personagens confirma a inevitabilidade do 

confronto com a memória que assume, por sua vez, inúmeras formas: a presença física 

(Monteiro e Arminda, Marques); a escrita ou a sujeira/desorganização do espaço 

(Marques); os elementos “decorativos” (os retratos nas paredes de Pedrosa); o vestígio 

de destruição do espaço (Pestana); a natureza (buganvílias da esposa de Costa e acácias 

de Dona Aurora); a praia, em tempos de paz e de guerra (Tito Nharreluga); os cheiros 

(Arminda), a “orgulhosa ilha solitária” (Valgy), etc. A escrita de Borges Coelho, por 



 

 154 

todo o exposto, propõe uma reflexão sobre as formas de ordenamento do material 

estético que dizem a passagem do tempo e o modo como este parece transformar as 

coisas e os seres, situação que ultrapassa as mudanças que os nomes (“tantos Eduardos 

Mondlanes”) pretendem impor à realidade.  

 

A importância dada à ressonância indicial (escolha onomástica, na modalização espaço-

temporal, polifonia do enunciado), revela que a escrita do autor está longe de promover 

a centralização de uma ordem específica, longe de querer impor uma outra visão da 

História moçambicana, longe, enfim, de pretender fazer da sua obra um testemunho da 

história ou da memória do país. A existir alguma reivindicação nesta Crónica da Rua 

513.2, ela passa apenas pela constatação de que existem várias curvas, subidas e 

descidas numa mesma rua recta e horizontal. Os espaços de memória desta obra 

constituem mais do que um espaço de resistência, um foco de intermediação sobre os 

laços existentes entre o antes, o agora e o depois, entre o aqui, o ali e o lá; mais do que 

um exercício de afirmação de identidades, a sua subtil perversão. Neste sentido, o que 

se transmite nesta insólita histórica quotidiana passa mais pela interacção da memória e 

da matéria histórica do que pelo seu confronto; não tanto pela sua definição, mas pela 

problematização da sua ponte que “unindo, traz à lembrança a separação”248. Servindo-

se de ambas e não as opondo, o trabalho estético de Borges Coelho actua na fronteira 

destes dois conceitos, fronteira esta que se esconde na própria frase. Dum lado figura 

uma memória, recente ou de todos os tempos (a diferença é por vezes indiscernível), 

nem celebrada nem atacada, simplesmente indic(i)ada nos lugares por onde transcorrem 

as narrativas; de outro, uma memória agarrada e transformada pela história do lugar, 

história que por vezes também encontra estranhos paralelismos em outros contextos.  

 

Projectando a força da sua prosa normalmente na fronteira do que é do que não é, 

Borges Coelho descobre o espaço-tempo lacunar e da cesura, semelhante ao descrito por 

Hannah Arendt em La Crise de la Culture, isto é, “aquele intervalo inteiramente 

determinado pelas coisas que já não são e pelas coisas que ainda não são”249. A 

cronologia linear tende a ser negada na sua obra, por um lado, pela inscrição dum 

espaço transgressivo que diz um tempo e, por outro, por uma memória fragmentada que 

remexe o lugar. A obra de Borges Coelho actualiza, pois, formas estéticas de 

                                                 
248 Borges Coelho, “O Pano Encantado”, in Índicos Indícios I, Setentrião, Caminho, Lisboa, 2005, p. 13. 
249 Hannah Arendt, 1972, 19. A tradução é nossa. 



 

 155 

ordenamento das diferentes experiências temporais – formas de articulação entre o 

passado, o presente e o futuro – entregando-lhe um sentido vincadamente espacial.  

 

O terceiro e último capítulo foi na íntegra dedicado à personagem de origem indiana 

Valgy, expressão por excelência do ethos intermédio do romance. Verificamos que, ao 

fragmentar a matéria linguística e (consequentemente a histórica), o discurso de Valgy 

irrompe como um dispositivo ficcional de enorme alcance e produtividade no interior da 

trama e permite que o não dito seja de alguma forma dito (e vice-versa), alimentando 

uma progressiva ambiguidade na narração. Ao mesmo tempo e de forma subtil, a sua 

voz e o seu olhar permitem que se instaure o jogo trágico-cómico do ser. Nesta 

perspectiva, a presença de Valgy no romance potencia um autêntico jogo de alternâncias 

rítmicas, estilísticas e de vozes, e a consequente construção duma complexa cadeia de 

significações na qual o tudo (trágico e figural) pode tocar o nada (cómico e demente); e 

na qual as fronteiras entre passado e presente deixam de existir para se configurarem um 

novo “real”, paralelo e intermédio.  

 

A linha que divide a arte e o segredo de Valgy é ténue, e é na própria fronteira das 

palavras que se criam universos de atmosferas e tonalidades múltiplas. Os mundos 

possíveis, dinâmicos e plurais da escrita de Borges Coelho organizam-se precisamente 

na tensão entre as inúmeras formas da própria linguagem, responsável pelos caminhos 

labirínticos por onde percorre a sua prosa. A recusa da tradução hegemónica que, 

segundo Bruno Latour, constitui o acto de dar voz a alguém250, concretiza-se no próprio 

cruzamento de perspectivas, olhares e funções inerentes das suas personagens, 

confirmando a opção estética do autor em não fazer da sua obra um testemunho 

histórico e factual, mas sim um exercício de linguagem devolvendo à ficção a sua razão 

de ser.   

 

Tal como todas as personagens do romance, Valgy caracteriza-se pela instabilidade. No 

entanto, no seu caso de forma mais vincada, devido à extravagância dos seus actos e 

falas, assim como dada à ironia com que é tratado pelo narrador. Além disso, Valgy 

comporta três “características” que, devido às lógicas relacionais que se geram no 

universo ficcional, o põem numa órbita diferencial: a origem (é monhé), a actividade (é 

                                                 
250 Bruno Latour, 1981, 279. 



 

 156 

comerciante) e a condição (é aparentemente louco). Estes três elementos de 

caracterização indiciam, à partida, a presença de um ethos que contraria qualquer tipo 

de discurso monológico. A origem põe-no numa posição flutuante entre moçambicanos 

e portugueses, entre o passado e o presente; a profissão é a forma por excelência de 

negociação, colocando-o também perante uma dependência ou mesmo vulnerabilidade 

perante a clientela; a condição, por sua vez, constitui o código de legibilidade para os 

vizinhos.  

 

Em suma, na linha a que nos habituou o autor, este romance constitui uma exploração 

sistemática da noção de intermediação, que emana do interior mesmo das personagens, 

situadas num contexto histórico cuja pretensão de unidade, de univocidade e de essência 

é dinamitada através da inscrição dum quotidiano e duma espaço-temporalidade que 

tudo abarca. Por outro lado, se todo o universo do romance é construído a partir desta 

intermediação, a acumulação de estratégias que vão neste sentido é particularmente 

flagrante no caso de Valgy. Ainda que esta personagem surja tanto ou menos que outras 

ao longo da narração, ou seja, que desde um ponto de vista meramente quantitativo não 

se sobreponha às restantes, consideramos legítima a importância que lhe é atribuída no 

nosso trabalho, já que no plano qualitativo, a terceira via que encarna a sua figura (fora 

da lógica branco/negro, colonizado/colonizador, revolucionário/reaccionário, etc.) 

convertem-no num mago dos discursos, num traficante de ilusões, não só no que se 

refere aos produtos que vende, mas também nos múltiplos jogos de alteridade que 

viabiliza. A sua loja constitui um laboratório de contínua negociação de mundos, de 

subversão e alucinação. Como o universo da escrita, aliás.    

 



 

 157 

 

 

Bibliografia 

 

Obras de João Paulo BORGES COELHO 
 

- As Duas Sombras do Rio, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” n.º 15, 

2003. 

- As Visitas do Dr. Valdez, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” nº 34, 2004.  

- Índicos Indícios I. Setentrião, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” nº 40, 

2005. 

- Índicos Indícios II - Meridião, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” nº 45, 

2005. 

- Crónica da Rua 513.2, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” nº 49,  2006. 

- Campos de Trânsito, Lisboa: Editorial Caminho, “Outras Margens” nº 62, 2007.  

- Hinyambaan, Lisboa: Editorial Caminho, «Outras Margens», n.º 70, 2008. 

 

Estudos e artigos sobre a obra de João Paulo BORGES COELHO 
 
- CAN, Nazir. “Mundos imaginados do islão em Moçambique: O pano encantado, de 

João Paulo Borges Coelho”, in Revista Espacio-Espaço de Escrita, Extremadura: 

2008 (no prelo). 

 

Teoria Literária e Filosofia 
 
- ADAM, J.-M. La Linguistique textuelle : introduction à l'analyse textuelle des 

discours, Paris: Armand Colin, 2005. 

- AFFERGAN, Francis. Exotisme et altérité : essai sur les fondements d'une critique 

de l'anthropologie, Paris: Presses Universitaires de France, 1987. 

- AMOSSY, Ruth (dir.). Images de soi dans le discours : la construction de l'ethos, 

Paris: Delachaux et Niestlé S.A., Lausanne, 1999. 

- ANDERSON, Benedict. Imagined communities: reflections on the origin and 

spread of nationalism. London: Verso, 1991. 

- BAKTHIN, Mikhail. Esthétique et Théorie du Roman, Paris: Gallimard, 1978. 

- BARTHES, Roland. S/Z,  Paris: Éditions du Seuil, cop. 1970. 



 

 158 

- BAUDRILLARD, Jean e Marc Guillaume. Figuras de la alteridad, México, D.F.: 

Taurus, 2000. 

- BAUDRILLARD, Jean. Contraseñas , Barcelona: Anagrama, DL 2002. 

- BAUDRILLARD, Jean. Cultura y Simulacro, Barcelona: Edit. Kairós, 1978. 

- BENVENISTE, Emile. Problèmes du Langage, Paris: Gallimard, 1966. 

- CHEMAIN, Roger. La Ville dans le Roman Africain, Paris: L’harmattan, ACCT, 

1981. 

- DÄLLENBACH, Lucien. Le Récit spéculaire : essai sur la mise en abyme, Paris: 

Éditions du Seuil, cop. 1977. 

- DAVIDAS, L. “Vision de l’Inde et de la diaspora indienne à travers l’œuvre de 

l’émigré trinidadien V. S. Naipaul”, em Revue du Cerc, n°3, 1986. 

- DELEUZE, Gilles et Félix Guattari. Mille plateaux. Capitalisme et schizofhrénie, 

Minuit Collection «Critique», Paris 1980. 

- DERRIDA, Jacques. «La différance». Théorie d’ensemble. Paris: Seuil, coll. Tel 

Quel, 1968, pp. 53-54.  

- DUCROT, Oswald. Encyclopedic Dictionary of the Sciences of Language, Oxford: 

Basil Blackwell, 1979. 

- ECO, Umberto. Obra aberta, São Paulo: Perspectiva, 1968. 

- EVEN ZOHAR, Itamar. "Polysistem Theory” Poetics Today, 11, 1, 1990, p. 9-26. 

- GENETTE, G. Nouveau discours du récit, Paris: Seuil, cop. 1983. 

- GENETTE, Gérard. Figures III, París: Éditions du Seuil, 1972. 

- GENETTE, Gérard. Mimologiques : voyage en Cratylie, Paris: Seuil, 1976. 

- HAMON, Philippe. Le Personnel du roman : le système des personnages dans les 

Rougon-Macquart d'Emile Zola Genève: Droz, 1983 

- HARTOG, François. Le Miroir d'Hérodote : essai sur la représentation de l'autre, 

Paris: Gallimard, 2001. 

- LEITE, Ana Mafalda A Modalização Épica nas Literaturas Africanas, Lisboa, 

Vega, 1996. 

- LEITE, Ana Mafalda. “Regionalismo, Nacionalismo e Universalismo na Literatura 

Moçambicana", in Acta Colóquio sobre Literatura Moçambicana, Maputo: 

Universidade Eduardo Mondlane, Maputo, 2000. 

- LEITE, Ana Mafalda. Literaturas Africanas e Formulações Pós-Coloniais, Lisboa: 

Colibri; 2003. 



 

 159 

- LLOYD, G.E.R. Polarity and Analogy: two Types of Argumentation in Early Greek 

Thought Cambridge: University Press, 1966. 

- MOURALIS, Bernard. em L’illusion de l’altérité. Études de littérature africaine, 

Paris: Honoré Champion, 2007. 

- MOURALIS, Bernard. Les contre-littératures, Paris: P.U.F., 1975. 

- NICOLE, Eugène. "Personnage et rhétorique du nom" Poétique: Revue de Théorie 

et d'Analyse Littéraire 46, 1981. 

- NOA, Francisco. Império, Mito e Miopia. Moçambique como invenção literária, 

Lisboa: Caminho, (Col. Estudos Africanos), 2003. 

- PAVEL,  Thomas. Univers de la fiction, Paris : Editions du Seuil, cop. 1988. 

- PIERROT, Anne Herschberg. Stylistique de la prose, Paris: Belin, 1993 

- SAÚTE, Nélson. A Ilha de Moçambique pela Voz dos Poetas, Lisboa: Dom 

Quixote, 1992. 

- SCHAEFFER, Jean-Marie. Pourquoi la fiction? Paris: Seuil, 1999. 

- SULEIMAN, Susan Rubin. Le roman a thèse : ou l'autorité fictive, Paris: Presses 

Universitaires de France, 1983. 

- TAUVERON, Catherine. "Le nom propre des personnages" in Le Personnage dans 

les récits (sous la direction de Yves Reuter), Paris: Cahier de Recherche en 

Didactique du Français, 1988, 54-55. 

- TUAN, Yi-Fu Space and Place. The Perspective of Experience, Minneapolis, 

London: University of Minnesota Press, 2002.  

- WESTPHAL, Bertrand. La Géocritique : réel, fiction, espace, Paris: Éditions de 

Minuit, 2007. 

 

Estudos Culturais e História 

 
- AMARO MONTEIRO, Fernando, Islão, o poder e a guerra: Mocambique 1964-

1974, Lisboa: Tese de doutoramento em Relacoes Internacionais, apresentada no 

Inst. Superior de Ciências Sociais e Políticas da Univ. Técn. de Lisboa, 1992. 

- ANTUNES, Luis F. “Os mercadores baneanes guzerates no comércio e a navegação 

da Costa oriental africana (séc. XVIII)”. In: Comissão Nacional para as 

Comemorações dos Descobrimentos Portugueses. Actas do Seminário Moçambique, 



 

 160 

navegações, comércio e técnicas. Maputo. (dissertações) Faculdade de Ciências 

Sociais e Humanas. Univ. Nova de Lisboa. Lisboa, 1996. 

- ARENDT, Hannah. La Crise de la culture, Paris: Folio “ Essais ”, 1972. 

- BERQUE Augustin.  Médiance de milieux en paysages, Paris: Belin, 1990. 

- BERQUE Augustin. Écoumène. Introduction à l’étude des milieux humains, Paris: 

Belin, collection Mappemonde, 2000. 

- BÍBLIA SAGRADA. Edição Pastoral, 1999. 

- BORNAY, Erika. Las Hijas de Lilith, Madrid: Cátedra, 1990.   

- CANCLINI, Nestor Garcia. “Noticias recientes sobre la hibridación”, Revista 

Transcultural de Música, 2003. 

- CORNEJO POLAR, Antonio, 1997 

- CRISTÓVÃO, Fernando. Nacionalismo e regionalismo nas literaturas lusófonas. 

Lisboa: edições Cosmos, 1997. 

- FOERSTER F. e Ricardo Pascual.  El Naufragio del Valgius. CRIS. Extracto comentado por 

la epístola nº 49 de San Paulino de Nola, Barcelona, 1985. 

- JUNOD, Henri A. Usos e costumes dos Bantu, Maputo: Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1996. - 2 vol. 

- MACAGNO, Lorenzo Outros Muçulmanos. Islão e narrativas coloniais. Lisboa: 

Imprensa de Ciências Sociais/Instituto de Ciências Sociais da Universidade de 

Lisboa, 2006. 

- MEDINA, Javier. Dialogo de sordos : occidente e indianidad : una aproximación 

conceptuala a la educación intercultural y bilingüe en Bolivia, La Paz : Centro 

Boliviano de Investigaciones y Acción Educativa, 2000. 

- MOUTOUSSAMY, E. La Guadeloupe et son indianité. Paris: Éd. caribéennes, 

1987. 

- NEWITT, Malyn. História de Moçambique. Lisboa: Europa América. 1997. 

- NORA, Pierre. Les Lieux de mémoire, Paris: Gallimard, 1984. 

- PEREIRA LEITE, Joana Nicole Khouri, Les indiens dans la presse colonial 

portugaise du Mozambique, 1930-1975, Lisboa: CEsA, 2003. 

- PEREIRA LEITE, Joana. “Diáspora indiana em Moçambique” em Economia 

Global e Gestão. Lisboa: AEDG, ISCPE, n.º 2/96, Lisboa, pp. 67-108, 1996. 

- RITA-FERREIRA, António. “Moçambique e os naturais da Índia Portuguesa”. In: II 

Seminário Internacional de História Portuguesa, Actas. Lisboa: CDU. (artigos), 

1985. 



 

 161 

- RITA-FERREIRA, António. Presença luso-asiática e mutações no sul d’ 

Moçambique. Lisboa: Instituto de Investigação científica tropical, Junta de 

investigação científicas do Ultramar, 1982.   

- RODAWAY, Paul. Sensuous Geographies, London: Routledge, 1994. 

- SANTOS, Boaventura de Sousa. “Entre Prospero e Caliban: colonialismo, pós-

colonialismo e inter-identidade”. In: RAMALHO, Maria Irene e RIBEIRO, António 

Sousa (orgs.). Entre ser e estar: raízes, percursos e discursos da identidade. Porto: 

Afrontamento, 2002. 

- SECHAN, L. Le mythe de Prométhée. Paris: PUF, Triomphe, 1982 (1951). 

- SECHAN, L. Promethée et Dionysos ou la Grèce à la lueur des torches. Strasbourg: 

P.U.S., 1992. 

- THOMAZ, Omar R. O bom povo português: usos e costumes d’aquém e d’além 

mar. Rio de Janeiro, PPGAS - Museu Nacional - UFRJ, vol. 7, n. 1., 2001. 

- THOMAZ, Omar, “Entre inimigos e traidores: suspeitas e acusações no processo de 

formação nacional no Sul de Moçambique”. Travessias. Lisboa: ICS, vols. 4/5, 

2004. 

- ZAMPARONI, Valdemir. “Monhés, baneanes, chinas e afro-maometanos: 

colonialismo e racismo em Lourenço Marques, 1890 –1940”. Lusotopie, 2000, pgs. 

191-222. 

 

 

 

 

 


