
This is the published version of the bachelor thesis:

Ramírez Sevilla, Esperança; Cors i Meya, Jordi, dir. Berosos de Babilònia i el
Gran Diluvi. Anàlisi i estudi en relació amb d’altres relats diluvians de tradició
oriental i grecollatina. 2009.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/69822

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/69822


BEROSOS DE BABILÒNIA
I EL GRAN DILUVI

Anàlisi i estudi
en relació amb d’altres relats diluvians

de tradició oriental i grecollatina

Esperança Ramírez

Treball de recerca dirigit pel Dr. Jordi Cors

Programa de doctorat “Cultures en contacte a la Mediterrània antiga”

Departament de Ciències de l’Antiguitat i de l’Edat Mitjana

Universitat Autònoma de Barcelona
Setembre 2009



BEROSOS DE BABILÒNIA
I EL GRAN DILUVI

Anàlisi i estudi
en relació amb d’altres relats diluvians

de tradició oriental i grecollatina



ÍNDEX

INTRODUCCIÓ: OBJECTIUS I JUSTIFICACIÓ

Historiadors grecs i mites orientals ..........................................................................................5

Metodologia de treball ................................................................................................................6

PRIMERA PART. BEROSOS DE BABILÒNIA

Berosos de Babilònia: apunts biogràfics ..................................................................................9

La Història de Babilònia o Babyloniaká ......................................................................................12

a. Fonts per a l’obra de Berosos ...................................................................................12

b. Llibre primer ...............................................................................................................12

c. Llibre segon .................................................................................................................13

d. Llibre tercer .................................................................................................................14

e. Fragments de contingut astronòmic o astrològic ..................................................15

f. Transmissió de l’obra .................................................................................................16

El vessant mitològic de l’obra de Berosos ............................................................................19

El Gran Diluvi, un esdeveniment històric? ..........................................................................23

Textos de Berosos que recullen el relat diluvià ....................................................................26

a. Fonts i transmissió dels textos .................................................................................26

b. Textos originals ..........................................................................................................29

c. Traducció dels textos .................................................................................................39

d. Resum dels fragments seleccionats .........................................................................49

e. Anàlisi de la narració diluviana de Berosos ............................................................58

SEGONA PART. ALTRES RELATS QUE RECULLEN L’EPISODI DEL GRAN DILUVI

Introducció .................................................................................................................................76

El Poema d’Atrahasis ...................................................................................................................77

La narració sumèria del Gran Diluvi: la tauleta de Nippur ................................................92

El Poema de Gilgamesh ..............................................................................................................100

El Llibre del Gènesi ....................................................................................................................116

La narració del Gran Diluvi en autors grecs: Pseudo-Apol·lodor i Llucià 

de Samòsata .............................................................................................................................127

La narració del Gran Diluvi en autors llatins: Ovidi i Higinus .......................................138

2



TERCERA PART. CONCOMITÀNCIES I DIVERGÈNCIES: ANÀLISI PER ELEMENTS

0. Introducció ..........................................................................................................................151

1. Reis o patriarques antediluvians .......................................................................................152

2. Causa .....................................................................................................................................154

3. Objectiu ................................................................................................................................157

4. Responsable .........................................................................................................................159

5. Epicentre del Gran Diluvi .................................................................................................161

6. Protagonista .........................................................................................................................163

7. Informador ..........................................................................................................................165

8. Instruccions .........................................................................................................................168

9. Excusa o justificació ...........................................................................................................171

10. Embarcació ........................................................................................................................173

11. Acompanyants ..................................................................................................................177

12. Datació ...............................................................................................................................180

13. Durada ................................................................................................................................182

14. Indret on s’atura l’embarcació ........................................................................................184

15. Episodi dels ocells ............................................................................................................188

16. Final del periple: desembarcament ................................................................................190

17. Destí del protagonista ......................................................................................................192

18. Instruccions per als acompanyants del protagonista ..................................................195

19. Repoblació de la terra ......................................................................................................197

20. Altres: .................................................................................................................................201

a. Oposició d’alguns déus al Gran Diluvi .................................................................201

b. Penediment dels déus ..............................................................................................202

c. Banquet en acabar la construcció del vaixell .......................................................203

d. Senyal per a l’inici del Gran Diluvi ........................................................................203

e. Origen de les aigües .................................................................................................204

f. Desaparició de les aigües .........................................................................................206

g. Reaccions dels déus davant la salvació del protagonista ...................................207

21. Conclusions parcials .........................................................................................................212

CONCLUSIONS FINALS ..........................................................................................................................218

3



BIBLIOGRAFIA

a. Edicions i traduccions de textos .................................................................................... 221

Textos grecollatins .......................................................................................................... 221

Textos orientals ............................................................................................................... 221

Textos bíblics ................................................................................................................... 222

b. Atles i diccionaris ............................................................................................................ 222

c. Obres de consulta ............................................................................................................ 223

Estudis sobre el món grecollatí .................................................................................... 223

Estudis sobre el món oriental ....................................................................................... 224

Estudis bíblics .................................................................................................................. 225

Estudis comparatius ....................................................................................................... 225

4



INTRODUCCIÓ: OBJECTIUS I JUSTIFICACIÓ

Historiadors grecs i mites orientals

Què és un autor grec? És grec aquell que viu a Grècia però que escriu en una altra llengua? 

I al contrari, podem considerar grec un autor que escriu en llengua grega tot i que la seva pàtria 

no es trobi dins del món grec? Podríem discutir llargament al voltant d’aquesta qüestió –i entrar 

fins  i  tot  en un conflicte  sociolingüístic–  però no és  pas  l’objectiu  d’aquest  treball.  Això no 

obstant, sí que ens interessa perquè en certa manera n’és una mica la base. No podem de cap 

manera arribar a entendre un text sense tenir en compte el context cultural que l’embolcalla, com 

tampoc  no  és  possible  comprendre  una  cultura  en  la  seva  totalitat  si  deixem  al  marge  els 

contactes que ha mantingut amb d’altres, perquè és precisament a partir d’aquestes relacions com 

les cultures es conformen.

El que pretenem fer al llarg de les pàgines següents té força a veure amb tot això. L’objectiu 

inicial era dur a terme un estudi sobre sis historiadors que escriuen en llengua grega però que han 

desenvolupat una part important de la seva vida i de la seva obra en ciutats situades en el Pròxim 

Orient. Són, per tant, autors que han rebut una formació grega –és a dir, que coneixen la llengua 

i,  en  general,  la  cultura  d’aquest  poble–  però  que  presenten  un  gran  nombre  d’influències 

orientals. Aquests historiadors han quedat en part marginats tant per part d’aquells que estudien 

els  autors  grecs  com  d’aquells  que  se  centren  en  els  d’origen  oriental.  Però  aquí  es  troba 

precisament la seva importància, atès que presenten una barreja d’ambdues tradicions. Tanmateix, 

no ha estat aquesta l’única característica que els ha donat un paper secundari –val a dir que més a 

uns que a d’altres, si pensem, per exemple, en la repercussió que ha tingut l’obra de Filó de Biblos 

davant de la dels escrits de Berosos de Babilònia. L’altra qüestió que, com diem, els ha relegat a 

un  segon  pla  és  el  tema  de  les  seves  obres.  Tots  ells  es  poden  considerar  historiadors  pel 

contingut dels textos que els han estat atribuïts,  tot i  que hi destaquen un important nombre 

d’elements mitològics. No són mitògrafs –o almenys ells no se’n consideren– però en els seus 

relats podem trobar petjades de mites. Són, per tant, autors que, d’una banda, es troben a cavall 

entre dos móns, atès que escriuen en llengua grega relats sobre el Pròxim Orient, i, de l’altra, es 

troben  entre  dos  gèneres  literaris  perquè  tracten  una  temàtica  que  presenta  un  ressò 

excessivament mitològic per ser estudiada des del punt de vista de la història, però que és alhora 

massa historiogràfica per poder ser tractada exclusivament des de l’àmbit de la mitografia.

És difícil separar els elements que poden tenir a veure amb la mitologia d’aquells que no. 

Això succeeix  tant  amb els  textos literaris  en general  com amb els  textos més concretament 

5



històrics, o amb pretensions d’aquest tipus. Quan un autor com Ctèsias de Cnidos, per exemple, 

explica  els  costums  d’aquells  pobles  que observa  té  una  gran  pretensió  de  versemblança:  ell 

simplement es limita  a explicar  allò que veu. No obstant això,  la realitat  en ocasions pot ser 

fantàstica i meravellosa. De la mateixa manera que un nen descobreix el món, Ctèsias observa 

aquests pobles amb ulls de nen. Es troba davant d’una realitat nova, desconeguda, i la vol donar a 

conèixer. De manera semblant succeeix en el cas dels altres cinc autors en què ens hem basat per 

dur a terme aquest plantejament: Berosos de Babilònia, Eudem de Rodes, Manetó d’Egipte, Filó 

de Biblos i Llucià de Samòsata.1 I fins i tot encara amb algun altre com Heròdot però aquest és 

més pròpiament un historiador i de temàtica principalment grega. Així doncs, hem triat aquests 

sis autors que ens han semblat més clarament significatius de la doble característica indicada.

Aquest és un tema d’estudi molt ampli i, en conseqüència, molt complex de tractar en la 

seva totalitat sense caure en generalitzacions excessives. És per això que, després d’haver analitzat 

l’obra d’aquests sis autors i els elements mítics que hi apareixen, hem decidit d’escollir-ne només 

un per poder-lo tractar d’una manera més aprofundida: Berosos de Babilònia.

Metodologia de treball

Precisament per allò que dèiem al principi, que un text o una cultura no es poden arribar a 

entendre en la seva totalitat i complexitat si prescindim del context on apareix i, per tant, de les 

seves influències, no presentarem aquí només els escrits de Berosos de Babilònia que conservem, 

sinó que els posarem en relació amb d’altres vuit, la meitat d’ells originaris del Pròxim Orient i 

l’altra  meitat  del  món  grecollatí.  D’aquesta  manera  podrem  observar  les  concomitàncies  i 

diferències entre uns i altres per tal de poder arribar a conclusions més completes sobre el relat de 

Berosos.

Ara bé, aquest estudi no s’escau de dur-lo a terme d’una manera global sobre tots els escrits 

que es conserven d’aquest autor perquè, per la seva amplitud i temàtica heterogènia excediria els 

límits que convé posar a un treball com el que ara presentem. És per això que hem decidit tractar 

només  un  tema  concret  però  alhora  prou  ampli  i  rellevant  per  poder-lo  estudiar  i  treure’n 

conclusions significatives: el Gran Diluvi. Aquest és un episodi que es troba recollit per un gran 

nombre de cultures de tot el món. Alguns autors, com James G. Frazer, es plantegen si la seva 

presència en les diverses literatures és fruit del contacte entre els pobles que ofereixen aquest relat 

1 “Famous names like those of Manetho and Berossus in themselves reveal that Hellenistic cultur was no one-way 
traffic with the Greeks supplying everything and the Orient nothig. Berossus, for example, was conversant with the 
story of the flood and a version of the Babylonian creation legend. Alternatively, it is possible that elements derived 
from the Near East entered Greek tradition at an altogether earlier date”.  Peter WALCOT, Hesiod and the Near East, 
Cardiff: University of Wales Press, 1966, p.16.

6



o bé de la semblança que presenten les cultures que el recullen. Convé tenir en compte, també, si 

es tracta d’un únic diluvi o si cada cultura fa referència a un de diferent, tot i que aquest és un 

aspecte que, com veurem, hauran de determinar més aviat els historiadors o els arqueòlegs.2

L’obra de Berosos presenta dos grans blocs  mítics:  la  creació (un tema massa extens i 

complex per dedicar-hi només un treball de recerca) i el Gran Diluvi. El centre del nostre estudi 

serà,  doncs,  com hem apuntat  anteriorment,  aquest  darrer  episodi  i,  per  tal  d’estudiar-lo  en 

profunditat, hem plantejat aquest treball en tres parts. En primer lloc ens ocuparem pròpiament 

de Berosos de Babilònia i de la seva obra, com a base per realitzar la comparació amb la resta de 

textos.  Després d’una breu introducció general  tant  a l’autor com als  escrits  que li  han estat 

atribuïts, presentarem i analitzarem els textos que recullen la narració diluviana. En segon lloc, 

farem una cosa semblant amb la resta de textos seleccionats que recullen aquest mateix episodi. 

Es tracta de: la tauleta tercera del Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur, la columna XI del Poema 

de Gilgamesh, els capítols VI-IX del Llibre del Gènesi, el segon apartat del capítol setè del primer llibre 

de la Biblioteca de Pseudo-Apol·lodor, el fragment número 12 de l’obra De Dea Syria de Llucià de 

Samòsata, el llibre primer de les  Metamorfosis d’Ovidi i el fragment 153 d’Higinus. Resta encara 

una tercera part on durem a terme l’anàlisi comparativa entre aquests vuit relats i el de Berosos, 

prenent aquest darrer com a centre.

L’anàlisi  individual  de  cadascun  dels  textos  consta  d’una  introducció  i  d’un  comentari 

aprofundit  sobre  el  relat  diluvià  que  ofereix.  L’anàlisi  comparativa  recull  els  elements  de 

cadascuna de les narracions que resulten significatius  per establir  concomitàncies  i  diferències 

amb el relat de Berosos. Aquest estudi per elements ens ha de permetre establir quines influències 

pot haver rebut aquest autor dels altres textos, tant orientals com grecs.

Per últim, cal dir que per poder estudiar els textos de tipus oriental hem fet servir edicions 

traduïdes que gaudeixen de prou reconeixement entre els especialistes que es dediquen a aquest 

àmbit. Semblantment en el cas d’Ovidi, on hem considerat més escaient, per la seva qualitat, de 

fer servir una traducció en vers ja existent, mentre que per a la resta d’escrits grecollatins, inclòs el 

de Berosos, proposem una traducció pròpia.

2 Cf. James G. FRAZER, El folklore en el Antiguo Testamento, Madrid: Fondo de Cultura Económica, 1981, p.67.

7



PRIMERA PART

BEROSOS DE BABILÒNIA I LA BABYLONIAKÁ



BEROSOS DE BABILÒNIA: APUNTS BIOGRÀFICS

Berosos3 nasqué en el darrer terç del segle  IV aC., durant el regnat d’Alexandre el Gran 

sobre Babilònia. D’una banda, dedicà la seva vida estava dedicada al culte del déu Bel,4 del qual 

fou sacerdot, i, de l’altra, a la transmissió de la cultura oriental (història, mites, ciència, etc.) al 

món grec. Aquestes dues tasques estaven en bona mesura lligades, atès que fou probablement a 

Esagila, el gran temple de Babilònia consagrat a Bel, on el nostre autor hauria exercit les seves 

funcions  sacerdotals  i  on  hauria  tingut  accés  a  un  conjunt  prou  extens  d’obres  de  tradició 

oriental.5 En aquests termes parlen de Berosos els fragments de diversos autors que Felix Jacoby6 

classifica com a  testimonia7 de la seva vida. Per exemple, el testimoni T3 afirma justament que: 

“[…]  Βηρῶσος,  ἀνὴρ Χαλδαῖος μὲν τὸ γένος,  γνώριμος δὲ τοῖς περὶ παιδείαν ἀναστρεφομένοις, 

ἐπειδὴ περί τε ἀστρονομίας καὶ περὶ τῶν παρὰ Χαλδαίοις φιλοσοφουμένων αὐτὸς εἰς τοὺς ῞Ελληνας 

ἐξήνεγκε τὰς συγγραφάς.”8 I  en  la  mateixa  línia  apunta  el  testimoni  T2:  “Βηρωσὸς ἀνὴρ 

Βαβυλώνιος, ἱερεὺς τοῦ παρ᾽ αὐτοῖς Βήλου, κατ᾽ ᾽Αλέξανδρον γεγονώς […].”9

Deixant de banda aquests breus apunts, no conservem pràcticament cap més detall sobre 

els  aspectes personals  de la  biografia  de Berosos, a excepció d’un de ben curiós recollit  pels 

testimonis T7a i T7b, que el relacionen amb la Sibil·la, tot afirmant que ell n’era el pare i Erimant 

la mare: Βηρόσου δὲ εἶναι πατρὸς καὶ ᾽Ερυμάνθης μητρός φασι Σάββην.  οἱ δὲ αὐτὴν Βαβυλωνίαν, 

ἕτεροι δὲ Σίβυλλαν καλοῦσιν Αἰγυπτίαν.10 ὁ πατὴρ Σιβύλλης τῆς Χαλδαίας Βηρωσσὸς ἐκαλεῖτο, ἡ δὲ 

μήτηρ αὐτῆς ᾽Ερυμάνθη.11 Berosos,  com  a  sacerdot  del  déu  Bel,  estava  relacionat  amb  la 

interpretació de profecies i, potser justament per aquest motiu, la tradició l’ha acabat relacionant 

3 Per parlar sobre aquest autor farem servir la forma ‘Berosos’, ja que és la més comuna entre els textos que s’hi 
refereixen, tot i que també està testimoniat ‘Berossos’ (per exemple, veg. T7b i F18), tal com recull P. Schnabel: “was 
die  Schreibung mit σσ oder σ anbetrifft,  so scheint die mit  σσ die  bessere  zu sein,  deren sich auch Berossos selbst 
bedient hat” (Paul SCHNABEL, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig–Berlín: Teubner, 1923, pp.3-4).
4 El terme  Bel significa en accadi ‘senyor’. En efecte, el déu Bel era el “senyor dels déus”, l’equivalent al Marduk 
babiloni i al sumeri Enlil (veg. Gwendolyn LEICK,  A Dictionary of Ancient Near Eastern Mythology, London: Routledge, 
1991, p.24, i també nota 58).  Fins i tot, alguns autors, com ara Géza  Komoróczy, consideren que el mateix nom 
Berosos estaria relacionat amb aquest déu, ja que provindria de l’accadi Bel-re-ušu, que voldria dir quelcom semblant a 
‘Bel és el seu pastor’ (veg.  Géza  KOMORÓCZY “Berosos and the Mesopotamian literature”,  Acta Antiqua Academiae  
Scientiarum Hungaricae, 1973, 21: 125-152, pp.133-139).
5 Cf.  Gerald P.  VERBRUGGHE & John M.  WICKERSHAM,  Berossos  and Manetho,  Michigan:  The University of Michigan 
Press, 2003, p.13.
6 Per dur a terme el comentari sobre el text de Berosos, hem seguit principalment l’edició de F. Jacoby: Felix JACOBY, 
Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 3C, autor (n.680), Leiden: E.J. Brill, 1958. Val a dir que també hem tingut 
present la nova edició que se n’està fent però que encara no ha estat publicada.
7 “[…] bei jedem autor zeugnisse (T) und fragmente (F) geschieden sind […]”  (veg. F.  JACOBY, Die Fragmente der  
griechischen Historiker, vol. 1A, Leiden: E.J. Brill, 1968, p.IX).
8 “[…] Berosos, un home caldeu de naixement, que és clar que fou educat segons la paideia, perquè ell mateix donà a 
conèixer als grecs els escrits dels caldeus sobre astronomia i filosofia.”
9 “Berosos, un sacerdot babiloni consagrat al déu Bel, nasqué sota el regnat d’Alexandre […]”.
10 “Hom diu que Berosos és el pare de Sabbe i Erimant la mare d’aquesta. Els uns l’anomenen babilònia, mentre que 
els altres Sibil·la egípcia.”
11 “El pare de la Sibil·la caldea era anomenat Berosos, la mare d’aquesta Erimant.”

9



amb la Sibil·la, l’encarregada de transmetre els oracles dels déus a Delfos, de la mateixa manera 

que,  per  exemple  i  salvant  les  distàncies,  l’endeví  grec  Tirèsias  és  considerat  el  pare  de  la 

profetessa Manto.  Pel  que fa a Erimant,  els textos la  presenten com a una dona relacionada 

igualment amb les profecies i els oracles.

A principis del segle III aC., Berosos va compondre en llengua grega la seva obra Història de  

Babilònia o Babyloniaká,12 la qual cosa confirma la voluntat per part del nostre autor de traslladar 

els coneixements, especialment científics,  de la regió de Babilònia  al món grec. Tenim també 

alguna altra referència a una obra anomenada  Creació (literalment ‘Procreatio’, veg. F17), però és 

possible que no es tracti d’un text independent sinó d’un episodi del primer llibre de la mateixa 

Història  de  Babilònia,  ja  que  el  contingut  hi  està  relacionat,  o  d’una  part  d’alguna  altra  obra 

desconeguda que recolliria els esdeveniments que tingueren lloc des de l’inici de l’univers fins a la 

seva ordenació, seguint el model, per exemple, del poema babilònic de la creació, l’Enuma Elish. 

Tanmateix, no podem descartar per complet la possibilitat que alguns dels fragments atribuïts al 

nostre autor que són de caire exclusivament científic, astronòmic o astrològic, formin part d’una 

altra obra no conservada –i potser ni tan sols referida– a mode de tractat d’astronomia.

Posteriorment Berosos es traslladà a Kos, una illa de les Espòrades orientals, vora la costa 

d’Anatòlia, i allí fundà una escola d’astronomia, tal com recullen alguns testimonis. Per exemple, 

T5a afirma el següent: […]  pr imusque  Be ro sus  in  in su la  e t  c i v i t a t e  Coo  c ons ed i t  ib ique 

ap e ru i t  d i s c ip l inam .13 La qual cosa és reiterada a T5b:  Berosus,  qui ab Chaldaeorum civitate  sive  

natione progressus in Asia etiam disciplinam Chaldaicam patefecit.14 Val a dir, però, que Berosos no es 

limità  a  transmetre  dades  relacionades  estrictament  amb  els  relats  tradicionals,  històrics  o 

protohistòrics,  orientals,  sinó  que  també  es  dedicà,  en  bona  mesura,  a  fer  difusió  de  llurs 

coneixements  científics,  especialment  astronòmics,  tal  com  mostren  alguns  dels  fragments 

conservats, però possiblement també matemàtics i físics. Finalment, pel que fa a la seva mort, 

podem suposar que li arribà en aquesta mateixa illa de Kos, tot i que no tenim cap constància 

sobre aquesta dada, ni tampoc la seva data.

Val a dir, però, que no tots els autors estan d’acord amb aquestes dades sobre la vida de 

Berosos, ja que ni tan sols els testimonis que en parlen salven les contradiccions. Deixant de 

banda la  qüestió  de  la  datació,  que  presenta  un  ball  d’anys  relativament  reduït,  atès  que  els 

testimonis coincideixen a situar Berosos com a contemporani d’Alexandre el Gran, cal centrar 

l’atenció en una dada molt més important i controvertida. Alguns autors, com Robert Drews,15 

12 Alguns autors (veg. F4b) li donen el nom de Chaldaica. Tanmateix, res no fa pensar que es tracti d’obres diferents 
sinó de dues formes emprades per fer-hi referència, sorgides de la tradició.
13 “[…] Berosos fou el primer que s’establí a l’illa i a la ciutat de Kos i allà obrí una escola.”
14 “Berosos, qui des de la ciutat o regió dels caldeus es va traslladar a Àsia, també va obrir una escola caldea.”
15 Veg. Robert DREWS, “The Babylonian Chronicles and Berosus”, Iraq, 1975, 37.1: 39-55.

10



consideren que poden haver existit dos personatges amb el nom de Berosos: l’un dedicat a la 

història i l’altre a l’astronomia o l’astrologia. Aquesta hipòtesi ha estat defensada partint de la base 

que els autors antics que hi fan referència el tracten únicament com a astrònom (per exemple, 

veg. T6) i no és fins més tard que el relacionen amb la història (veg. també com a exemple T10, 

tot i que aquest darrer testimoni parla de l’interès de Berosos tant per l’astronomia com per la 

història).  Com veurem,  però,  també  és  possible  mantenir  la  hipòtesi  contrària,  ja  que no és 

incompatible  que aquest  autor ofereixi  en els  seus escrits  dades sobre història  i  alhora sobre 

ciència. D’altra banda, alguns estudiosos de la seva obra, com ara Paul Schnabel, consideren que 

sembla difícil justificar que les dades científiques que transmet el nostre autor siguin originàries de 

Babilònia,  ja que si el Berosos que coneixem, que visqué a cavall  entre els segles  IV i  III aC., 

realment compongué tractats d’astronomia, resulta estrany que els seus escrits no tinguessin més 

ressò a Grècia, en un moment d’auge de les ciències.16 Tanmateix, cal tenir en compte que la 

difusió d’una obra depèn de diversos factors.

Aquests  són els  elements fonamentals  de  la  vida  de  Berosos que ens  han de permetre 

entendre la seva obra i les peculiaritats d’aquesta. A continuació ens proposem aprofundir una 

mica més en tots els aspectes de la seva obra (principalment el contingut,  les  fonts i  la seva 

transmissió) per centrar-nos tot seguit en un dels episodis mitològics més interessants i complets 

que ofereix: el Gran Diluvi.

16 Cf. Paul SCHNABEL, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig–Berlín: Teubner, 1923, p.171, p.211 i ss. 
Tot i que, segons T6, els atenesos erigiren al gymnasium una estàtua amb una llengua daurada en honor seu, a causa de 
les seves prediccions: “[…] Berosus, cui ob divinas praedictiones Athenienses publice in gymnasio statuam inaurata lingua statuere.”

11



LA HISTÒRIA DE BABILÒNIA O BABYLONIAKÁ

A. FONTS PER A L’OBRA DE BEROSOS

Abans de començar a estudiar l’obra de Berosos, cal tenir en compte que no es tracta d’un 

creador sinó més aviat  d’un trasmissor,  atès  que,  si  ens centrem en l’anàlisi  de la  seva obra, 

veurem que el  seu contingut no és original  ni  exclusiu.  Els seus escrits són,  doncs,  en bona 

mesura, un recull de tradicions o de coneixements existents en la regió de Mesopotàmia. No 

coneixem de manera explícita,  però,  els recursos o les fonts que serviren al nostre autor per 

completar la seva obra. Els testimonis que en parlen es limiten a afirmar que fa servir obres 

antigues –sense arribar a especificar-ne el títol– (veg. T3) o, indirectament, que es nodreix de la 

tradició (veg. T8b).

Com veurem a l’hora de posar en comparació el relat sobre el Gran Diluvi que ofereix el 

nostre autor amb d’altres narracions sobre aquest mateix episodi, existeixen concomitàncies clares 

entre totes elles. Això pot voler dir, o bé que l’autor pren com a font aquestes altres obres, o bé 

que unes i altres tenen una base comuna, com per exemple –per què no?– les tradicions existents 

en  una  determinada  regió  que  haurien  estat  traslladades  o  adaptades  en  d’altres.  Ambdues 

hipòtesis no són pas incompatibles, però aquest és un punt que tractarem més extensament i en 

profunditat al llarg de l’estudi que ara ens proposem.

B. LLIBRE PRIMER17

En el primer llibre, Berosos ofereix una descripció de la creació del món i de la manera com 

els humans van arribar a adquirir els seus coneixements. Aquest episodi resulta semblant al que 

trobem al poema babilònic de la creació, l’Enuma Elish, datat al segon mil·lenni aC. En paraules 

de G.P.  Verbrugghe i  J.  M.  Wickersham: “Berossos used as  the basis  of  his  descriptions  of 

creation in his work of history the main religious text of ancient Mesopotamia, which was recited 

at the beginning of every new year.” 18

En aquest llibre queden units per una seqüència lògica els dos Berosos –o els dos vessants 

del mateix Berosos– ja que als fragments científics que recullen coneixements relacionats amb 

l’astronomia els segueixen necessàriament els de tipus històric. El plantejament de la redacció així 

ens ho suggereix, atès que, un cop tancat el relat de la creació i l’ordenament de l’univers,  la 

narració  afronta  l’adquisició  del  coneixement,  que  és  en  bona  mesura  científic  però  també 

cultural, per part dels humans. L’encarregat d’instruir els humans en la civilització és un monstre 

amb un cos  d’home,  a  l’esquena del  qual  n’hi  ha  enganxat  un altre  de  pisciforme,  i  que és 

17 Seguim la divisió en tres llibres feta per Paul Schnabel (op. cit., pp.251-275).
18 Veg. G.P. Verbrugghe i J. M. Wickersham, op. cit, p.16.

12



anomenat Oannes.19 Aquests elements de tipus científic correspondrien, doncs, d’una banda, a 

l’explicació física de la creació de l’univers i, de l’altra, als coneixements adquirits pels humans 

posteriorment.

A continuació, després d’haver fet un petit preàmbul sobre les característiques geogràfiques 

de Babilònia, afirmant que es tracta d’una regió molt fèrtil situada entre el Tigris i l’Eufrates, però 

que també presenta zones àrides, prop d’Aràbia, i que allà hi conviuen en perfecta harmonia un 

gran nombre de pobles de diversos orígens, es disposa a explicar el seguit d’esdeveniments que 

els han permès arribar a aquesta situació. Totes aquestes dades apareixen recollides als fragments 

F1a i F1b, que ofereixen versions prou coincidents.20

Observem, doncs, que Berosos ofereix al primer llibre de la seva  Història de Babilònia una 

cosmogonia i una antropogonia, és a dir, escriu sobre l’origen de tots els elements que formen 

part de l’univers conegut excepte un: els déus. En cap moment no hi ha cap referència a una 

teogonia,  potser  perquè  el  nostre  autor,  com a  historiador,  no  estava  interessat  en  episodis 

d’aquest tipus, clarament mitològics.  Tanmateix, no aprofundirem més sobre el contingut i  la 

descripció de l’episodi de la creació en aquest apartat, ja que ho farem en el que dedicarem al 

vessant mitològic de l’obra de Berosos.

El tercer, i  alhora el darrer,  dels fragments conservats que formen part d’aquest primer 

llibre és F2, en què Berosos simplement fa menció d’un ritual anomenat  Sakaia, sobre el qual 

també parla un historiador grec interessat com el nostre autor en la transmissió del mites de tipus 

oriental i al qual ja hem al·ludit anterioment, Ctèsias de Cnidos.21

C. LLIBRE SEGON

D’acord amb els autors que ens l’han transmès, Berosos dedica el segon llibre de la seva 

Història de Babilònia al període comprès entre la creació de l’univers i el regnat de Nabucodonosor 

II (segona meitat del s.VIII aC.), interval de temps que inclou l’esdeveniment del Gran Diluvi. És 

possible que per dur a terme aquesta narració cronològica de la història hagués fet servir llistats 
19 La  figura  d’Oannes  tornarà  a  aparèixer  en  el  llibre  segon,  atès  que  durant  el  regnat  d’alguns  reis  babilonis 
antediluvians apareixen diversos monstres d’aquest tipus, dada que no és present en cap altre dels relats que recullen 
l’episodi de la creació (cf. P. Schnabel, op. cit., pp.27; 91-93). D’altra banda, resulta significatiu que aquest personatge, 
que, com acabem de veure, té la missió de portar els principis de la cultura i de la civilització als ésser humans, 
sorgeixi de l’aigua, precisament l’element que Berosos identifica com un dels primers principis existents en l’univers 
abans de la seva ordenació (cf. F1a i F1b i p.20). D’aquesta manera, tant els coneixements com, en general, la vida 
sorgeixen de l’aigua. Sobre aquesta figura, veg.  John GRAY, Mythologie des Nahen Ostens, (trad. alem. Julia Schlechta) 
Wiesbaden: Emil Vollmer Verlag, 1969, p.13.
20 Com veurem amb més detall en l’apartat dedicat a la transmissió de l’obra de Berosos, aquesta no ens ha arribat 
d’una manera directa sinó fragmentada i recollida en les obres de diversos autors, que en ocasions són fins a sis segles 
posteriors (veg. pp.16-19). En aquest cas, F1a i F1b haurien sorgit d’un mateix passatge de la  Història de Babilònia, 
però els diferents autors que l’han tranmès haurien donat lloc a aquests dos fragments amb algunes característiques 
distintives.
21 Veg. F4 de la Persiká de Ctèsias de Cnidos: Felix JACOBY, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 3C, autor (n.
688), Leiden: E.J. Brill, 1958.

13



existents en obres de tradició oriental, a les quals hauria tingut accés en el temple d’Esagila, a 

Babilònia.

Els fragments F3a i F3b, els primers que formen part d’aquest segon llibre, segons la divisió 

feta per Paul Schnabel (veg. nota 17), recullen el llistat de reis que governaren sobre Babilònia i el 

nombre d’anys –o de  šaros22– que ostentà el  poder cadascun d’ells.  No es tracta,  però,  d’una 

simple enumeració sinó més aviat d’una redacció comentada de manera breu, on s’ofereix tant el 

nom del  rei  com la  seva  procedència  i  la  seva  filiació.  Durant  el  regnat  d’alguns  d’aquests 

personatges tornaren a sorgir del Mar Roig diversos monstres anomenats Oannes, sobre els quals 

Berosos parlava ja als fragments F1a i F1b arran del relat sobre la creació de l’univers.

Aquesta descripció està formada per deu reis que ocupen el període entre la creació del 

món i l’esdeveniment del Gran Diluvi. Ens movem encara, per tant, en una època protohistòrica. 

El darrer d’aquests monarques fou Xisouthros, en temps del qual s’esdevingué el Gran Diluvi, 

que apareix recollit principalment en els fragments següents, F4a, F4b i F4c, basats possiblement 

en  un  mateix  passatge  del  nostre  autor.  En  aquests  fragments  Berosos  relata  el  periple  de 

Xisouthros  fins  aconseguir  la  immortalitat,  després  d’haver  salvat  la  raça  humana de  la  seva 

extinció sota les aigües. Sobre aquest punt, però, no ens estendrem més, ja que l’analitzarem en 

profunditat al llarg dels següents apartats.

Els  fragments que segueixen i  que tanquen aquest  llibre  segon, F5ab i  F6,  reprenen la 

narració  –ja  de  caire  històric–  sobre  els  reis  de  Babilònia,  repassant  els  noms  d’aquells  que 

ostentaren el poder després del cataclisme.

D. LLIBRE TERCER

El darrer llibre d’aquesta crònica de la història de Babilònia recull les dades corresponents al 

període entre el regnat de Nabucodonosor II, datat a l’inici de la segona meitat del segle VIII aC., i 

el d’Alexandre el Gran, qui conquerí Babilònia a la primera meitat del segle III aC. Aquest és sens 

dubte el llibre que ofereix més dades històriques sobre aquesta regió, les quals molt probablement 

foren extretes per Berosos d’altres obres que circulaven en aquell moment. La narració, però, es 

troba conservada de manera fragmentària i, en conseqüència, no disposem de totes les dades que 

de ben segur oferiria originàriament.

El  nostre  autor  no  es  mostra  interessat  a  parlar  sobre  els  monarques  mesopotàmics 

contemporanis,  sinó que centra tota la seva atenció únicament en aquells  que regnaren sobre 

Babilònia.  El  seu  objectiu,  doncs,  no  és  el  de  narrar  una  història  completa  i  traslladar  els 

22 Cal tenir en compte que, segons recullen F3a i F3b, un šaros consisteix en tres mil sis-cents anys, un neros en sis-
cents i un sossos en seixanta. Aquest còmput de temps ens dóna una xifra desorbitada per a la durada total del regnat 
de cadascun d’aquests monarques. Sobre aquesta qüestió veg. també la p.63.

14



coneixements dels caldeus al poble grec, sinó més aviat glorificar Babilònia i legitimar els seus 

monarques, tot escrivint sobre el període d’esplendor d’aquesta ciutat. Potser és per aquest motiu 

que la seva obra i els coneixements que volia transmetre al poble grec no van arribar a tenir una 

major difusió.

Al llarg d’aquest tercer llibre, Berosos escriu sobre els diversos monarques que s’anaren 

succeint en el tron de Babilònia i sobre les gestes que aquests van dur a terme contra els pobles 

veïns. Es tracta, però, d’una narració diferent de la que trobàvem a l’inici del segon llibre, ja que 

ara apareix ocasionalment una breu referència a les batalles que protagonitzaren o els pactes que 

signaren.  Potser  la  dada  més  destacable,  però,  és  que  ja  no  són personatges  que  regnen un 

nombre  desorbitat  d’anys  com els  monarques  antediluvians:  Akise  regnà  només  trenta  dies, 

Senakheirimos divuit anys i Amon vint anys, per donar unes dades a tall d’exemple. Això mostra 

que, en efecte, ja ha començat la narració pròpiament històrica i contrastada.

Durant la narració queden recollits els atacs de l’imperi assiri contra Babilònia i la captivitat 

d’aquesta  ciutat  sota  l’imperi  persa  encapçalat  per  Cirus,  però  també l’èxode  dels  jueus,  que 

arribaren precisament fins aquí com a refugiats, i el domini que, segons Berosos, van aconseguir 

els babilonis sobre algunes ciutats, com ara Egipte, Síria i Fenícia, entre d’altres. Els fragments 

que formen aquesta part conformen una narració prou homogènia i ordenada cronològicament. 

Es tracta de F7abcd, F8abcd, F9ab i F10.

La resta de fragments inclosos en aquest tercer llibre, dos en total, el completen parlant 

sobre Berosos i la seva narració històrica i recullen especialment la caiguda de Babilònia sota el 

domini persa, tot i que també fan referència a algun ritual. Aquests fragments són: F11 i F12.

Observem, per tant, que el llibre primer narra un període anterior a la història, el segon 

significa una transició entre aquest i el període pròpiament històric, i finalment el tercer tracta de 

ple la història d’aquesta regió fins, aproximadament, els dies del nostre autor.

E. FRAGMENTS DE CONTINGUT ASTRONÒMIC O ASTROLÒGIC

A més dels  diferents fragments atribuïts  a Berosos que es poden incloure clarament en 

algun dels tres llibres que conformen la  Història de Babilònia, n’existeixen també alguns altres de 

contingut astronòmic o astrològic que presenten dificultats a l’hora d’ésser ubicats en aquesta 

obra. És possible que, juntament amb d’altres que no ens haurien arribat o que ho han fet d’una 

manera tan indirecta que no haurien estat encara identificats, aquests fragments puguin formar 

part d’una altra obra de tipus científic. La diferència entre el contingut d’aquests fragments i la 

Història de Babilònia ens fa pensar en aquesta explicació com la més possible, tot i que no podem 

15



afirmar amb absoluta certesa que no estiguessin inclosos en aquesta mateixa obra, potser en un 

capítol dedicat als coneixements científics dels caldeus.

En  primer  lloc  disposem  de  fragments  que  contenen  informació  sobre  els  astres, 

especialment sobre la lluna i el sol i  els seus moviments i  òrbites,  però també sobre els cinc 

planetes que el nostre autor afirma que existeixen a l’univers. Es tracta dels fragments F18, F19bc 

i F20. En relació amb això també en trobem d’altres que fan referència a les interpretacions de 

profecies del déu Bel, les quals atribueixen els desastres que s’esdevenen en la terra als moviments 

planetaris  i  a  l’alineació  dels  astres  i  les  constel·lacions  (veg.  F16ab,  F17  i  F21).  Aquests 

coneixements, segons Berosos, els va aprendre dels caldeus (veg. F15).

Resten, finalment, encara quatre fragments que són de caire més aviat històric però que 

Paul Schnabel no ubica en cap dels tres llibres. Es tracta de F13, un fragment de tipus mitològic 

que recull el nom de Sarakhero, minyona de la deessa Hera, i de F22ab i F14, que fan referència a 

la longevitat dels humans en l’antiguitat.

F. TRANSMISSIÓ DE L’OBRA

Per parlar sobre els canals de transmissió que ha seguit l’obra de Berosos fins arribar als 

nostres dies, hem considerat adient reproduir els quadres que ofereix Paul Schnabel a la seva obra 

Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, atès que presenten d’una manera molt clara aquest 

punt que és d’una gran complexitat.

L’obra del nostre autor ha seguit principalment tres línies a partir dels epítoms que n’han fet 

Juba  de  Mauritània,  Alexandre  Polyhistor  i  Posidoni.  A cadascun d’ells  corresponen  els  tres 

quadres que reproduïm a continuació.

 Observem, doncs, aquest primer quadre, sobre la transmissió de l’obra de Berosos a partir 

de Juba  II, rei de Mauritània al s.I aC, al qual s’atribueixen diverses obres de caràcter literari i 

històric:

Paul SCHNABEL, op. cit., p.171.

16



Aquest quadre ens mostra a través de quins –i quants– autors diversos passa la informació 

recollida per Juba de Mauritània fins arribar als autors que ens han transmès alguns fragments 

dels escrits de Berosos. Cal tenir en compte no només la quantitat de mans per les quals passen 

aquests textos sinó també els anys que han transcorregut des que Berosos els escriu fins que, per 

exemple, Eusebi de Cesarea en dóna notícia als seus escrits. Prenem aquest cas com a exemple 

perquè aquest autor és un dels que ofereixen els fragments més complets de l’episodi del Gran 

Diluvi, atribuïts a Berosos. Observem, doncs, que si l’obra del nostre autor està datada a principis 

del segle III aC. no és fins al s. IV dC. que arriba a Eusebi. Han passat pràcticament set segles entre 

un autor i l’altre i, per tant, cal tenir en compte la manera de transmetre el contingut de l’obra i la 

interpretació que se li ha pogut donar. Tot i així, també hem de pensar que des d’Eusebi fins als 

nostres dies han passat encara més segles i els fragments han estat transmesos –i potser també 

retocats– per diverses mans.

Aquest  segon quadre  ens  dibuixa  quines  han estat  les  vies  de  transmissió de  l’obra  de 

Berosos a partir dels epítoms que en féu Alexandre Polyhistor, escriptor grec del s.I aC., interessat 

especialment en els escrits sobre història i filosofia dels caldeus:

        P. Schnabel, op. cit., p.168.

En aquest quadre destaca la  gran quantitat  d’autors,  a través dels  quals  ens han arribat 

alguns fragments, que han rebut la informació directament d’Alexandre Polyhistor. D’altra banda, 

també podem observar la transmissió que ha tingut l’obra d’Eusebi de Cesarea, sobre el qual hem 

parlat arran del quadre anterior.  Veiem com, d’una banda, els fragments que aquest transmet 

arriben a la versió armènia de la seva  Crònica, traduïda per Josef Karst al s.  XIX,  i,  de l’altra, a 

l’epítom del monjo Georgius Synkellus.

El següent quadre, que n’és el darrer, recull la tercera gran via de transmissió que han seguit 

els escrits del nostre autor, en aquest cas, a partir de Posidoni, filòsof i historiador grec del s. II 

aC., que tingué una bona acollida entre els autors llatins:

17



            P. Schnabel, op. cit., p.110.

Pel  que  fa  a  aquest  tercer  quadre,  cal  destacar  el  nombre  considerable  d’autors  que 

tingueren  notícia  de  l’obra  de  Berosos  i  que  la  donaren  a  conèixer.  Entre  aquests  autors, 

principalment  llatins,  trobem no tan sols els  clàssics  com Ciceró o Varró,  sinó també autors 

cristians posteriors com Sant Agustí o Sant Isidor. Cal destacar, d’altra banda, que Eusebi de 

Cesarea podria haver tornat novament a rebre dades del nostre autor a través d’aquest canals. A 

més, és curiós observar que els autors que apareixen en aquest quadre i que es fan ressò dels 

escrits de Berosos recullen principalment continguts relacionats amb l’astronomia i l’astrologia, 

deixant de banda les dades de tipus històric. Aquest fet tampoc no ens ha de resultar estrany, atès 

el perfil d’aquests autors llatins, més interessats clarament en el vessant científic dels textos que 

no pas en les dades històriques relacionades amb Babilònia.

Aquests quadres ens han de servir per entendre la dificultat que presenta la interpretació de 

l’obra de Berosos però alhora també la seva riquesa, ja que, com podem veure, no ha arribat fins 

els nostres dies cap fragment directament de l’autor i els textos que conservem, a més de ser 

fragmentaris i indirectes perquè es troben dins d’altres obres i han hagut de ser odenats per poder 

reconstruir com seria l’obra originalment, han passat per les mans de diversos autors, en ocasions 

molt posteriors a Berosos, que els poden haver modificat per diferents motius, amb la intenció 

d’adaptar-los finalment al contingut i a l’estil de llurs obres.

18



EL VESSANT MITOLÒGIC DE L’OBRA DE BEROSOS

Com ja hem vist, Berosos és principalment un historiador. En la seva obra, però, hi ha espai 

tant per als mites com per als déus. Ja sigui de manera al·legòrica o literal, el nostre autor dóna als 

déus un paper prou important sobretot en episodis que es poden situar en la protohistòria, com 

la creació de l’univers i l’esdeveniment del Gran Diluvi.

Podríem dividir  el  contingut  mític  de  l’obra  de  Berosos  en  dos  grans  blocs,  als  quals 

hauríem d’afegir-ne un tercer on tindrien cabuda totes les referències que fa als déus i a llurs 

eventuals equivalències amb les divinitats d’altres cultures, com ara la grega.

El primer bloc inclou aquells fragments que recullen l’episodi de la creació de l’univers. I 

val a dir que ho fan des de dos punts de vista ben diferenciats: en primer lloc trobem fragments 

que expliquen com es conformà el món conegut, a partir principalment de la separació del cel i de 

la terra,  que en un primer moment eren un sol  bloc,  i  en segon lloc  en trobem d’altres  que 

intenten explicar de quina manera va arribar el coneixement als éssers humans. Els textos que fan 

referència a aquest tema són principalment F1a i F1b.

Pel que fa a la creació del cel i la terra, Berosos dóna la següent explicació en el fragment 

F1: existí una dona, anomenada Markaye (F1a) o Omorka (F1b) a qui els caldeus coneixien pel 

nom de Thalattha (F1a) o Thalatth (F1b) i que era anomenada Thalattha (F1a) o Thalassa (F1b) 

pels grecs. Aquesta deessa, per tant, està clarament relacionada amb el mar. Aquest és un detall 

especialment interessant perquè, tal i com hem vist, els escrits de Berosos recullen que aquesta 

divinitat existia quan l’univers era només aigua (la versió armènia del text d’Eusebi, F1a, afegeix 

també foscor). D’aquesta aigua naixerien elements capaços d’engendrar altres vides, de les quals 

s’originaren animals que serien barreges dels que coneixem actualment. Així,  a partir  d’aquest 

element –o elements, l’aigua i la foscor, segons el fragment F1– van nèixer les primeres formes de 

vida, que eren en realitat combinacions d’animals:  humans hemafrodites amb ales,  centaures i 

gossos amb quatre cossos i cua de peix, entre molts d’altres.

Tornant a l’origen del  cel  i  de la  terra,  Berosos afirma que el  déu Bel tallà  la dona de 

múltiples noms en dues parts. A partir d’una d’elles creà el cel i a partir de l’altra la terra.23 Llavors 

els monstres, barreja de diversos animals, que havien viscut fins aquell moment no van poder 

resistir la nova llum de l’univers i van morir. Per últim, Bel creà els estels, el sol, la lluna i cinc 

planetes. Després d’això, el déu Bel s’obrí el seu propi cap i els altres déus, tot barrejant la sang 

que en brollà amb terra, engendraren la raça humana. D’aquesta manera els déus van crear la raça 
23 Aquesta explicació estaria molt relacionada amb l’Enuma Elish (tauleta  IV, vv.129 i ss.), el poema babilònic de la 
creació, en què s’explica que el déu Marduk envià un fort vent contra Tiamat quan aquesta tenia la boca oberta 
perquè no la pogués tancar i llavors l’hi disparà una fletxa que la dividí en dues parts, de les quals sortiren el cel i la 
terra.

19



humana a partir, doncs, d’un component immortal.24 Tenim, doncs, no només un origen per al 

cel i  la  terra sinó també per als humans. Aquesta és la primera de les dues versions que ens 

ofereix l’autor.

La segona versió sobre la creació de l’univers que és present als fragments que ens han 

arribat  dels  escrits  de Berosos apareix recollida  a  F1a i  sembla clarament una al·legoria:  Bel, 

traduït pels grecs com a Zeus –i pels armenis com a Aramazd, segons afegeix aquest fragment–, 

tallà les tenebres i d’aquesta manera creà el cel i la terra. Un cop fet això, Bel ordenà a un altre 

déu que s’obrís  el  cap i  que barregés la  seva pròpia sang amb terra  per engendrar d’aquesta 

manera  la  raça  humana.  Observem,  per  tant,  dos  episodis  una  mica  diferents,  però  amb 

concomitàncies significatives, que presenten un objectiu comú.

Aquests fragments que acabem de comentar parlen també sobre la manera com Bel creà els 

estels, el sol, la lluna i els planetes. Cal dir, però, que no són els únics que fan referència als astres. 

A F21,  per exemple,  llegim que el  Gran Diluvi  fou causat  pel  moviment dels  astres i  a F17 

Berosos  afirma  que  la  disposició  actual  dels  astres  no  és  la  mateixa  que  establí  Júpiter.  No 

entrarem a comentar el contingut d’aquests ni d’altres fragments perquè tenen potser més a veure 

amb l’astrologia  que  no  pas  amb la  mitologia,  però  sí  cal  observar  que  no  només  recullen 

l’explicació de com s’originaren el cel, la terra i la raça humana, sinó també les referències que 

l’autor fa a diferents divinitats i de quina manera dóna l’equivalència dels seus noms, la qual cosa 

posa de manifest novament que el receptor a la qual anava adreçada la seva obra és precisament 

el poble grec. Així, per exemple, Berosos parla de Bel però en ocasions s’hi refereix com a Zeus, 

malgrat que entre els babilonis, sobre els quals escriu en la seva obra, no es feia servir pas aquest 

nom.

Posterior a aquestes explicacions és la història de com els humans desenvoluparen la seva 

cultura. Berosos ho atribueix a un terrible, tot i que filantrop, monstre a qui anomena Oannes. El 

seu cos, com ja hem explicat anteriorment (veg. nota 20), tenia forma d’home i de peix alhora. 

Aquest  monstre,  sorgit  del  Mar  Roig,  passava  el  dia  amb els  humans  ensenyant-los  tot  allò 

relacionat amb la cultura i la civilització (l’escriptura, l’agricultura, les ciències, i els coneixements 

necessaris per establir lleis, aixecar ciutats i fundar temples, entre altres) i a la nit se’n tornava al 

mar. Però aquest no en fou l’únic, ja que, segons explica Berosos, en els anys següents tornaren a 

aparèixer altres monstres de les mateixes característiques i  amb la  mateixa funció instructora. 

Aquesta explicació, que significaria un intent de simplificar la manera com els avantpassats van 

24 Els fragments F4a i F4b recullen que Bel es va obrir el seu propi cap i va ordenar a la resta de déus que barregessin 
la sang que rajava amb la terra  per tal d’engendrar la raça humana. D’aquesta  manera els humans presenten un 
component immortal. Un episodi semblant el trobem en el poema babilònic de la creació, l’Enuma Elish (tauleta VI), 
on Marduk, equivalent del déu Bel (veg. nota 4), creà la raça humana a partir de la sang de Kingu, un monstre que 
Tiamat havia engendrat i elegit per destruir-lo.

20



adquirir el coneixement de tot allò que els envoltava, es pot relacionar amb la creació de la raça 

humana a partir de la sang d’un déu. A partir d’aquestes dades, els humans no només estarien 

lligats als déus per la manera com van ser engendrats, sinó que serien també aquests qui els van 

instruir, enviant-los aquest monstre Oannes.

El segon gran bloc de tema mític que podem observar a l’obra de Berosos estaria format 

per  aquells  textos  que recullen  l’episodi  del  Gran Diluvi.  Aquest  és  un tema que apareix  en 

diverses cultures, especialment a la zona mesopotàmica, i que és tractat de diverses maneres però 

mantenint un rerefons comú. D’una banda observem com Berosos ens dóna a conèixer la seva 

versió sobre aquest cataclisme i, de l’altra, conservem també apunts de diversos autors que han 

transmès la seva obra, especialment els cristians, i que fan referència als escrits bíblics, tot veient-

hi paral·lelismes. Com veurem, però, el relat bíblic no és l’únic text que recull la narració d’aquest 

episodi, ja que també és present en diversos textos tant orientals com grecollatins. Tanmateix, no 

aprofundirem més ara sobre el contingut i la descripció d’aquest episodi, perquè hi dedicarem els 

següents apartats de forma central.

El tercer i  últim gran bloc, que no és tant un tema com un conjunt d’elements, estaria 

format  per  les  referències  a  les  divinitats  i,  eventualment,  llurs  equivalències  amb  divinitats 

d’altres cultures. Aquest últim aspecte és especialment interessant perquè implica un coneixement 

de diverses cultures per part del nostre autor i perquè comporta una simplificació de les divinitats 

en la mesura que, en ocasions, el fet d’identificar una divinitat amb una altra pot comportar que 

s’obviïn algunes de les característiques que presenten.

Els déus o personatges mitològics que apareixen en els fragments conservats dels escrits de 

Berosos, alguns dels quals ja els hem esmentat, són els següents:

1. La  deessa  Markaye  (F1a)  o  Omorka  (F1b)  a  qui  els  caldeus  coneixien  pel  nom  de 

Thalattha (F1a) o Thalatth (F1b) i que era anomenada Thalattha (F1a) o Thalassa (F1b) 

pels grecs.

2. F1a, que pertany a la traducció alemanya feta per Josef Karst de la versió armènia del 

Chronicon d’Eusebi, fa referència al déu Bel i recull que els grecs l’anomenen Zeus mentre 

que els armenis li donen el nom d’Aramazd. Aquest déu també apareix esmentat a F1b i 

F12, que recullen l’equivalència entre els noms ‘Bel’ i ‘Zeus’.

3. Oannes, el monstre que sorgeix del Mar Roig i que ensenya als humans tots els seus 

coneixements (referit a F3a i F3b).

21



4. Cronos,25 pare d’Aramazd, és identificat amb el déu Temps, segons la traducció feta per 

Josef Karst de la versió armènia de la Crònica d’Eusebi de Cesarea. Aquesta equivalència 

apareix a F4a, tot i que Cronos és esmentat també en els fragments F4b, F4c i F12.

5. Hera és una altra de les divinitat que apareixen en una breu referència, en aquest cas a 

F13, a partir de l’afirmació que Sarakhero és la seva minyona.

6. Afrodita  és  referida  a  F12,  on  apareix  identificada  amb Anahita,  deessa  irània  de  la 

fertilitat i de la pluja. També és referida a F11 a propòsit d’una estàtua que li fou dedicada.

7. L’heroi  Hèracles  apareix  al  fragment  F12,  on  Agathias  afirma  que  és  l’equivalent  de 

Sandes, un nom que per a Nonnus és d’origen cilici. Hèracles és esmentat també a F8a a 

propòsit d’una comparació amb un rei babiloni que l’hauria superat en força.

8. Els fragments F4a i F4b fan esment del Tità que lluità contra Cronos i de Prometeu, tres 

personatges que són presents a la mitologia grega. Tanmateix, Felix Jacoby considera que 

aquestes referències no eren presents als escrits originals de Berosos sinó que han estat 

afegides per algun autor posterior.  L’editor marca aquesta diferència incloent entre un 

doble claudàtor les paraules o línies que no formarien part del text original, tal com ell 

mateix assenyala a la introducció del seus llibres i com explicarem més endavant.

9. Heliòpolis, la ciutat del Sol (esmentada a F4a i F4b).

10. L’oracle de la Sibil·la recull que els humans van construir una torre molt alta per poder 

arribar fins al cel, però Déu bufà un vent molt fort sobre ella fins a fer-la caure. Llavors la 

torre quedà dividida en diverses parts, cadascuna de les quals tingué una llengua diferent. 

Aquesta regió fou anomenada Babilònia pel caos que regnà entre les seves gents. Apareix 

recollit tant a F4a com a F4b.

25 És interessant assenyalar que en aquesta equivalència es pot haver donat un error de lectura o d’interpretació 
causat probablement pel desconeixement, atès que Cronos, déu agrari que presenta unes característiques poc clares i 
que és el pare de Zeus –o d’Aramazd, com recull el fragment– no s’ha de confondre amb Chronos, qui, com és ben 
conegut, és el déu Temps.

22



EL GRAN DILUVI, UN ESDEVENIMENT HISTÒRIC?

No volem deixar de dedicar si més no unes línies a la qüestió de la possible historicitat del 

Gran Diluvi,  amb el  benentés  que aquest  no és  pas  l’objecte  ni  l’objectiu  del  nostre treball. 

Tanmateix, un breu esment a aquest aspecte ens pot ser útil, atès que, malgrat tot, és una qüestió 

oberta que pot escaure’s de tenir present, un cop entrem en detall i analitzem els textos orientals i 

grecollatins que sí són el nucli principal del nostre estudi.

L’any 1929, mentre C. Leonard Wooley excavava Ur, va trobar una capa de terra verge 

d’uns tres  metres.  Això  només podia  significar  la  presència  d’una gran inundació  que hauria 

aniquilat tot rastre de vida anterior a mitjans del IV mil·lenni aC. a la zona baixa del riu Eufrates. 

La  superfície  del  sòl  arrasat  per  les  aigües  seria 

d’entre  600  i  700  kilòmetres  de  longitud  i  150 

d’amplada,  aproximadament.  Davant  d’això, 

l’arqueòleg no dubtà a afirmar que es tractava del 

Gran Diluvi sobre el qual s’havia fundat la història 

de  Noè.26 Aquesta  dada  històrica  va  poder  ser 

reafirmada  a  partir  d’unes  excavacions  fetes  a 

Kish,  prop  de  Babilònia,  per  S.  Langdon  i  Ch. 

Watelin, ja que aquesta ciutat presentava també un    MAPA 1 27

estrat de tipus diluvial.28 Els estudis, però, semblaven confirmar que les inundacions d’Ur i Uruk 

pertanyien a dos diluvis diferents. D’altra banda, també foren trobades altres restes d’aquest tipus, 

ubicades  cronològicament  en  una  època  diferent  per  J.  Jordan  a  Uruk,  per  Eric  Schmidt  a 

Shuruppak,  per  André  Parrot  a  Lagash  i  per  R.  Cambell  Thompson  i  Max  E.  Mallowan  a 

Nínive.29

A partir d’aquestes dades, sembla clar, doncs, que s’esdevingueren diverses inundacions a 

Mesopotàmia, però que només una, provocada per l’efecte de la pluja, pel desbordament dels rius 

o potser fins i tot per maremots, fou prou forta perquè rebés la consideració de cataclisme –detall 

que no deixa de resultar curiòs, atès que en aquella zona és precisament l’aigua i el desbordament 

dels rius, especialment de l’Eufrates i el Tigris, que fa germinar els conreus periòdicament i, per 

26 C. Leonard WOOLEY, Ur, la ciudad de los caldeos (trad. esp. Márgara Villegas), México-Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 1953, p.20.
27 Mapa 1: Nancy K. SANDARS (ed.), The Epic of Gilgamesh Harmondsworth: Penguin, 1960, p.6.
28 Stephen LANGDON & Charles WATELIN, Excavations at Kish, vol. IV, Paris: Paul Geuthner, 1934, p.127.
29 David  MACDONALD,  “The  Flood:  Mesopotamian  Archaeological  Evidence”,  Creation Evolution  Journal,  1988, 
23:14-24, p.20.

23



tant, produeix vida– i donés lloc a una llegenda míticoreligiosa.30 Aquest episodi es veié reflectit 

en els textos mesopotàmics i més tard seria recollit també per Moisès i incorporat al  Llibre del  

Gènesi, tal com afirmen J. Plesiss i A. Parrot, entre d’altres.31 Per tant, ens trobem davant d’un 

mateix fet –o com a mínim d’un esdeveniment molt similar– que ha estat explicat de diferents 

maneres a partir de diversos enfocaments que, com veurem, depenen de la finalitat d’un o altre 

relat.

D’altra banda, aparcant la qüestió històrica, alguns autors com Nancy K. Sandars32 defensen 

que aquest tipus de relats sorgirien motivats per la incomoditat espiritual que era present en la 

psicologia mesopotàmica. És a dir, que la verbalització d’un esdeveniment fora de mida, com el 

Gran Diluvi, estaria relacionat amb la inseguretat sota la qual la gent vivia i que era motivada per 

la falta d’un pacte entre els déus i els éssers humans. Arran d’aquesta inundació desmesurada 

s’establiria una aliança entre els immortals i els humans, amb la qual els darrers podrien viure 

sense sentir-se amenaçats, doncs és precisament a una jerarquia de déus, imaginada a partir de la 

projecció  de  la  societat  humana,  a  qui  s’atribueix  l’esdeveniment  del  cataclisme  que  havia 

d’aniquilar la raça humana.33

Independentment de la base històrica que pugui presentar o no aquest episodi, el cert és 

que apareix recollit pràcticament a totes les cultures universals, tal com apunten diversos autors, 

entre els quals es troben Richard Andrée, Herman Usener, James G. Frazer i David Shulman.34 

Les variants que aquests relats aporten procedeixen, doncs, sens dubte de la difusió d’aquest mite 

a partir de Mesopotàmia i l’Índia. És a dir, possiblement es tracti només de diferents versions 

adaptades i retocades que prenen com a base un mateix esdeveniment.

Totes aquestes qüestions són tan interessants com alhora importants, atès que posen de 

manifest la manera com les cultures es conformen a sí mateixes no pas de manera independent 

sinó en bona mesura a partir del contacte que estableixen les unes amb les altres. Tanmateix, 

demostrar la historicitat del Gran Diluvi o la necessitat d’establir una aliança amb els immortals 

que presenten aquestes societats són elements que, com hem apuntat en obrir aquest breu apartat 

formen part més aviat del camp de l’arqueologia i de la filosofia, respectivament, i s’allunyen, per 

tant, de l’objectiu del nostre estudi, que és el d’intentar establir possibles línies d’influència o de 
30 Veg.  James George  FRAZER (trad.  esp.  Gerardo Novás),  El folklore  en  el  Antiguo  Testamento,  Madrid:  Fondo de 
Cultura Económica, 1981, p.184; D. MacDonald, op. cit., p.15.
31 Cf. Brian B. SCHMIDT, “Flood Narratives of Ancient Asia”, in J.M. SASSON (ed.), Civilizations of the Ancient Near East, 
vol.  IV, New York: Hendrikson Publishers, 1995: pp.2337-2351, pp.2337-2339; André PARROT,  El diluvio y el arca de  
Noé, (trad. esp. José Ramón Bargas) Barcelona: Ediciones Garriga, 1961, pp.39-40.
32 Veg. N.K. Sandars op. cit., pp.13 i ss.
33 Cf. Barry B. POWELL, Classical Myth, New Jersey: Pearson, 20044, pp.58-59.
34 Cf. Richard Andrée, Die Flutsagen, Braunschweig: Friedrich Vieweg und Sohn, 1891; David SHULMAN, “The Tamil 
flood myths and the Cankam legend”, in Alan Dundes (ed.), The Flood Myth, Berkeley: University of California Press, 
1988, p.296; S.N. Kramer, "Reflections on the Mesopotamian Flood", Expedition, 1967, ix.4: 12-18; J.G. Frazer,  op. 
cit., p.67; B.B. Powell, op. cit., p.126.

24



contacte  entre  el  relat  diluvià  de  Berosos  i  el  que  recullen  alguns  textos  tant  orientals  com 

grecollatins.

Per tant, havent observat breument la importància i la magnitud d’aquest episodi, ara ens 

proposem d’analitzar el relat que ofereix Berosos sobre aquest cataclisme per poder comparar-lo 

després amb d’altres  textos,  tant  grecollatins  com orientals,  i  observar  així  quines  relacions  i 

possibles influències apareixen en la narració del nostre autor respecte d’uns i d’altres. L’objectiu 

del treball que ens ocupa, doncs, no és trobar quin pot ser el significat d’aquest esdeveniment, 

sinó més aviat conèixer els textos que el recullen per tal d’estudiar-los d’una manera comparativa, 

prenent com a centre el relat de Berosos de Babilònia.

25



TEXTOS DE BEROSOS QUE RECULLEN EL RELAT DILUVIÀ

Dins l’obra de Berosos trobem set fragments que parlen sobre el Gran Diluvi:

F3a: Eusebius, Chronicon, p.4,8 – p.6,8; (9,2ff.) per Josef Karst

F3b: Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71,3

F4a: Eusebius, Chronicon, p.10,17 – p.12,16 per Josef Karst (Abydenos 685 F3, p.382,4)

F4b: Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53,19

F4c: Josephus, Antiquitates Judaicae, 1,93 (Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9,11)

F6: Josephus, Antiquitates Judaicae, 1,158 (Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9,16,2)

F8d: Theophilus, Ad Autolycum, 3,22

A. FONTS I TRANSMISSIÓ DELS TEXTOS

Presentats d’entrada en l’ordre en què apareixen a l’obra de referència: edició de F. Jacoby.35

F3
Aquest fragment, com succeeix en altres ocasions al llarg de l’edició de Berosos, el trobem 

presentat en dos “subfragments”: F3a i F3b. El primer d’ells apareix recollit al Chronicon d’Eusebi 

de Cesarea en la versió traduïda per Karst (p.4 lín.8 - p.6 lín.8). El segon el trobem a l’Ecloga  

Chronographica de  Georges  Synkellus  i  és  un  epítom  extret  del  mateix  Chronicon d’Eusebi  de 

Cesarea. Tenim, per tant, dues versions d’un mateix fragment d’Eusebi en què fa referència a 

Berosos.

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 – p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

El text grec original escrit pel bisbe Eusebi de Cesarea la primera meitat del s.  IV dC. es 

troba perdut en la seva pràctica totalitat i en particular la part que ens n’interessa, on es fa ressò 

de  determinats  elements  procedents  de  Berosos.  El  que  coneixem  de  l’obra  d’Eusebi  és 

principalment  una  versió  armènia  gairebé  tres  segles  posterior,  que  a  la  fi  seria  traduïda  a 

l’alemany pel filòleg Josef Karst a principis del s. XX. Això és el que F. Jacoby ens ofereix a la seva 

edició de Berosos. Malgrat que la versió armènia d’Eusebi sembla datar de  circa el 600 dC., la 

còpia més antiga que se’n conserva es considera del s. XII o XIII.
35 Tots aquests fragments han estat classificats per l’editor, Felix Jacoby, dins del corpus de fragmenta (F) i, per tant, es 
considera que formaven part dels escrits de Berosos, tot i haver estat transmesos dins de les obres d’altres autors.  
Sobre la distinció entre els fragmenta i els testimonia veg. nota 7.

26



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

Georges Synkellus fou un monjo que a principis del s. XIX va voler escriure una història 

universal, titulada Ecloga Chronographica, que comencés en l’època precristiana i que arribés fins al 

seu temps. Malgrat que no va poder dur a terme aquest vast projecte –la seva obra abarca només 

fins a principis del s.  IV dC.–, ens resulta de gran utilitat per al treball que ens ocupa perquè 

gràcies als epítoms copiats de l’obra d’Eusebi per G. Synkellus i per l’escola bizantina, a la qual 

aquest pertanyia,  s’ha pogut reconstruir part del  Chronicon i,  per tant,  recuperar algunes de les 

referències a Berosos que hi apareixien.

F4
A F4 trobem un cas similar al que acabem de veure a F3: un mateix fragment de Berosos 

ens ha arribat a través de diverses vies, donant lloc a textos que, malgrat tenir un origen comú, 

presenten diferències  prou importants  que cal  tenir  en compte.  És  per  aquest  motiu  que F. 

Jacoby els edita per separat com a “subfragments”.

Trobem, doncs, que  F4 ens ha arribat a partir de la traducció de Josef Karst (F4a), de 

l’epítom de Georges Synkellus (F4b) i de l’obra Antiquitates Judaicae de Flavi Josep (F4c).

F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 – p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Aquest  fragment  pertany  a  la  traducció  feta  per  Josef  Karst  de  la  versió  armènia  del 

Chronicon d’Eusebi de Cesarea (veg. supra).

Abydenos, un escriptor del s.  II o  III dC. interessat pels antics assiris i babilonis, prengué 

passatges  de  les  obres  d’Alexandre  Polyhistor  i  de  Juba  de  Mauritània,  els  dos  principals 

epitomistes de l’obra de Berosos. D’aquesta manera, també trobem alguna referència a aquest 

autor dins la seva obra i per això F. Jacoby, en donar la cita del fragment, ens hi remet. D’altra 

banda, és possible que Eusebi de Cesarea fes servir  l’obra d’Abydenos com a font, ja que la 

coneixia.

F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19

La  segona  versió  d’aquest  fragment  de  Berosos  la  trobem  a  l’Ecloga  Chronographica de 

Georges Synkellus (veg. supra).

27



F4c
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

El darrer fragment d’aquesta sèrie apareix recollit a les  Antiquitates Judaicae de Flavi Josep, 

(segle I dC.), qui fou autor de diverses obres històriques, totes elles relacionades amb la història 

del  poble  jueu.  Flavi  Josep  no  fa  servir  de  primera  mà  l’obra  de  Berosos  sinó  que  molt 

probablement la coneix a través d’algun dels seus epitomistes com ara Alexandre Polyhistor (s. I 

aC.).

L’editor ens indica, però, que aquest fragment no el coneixem a través dels escrits de Flavi 

Josep  sinó  d’una  obra  d’Eusebi  de  Cesarea,  la  Praeparatio  Euangelica.  Amb  aquest  treball  de 

caràcter dogmàtic Eusebi tracta de demostrar l’excel·lència del cristianisme per sobre de tots els 

cultes  i  filosofies  no-cristianes;  una  mena  d’introducció  a  la  religió  cristiana  dirigida  als  no 

creients.

F6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)

Ens trobem amb el mateix cas que acabem de veure a F4c: aquest fragment apareix a l’obra 

Antiquitates Judaicae de Flavi Josep i també a la Praeparatio Euangelica d’Eusebi de Cesarea.

F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

El  darrer  dels  fragments  que  trobem a  l’edició  que F.  Jacoby  ha  fet  sobre  Berosos  el 

coneixem a partir de l’obra Ad Autolycum de Theophilus, bisbe d’Antioquia i conegut també amb 

el nom de Theophilus Antioquenus, que visqué a la segona meitat del s.  II dC. Theophilus és, 

juntament amb Tatianus de Síria i Titus Flavius Clemens d’Alexandria, un dels tres apologistes 

cristians dels s. II i  III dC. Mentre que Teophilus fa referència a Berosos prenent com a font 

principalment Alexandre Polyhistor, els dos darrers seguirien més aviat l’epítom que en fa Juba de 

Mauritània.

28



B. TEXTOS ORIGINALS

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 – p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

Wie die Chaldaeer die Chronik schreiben. Aus dem Polyhistor Alexandros über die schriften der Chaldaeer und  

über das erste königtum derselben. Dieses (F1 §9) hat Berosos im ersten buch erzählt; und im zweiten hat er die  

könige, einen nach dem andern darstellend, beschrieben †wie er sagt: Nabonassaros war zu jener zeit könig†. Der  

könige namen nur tut er sammelnd aufschichten, ihre etwaigen taten jedoch erzählt er keineswegs genau, oder auch  

erachtet sie gar nicht einmal der erwähnung würdig, wenn (nur) dabei die zahl der könige aufgestellt werde. Und er 

beginnt zu schreiben nach folgender art der darstellung:

(10) [[Apolodoros  berichtet]]  dass ««zuerst  könig gewesen Alôros zu Babelon.  Er war aber ein  

Chaldaeer, regirend zehn šaren»», ein šar geteilt in die zahl von dreitausend und sechshundert  

jahren, wobei er zugleich auch die neren und sossen beschreibt ««ein ner»», sagt er von den neren,  

««ist 600 jahre, und ein sos von den sossen 60 jahre»»,  unter zählung solcher jahre nach irgend einer 

uranfänglichen weise der alten. Dieses berichtet er und weiter vorwärtsschreitend zählt er im einzelnen der reihe  

nach  die  könige  der  Assyrer  auf,  10  könige  von  Alôros,  dem  ersten  könig,  bis  zu  Xisuthron,  ««unter  

welchem»» sagt er ««die grosse und erste sintflut gewesen sei»», deren auch Môses erwähnung tut. Und die  

zeiten der herrschaft dieser könige gibt er auf 100 und 20 šaren an, welches im ganzen 43 myriaden von jahren  

sind. Und er schreibt im einzelnen dieserweise:

(11)  Nach dem tode  des  Alôros  (sagt  er)  regierte  dessen sohn Alaparos  3 šaren.  Und nach  

Alaparos Amelon von den Chaldaeern aus der stadt Pautibiblon; er regierte 13 šaren. Und nach  

Amelon Ammenôn aus der stadt Pautibiblon; er habe regiert 12 šaren; zu dessen tagen sei ein  

untier erschienen, welches sie Idôtiôn nennen, aus dem Roten Meere, das die formen des menschen  

und des fisches hatte. Und nach diesem des Amegalaros aus der stadt Pautibiblon regierung, 18  

šaren. Und nach diesem sei die des Daonos des hirten aus der stadt Pautibiblon; regiert habe auch  

dieser 10 šaren; unter ihm seien abermals erschienen aus dem Roten Meere, mit ebendenselben  

gestalten  des  menschen  und  des  fisches  behaftet,  vier  ungeheuertiere.  Darauf  habe  regiert  

Evedôranchos aus der stadt Pautibiblon 18 šaren; und unter ihm sei wiederum erschienen aus  

dem Roten Meere ein anderes fisch-und menschenähnliches, dessen name Ôdakôn genannt wurde.

29



(12) Dieses sämtliche gibt er vor aus dem Ôan auszugsweise, eins nach dem anderen, berichtet zu  

haben.

(13) Danach die herrschaft des Amempsinos, des Chaldaeers aus Lanchara; regiert habe auch er  

10 šaren. Und hierauf die herrschaft des Otiartes, des Chaldaeers aus Lanchara; regiert habe  

auch er 8 šaren. Dann, nach dem tode des Otiartes, dessen sohnes Xisuthros regierung 18 šaren;  

unter diesem sei gewesen die grosse sintflut. Alle zusammen sind es 10 könige, 120 šaren.
Berechnet werden sie aber folgenderweise:

1. Alôros šaren 10

2. Alaparos šaren 3

3. Amelon šaren 13

4. Ammenôn šaren 12

5. Amegalaros šaren 18

6. Daonos šaren 10

7. <Ev>edôranchos šaren 18

8. Amempsinos šaren 10

9. Otiartes šaren 9

10. Xisuthros šaren 18

im ganzen 10 könige, 120 šaren. Und 120 šaren sollen 43 myriaden von jahren ausmachen, wenn ein šar 3  

tausend und sechshundert jahre bedeutet. Dieses berichtet des Polyhistor Alexandros buch. Wenn nun jemand es  

mit jenem buche als einer wahrhaften geschichte halten möchte, sodass wirklich es so viele myriaden von jahren  

gewesen wären, so müsste ein solcher weiter auch das übrige, welches im zusammenhang mit jenem sich als offenbar  

unglaubwürdiges in demselben buche befindet, glauben. (p.9, 5ff. K: fortsetzung der polemik; die jahre dürften, wie  

bei den Aegyptern, monate bedeuten). Also nur zehn geschlechter von Alôros, ihrem ersten genannten könige, bis  

auf Xisuthron zählen sie .... Auch in den schriften der Hebraeer nennt zehn geschlechter vor der sintflut Môses ....  

Aber  die  Hebraeergeschichte  zieht  die  jahre  dieser  10  geschlechter  auf  die  zahl  von  etwa  zweitausend  

zusammen .... Darum also ist es naheliegend auch dir .... dass Xisuthron derselbe ist, der von den Hebraeern Nô  

genannt wird, unter welchem gewesen ist die grosse sintflut, über welche auch des Polyhistors schriften nachricht  

geben. Er schreibt nämlich darüber etwa folgenderweise (F4).

30



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

(Abydenos 685 F 2) πρὸς τούτοις καὶ ᾽Απολλόδωρος ὁμοίως τούτοις τερατευόμενος οὔτω λέγει· ταῦτα 

μὲν ὁ Βηρωσσὸς ἱστόρησε, πρῶτον γενέσθαι βασιλέα ῎Αλωρον ἐκ Βαβυλῶνος Χαλδαῖον, βασιλεῦσαι 

δὲ σάρους δέκα. < (p.30, 6) ἀλλ᾽ ὁ μὲν Βηρωσσὸς διὰ σάρων καὶ νήρων καὶ σώσσων ἀνεγράψατο, ὧν ὁ 

μὲν σάρος τρισχιλίων καὶ ἑξακοσίων ἐτῶν χρόνον σημαίνει, ὁ δὲ νῆρος ἐτῶν ἑξακοσίων, ὁ δὲ σῶσσος 

ἑξήκοντα.  καὶ  συνῆξε  σάρους  ἑκατὸν  εἴκοσι  διὰ  βασιλέων  δέκα  ἤτοι  χρόνον  ἐτῶν  μυριάδων 

τεσσαράκοντα τριῶν καὶ δύο χιλιάδων. >

(11) καὶ καθεξῆς ᾽Αλάπαρον καὶ ᾽Αμήλωνα τὸν ἐκ Παυτιβίβλων· εἶτα ᾽Αμμένωνα τὸν Χαλδαῖον,  ἐφ᾽ 

οὗ φησι φανῆναι [[τὸν μυσαρὸν ᾽Ωάννην]] τὸν ᾽Αννήδωτον ἐκ τῆς ᾽Ερυθρᾶς [[ὅπερ ᾽Αλέξανδρος (F 1 § 

4) προλαβὼν εἴρηκε φανῆναι τῶι πρώτωι ἔτει, οὗτος δὲ μετὰ σάρους τεσσαράκοντα· ὁ δὲ ᾽Αβυδηνὸς 

(685  F  2)  τὸν δεύτερον ᾽Αννήδωτον μετὰ σάρους εἴκοσιν ἕξ]].  εἶτ᾽ ᾽Αμεγάλαρον ἐκ Παυτιβίβλων 

πόλεως,  βασιλεῦσαι δ᾽ αὐτὸν σάρους ὀκτωκαίδεκα.  καὶ μετὰ τοῦτον Δάωνον ποιμένα ἐκ 

Παυτιβίβλων βασιλεῦσαι σάρους δέκα· κατὰ τοῦτον πάλιν φησὶ φανῆναι ἐκ τῆς ᾽Ερυθρᾶς 

᾽Αννηδώτων τετράδα,  τὴν αὐτὴν τοῖς ἄνω ἔχοντας διάθεσιν καὶ τὴν ἰχθύος πρὸς ἀνθρώπους μίξιν. 

εἶτα ἄρξαι Εὐεδώρα<γ>χον ἐκ Παυτιβίβλων, καὶ βασιλεῦσαι σάρους ὀκτωκαίδεκα· ἐπὶ τούτου φησὶν 

ἄλλον φανῆναι ἐκ τῆς ᾽Ερυθρᾶς θαλάσσης ὅμοιον κατὰ τὴν ἰχθύος πρὸς ἄνθρωπον μίξιν, ὧι ὄνομα 

᾽Ωδάκων.

(12) τούτους δέ φησι πάντας τὰ ὑπὸ ᾽Ωάννου κεφαλαιωδῶς ῥηθέντα κατὰ μέρος ἐξηγήσασθαι. [[περὶ 

τούτου ᾽Αβυδηνὸς οὐδὲν εἶπεν.]]

(13) εἶτα ἄρξαι ᾽Αμεμψινὸν Χαλδαῖον ἐκ Λαράγχων, βασιλεῦσαι δὲ αὐτὸν ὄγδοον σάρους δέκα. εἶτα 

ἄρξαι ᾽Ωτιάρτην Χαλδαῖον ἐκ Λαράγχων, βασιλεῦσαι δὲ σάρους ηηb . ᾽Ωτιάρτου δὲ τελευτήσαντος, τὸν 

υἱὸν αὐτοῦ Ξίσουθρον βασιλεῦσαι σάρους ὀκτωκαίδεκα· ἐπὶ τούτου τὸν μέγαν κατακλυσμόν φησι 

γεγενῆσθαι.  ὡς γίνεσθαι ὁμοῦ πάντας βασιλεῖς δέκα,  σάρους δὲ ἑκατὸν εἴκοσι.  [[ταῦτά μοι ἐκ τὰ 

Χαλδαικὰ μεγαλαυ χούντων ᾽Αλεξάνδρου τοῦ Πολυίστορος καὶ ᾽Αβυδηνοῦ καὶ ᾽Απολλοδώρου 

προσενήνεκται πρὸς ἔλεγχον τῆς ἀλόγου καὶ μυθώδους αὐτῶν δόξης ....]]

31



F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 – p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Alexandros des Polyhistors von der sintflut aus derselben schrift, von welcher gesprochen ist. Nach dem ende des  

Otiartes(sagt er) habe dessen sohn Xisuthros regiert 18 šaren, und unter diesem sei gewesen die grosse wasserflut.  

Und das einzelne in die schrift einschlagend, erzählt er dieserweise:

(14) Krôn (sagt er) habe ihm im schlafe geoffenbart [[derselbe, den sie 'vater des Aramazd' nennen, und andere  

'Zeit']],  dass am fünfzehnten des monats Desios [[das ist Mareri]]  die menschheit durch die sintflut untergehen  

werde. Befehl habe er gegeben, sämtliche - sowohl die ersten als die mittleren und die letzten schrift werke - zu  

vergraben und niederzulegen in der Sonnenstadt der Siparer; ein schiff zu bauen und in das innere einzugehen mit  

seinen geschlechtsgenossen und nötigen (nächsten)  freunden; aufzuspeichern darinnen mundvorräte und getränke;  

hineinzuführen auch wilde tiere und vögel und vierfüssler; und mit allen zurüstungen sich bereit zu halten zur  

schiffahrt. Gefragt habe er, wohin denn nur er schiffen werde; antwort sei ihm geworden: zu den göttern, gebete zu  

verrichten, damit heil den menschen werde. Und nicht unterliess er zu wirken das werk des schiffswerkes, dessen  

länge war fünfzehn(?)  pfeilschüsse und seine breite zwei pfeilschüsse. Fertig, ausgerüstet nach allem, wie er auch  

befehl erhalten hatte, habe er frau und kinder und die nötigen freunde in das innere eingeführt. 

(15) Als nun die sintflut hereingebrochen und eilends wieder abgenommen, entlasse Xisuthros etliche vögel, und sie  

finden keine nahrung und weder stelle noch standort sich niederzulassen; zurückgekehrt nehme er sie wieder in das  

schiff auf. Und nach einigen wenigen tagen entlasse er wieder andere vögel, und auch diese kehren abermals in das  

schiff zurück, von lehm schlammige krallen führend. Darauf lasse er ein drittes mal welche los, und sie kehren  

nicht wieder in das schiff zurück. Da erkenne Xisuthros, dass die erde zum vorschein gekommen und offen liege;  

er erbreche eine seite des schiffsdeckes und sehe das schiff aufgefahren, an einen berg angelehnt. Er steige heraus  

begleitet von frau und einer tochter, mitsamt dem baumeister(?)  des schiffes, und bete an †auf der erde, errichte  

einen altar und bringe den göttern opfer dar. Und seither sei er aus den augen entschwunden gewesen samt jenen,  

die  mit  ihm aus  dem schiffe  herausgestiegen  waren.  Und  die  dort  im  schiffe  geblieben  waren  und  mit  den  

Xisuthriden nicht herausgegangen waren, als sie nachher hinausgetreten, suchten sie ihn, und umherirrend riefen sie  

ihn laut an, mit namen nennend. Xisuthros ist ihnen fürderhin nicht mehr erschienen; der schall einer stimme  

jedoch, die aus den lüften kam, gab vorschrift, dass es ihnen pflicht sei, götterverehrer zu werden; und dass er selbst  

von wegen seiner götterverehrung hingefahren in der wohnung der götter wohne, und dass seine gattin und tochter  

und der schiffbaumeister eben dieselbe ehre genössen. Und er gebe ihnen weisung und vorschrift, wiederum nach  

Babylon zu gehen - so nämlich laute für sie der schicksalsspruch der götter: zu gehen, aus der stadt der Siparer  

ausgrabend die bücher zu holen, die dort geborgen lägen, und sie der menschheit zu übergeben - und dass der ort,  

32



woselbst sie gelandet sich befänden, das land Armenien sei. Und jene, als sie alles dies vernommen, hätten den 

göttern opfer dargebracht und seien zu fuss nach Babylon gezogen. 

(16) Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend sich niedergelassen in Armenien, noch bis auf heute ein kleiner  

teil auf dem Korduaeergebirge im Armenierland als überrest geblieben sein; und etliche sollen von der naphtatünche  

des schiffes abschabsel mitnehmen zu heilzwecken und als schutzmittel zur abwehr von krankheiten. 

(17) Und jene seien abgereist. Angelangt zu Babelon, hätten <sie> nachgegraben in der stadt der Siparer und die  

schrift<en> hervorgezogen und viele städte gebaut und tempel den göttern errichtet und abermals Babelon erneuert. 

[[(18) Und nebst diesem allen tut der Polyhistor auch von dem turmbau, übereinstimmend mit Môses' schriften 

(Gen.11), solcherlei weise, †selbst bis auf die silben, erwähnung: Alexandros des Polyhistor über den Turmbau. 

Sibylla spricht (Orac. Sib. 3, 97ff.): einstimmig alle menschen erbauten den hochragenden turm, damit sie zum 

himmel aufstiegen. Und der allgewaltige gott blies einen wind an, stürzte den turm um und teilte einem jeden seine  

sprache zu, weswegen auch der name der stadt Babilon genannt wurde. Nach der sintflut aber waren der Titan  

und Prometheus, welcher Titan auch den kriegskampf mit Krôn entfachte. Soviel über den turmbau.]]

33



F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19

λέγει γὰρ ὁ αὐτὸς ᾽Αλέξανδρος ὡς ἀπὸ τῆς γραφῆς τῶν Χαλδαίων, αὖθις παρακατιὼν ἀπὸ τοῦ ἐνάτου 

βασιλέως ᾽Αρδάτου ἐπὶ τὸν δέκατον λεγόμενον παρ᾽ αὐτοῖς Ξίσουθρον οὕτως· ᾽Αρδὰτου δὲ 

τελευτήσαντος, τὸν υἱὸν αὐτοῦ Ξίσουθρον βασιλεῦσαι σάρους ὀκτωκαίδεκα, <καὶ> ἐπὶ τούτου μέγαν 

κατακλυσμὸν γενέσθαι, ἀναγεγράφθαι δὲ τὸν λόγον οὕτως· 

(14) τὸν Κρόνον αὐτῶι κατὰ τὸν ὕπνον ἐπιστάντα φάναι μηνὸς Δαισίου πέμπτηι καὶ δεκάτηι τοὺς 

ἀνθρώπους ὑπὸ κατακλυσμοῦ διαφθαρήσεσθαι.  κελεῦσαι οὖν [διὰ]  γραμμάτων πάντων ἀρχὰς καὶ 

μέσα καὶ τελευτὰς ὀρύξαντα θεῖναι ἐν πόλει ῾Ηλίου Σι[σ]πάροις,  καὶ ναυπηγησάμενον σκάφος 

ἐμβῆναι μετὰ τῶν συγγενῶν καὶ ἀναγκαίων φίλων· ἐνθέσθαι δὲ βρώματα καὶ πόματα, ἐμβαλεῖν δὲ 

καὶ ζῶα πτηνὰ καὶ τετράποδα,  καὶ πάντα εὐτρεπισάμενον πλεῖν.  ἐρωτώμενον δὲ ποῦ πλεῖ,  φάναι· 

πρὸς τοὺς θεούς,  εὐξόμενον ἀνθρώποις ἀγαθὰ γενέσθαι.  τὸν δὲ οὐ παρακούσαντα ναυπηγήσασθαι 

σκάφος τὸ μὲν μῆκος σταδίων πέντε,  τὸ δὲ πλάτος σταδίων δύο,  τὰ δὲ συνταχθέντα πάντα 

συνθέσθαι, καὶ γυναῖκα καὶ τέκνα καὶ τοὺς ἀναγκαίους φίλους ἐμβιβάσαι. 

(15) γενομένου δὲ τοῦ κατακλυσμοῦ καὶ εὐθέως λήξαντος, τῶν ὀρνέων τινὰ τὸν Ξίσουθρον ἀφιέναι, 

τὰ δὲ οὐ<τε> τροφὴν εὑρόντα οὐτε τόπον ὅπου καθίσαι, πάλιν ἐλθεῖν εἰς τὸ πλοῖον. τὸν δὲ Ξίσουθρον 

πάλιν μετά τινας ἡμέρας ἀφιέναι τὰ ὄρνεα,  ταῦτα δὲ πάλιν εἰς τὴν ναῦν ἐλθεῖν,  τοὺς πόδας 

πεπηλωμένους ἔχοντα.  τὸ δὲ τρίτον ἀφεθέντα οὐκ ἔτι ἐλθεῖν εἰς τὸ πλοῖον.  τὸν δὲ Ξίσουθρον 

ἐννοηθῆναι,  γῆν ἀναπεφηνέναι· διελόντά τε τῶν τοῦ πλοίου ῥαφῶν μέρος τι,  καὶ ἰδόντα 

προσοκεῖλαν τὸ πλοῖον ὄρει τινί, ἐκβῆναι μετὰ τῆς γυναικὸς καὶ τῆς θυγατρὸς καὶ τοῦ κυβερνήτου, 

προσκυνήσαντα τὴν γῆν καὶ βωμὸν ἱδρυσάμενον καὶ θυσιάσαντα τοῖς θεοῖς,  γενέσθαι μετὰ τῶν 

ἐκβάντων τοῦ πλοίου ἀφανῆ. τοὺς δὲ ὑπομείναντας ἐν τῶι πλοίωι μὴ εἰσπορευομένων τῶν περὶ τὸν 

Ξίσουθρον, ἐκβάντας ζητεῖν αὐτόν, ἐπὶ ὀνόματος βοῶντας· τὸν δὲ Ξίσουθρον αὐτὸν μὲν αὐτοῖς οὐκ 

ἔτι ὀφθῆναι, φωνὴν δὲ ἐκ τοῦ ἀέρος γενέσθαι, κελεύουσαν ὡς δέον αὐτοὺς εἶναι θεοσεβεῖς· καὶ γὰρ 

αὐτὸν διὰ τὴν εὐσέβειαν πορεύεσθαι μετὰ τῶν θεῶν οἰκήσοντα· τῆς δὲ αὐτῆς τιμῆς καὶ τὴν γυναῖκα 

αὐτοῦ καὶ τὴν θυγατέρα καὶ τὸν κυβερνήτην μετεσχηκέναι. εἶπέ τε αὐτοῖς, ὅτι ἐλεύσονται πάλιν εἰς 

Βαβυλῶνα,  καί ὡς εἵμαρται αὐτοῖς,  ἐκ Σι[σ]πάρων ἀνελομένοις τὰ γράμματα διαδοῦναι τοῖς 

ἀνθρώποις· καὶ ὅτι ὅπου εἰσίν, ἡ χώρα ᾽Αρμενίας ἐστί. τοὺς δὲ ἀκούσαντας ταῦτα, θῦσαί τε τοῖς θεοῖς 

καὶ πεζῆι πορευθῆναι εἰς Βαβυλῶνα.

(16) τοῦ δὲ πλοίου τούτου κατακλιθέντος ἐν τῆι ᾽Αρμενίαι ἔτι μέρος τι ἐν τοῖς Κορδυαίων ὄρεσι τῆς 

᾽Αρμενίας διαμένειν,  καί τινας ἀπὸ τοῦ πλοίου κομίζειν ἀποξύοντας ἄσφαλτον,  χρᾶσθαι δὲ αὐτῆι 

πρὸς τοὺς ἀποτροπιασμούς. 

(17) ἐλθόντας οὖν τούτους εἰς Βαβυλῶνα τά τε ἐκ Σι[σ]πάρων γράμματα ἀνορύξαι, καὶ πόλεις πολλὰς 

κτίζοντας καὶ ἱερὰ ἀνιδρυομένους πάλιν ἐπικτίσαι τὴν Βαβυλῶνα. τούτων δὴ ἀπὸ ᾽Αλεξάνδρου τοῦ 

Πολυίστορος ὡς ἀπὸ Βηρωσσοῦ τοῦ τὰ Χαλδαικὰ ψευδηγοροῦντος προκειμένων, ἔξεστι τοῖς ὀρθῶς 

34



ἐπιβάλλειν βουλομένοις τῆι τῆς Γενέσεως θείαι γραφῆι καὶ τῆι προκειμένηι Χαλδαικῆι τερατολογίαι, 

πόσον ἀλλήλων διενηνόχασι .... [[(p. 80, 17) καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾽Ιῶσηππος (A.J. 1, 104ff.) περὶ τῶν μετὰ 

τὸν κατακλυσμὸν καὶ τὸν Νεβρὼθ καὶ τῆς πυργοποιίας καὶ αὐτῆς Βαβυλῶνος. ἀλλὰ καὶ ᾽Αλέξανδρος 

ὁ Πολυίστωρ ὡς ἐκ Σιβύλλης τάδε φησὶ καὶ ᾽Αβυδηνός (685 F 4). ᾽Αλεξάνδρου τοῦ Πολυίστορος περὶ 

τῆς πυργοποιίας.  Σίβυλλα δέ φησιν· ὁμοφώνων ὄντων πάντων ἀνθρώπων τινὰς τούτων πύργον 

ὑπερμεγέθη οἰκοδομῆσαι,  ὅπως εἰς τὸν οὐρανὸν ἀναβῶσι.  τοῦ δὲ θεοῦ ἀνέμους ἐμφυσήσαντος, 

ἀνατρέψαι αὐτούς, καὶ ἰδίαν ἑκάστωι φωνὴν δοῦναι· διὸ δὴ Βαβυλῶνα τὴν πόλιν κληθῆναι. μετὰ δὲ 

τὸν κατακλυσμὸν Τιτᾶνα καὶ Προμηθέα γενέσθαι.  καὶ τὰ μὲν τῆς πυργοποιίας ᾽Αλέξανδρος ταῦτα 

μαρτυρῶν καὶ αὐτὸς Βαβυλῶνα διὰ τὴν σύγχυσιν κληθῆναι τὴν πρὸ πολλῶν μυριάδων ἐτῶν 

μυθολογουμένην παρ᾽ αὐτοῖς βεβασιλευκέναι.]]

35



F4c
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

τοῦ δὲ κατακλυσμοῦ τούτου καὶ τῆς λάρνακος μέμνηνται πάντες οἱ τὰς βαρβαρικὰς ἱστορίας 

ἀναγεγραφότες,  ὧν ἐστι καὶ Βηρωσ(σ)ὸς ὁ Χαλδαῖος.  διηγούμενος γὰρ τὰ περὶ τὸν κατακλυσμὸν 

οὕτως που διέξεισι· «λέγετα ι  δ ὲ  κα ὶ  το ῦ  πλο ίο υ  ἐν  τῆ ι  ᾽ Αρ μεν ία ι  πρ ὸς  τῶι  ὄ ρ ει  τῶν 

Κο ρδ υ α ίων  ἔτι  μέρ ο ς  τ ι  ε ἶν α ι ,  κα ὶ  κο μίζε ιν  τ ιν ὰ ς  τῆ ς  ἀ σ φά λτο υ  ἀ φα ιρ ο ῦ ν τα ς · 

χρ ῶν τα ι  δ ὲ  μά λισ τα  ο ἱ  ἄν θρ ωπο ι  τῶι  κο μιζο μέν ωι  πρ ὸς  το ὺ ς  ἀ πο τρο πια σ μο ύ ς » . 

(94)  μέμνηται δὲ τούτων καὶ ῾Ιερώνυμος ὁ Αἰγύπτιος ὁ τὴν ᾽Αρχαιολογίαν τὴν Φοινικικὴν 

συγγραψάμενος (787 F 2) καὶ Μνασέας (V) δὲ καὶ ἄλλοι πλείους. καὶ Νικόλαος δὲ ὁ Δαμασκηνὸς ἐν 

τῆι ἐνενηκοστῆι καὶ ἕκτηι βίβλωι (90 F 72) ἱστορεῖ περὶ αὐτῶν, λέγων οὕτως·

(95) «ἔστιν ὑπὲρ τὴν Μινυάδα μέγα ὄρος κατὰ τὴν ᾽Αρμενίαν Βάρις λεγόμενον,  εἰς ὃ πολλοὺς 

συμφυγόνῖας ἐπὶ τοῦ κατακλυσμοῦ λόγος ἔχει περισωθῆναι· καί τινα ἐπὶ λάρνακος ὀχούμενον ἐπὶ 

τὴν ἀκρώρειαν ὀκεῖλαι,  καὶ τὰ λείψανα τῶν ξύλων ἐπὶ πολὺ σωθῆναι.  γένοιτο δ᾽ ἂν οὗτος,  ὅντινα 

καὶ Μωυσῆς ἀνέγραψεν ὁ ᾽Ιουδαίων νομοθέτης».

36



F6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)

μνημονεύει δὲ τοῦ πατρὸς ἡμῶν ᾽Αβράμου Βρηωσ(σ)ός, οὐκ ὀνομάζων, λέγων δ᾽ οὕτως· «μετὰ  τὸ ν 

κα τα κλυ σ μὸ ν  δ εκά τη ι  γεν εᾶ ι  παρ ὰ  Χ α λδ α ίο ις  τ ις  ἦν  δ ίκα ιο ς  ἀν ὴ ρ  κα ὶ  μέγα ς  κα ὶ 

τὰ  ο ὐρ ά ν ια  ἔμπειρ ο ς » .

37



F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

Βηρωσσὸς …  ὃς ἀκολούθως τινὰ εἴρηκε τῶι Μωυσεῖ,  περί τε κατακλυσμοῦ καὶ ἑτέρων πολλῶν 

ἐξιστορῶν.  ἔτι μὴν καὶ τοῖς προφήταις ῾Ιερεμίαι καὶ Δανιὴλ σύμφωνα ἐκ μέρους εἴρηκε,  τά γε 

συμβάντα τοῖς ᾽Ιουδαίοις ὑπὸ τοῦ βασιλέως Βαβυλωνίων, ὃ ν  α ὐ τὸ ς  ὀ ν ο μά ζει  ᾽ Αβ ο βά σ σ αρ ο ν , 

κέκληται δὲ παρὰ ῾Εβραίοις Ναβουχοδονόσοωρ. μέμν η τα ι  κα ὶ  περ ὶ  το ῦ  να ο ῦ  ἐν 

῾ Ι ερ ο σο λύ μο ις ,  ὡς  ἠρ η μῶσ θα ι  ὑ πὸ  το ῦ  Χα λδ α ίων  β α σ ιλέως ,  κα ὶ  ὅ τι  Κ ύρ ο υ  τὸ 

δ εύ τερ ο ν  ἔτο ς  (559/8)  β α σ ιλεύ σ α ν το ς  το ῦ  να ο ῦ  τῶν  θεμελίων  τεθέν των ,  Δα ρ είο υ 

πά λιν  β α σ ιλεύ σ α ν το ς  τὸ  δ εύ τερ ο ν  ἔτο ς  (520/19)  ὁ  ν α ὸ ς  ἐπετελ έσ θη .

38



C. TRADUCCIÓ DELS TEXTOS

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 – p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

Tal  com ho recullen  les  Cròniques  caldees:  Alexandre  Polyhistor  parla  sobre  els  escrits  dels 

caldeus i sobre el seu primer govern. Aquest episodi apareix explicat al primer llibre de Berosos 

(F1 §9); i al segon ell escriu sobre els reis, referint-los un darrere l’altre, de la manera següent: en 

aquell temps era rei Nabonasaros. Dels reis que cita, ell únicament en recull els noms i explica les 

seves eventuals gestes, però no d’una manera precisa, o inclús no ho creu digne de consideració 

en absolut, atès que només ofereix un llistat cronològic dels reis. I ell comença per escriure-ho 

d’aquesta manera:

(10) [Apol·lodor recull] que “el primer rei fou Aloros de Babilònia. Ell era un caldeu que regnà 10 

šaros”. Un šaros consta de 3.600 anys i a partir d’aquesta equivalència ell descriu alhora els neros i 

els sossos: “un neros”, diu ell sobre aquesta unitat de temps, “consta de 600 anys i un sossos de 60”. 

Darrere  d’aquest  còmput  d’anys  sembla  haver-hi  un  mètode  primitiu  dels  antics. Ell  recull 

aquestes dades i continua enumerant en detall la llista dels reis assiris: van existir deu reis entre 

Aloros, el primer monarca, i Xisouthros, “sota el regnat del qual”, diu ell, “s’esdevingué el primer 

i gran diluvi”, del qual Moisès també fa esment. I el temps de govern d’aquests reis suma en total 

120 šaros, els quals fan en total 43 miríades d’anys. I ell escriu sobre cada cas d’aquesta manera:

(11) Després de la mort d’Aloros (diu ell)  regnà el seu fill  Alaparos durant  3 šaros.  I després 

d’Alaparos, el caldeu Amèlon, de la ciutat de Pautibiblon, que regnà durant  13 šaros. I després 

d’Amèlon, Ammènon de la ciutat de Pautibiblon, que regnà durant 12 šaros. En aquell temps va 

aparèixer del Mar Roig un monstre, que fou anomenat Idòtion i que tenia alhora forma humana i 

de peix. I després d’aquest, el regnat d’Amegalaros de la ciutat de Pautibiblon qui regnà durant 18 

šaros. I després d’aquest, el de Dàonos, un pastor també de la ciutat de Pautibiblon, qui va regnar 

durant  10 šaros;  durant el seu mandat  van aparèixer novament del Mar Roig uns  altres  quatre 

monstres amb la forma abans esmentada, és a dir, amb un cos que tenia forma meitat humana i 

de peix. Llavors va regnar Evedoranchos de la ciutat de Pautibiblon durant 18 šaros; i durant el 

seu mandat va sorgir del Mar Roig un altre home-peix semblant, que va ésser anomenat Òdakon.

(12) Ell va pretendre exposar aquestes informacions en resum d’Oannes, una darrere l’altra.

(13)  A continuació  el  regnat  del  caldeu Amempsinos  de Lanchara durant  10  šaros.  El succeí 

Otiartes,  un  altre caldeu  de  Lanchara,  que  regnà  8  šaros.  A  continuació,  després  de  la  mort 

d’Otiartes, regnà el seu fill Xisouthros durant 18 šaros; durant el seu mandat s’esdevingué el Gran 

39



Diluvi. En total, doncs, el recompte suma deu reis i 120 šaros.

Són enumerats novament de la manera següent:

1. Aloros šaros 10

2. Alaparos šaros 3

3. Amèlon šaros 13

4. Ammènon šaros 12

5. Amegalaros šaros 18

6. Dàonos šaros 10

7. <Ev>edoranchos šaros 18

8. Amempsinos šaros 10

9. Otiartes šaros 9

10. Xisouthros šaros 18

en total  10 reis,  120  šaros.  120  šaros equivaldrien a 43 miríades d’anys,  si,  en efecte,  un  šaros 

correspon a 3600 anys. Aquestes dades les recull l’obra d’Alexandre Polyhistor. Si hom vol ara 

considerar aquesta obra un text històric, com si realment haguessin transcorregut tantes miríades 

d’anys, hauria de creure’s també la resta, la qual cosa, per pròpia coherència interna, apareix en el 

mateix  llibre  com a clarament  improbable.  (p.9,  5ff.  K: continuació  de  la  polèmica;  els  anys 

podrien, com entre els egipcis,  significar mesos). Doncs compten només deu generacions des 

d’Aloros, el primer qui anomenaren rei, fins a Xisouthros… També en les Escriptures Hebrees 

Moisès parla de deu generacions abans del diluvi….  Però la Història Hebrea dispara els anys 

sumats d’aquestes 10 generacions a dos mil… Així, no resulta difícil deduir també que aquest 

Xisouthros és el mateix que el Noè de qui parlen els hebreus, en temps del qual s’esdevingué el 

Gran Diluvi i sobre el qual donen notícia també els escrits de Polyhistor. Ell escriu efectivament 

sobre aquest episodi de la manera següent (F4).

40



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

(Abydenos 685 F 2) Sobre aquests fets també Apol·lodor falsejant de la mateixa manera diu això: 

Berosos va escriure sobre aquests fets que el primer que va esdevenir rei dels babilonis fou el 

caldeu Aloros, qui regnà durant deu šaros. < (p.30, 6) Berosos, doncs, registra els fets mitjançant 

šaros, neros i sossos, sobre els quals escriu que un šaros comprèn tres mil anys, un neros sis-cents i un 

sossos seixanta. I suma cent vint šaros entre els deu reis, certament durant un temps de quaranta-

tres miríades i dos mil anys. >

(11) El següent fou Alaparos i després regnà Amèlon, de la ciutat de Pautibiblon. A continuació 

Ammènon el  caldeu,  durant  el  mandat  del  qual  diu  que  va  aparèixer  [l’abominable  Oannes] 

l’Annedotos del Mar Roig [[sobre el qual Alexandre (Jacoby 273 F1§4), avançant-se, ha afirmat 

que va aparèixer el primer any, mentre Berosos considera que ho féu després de quaranta šaros; 

Abydenos (Jacoby 685 F2) recull que el segon Annedotos va aparèixer després de vint-i-sis šaros]]. 

A continuació  Amegalaros de la ciutat de Pautibiblon va regnar durant divuit  šaros.  I després 

d’aquest Dàonos, pastor de la mateixa ciutat, en regnà deu. Durant el seu regant, diu que van 

sorgir del Mar Roig uns altres quatre  Annedotos, que tenien també la mateixa forma que els 

anteriors,  amb  trets  de  peix  sobre  un  cos  d’home.  Després  va  regnar  Evedoranchos  de 

Pautibiblon també durant divuit  šaros. Durant el seu regnat diu que van sorgir del Mar Roig un 

altre home-peix igual, que rebé el nom d’Òdakon.

(12) Diu que tots aquests en part han fet referència al que ha estat dit sumàriament per Oannes. 

[Sobre això Abydenos no en parla].

(13) A continuació governà el caldeu  Amempsinos originari de Larancha, qui fou el vuitè rei i 

regnà durant deu šaros. Després Otiartes, un caldeu també de Larancha, que regnà vuit šaros. A la 

mort  d’Otiartes,  regnà  el  seu  fill  Xisouthros  durant  divuit  šaros:  en  temps  d’aquest  diu  que 

s’esdevingué el Gran Diluvi. D’aquesta manera és com els deu reis sumen en total els cent vint 

šaros. [[Fins aquí, extret  d’Alexandre Polyhistor, d’Abydenos i d’Apol·lodor, els continguts més 

rellevants  de la  Chaldaika,  i  que he presentat com a prova de la creença irracional  i  fabulosa 

d’aquell…].

41



F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 – p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Alexandre  Polyhistor  escriu  sobre  el  mateix  diluvi,  del  qual  s’ha  parlat.  Després  de  la  mort 

d’Otiartes (diu ell) regnà el seu fill Xisouthros durant 18  šaros, i fou llavors que s’esdevingué el 

gran Diluvi. I recull amb detall el relat, explicant-ho d’aquesta manera:

(14) Cronos (diu ell)  [el mateix a qui ells  anomenen ‘pare d’Aramazd’,  i  altres ‘Temps’]  li  va 

revelar en somnis que en el  dia  quinzè del  mes  Desios [és a dir,  Mareri]  la  raça humana seria 

destruïda per un Gran Diluvi. Ell li ordenà d’enterrar completes les tauletes –tant les primeres 

com les mitjanes i les últimes– i d’amagar-les a la Ciutat del Sol, a la regió dels sipparis; també li 

donà l’ordre de construir una embarcació i de pujar-hi a dins amb la seva família i els amics més 

propers; d’omplir-la a continuació de queviures i beures; de fer-hi pujar també bèsties salvatges, 

ocells  i  animals  de quatre potes;  i  de preparar-se finalment per  començar a  navegar,  un cop 

enllestides totes aquestes tasques. Ell  preguntà cap a on havia de navegar; i  va rebre  aquesta 

resposta:  cap  als  déus,  per  aconseguir  d’aquesta  manera  que  els  humans  esdevinguin  sans  i 

estalvis. I ell no va deixar de treballar en la construcció del vaixell, la llargada del qual era de 

quinze estadis i la seva amplada dos estadis. Un cop el va tenir acabat i el va equipar amb tot, 

segons l’ordre que havia rebut, hi va fer embarcar la dona, els fills i els amics més propers.

(15) Un cop el diluvi sobrevingué i molt ràpidament minvà de nou, Xisouthros va deixar anar 

alguns ocells, però aquests no van trobar aliment ni tampoc un lloc on aturar-se; ell els va agafar 

quan van tornar al vaixell.  Després d’uns pocs dies va tornar a deixar anar uns altres ocells  i 

també aquests van tornar novament a l’embarcació però amb les urpes cobertes de fang. Més tard 

va deixar en llibertat per tercera vegada uns altres ocells i aquests ja no van tornar al vaixell. Així 

Xisouthros va entendre que la terra havia aparegut i  que es mostrava habitable;  tot seguit ell 

trencà un tros de la coberta de l’embarcació i  observà que el vaixell  s’havia aturat,  car havia 

embarrancat sobre una muntanya. Llavors ell desembarcà acompanyat de la seva dona, d’una filla 

i del capità de la nau; a continuació es posà a pregar sobre la terra i aixecà un altar, sobre el qual 

oferí  un sacrifici  als  déus.  I  fet  això,  ell  va desaparèixer  dels  ulls  de tots  aquells  que havien 

embarcat amb ell.  Els que van restar al vaixell  i  no van sortir  amb Xisouthros, més tard, en 

desembarcar, el van buscar i, errants, el van cridar pel seu nom pertot arreu. Però Xisouthros no 

va tornar a aparèixer per enlloc. Tanmateix el ressó d’una veu que vingué dels aires els va donar la 

instrucció que el seu deure era ser pietosos amb els déus i que ell mateix, a causa del seu respecte 

cap als déus, havia estat portat a viure en la morada del déus, exactament el mateix honor del qual 

42



també han gaudit tant la seva esposa com la seva filla i el capità del vaixell. I aquest els va donar la 

instrucció i l’ordre de tornar a Babilònia –tal com estaven destinats pels déus a fer: anar a la ciutat 

dels sipparis per desenterrar i  recuperar les tauletes,  que es trobaven ben protegides allà,  per 

tornar-los  a  la  raça  humana–,  tot  indicant-los  que  l’indret  on  es  trobaven  pertanyia  al  país 

d’Armènia. Després que van haver sentit  tot això, els companys de Xisouthros van oferir un 

sacrifici als déus i van tornar a peu cap a Babilònia.

(16) Però una part del vaixell ha de ser a l’indret on aquest va embarrancar, a Armènia. De fet 

avui dia encara se’n conserva una petita part a les muntanyes Korduaian al país d’Armènia com a 

l’única resta que en queda; existeix, però, gent que trenca i s’endú parts de la coberta del vaixell 

per protegir la salut i com a amulets per mantenir allunyades les malalties.

(17) I van marxar d’allà. Quan van arribar a Babilònia desenterraren les tauletes de la ciutat de 

Sippar i se les endueren amb ells. Ells van fundar un gran nombre de ciutats i erigiren temples en 

honor dels déus, refundant així novament Babilònia. 

[[(18) I al costat de tots aquests fets, Polyhistor parla també sobre la Torre, coincidint en aquest 

punt amb els escrits de Moisès (Gèn. 11). D’aquesta manera, ell mateix hi fa esment. Alexandre 

Polyhistor sobre la Torre: La Sibil·la digué (Orac. Sib. 3, 97ff.): tots els humans alhora aixecaren 

una torre ben alta, amb la qual poder pujar al cel. Llavors Déu totpoderós bufà un vent, la torre 

caigué, i donà a cadascú una llengua pròpia: per això la ciutat dugué el nom de Babilònia. Després 

del Gran Diluvi, però, existiren Tità i Prometeu, el mateix Tità que lluità amb Cronos. Això pel 

que fa a la Torre.]]

43



F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19

El mateix Alexandre Polyhistor parla, segons els escrits dels caldeus, tornant novament del novè 

rei, Adartes, al desè, anomenat per ells Xisouthros, d’aquesta manera: a la mort d’Adartes regnà el 

seu fill Xisouthros durant divuit šaros, i en temps d’aquest s’esdevingué el Gran Diluvi. I ho recull 

així:

(14) Cronos es va aparèixer a aquell en somnis per revelar-li que el quinzè dia del mes Daisios els 

humans serien aniquilats per un cataclisme. Així doncs li ordenà enterrar per complet totes les 

tauletes,  tant  les  primeres com les  mitjanes i  les  últimes a  Heliòpolis,  a  la  regió de Sippar,  i 

construir una nau per embarcar-hi juntament amb la família i els amics més propers. També havia 

de pujar-hi  queviures i  beure;  fer-hi  pujar  aus i  quadrúpedes;  i,  amb tot  a punt,  començar a 

navegar. I, si hom li preguntava cap a on navegava, havia de respondre: “cap als déus, a pregar 

que tot de coses bones esdevinguin als humans”. I ell, no desobeint, va enllestir el vaixell, de cinc 

estadis de llargada i dos d’amplada. I, havent acomplert tot allò que se li havia ordenat, hi va 

embarcar amb l’esposa, els fills i els amics més propers.

(15) Després del Gran Diluvi i tan aviat com es va aturar, Xisouthros va deixar anar alguns dels 

ocells,  els  quals  en  no  trobar  ni  aliment  ni  un  lloc  on  posar-se,  van  tornar  novament  a 

l’embarcació. Després d’uns pocs dies, Xisouthros va deixar anar novament els ocells, que també 

van tornar a l’embarcació però amb les urpes cobertes de fang. Quan els va deixar anar per 

tercera vegada ja no van tornar més a l’embarcació. Llavors Xisouthros va comprendre que la 

terra havia tornat a sorgir de bell nou. I en treure una part de les juntures de l’embarcació, va 

comprovar  que  el  vaixell  havia  embarrancat  a  sobre  d’una  muntanya  i  llavors  desembarcà 

acompanyat de la seva dona, la filla i el capità de la nau. A continuació, agenollant-s’hi, va adorar 

la  terra  i,  després  d’erirgir-hi  un  altar  i  d’oferir  un  sacrifici  als  déus,  va  esdevenir  invisible 

juntament amb els qui havia desembarcat de la nau. Els que havien restat al vaixell, com que no 

tornaven els que havien sortit amb Xisouthros, desembarcant, el van buscar cridant-lo pel seu 

nom. No van poder trobar Xisouthros per enlloc, però el so d’una veu que venia de l’aire els va 

dir que havien de ser pietosos amb els déus i que aquest, a causa de la seva pietat, havia anat cap 

als déus per conviure-hi; d’aquest mateix honor havien participat també la seva dona, la filla i el 

capità de la nau. Després la veu els va donar instruccions de tornar novament a Babilònia, segons 

havia estat fixat per a ells, i un cop desenterrades les tauletes a Sippar, tornar-les als humans. 

També els va indicar que l’indret on es trobaven pertanyia a la regió d’Armènia. Després que ells 

van sentir tot això, van oferir sacrificis als déus i van marxar a peu cap a Babilònia.

44



(16)  Alguna  part  d’aquell  vaixell  que  va  embarrancar  a  Armènia  es  troba  encara  ara  en  les 

muntanyes dels kordiens d’aquest país. Hi ha persones que arrenquen trossos de la coberta per 

protegir-se i fer-los servir en rituals per allunyar les desgràcies.

(17) Quan van tornar a Babilònia van desenterrar les tauletes de Sippar i, fundant nombroses 

ciutats  i  aixecant  temples,  van refundar  novament  Babilònia.  Totes  aquestes  dades  han estat 

extretes d’Alexandre Polyhistor, tal com apareixen a la Chaldaica de Berosos, qui sovint s’expressa 

falsament. És possible per als qui vulguin comparar les Sagrades Escriptures del Gènesi amb el 

text caldeu exposat, ple de prodigis, en quina mesura divergeixen l’un de l’altre... [[(p.80, 17) És el 

que diu  Josep sobre els fets posteriors al Gran Diluvi i  Nebroth i sobre la torre i  la mateixa 

Babilònia. Però també Alexandre Polyhistor, a partir de la Sibil·la, parla sobre això, d’acord amb 

Abydenos (Jacoby 685, F4). Alexandre Polyhistor sobre la torre. La Sibil·la digué: d’entre tots els 

humans, els quals parlaven una mateixa llengua, alguns van construir una torre enorme, per tal 

d’arribar al cel. Déu, bufant vents, els feu caure i els donà una llengua pròpia a cadascun: a causa 

d’això,  a  partir  d’aquell  moment  la  ciutat  dugué el  nom de Babel.  Després del  Gran Diluvi, 

existiren Tità i Prometeu. I Alexandre, donant testimoni sobre la construcció de la torre, també 

ell  mateix  s’hi  refereix  amb el  nom de  Babilònia  a  causa  de  la  confusió  que  durant  moltes 

miríades d’anys s’explica que hi va regnar entre ells]].

45



F4c
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

Tots els  que han escrit  relats  sobre  els  no-grecs,  entre els  quals  es  troba Berosos el  caldeu, 

recorden aquest diluvi i l’arca. En efecte, ell, donant detalls sobre el cataclisme, explica el següent: 

«Hom diu que alguna part de l’arca és encara a Armènia, a prop del mont dels kordiens i que hi 

conserven,  havent-les  tallat,  algunes de les  peces de la  coberta;  car  els  humans les  fan servir 

especialment en rituals per allunyar les desgràcies».

(94) Igualment Jerònim l’egipci, el qual va escriure sobre antics relats fenicis, recull aquests fets, 

de la mateixa manera que també ho fan Mnaseas i molts d’altres. Fins i tot Nicolau de Damasc al 

seu llibre 96 (90 F 72), recull aquest episodi, escrivint el següent:

(95) «Existeix sobre la Miniada, a Armènia, una gran muntanya anomenada Baris, on diuen que 

foren salvats molts dels que escaparen del cataclisme; ja que un home transportat per l’arca l’hi 

feu embarrancar en el punt més alt. Allà encara es conserven bona part de les restes de les fustes. 

Així, potser aquest home és el mateix que esmenta Moisès, qui donà les lleis als jueus». [Gènesi, 

6.5-9.17].

46



F6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)

Berosos fa menció del nostre pare Abraham, però no pas pel seu nom sinó de la manera següent: 

«Després  del  diluvi,  a  la  desena  generació,  entre  els  caldeus  hi  havia  un  home  just,  gran  i 

coneixedor de tot allò referent als cels» .

47



F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

Berosos…, qui va explicar algunes coses d’acord amb Moisès, investigà sobre el diluvi i molts 

altres fets. A més, també va dir en part coses coincidents amb els profetes Jeremies i Daniel, 

especialment pel que fa als esdeveniments que van patir els jueus sota el govern del rei babiloni 

que ell anomena Abobàssaros, al qual els hebreus donen el nom de Nabucodònosor. 

Sobre el temple de Jerusalem explica que fou destruït pel rei dels caldeus, i també que en el segon 

any de regnat de Cirus (559/8)  van ésser colocats els fonaments del temple, la reconstrucció del 

qual finalitzà el segon any de regnat de Darius (520/19) .

48



D. RESUM DELS FRAGMENTS SELECCIONATS

El primer dels fragments de l’obra de Berosos que fa referència al Gran Diluvi és  F3a. 

Aquest  text  és  lleugerament  més  extens  que  el  següent,  F3b,  la  qual  cosa  no  deixa  de  ser 

interessant, ja que ambdós s’han originat a partir d’un mateix passatge de Berosos, que ha estat 

transmès mitjançant dues vies diferents, com ja hem vist. És per aquest motiu que conservem 

textos molt semblants però no exactament iguals sobre el mateix fragment.

Aquest fragment recull els noms dels primers reis caldeus i la durada de llur regnat fins 

arribar al desè, Xisouthros, en temps del qual s’esdevingué el Gran Diluvi. Cal recordar, però, que 

no es tracta pas del text original escrit per Berosos sinó que, en aquesta ocasió, aquest passatge es 

troba dins de la traducció feta per Josef Karst de la versió armènia del  Chronicon d’Eusebi. Per 

aquest motiu, doncs, no ens ha de resultar estrany que puntualment el valor del relat de Berosos 

sigui  qüestionat,  com  per  exemple  en  el  cas  següent:  “Der  könige  namen  nur  tut  er  sammelnd  

aufschichten, ihre etwaigen taten jedoch erzählt er keineswegs genau, oder auch erachtet sie gar nicht einmal der 

erwähnung würdig, wenn (nur) dabei die zahl der könige aufgestellt werde”.36

Tanmateix, tot i la crítica a l’obra de Berosos, el fragment n’ofereix una cita prou extensa. 

Per començar dóna el  nom del primer rei caldeu, al  qual li  atribueix un regnat de 10  šaros,  i 

aprofita aquesta dada per explicar l’equivalència en anys d’aquesta mesura i d’altres dues,  neros i 

sossos, que considera pròpies  d’un  mètode “uranfänglichen  weise  der  alten”.  Segons les  dades que 

ofereix aquest text, un šaros comprèn 3.600 anys, mentre que un neros 600 i un sossos 60.

A propòsit precisament d’aquestes dades, cal parar atenció al sistema que F. Jacoby empra 

en la seva edició per distingir  entre el  que seria el  text original  i  els  afegits del  traductor,  en 

aquesta ocasió, J. Karst, augmentant l’espaiat entre les lletres. A partir d’això podem afirmar que 

aquest aclariment sobre les  unitats de mesura del  temps no es trobava en el  text original  de 

Berosos, sinó que ha estat incorporat en una època posterior, molt probablement amb la intenció 

de fer-lo més entenedor per al nou lector desconeixedor d’aquests conceptes. Les citacions literals 

del text de Berosos serien les que es troben editades entre cometes.

També és clarament un afegit posterior al text original, motiu pel qual apareix en un tipus 

de lletra més petita, la breu introducció que trobem just abans de continuar amb el llistat de reis 

caldeus i que permet reprendre’n el fil després d’aquest excursus aclaridor. La narració continua 

explicant que la suma dels regnats dels deu reis fa un total de 120 šaros, la qual cosa equival a “43 

myriaden  von  jahren”.  I,  en efecte,  si  sumem el  nombre  de  šaros atribuïts  a  cadascun dels  reis 

babilonis,  obtenim en total  els  120  que aquest  fragment  afirma que van transcórrer  entre el 

36 Per a la traducció d’aquest i de la resta de textos de Berosos que recullen l’episodi del Gran Diluvi, veg. pp.40-49.

49



primer i l’últim.

Tornant al relat, el primer dels reis, Aloros, fou succeït pel seu fill Alaparos, que regnà 3 

šaros.  Després  d’ell  ostentaren  el  poder,  en  aquest  ordre,  cinc  reis  originaris  de  Pautibiblon: 

Amèlon (13 šaros), Ammènon (12 šaros), Amegalaros (18 šaros), Dàonos (10 šaros) i Evedoranchos 

(18  šaros). Els tres darrers reis foren  Amempsinos  (10  šaros), Otiartes (8  šaros) i Xisouthros (18 

šaros). El text afegeix que tant Amempsinos com Otiartes eren oriünds de la ciutat de Lanchara (o 

Larancha) però, en canvi, no ens dóna cap dada explícita sobre la procedència de Xisouthros, tot 

i que essent fill d’Otiartes podríem deduir que presenta el mateix origen. Sí sabem, però, que 

durant el seu regnat s’esdevingué el Gran Diluvi, “deren auch Môses erwähnung tut”. Cal assenyalar 

que, tenint en compte el tipus de lletra que F. Jacoby empra en l’edició, aquesta darrera afirmació 

no es trobava en el text original de Berosos i que es tracta, doncs, d’una valoració feta per algun 

dels transmissors dels seus escrits, probablement Josef Karst.

A més del llistat dels primers deu reis babilonis i del recompte de šaros que durà llur regnat, 

F3a  aporta  algunes  altres  dades  molt  interessants  relacionades  encara  d’alguna  manera  amb 

l’episodi de la creació. En primer lloc, afirma que durant el regnat d’Ammènon va sorgir del Mar 

Roig un monstre que rebé el nom d’Idòtion i que tenia un cos amb una forma doble, d’home i de 

peix. Aquest esdeveniment es repetí en temps de Dàonos, quan novament emergiren del Mar 

Roig  uns  altres  quatre  monstres  amb  aquesta  mateixa  forma,  que  en  aquesta  ocasió  foren 

anomenats  Òdakon  i  que  tindrien  la  funció  de  tornar  a  explicar  o  de  resumir  aquells 

coneixements que originàriament havia exposat Oannes. Aquest fragment, però, en cap moment 

no fa referència a la manera com van ésser creats.37 Tot i aquestes referències, potser la dada més 

significativa que ens proporciona F3a per a l’estudi que ens ocupa és l’afirmació que sota el regnat 

de Xisouthros tingué lloc el Gran Diluvi.

Per últim, el transmissor d’aquest fragment fa esment de la seva font, el llibre d’Alexandre 

Polyhistor,  que és,  en efecte,  un important  epitomista  de  l’obra  de  Berosos,  juntament  amb 

Posidoni i Juba de Muritània. Tot seguit, reprèn la crítica contra els escrits de Berosos amb què 

havia començat i els compara amb les Escriptures Hebrees, les quals, segons afirma, també parlen 

de deu generacions prediluvianes –element sobre el qual tornarem més endavant– per concloure 

finalment que Xisouthros “derselbe ist, der von den Hebraeern Nô genannt wird, unter welchem gewesen ist  

die grosse sintflut, über welche auch des Polyhistors schriften nachricht geben”. Observem, doncs, com els 

autors  que  ens  han  transmès  aquest  fragment  de  Berosos  troben  prou  significatives  les 

37 Com hem vist als fragments F1a i F1b (veg. nota 19) aquests monstres, que reben diversos noms, apareixen lligats 
a la creació dels humans i apareixen en diferents ocasions. La seva funció era la d’instruir els humans en la civilització 
i la cultura, tot ensenyant-los coneixements relacionats tant amb les ciències com amb l’arquitectura i la legislació, 
entre d’altres.

50



concomitàncies entre l’obra d’aquest i els escrits bíblics fins al punt de considerar-les possibles 

versions d’un mateix episodi.

Molt lligat a aquest fragment F3a, trobem el següent, F3b, que també ofereix la cronologia 

dels reis de Babilònia fins arribar a Xisouthros. El text afirma que el primer d’aquests fou Aloros, 

qui  regnà  durant  10  šaros,  i  aprofita  també  l’esment  d’aquesta  unitat  de  mesura  per  oferir 

l’equivalència en anys d’aquesta i d’unes altres dues, el neros i el sossos: “ὁ μὲν σάρος τρισχιλίων καὶ 

ἑξακοσίων ἐτῶν χρόνον σημαίνει,  ὁ δὲ νῆρος ἐτῶν ἑξακοσίων, ὁ δὲ σῶσσος ἑξήκοντα”. Després 

d’aquest aclariment i abans de reprendre l’enumeració dels reis babilonis, el text avança que la 

suma total de llurs mandats s’eleva a 120 šaros. Pel que fa a aquest punt, les dades són coincidents 

amb el fragment anterior.

Alaparos succeí  Aloros  en el  poder i  el  seguiren,  en aquest  ordre,  Amèlon,  Ammènon, 

Amegalaros  (18  šaros),  Dàonos  (10 šaros),  Evedoranchos  (18 šaros),  Amempsinos  (10 šaros), 

Otiartes de Lanchara –o Larancha– (8 šaros) i finalment Xisouthros (18 šaros). Pel que fa a l’origen 

d’aquests  personatges,  el  text  explica  que  Amèlon,  Amegalaros,  Dàonos  i  Evedoranchos 

procedien de la ciutat de Pautibiblon, mentre que Amempsinos i Otiartes eren de Lanchara  (o 

Larancha). Com hem apuntat arran del fragment F3a, és possible que Xisouthros, sota el qual 

s’esdevingué  el  Gran  Diluvi,  també  fos  originari  d’aquesta  regió  perquè  apareix  com  a  fill 

d’Otiartes, el seu predecessor en el tron, tot i que aquests dada no és explícita. D’altra banda, cal 

assenyalar que F3b no concreta quants šaros van ostentar el poder Alaparos, Amèlon i Ammènon.

Aquest text no recull dades sobre les gestes que podrien haver dut a terme aquests reis, 

però sí fa referència a un episodi que ja hem tractat a propòsit del fragment anterior: l’aparició 

d’Oannes (veg. nota 19). Trobem, però, algunes divergències pel que fa al nom d’aquest monstre: 

els fragments F3a i F3b coincideixen amb F1a i F1b, referint-shi com a Oannes. Sembla, doncs, 

que aquest seria el nom general per a aquest tipus de monstres i, especialment, per al primer. Pel 

que fa a la resta d’homes-peix, el darrer és anomenat Òdakon, tal com apareix a F3a i F3b, i 

aquells que sorgiren del Mar Roig entre el primer i aquest darrer són anomenats Idòtion a F3a i 

Anedotos a F3b.

Pel que fa a l’arribada d’aquest monstre,  F3b recull les discrepàncies que existeixen en els 

escrits de diversos autors (Alexandre Polyhistor, Abydenos i el mateix Berosos) sobre l’any del 

regnat d’Ammènon en què va tenir lloc. Aquesta informació, que ha estat afegida per un autor 

posterior i que, per tant, no era present en el text original de Berosos, apareix editada dins d’un 

doble claudàtor, tal com el propi F. Jacoby indica a la introducció de la seva edició.38

38 Observem, doncs, que F. Jacoby, com ell mateix aclareix al principi de la seva edició, fa servir diferents elements o 
signes per editar els fragments tant de Berosos com de la resta d’autors que apareixen als seus llibres i que han estat 

51



Segons llegim, en total foren quatre els monstres d’aquest tipus, meitat home meitat peix, 

que van aparèixer  del  Mar  Roig  abans  del  regnat  d’Evedoranchos,  en temps del  qual  en  va 

emergir un altre, que fou anomenat en aquesta ocasió Òdakon. Però, tot i l’interès que presenten 

aquestes dades, no resulten d’especial rellevància per a l’estudi del relat de Berosos sobre Gran 

Diluvi que aquí duem a terme.

Finalment, el fragment acaba amb una crítica –afegida sobre el text original de Berosos i, 

per tant, reproduïda novament entre un doble claudàtor– contra l’obra d’aquest autor. Synkellus 

afirma que ha extret de diversos autors antics39 les dades de l’obra de Berosos que li han semblat 

més rellevants per tal de presentar-les “πρὸς ἔλεγχον τῆς ἀλόγου καὶ μυθώδους αὐτῶν δόξης”.

El següent fragment seleccionat  és  F4a.  Aquest és la continuació de F3a i,  per tant,  hi 

trobarem elements formals comuns, com per exemple la manera com F. Jacoby en la seva edició 

de Berosos discrimina el  text més antic  dels  afegits  posteriors  augmentant,  com ja  hem vist, 

l’espaiat entre les lletres. El relat es reprèn en el punt on l’havia deixat F3a i comença a parlar en 

detall  sobre  el  Gran Diluvi  i  sobre  el  seu protagonista,  Xisouthros,  l’home que pujà  al  tron 

després de la mort del seu pare Otiartes i que ostentà el poder durant 18 šaros.

Aquest fragment comença recollint  l’episodi en què Cronos,  també anomenat aquí pare 

d’Aramazd i déu Temps –literalment, Zeit– s’aparegué en somnis a un home, Xisouthros, per tal 

d’anunciar-li que el quinzè dia del mes Desios un gran diluvi aniquilaria la raça humana. El text –o 

més aviat un afegit posterior a l’escrit original, atès que aquesta afirmació es troba dins d’un doble 

claudàtor– recull que aquest mes es coneix també amb el nom de Mareri. Sobre el déu que avisa el 

protagonista i sobre la datació del cataclisme, hi tornarem al següent apartat dedicat al comentari 

d’aquests fragments que ara només presentem.

Cronos, però, no només adverteix Xisouthros del perill que està a punt d’arribar sinó que 

també li dóna les instruccions necessàries per salvar la seva vida i assegurar així la supervivència 

de  la  raça  humana.  En primer  lloc,  haurà  d’enterrar  les  tres  tauletes40 “in  der  Sonnenstadt  der  

Siparer”, tal com recull la traducció alemanya feta per Josef Karst sobre la versió armènia del text 

transmessos per diferents autors. En els fragments que estudiem destaquen principalment els següents: l’augment de 
la  mida de les lletres i  del  seu espaiat  per afegits  de l’autor que ens transmet un determinat fragment; el  doble 
claudàtor  per  citacions  no originals  de  Berosos  sinó  dels  transmissors  posteriors  de  la  seva  obra;  cometes  per 
identificar el text original de Berosos.
39 Sobre les fonts que segueix Synkellus per citar Berosos veg. p.16.
40 Aquestes tauletes, que recullen els principis de la civilització que el monstre Oannes donà als humans, recorden les 
tauletes del destí que apareixen al vers 157 del poema babilònic de la creació, l’Enuma Elish. Aquestes no recullen pas 
cap element relacionat amb la cultura però sí presenten l’element de la continuïtat; és a dir, la vida a l’univers no pot 
continuar d’una manera adequada sense aquestes tauletes. D’altra banda, La instrucció d’enterrar aquestes tauletes 
està relacionada amb la voluntat de preservar “the divine revelations concerning the origin of the world and to 
transmit the arts and sciences, human culture, and civilization to the postdiluvian race” (Alexander  HEIDEL,  The 
Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels, Chicago–London: Phoenix Press, 1970, p.237).

52



d’Eusebi. A continuació ha de construir una embarcació, en la qual embarcarà no només amb la 

seva  família  i  els  amics  més  propers,  sinó  també  amb alguns  animals,  concretament  bèsties 

salvatges, quadrúpedes i aus. Xisouthros no va deixar de treballar en aquest enorme vaixell de 

quinze estadis de llarg i dos d’ample, que havia de servir per protegir tant la raça humana com els 

animals dels forts aiguats que el déu li havia anunciat. Aquesta nau, doncs, havia de ser totalment 

hermètica per tal que les aigües no s’hi poguessin filtrar,  tot i  que aquest és un detall  que el 

fragment no explicita.41 Un cop enllestida l’embarcació i carregada amb queviures i beure, hi havia 

d’embarcar i  començar a navegar. Xisouthros només preguntà al seu informador sobre quina 

havia de ser la seva destinació i aquest li respongué: “zu den göttern, gebete zu verrichten, damit heil den 

menschen werde”.

El protagonista seguí les instruccions de Cronos sense qüestionar-les en cap moment i, tan 

aviat com va deduir que el Gran Diluvi s’havia aturat i que les aigües podien haver començat a 

baixar, va deixar en llibertat alguns ocells, que van tornar ràpidament a la nau perquè no van 

trobar ni aliment ni cap lloc on aturar-se. Uns dies després va repetir la mateixa acció i els ocells 

hi van tornar novament, però aquest cop amb les urpes cobertes de fang. Al tercer intent els 

ocells ja no van tornar i d’aquesta manera va comprendre que la terra havia aflorat novament. 

Feta aquesta  constatació,  va obrir  un forat  a  la  coberta  de l’arca –tot  i  que el  text  no parla 

explícitament de si l’embarcació comptava amb finestres o d’altres obertures– i va veure que 

havia embarrancat sobre el cim d’una muntanya. Xisouthros finalment desembarcà, després d’un 

periple de durada indeterminada, acompanyat de la seva dona, una filla i el capità de la nau, al 

qual el text encara no s’hi havia referit directament. Un cop a terra resaren,  aixecaren un altar, 

oferiren un sacrifici als déus i després d’això tots tres van desaparèixer.

En desembarcar, la resta de companys el van buscar però només van sentir una veu que els 

deia que es trobaven al país d’Armènia i que  Xisouthros, gràcies a la seva pietat cap als déus, 

havia anat a viure a la morada d’aquests juntament amb la seva dona, la filla i el capità de la nau. 

La veu els va donar instruccions de ser reverents amb els déus i d’anar novament a Babilònia, “so  

nämlich laute für sie der schicksalsspruch der götter”,  per tal de desenterrar les tauletes de la ciutat de 

Sippar, on estaven segures, i donar-les a la raça humana. Després de sentir això, van oferir allà 

mateix un sacrifici als déus i van tornar a peu cap a Babilònia. D’aquesta manera, els companys 

del protagonista van refundar Babilònia, reconstruint d’altres ciutats i erigint novament temples 

en honor dels déus, i van fer possible que els humans i els animals tornessin a habitar la terra. 

Aquesta missió no estava encomanada directament al protagonista, Xisouthros, atès que els déus 

li reservaven un altre destí: la immortalitat.

41 Sí trobem, però, a F4c una dada que ens pot fer pensar que l’embarcació era un espai cobert: “[…] κομίζειν τινὰς 
τῆς ἀσφάλτου ἀφαιροῦντας”.

53



En aquest punt del relat, F4a fa un parèntesi per explicar què se n’ha fet de l’embarcació, 

tot afirmant que a l’indret on va embarrancar, a les muntanyes armènies dels kordiens, encara s’hi 

conserven algunes restes però que la gent que s’hi apropa a veure-les pren les peces de la seva 

coberta per fer-les servir com un amulet per conservar la salut.

Finalment F4a ofereix una referència a l’episodi de la Torre de Babel i afirma que la seva 

font, Alexandre Polyhistor, coincideix amb les Sagrades Escriptures de Moisès en aquest punt. La 

cita recull l’oracle de la Sibil·la42 que prediu que els humans, que compartien fins aleshores tots 

una mateixa llengua,  construirien alhora una torre ben alta per poder arribar als cels.  Com a 

càstig,  Déu totpoderós  bufaria  un vent  molt  fort  contra  la  torre,  que cauria  i  s’esberlaria  en 

diverses parts,  cadascuna de les quals tindria  una llengua diferent.  A continuació trobem una 

referència a dos personatges que existiren després del Gran Diluvi: Prometeu i Tità, el qual lluità 

contra  Cronos:  “nach  der  sintflut  aber  waren  der  Titan  und  Prome[  ]theus,  welcher  Titan  auch  den  

kriegskampf mit Krôn entfachte”.43

El relat del Gran Diluvi que trobem en aquest fragment acaba, doncs, fent referència als 

companys  de  Xisouthros  que  seran  els  encarregats  de  refundar  Babilònia.  Aquests  són  els 

avantpassats  dels  monarques  postdiluvians  que  governaran  aquesta  ciutat  i  sobre  els  quals 

Berosos parla en els fragments que conformen la tercera part de la seva obra, segons la divisió 

que  en  féu  P.  Schnabel  (veg.  nota  17).  Aquests  fragments,  però,  com  ja  hem  assenyalat 

anteriorment, no els tractarem aquí atès que presenten un caràcter historiogràfic més que no pas 

mitològic i que no parlen del Gran Diluvi, el tema escollit, tal com hem explicat en iniciar aquest 

treball.

El següent dels fragments que recullen la narració diluviana de Berosos és  F4b. Aquest i 

l’anterior, F4a, són dues versions d’un mateix passatge d’aquest autor, que han seguit dues vies de 

transmissió diferents (veg. pp.16-19). D’altra banda, F4b és la continuació d’un altre fragment que 

ja hem vist, F3b, i és per això que reprèn el relat en el punt que l’havia deixat aquest, recordant 

que a la mort del novè rei babiloni, Otiartes (al qual també dóna el nom d’Adartes), ostentà el 

poder el darrer dels reis antediluvians, el seu fill Xisouthros, qui regnà durant un període de 18 

šaros.

Durant el seu regnat, Cronos se li aparegué en somnis per advertir-lo que en el dia quinze 

42 Aquest oracle pronunciat per la Sibil·la provenia directament dels déus i pel que fa als escrits de Berosos val a dir 
és un dels elements que uneix la protohistòria de Babilònia amb l’inici dels episodis històrics. Cal dir, però, que bona 
part de la narració que entre amdues parts no ha arribat fins als nostres dies, de manera que la interpretació d’aquest 
passatge i de l’oracle és fins a un cert punt incerta. Tot i així, podem afirmar amb seguretat que està relacionat amb la 
referència a la Torre de Babel que apareix al Llibre del Gènesi, XI, 1-9. 
43 Aquesta part del fragment es troba editada entre un doble claudàtor i tant per aquest motiu com pel seu contingut 
podem afirmar que no era present en els escrits originals de Berosos. Sobre aquest punt veg. també la nota 38.

54



del mes Daisios la raça humana seria destruïda per un Gran Diluvi i per donar-li les instruccions 

necessàries per tal de fer front a aquest cataclisme. El déu li  indica que en primer lloc havia 

d’enterrar les tauletes44 “ἐν πόλει ʿΗλίου Σι[σ]πάροις”. A continuació havia de construir una nau de 

cinc estadis de llargada per dos d’amplada per embarcar-hi amb la família, els amics més propers i 

alguns animals, concretament ocells i quadrúpedes. Finalment, amb la nau preparada i plena de 

queviures i beure, havia de començar a navegar. El déu també li digué que si algú li preguntava 

cap a on anava, ell havia de respondre: “πρὸς τοὺς θεούς, εὐξόμενον ἀνθρώποις ἀγαθὰ γενέσθαι”.

Xisouthros seguí les ordres de Cronos i, més tard, quan els aiguats s’aturaren i  les aigües 

començaren a minvar, deixà en llibertat alguns dels ocells. Aquests, però, en no trobar aliments ni 

un indret on poder aturar-se, van retornar aviat a la nau. Pocs dies després va deixar novament 

uns ocells en llibertat que també li retornaren però, en aquesta ocasió, amb les urpes cobertes de 

fang. Repetí encara aquesta mateixa acció una tercera vegada, que fou la darrera perquè els ocells 

ja no tornaren. Així,  Xisouthros va comprendre que la terra havia ressorgit d’entre les aigües. 

Llavors va obrir un forat a la nau per poder desembarcar amb la seva dona, una filla i el capità de 

la nau i, constatant que havien embarrancat sobre una muntanya, van adorar la terra agenollant-

s’hi.  A continuació,  va erigir  un altar i,  després d’oferir-hi  un sacrifici  en honor als  déus,  va 

desaparèixer juntament amb les tres persones que l’acompanyaven en desembarcar.

Quan els companys que encara restaven a l’interior de la nau van sortir i van començar a 

buscar Xisouthros no el van trobar per enlloc. Només van sentir una veu que venia del cel i que 

els donava l’ordre d’honrar els déus. Aquesta mateixa veu també els va explicar que Xisouthros, 

gràcies a la seva pietat, ara habitava entre el déus amb la seva dona, la filla i el capità de la nau, i 

que ells  havien de tornar a Babilònia  des d’Armènia,  on ara es  trobaven,  per desenterrar les 

tauletes de Sippar i retornar-les als humans, “ὡς εἵμαρται αὐτοῖς”. En sentir això, els companys de 

Xisouthros van oferir sacrificis als déus allà mateix i van tornar a peu cap a la regió de Babilònia.

Un cop narrats els fets relacionats directament amb l’episodi del Gran Diluvi, trobem un 

breu parèntesi per explicar què ha succeït amb l’arca. Segons F4b, encara se’n conserven algunes 

de les restes “ἐν τοῖς Κορδυαίων ὄρεσι τῆς ᾽Αρμενίας”, però afegeix que algunes de les persones 

que s’hi apropen per visitar-les, prenen peces de la coberta perquè pensen que tenen la propietat 

d’allunyar els mals.

Tornant novament al relat, el fragment afirma que els companys de Xisouthros van obeir 

les  ordres que provenien del  cel  i  van desenterrar les  tauletes de Sippar.  Després d’això van 

aixecar novament Babilònia fundant nombroses ciutats i erigint nous temples.

El fragment continua afirmant que els fets narrats han estat extrets dels escrits d’Alexandre 

Polyhistor i que són fidels als que apareixen a la Chaldaica de Berosos, “ψευδηγοροῦντος”, és a dir, 
44 Sobre aquestes tauletes, veg. nota 40.

55



‘qui sovint s’expressa falsament’ –valoració que, lògicament, no és original de Berosos sinó que 

hauria estat afegida posteriorment per algun dels transmissors dels seus escrits. Observem, doncs, 

aquí una crítica a Berosos que cal posar en relació amb el fet que la seva obra sigui considerada 

“τερατολογίαι”,  és  a  dir,  plena  ‘d’històries  increïbles’.  G.  Synkellus,  qui  ens  transmet  aquest 

fragment,  considera  que  és  possible  comparar  l’episodi  del  Gran  Diluvi,  sobre  el  qual  parla 

Berosos,  amb el  que apareix  recollit  a  les  Sagrades  Escriptures  del  Gènesi,  la  qual  cosa  ens 

demostra que aquest autor, o més aviat algunes de les seves fonts –principalment autors cristians 

(veg. p.17)–, consideren que el cataclisme, del qual es feia ressò Berosos, és, en tot cas, molt 

semblant al que narra el Llibre del Gènesi.

Per últim, F4b afegeix un oracle de la  Sibil·la  que ja  hem vist  a propòsit  del  fragment 

anterior, F4a, afirmant que també és troba recollit per altres autors, com Alexandre Polyhistor, 

Flavi Josep i Abydenos, els quals en efecte ofereixen citacions dels escrits de Berosos dins de les 

seves  obres  (veg.  p.17).  Segons  aquest  oracle,  tots  els  humans,  que  compartien  una  mateixa 

llengua, construeixen conjuntament una torre enorme per poder pujar fins al cel. Llavors Déu els 

castigaria bufant un vent ben fort que faria caure la torre, que s’esberlaria en diversos trossos i 

cadascun d’ells  rebria una llengua. D’aquesta manera, els humans quedarien condemnats a no 

entendre’s.  Per  això,  a  partir  d’aquell  moment,  “Βαβυλῶνα  τὴν  πόλιν  κληθῆναι”.  Després  de 

l’episodi  de  la  torre  i,  per  tant,  també  després  del  Gran Diluvi,  s’esdevingueren  els  Titans  i 

Prometeu. Aquestes últimes dades semblen trencar el fil de la narració diluviana, exactament igual 

que hem vist a F4a. Podríem pensar, atès que la referència a la torre és present en ambdós textos, 

que ja era recollida per Berosos. Tanmateix, això és només una possibilitat, perquè Eusebi de 

Cesarea és un esglaó comú en la cadena de transmissió d’aquests dos textos (veg. p.17).

El relat del Gran Diluvi que presenta aquest fragment, igual que en el cas de F4a, acaba 

amb la referència dels companys de Xisouthros que comencen a refundar Babilònia.  Aquests 

seran, doncs, els avantpassats dels reis babilonis postdiluvians, dels quals ens parlen els fragments 

que conformen la tercera part de l’obra de Berosos i sobre els quals no aprofundirem, com ja 

hem indicat en parlar del fragment anterior.

El  següent  fragment,  F4c,  que  formaria  part  del  mateix  passatge  original  de  l’obra  de 

Berosos que els anteriors, F4a i F4b, però que ens ha arribat a través de la Praeparatio Euangelica 

d’Eusebi de Cesarea, tot i que ja es trobaria també en les  Antiquitates Judaicae de Flavi Josep, se 

centra principalment en les restes de l’embarcació de fusta, dins de la qual alguns humans van 

aconseguir sobreviure al Gran Diluvi.

56



En primer lloc, afirma que tant Berosos com alguns dels autors que han escrit relats sobre 

els pobles no grecs es fan ressò d’aquest diluvi i tot seguit se centra en les dades que el nostre 

autor recull sobre la conservació de les restes de l’embarcació, que es fan servir com a amulets 

perquè es creu que tenen la propietat d’allunyar els mals. Aquestes restes, segons diu, es troben a 

les muntanyes d’Armènia, regió on va embarrancar la nau quan les aigües van començar a baixar.

Dins  d’aquest  fragment  trobem  també  una  al·lusió  a  diversos  escriptors  que  han  fet 

referència a aquests esdeveniments. Es tracta de Jerònim l’Egipci, Mnaseas i Nicolau de Damasc, 

tot i que és aquest darrer qui sembla interessar més l’autor d’aquest fragment perquè n’ofereix 

una breu cita, en la qual exposa les contradiccions sobre la Miniada, regió d’Armènia on es troba 

situada la muntanya de Baris, on embarrancà  l’embarcació i on encara llavors se’n conservaven 

algunes restes.

Finalment  aquest  fragment  conclou  amb  una  hipòtesi  que  recull  la  possibilitat  que  el 

protagonista del Gran Diluvi sobre el qual parla Berosos sigui el mateix home a què fa referència 

Moisès en els seus escrits.

F6 recull el que podem considerar una interpretació del text de Berosos, ja que afirma que 

aquest autor “μνημονεύει δὲ τοῦ πατρὸς ἡμῶν ᾽Αβράμου” perquè en els seus escrits parla d’un 

home just, gran i coneixedor de tot allò referent als cels, que visqué entre els caldeus durant la 

desena generació postdiluviana. Aquest fragment de Flavi Josep, que ens ha arribat a través de la 

Praeparatio Euangelica (9, 16, 2) d’Eusebi, conclou, doncs, que aquest home al qual fa referència 

Berosos ha de ser  Abraham. Aquesta afirmació posa de manifest  que,  des del  punt de vista 

d’aquests autors dels segles I i IV dC. respectivament, les semblances entre els escrits bíblics i els 

de  Berosos  eren  tan  significatives  que  necessàriament  havien  d’estar  parlant  de  les  mateixes 

persones i dels mateixos esdeveniments.

El darrer dels fragments, F8d, relaciona la narració diluviana de Berosos amb els escrits de 

Moisès, tot afirmant que no existeixen gaires divergències entre ambdós textos, la qual cosa és 

molt interessant i situa Teophilus, l’autor del s.II dC. que ens ha transmès aquest fragment, en la 

mateixa línia dels autors a travès dels quals ens ha arribat el fragment anterior.

D’altra  banda, F8d afegeix que Berosos recull  també altres fets de caire històric  que es 

troben en consonància amb el contingut dels escrits dels profetes Jeremies i Daniel, en especial 

els episodis de l’èxode jueu i de la destrucció del Temple de Jerusalem.

57



E. ANÀLISI DE LA NARRACIÓ DILUVIANA DE BEROSOS

Tots aquests textos que hem vist fins ara recullen passatges de l’obra de Berosos. D’una 

banda,  trobem fragments que simplement  fan referència  a  Berosos  en tant  que un escriptor 

caldeu transmissor dels  escrits  d’aquest  poble  als  grecs,  i  en especial  del  relat  sobre el  Gran 

Diluvi. Això és precisament el que trobem a:45

F4c, 93
τοῦ δὲ  κατακλυσμοῦ τούτου καὶ  τῆς  λάρνακος  μέμνηνται  πάντες  οἱ  τὰς  βαρβαρικὰς  ἱστορίας 

ἀναγεγραφότες, ὧν ἐστι καὶ Βηρωσ(σ)ὸς ὁ Χαλδαῖος.

F8d
Βηρωσσὸς …  ὃς ἀκολούθως τινὰ εἴρηκε τῶι Μωυσεῖ,  περί τε κατακλυσμοῦ καὶ ἑτέρων πολλῶν 

ἐξιστορῶν.

D’altra banda, cal observar que algunes aquestes citacions no queden lliures de la crítica per 

part  de  l’autor  que  les  transmet,  atès  que  alguns  dels  fragments  consideren  Berosos  un fals 

profeta  i  un escriptor  que parla  d’una manera  increïble  sobre  determinats  fets  històrics,  que 

també han estat tractats per d’altres:

F3a, 9; 13
Der  könige  namen  nur  tut  er  sammelnd  

aufschichten, ihre etwaigen taten jedoch erzählt  

er keineswegs genau, oder auch erachtet sie gar  

nicht  einmal  der  erwähnung  würdig,  wenn 

(nur)  dabei  die  zahl  der  könige  aufgestellt  

werde. […] Wenn nun jemand es mit jenem  

buche  als  einer  wahrhaften  geschichte  halten  

möchte,  sodass  wirklich  es  so  viele  myriaden  

von  jahren  gewesen  wären,  so  müsste  ein  

solcher  weiter  auch  das  übrige,  welches  im  

zusammenhang  mit  jenem  sich  als  offenbar  

unglaubwürdiges in demselben buche befindet,  

glauben.

F3b, 13
ταῦτά μοι ἐκ τὰ Χαλδαικὰ μεγαλαυ 

χούντων ᾽Αλεξάνδρου τοῦ Πολυίστορος 

καὶ ᾽Αβυδηνοῦ καὶ ᾽Απολλοδώρου 

προσενήνεκται πρὸς ἔλεγχον τῆς ἀλόγου 

καὶ μυθώδους αὐτῶν δόξης.

45 No tornem a oferir aquí la traducció dels textos de Berosos, atès que ja han estat traduïts entre les pàgines 40 i 49.

58



F4b, 17
τούτων δὴ ἀπὸ ᾽Αλεξάνδρου τοῦ Πολυίστορος ὡς ἀπὸ Βηρωσσοῦ τοῦ τὰ Χαλδαικὰ 

ψευδηγοροῦντος προκειμένων, ἔξεστι τοῖς ὀρθῶς ἐπιβάλλειν βουλομένοις τῆι τῆς Γενέσεως θείαι 

γραφῆι καὶ τῆι προκειμένηι Χαλδαικῆι τερατολογίαι, πόσον ἀλλήλων διενηνόχασι.

No deixa de ser interessant la manera com, tot i considerar els escrits de Berosos fruit de les 

seves creences irracionals i fabuloses, els autors d’aquests textos hagin decidit incloure’n alguna 

cita dins la seva obra. La conclusió que en podríem extreure és que o bé són conscients de la 

importància d’aquests textos, que ja pertanyien a l’Antiguitat,  o bé els ofereixen per posar de 

manifest fins a quin punt són erronis. La millor manera de corregir-los, doncs, és exposar-los per 

tal de fer palesa la seva incoherència.

D’aquests tres fragments que acabem de veure, cal parar esment especialment al darrer, 

F4b, en què Georges Synkelllus afirma que hom pot comparar la narració diluviana de Berosos 

amb  la  bíblica  que  recull  el  Llibre  del  Gènesi.  D’aquesta  manera  l’autor  està  d’una  banda 

pressuposant que els fets que narra Berosos són molt semblants als que trobem al Llibre del Gènesi 

–amb diferències, és clar, pel que fa a detalls concrets– i, de l’altra, que el relat autèntic, aquell que 

narra la  veritat,  és  el  bíblic,  atès  que considera  Berosos com un autor que sovint  s’expressa 

falsament. A l’apartat corresponent veurem quines són aquestes concomitàncies o divergències 

entre ambdues narracions.

Però no tots els fragments que recullen els escrits de Berosos es limiten a criticar-los, sinó 

que alguns també proven d’interpretar-los, tot posant-los en comparació amb d’altres, com per 

exemple el mateix relat bíblic.

F8d
Βηρωσσὸς … ὃς ἀκολούθως τινὰ εἴρηκε τῶι Μωυσεῖ,  περί τε κατακλυσμοῦ καὶ ἑτέρων πολλῶν 

ἐξιστορῶν.

F4c, 95
γένοιτο δ᾽ ἂν οὗτος, ὅντινα καὶ Μωυσῆς ἀνέγραψεν ὁ ᾽Ιουδαίων νομοθέτης.

F3a, 13
Also nur zehn geschlechter von Alôros, ihrem ersten genannten könige, bis auf Xisuthron zählen sie ....  

Auch in den schriften der Hebraeer nennt zehn geschlechter vor der sintflut Môses. […]Darum also ist es  

naheliegend auch dir .... dass Xisuthron derselbe ist, der von den Hebraeern Nô genannt wird, unter welchem  

gewesen ist die grosse sintflut […].

59



F6
μνημονεύει δὲ τοῦ πατρὸς ἡμῶν ᾽Αβράμου Βρηωσ(σ)ός, οὐκ ὀνομάζων, λέγων δ᾽ οὕτως· «μετὰ 

τὸν κατακλυσμὸν δεκάτηι γενεᾶι παρὰ Χαλδαίοις τις ἦν δίκαιος ἀνὴρ καὶ μέγας καὶ τὰ 

οὐράνια ἔμπειρος».

En el primer d’aquests fragments observem com l’autor, Theophilus, afirma que Berosos va 

escriure sobre el Gran Diluvi, coincidint amb Moisès. Aquí en cap moment no es parla de còpia 

sinó que l’autor es limita a constatar, sense entrar en detalls, que existeixen elements comuns a 

ambdós relats. Un pas més enllà van uns altres dos fragments, que destaquen les similituds entre 

l’home que se salvà del Gran Diluvi segons els escrits de Berosos i el protagonista del relat bíblic. 

F3a dedueix que si tant Berosos com el text bíblic recullen que existiren deu generacions pre-

diluvianes, Xisouthros, l’home del qual parla l’autor caldeu, ha de ser el mateix que aquell de qui 

parla Moisès, Noè. D’altra banda, F4c (95) no entra en detalls tan concrets ni dóna cap nom però 

també conclou que els  dos protagonistes  podrien ésser el  mateix.  Aquesta comparació,  però, 

sembla prendre com a versió autèntica el relat que recullen les Sagrades Escriptures del Gènesi. 

Tal com apareix la informació en aquests fragments, el relat conegut pels autors és el text bíblic i 

simplement constaten que existeix una altra versió sobre aquests fets, els elements de la qual es 

poden comparar amb els ja coneguts.

Observem doncs  com, després d’una nova referència  a  les  deu generacions  anteriors  a 

l’esdeveniment  del  Gran  Diluvi,  el  text  de  Berosos  és  identificat  amb  el  de  Moisès  i,  en 

conseqüència, el personatge de Xisouthros amb el de Noè. Aquest paral·lelisme té relació amb un 

dels  fragments  que  hem  vist  anteriorment,  F8d,  que  es  limita  a  assenyalar  l’existència  de 

semblances entre el text d’aquest autor i el de Moisès.

El darrer dels textos que relaciona Berosos directament amb les Sagrades Escriptures és F6, 

en què llegim que aquest autor parla d’Abraham, tot i  que ho fa d’una manera indirecta.  En 

realitat  no  és  del  tot  clar  que  aquí  Berosos  parli  d’Abraham.  Simplement  pot  al·ludir  a  un 

personatge amb característiques semblants a les d’aquest però amb un nom diferent. Sembla clar 

que és Flavi Josep qui identifica un personatge amb l’altre, però, tanmateix, és possible que el text 

que féu servir aquest autor sí fes referència directa al nom del personatge i que ell l’ometés partint 

de la base que aquest home savi, longeu i amb amplis coneixements dels cels només podia ser 

Abraham.

Els  fragments que resulten més rellevants  per a  l’estudi  que aquí  plantegem, però,  són 

aquells que parlen extensament sobre el Gran Diluvi, especialment F4a i F4b, els quals fan una 

narració detallada d’aquest episodi.

60



Trobem ja en els fragments immediatament anteriors a aquests, F3a i F3b respectivament, 

una breu introducció en forma de referència al protagonista dels esdeveniments:

F3a, 13

Dann, nach dem tode des Otiartes, dessen  

sohnes  Xisuthros  regierung  18  šaren;  

unter diesem sei gewesen die grosse sintflut.

F3b
᾽Ωτιάρτου δὲ τελευτήσαντος,  τὸν υἱὸν 

αὐτοῦ Ξίσουθρον βασιλεῦσαι σάρους 

ὀκτωκαίδεκα· ἐπὶ τούτου τὸν μέγαν 

κατακλυσμόν φησι γεγενῆσθαι.

Observem que, en aquest punt, tots dos fragments ens donen la mateixa informació fent 

servir  també  pràcticament  les  mateixes  paraules.  Xisouthros,  el  personatge  principal  segons 

Berosos, regnà durant 18 šaros abans que s’esdevingués el Gran Diluvi. Tot i que alguns textos 

atribuïts a aquest autor afirmen que el protagonista de la seva narració era Noè (recordem F4c i el 

mateix F3a), aquest canvi de nom o identificació cal atribuir-lo, com hem vist anteriorment, a les 

mans que han fet possible la conservació dels escrits de Berosos, tot fent-hi referències dins de la 

seva  obra.  D’altra  banda,  el  fet  que  se’ns  digui  quants  šaros arribà  a  regnar  Xisouthros  és 

interessant perquè permet datar el cataclisme. La relació dels nou personatges que ocuparen el 

poder abans que ell no és present, com veurem, pràcticament en cap dels textos que recullen el 

relat del Gran Diluvi, tot i que confereix un aire històric i una major versemblança a la narració. 

No entrarem a analitzar ni a comentar els llistats, perquè no formen part del relat pròpiament 

diluvià, tot i que contibueixen a conformar el moment històric previ, però sí direm que gairebé no 

trobem discrepàncies entre ambdós fragments, excepte alguna variant en algun dels noms, com 

per exemple en el cas d’Otiartes (F3a) que és anomenat Adartes a F3b. Aquests dos textos són de 

tipus històrico-literari i no entren gaire en detalls, si bé donen dades sobre el relat diluvià que no 

trobem en cap altre dels textos de Berosos que han arribat fins als nostres dies.

En primer lloc cal destacar l’aclariment que tots dos fragments fan sobre el sistema emprat 

pels babilonis per a mesurar el temps:

F3a, 10

Er war aber ein Chaldaeer, regirend zehn  

šaren»»,  ein  šar  geteilt  in  die  zahl  von  

dreitausend  und  sechshundert  jahren,  

wobei  er  zugleich  auch  die  neren  und  

sossen beschreibt  ««ein ner»», sagt er von  

den eren, ««ist 600 jahre, und ein sos von

F3b, 10
ἀλλ᾽  ὁ  μὲν  Βηρωσσὸς  διὰ  σάρων  καὶ 

νήρων  καὶ  σώσσων  ἀνεγράψατο,  ὧν  ὁ 

μὲν  σάρος  τρισχιλίων  καὶ  ἑξακοσίων 

ἐτῶν χρόνον σημαίνει,  ὁ δὲ νῆρος ἐτῶν 

ἑξακοσίων, ὁ δὲ σῶσσος ἑξήκοντα.

61



den sossen 60 jahre»»,  unter zählung solcher  

jahre  nach  irgend  einer uranfänglichen  weise  

der alten.

I més endavant, a F3a, potser amb la intenció de justificar la xifra desorbitada d’anys que 

dóna com a resultat aquest càlcul, J. Karst afegeix que  els anys podrien, com entre els egipcis, 

significar  mesos:  “[…]  fortsetzung  der  polemik;  die  jahre  dürften,  wie  bei  den  Aegyptern,  monate  

bedeuten” (F3a, 13). És molt interessant que ambdós textos ofereixin una espècie de barem per 

poder calcular els anys que regnà cadascun dels monarques babilonis dels quals s’està parlant. 

Això  pot  significar  que  el  públic  dels  escrits  de  Berosos  no  estava  familiaritzat  amb aquest 

còmput del temps, i que qui va incloure aquest aclariment en el text no només n’era totalment 

conscient sinó que a més coneixia tots dos sistemes. Per la forma com estan escrites aquestes 

equivalències –especialment en el segon cas, F3b, on directament s’afirma que Berosos fa servir 

aquest sistema– no es pot descartar, però, que formessin part dels escrits originals de Berosos. 

Això explicaria que aquest aclariment fos present en tots dos textos d’una manera tan similar, i és 

més lògic que no pas pensar que foren afegits posteriorment per alguna mà que volia que els fets 

que es  narraven quedessin clars,  tot  i  que aquesta  segona explicació tampoc no és totalment 

impossible. Si tenim en compte que els escrits de Berosos anaven principalment adreçats als grecs 

i que aquests no feien servir el mateix sistema per mesurar el temps, semblaria necessari afegir 

una breu explicació sobre el còmput dels anys. Això, és clar, si no és que els grecs coneixien el 

sistema per mesurar el temps que empraven els babilonis i aquí simplement el volgués recordar. 

Per últim és interessant observar com el mateix text F3a, cosa que no trobem a F3b, intenta 

defensar l’elevada suma d’anys (43 miríades d’anys, segons F3a, i 43 miríades i 2 mil, segons F3b) 

que resulta de convertir el nombre de šaros (120 a F3a i F3b) que regnà cadascun dels monarques 

afirmant que on es parla d’anys es pot voler dir mesos i dóna com a possible paral·lel el cas dels 

egipcis.  La xifra total gairebé astronòmica que en resulta  pot afegir  inversemblança al relat,  i 

potser és per això que J. Karst (o algun altre dels transmissors anteriors a aquest que hagués 

estudiat  i  fins  i  tot  qüestionat  mínimament  el  text  des  d’un punt  de  vista  històric)  va  voler 

defensar d’aquesta manera les dades de què disposava.

Pel que fa al llistat dels monarques babilonis anteriors a Xisouthros, només farem referència 

als monstres, meitat home meitat peix, dels quals ja hem parlat (veg. nota 19) i que els fragments 

conservats  de Berosos afirmen que van sorgir  del  Mar Roig  durant els  regnats  d’aquests.  El 

primer monstre, punt en el qual coincideixen F3a i F3b (no tenim cap altre fragment que reculli 

aquest episodi), va aparèixer durant el regnat d’Ammènon i fou anomenat Idòtion, mentre que 

62



F3b li dóna el nom d’Anedotos. Aquest darrer fragment, en un afegit, s’hi refereix també com a 

“τὸν μυσαρὸν ᾽Ωάννην”.

F3a, 11

[…] Ammenôn aus der stadt Pautibiblon;  

er habe regiert 12 šaren; zu dessen tagen  

sei  ein  untier  erschienen,  welches  sie  

Idôtiôn nennen, aus dem Roten Meere, das  

die  formen  des  menschen und des  fisches  

hatte.

F3b, 11
εἶτα ᾽Αμμένωνα τὸν Χαλδαῖον,  ἐφ᾽ οὗ 

φησι φανῆναι [[τὸν μυσαρὸν ᾽Ωάννην]] 

τὸν ᾽Αννήδωτον ἐκ τῆς ᾽Ερυθρᾶς […].

Pel que fa a la datació d’aquest primer monstre, F3b, malgrat coincidir en línies generals 

amb F3a, afegeix que aparegué durant el regnat d’Ammènon i presenta el testimoni de diversos 

autors que no es posen d’acord en l’any de l’aparició d’aquest Anedotos:

F3b, 11
[[ὅπερ ᾽Αλέξανδρος (F 1 § 4) προλαβὼν εἴρηκε φανῆναι τῶι πρώτωι ἔτει, οὗτος δὲ μετὰ 

σάρους τεσσαράκοντα· ὁ δὲ ᾽Αβυδηνὸς (685 F 2)  τὸν δεύτερον ᾽Αννήδωτον μετὰ σάρους 

εἴκοσιν ἕξ]].

Segons recullen F3a i F3b, durant el regnat del sisè monarca, Dàonos, aparegueren quatre 

monstres més, amb la mateixa forma. Els darrers monstres, dada en què coincideixen totalment 

F3a i F3b, foren anomenats Òdakon i aparegueren durant el següent regnat, el d’Evedoranchos, 

originari de la ciutat de Pautibiblon.

Per últim, cal assenyalar que F3a i F3b es refereixen al primer d’aquests monstres amb el 

nom d’Oannes, afirmant que fou l’origen dels altres éssers híbrids que emergiren més tard del 

Mar Roig amb la intenció d’explicar o de resumir els coneixements que ja havien estat exposats 

per Oannes originalment.

Els fragments conservats de Berosos no donen més dades sobre aquests  monstres  que 

presenten una funció civilitzadora. L’únic element que ens pot fer pensar que eren un perill per 

als humans és l’adjectiu ‘abominable’ que trobem únicament a F3b, referit al primer d’aquests 

monstres.  Tanmateix  cal  tenir  en  compte  que  aquesta  paraula  ha  estat  afegida  per  una  mà 

posterior  a  Berosos,  potser  valorant  el  grau  de  certesa  d’allò  que  estava  llegint.  Com  hem 

assenyalat  anteriorment,  F.  Jacoby  discrimina  els  afegits  posteriors  respecte  del  text  que  es 

trobaria en els escrits originals de Berosos o bé augmentant de la mida de les lletres i del seu 

63



espaiat o bé marcant-los amb un doble claudàtor, segons si es tracta d’un afegit de l’autor que ens 

transmet  un  determinat  fragment  de  Berosos  o  d’un  comentari  d’algun  dels  transmissors 

posteriors de la seva obra.

Tornant al relat diluvià, F4a i F4b fan referència als moments immediatament anteriors i 

posteriors  al cataclisme i narren d’una manera prou completa els episodis  centrals.  Ofereixen 

prou elements per a dibuixar la totalitat de l’episodi, intentant aconseguir en alguns moments una 

certa  aparença  d’historicitat,  ja  que  –no  ho  hem  d’oblidar  pas–  estem  tractant  l’obra  d’un 

historiador; però no existeix un excés de detalls, els quals queden per a la imaginació dels oients o 

dels lectors.

Tampoc no existeixen grans diferències entre F4a i F4b pel que fa pròpiament al relat dels 

fets del Gran Diluvi, tot i que les que hi trobem són força significatives. Observem, doncs, quines 

dades ofereixen aquests fragments.

El  primer  element  coincident  que  presenten  ambdós  textos  és  la  manera  com  el 

protagonista, Xisouthros, se n’assabenta de quin serà el seu destí:

F4a, 14
Krôn (sagt er) habe ihm im schlafe geoffenbart 

[[derselbe,  den  sie  'vater  des  Aramazd'  

nennen,  und  andere  'Zeit']],  dass  am 

fünfzehnten  des  monats  Desios [[das  ist  

Mareri]]  die  menschheit  durch  die  sintflut  

untergehen werde.

F4b, 14
τὸν Κρόνον αὐτῶι κατὰ τὸν ὕπνον 

ἐπιστάντα φάναι μηνὸς Δαισίου 

πέμπτηι καὶ δεκάτηι τοὺς ἀνθρώπους 

ὑπὸ κατακλυσμοῦ διαφθαρήσεσθαι.

Podem veure que tots dos fragments ens transmeten un mateix missatge bàsic però que F4a 

aporta  informació  afegida.  La  versió  armènia  del  Chronicon d’Eusebi  de  Cesarea,  traduïda  a 

l’alemany per Josef Karst, explica que Cronos (veg.  nota 25), el déu que anuncià el seu destí a 

Xisouthros, és també conegut com a pare d’Aramazd i com a  Zeit.  En primer lloc destaca la 

referència a un déu de nom grec i no babilònic. Davant d’això tenim dues possibles explicacions: 

que Berosos no emprés aquest nom en el seu text original sinó que fes servir el corresponent 

babilònic, i que algun dels transmissors o dels copistes de l’obra el canviessin per fer el relat més 

entenedor i proper al nou públic; o bé que Berosos recollís ja el nom de Cronos als seus escrits 

perquè aquests estaven adreçats al poble grec, la qual cosa explicaria que F4a i F4b coincidissin en 

aquest punt. En aquesta mateixa línia, la traducció de J. Karst va més enllà i, com dèiem fa un 

moment, identifica aquest Cronos amb el pare d’Aramazd –l’equivalent armeni de Zeus– i amb el 

déu Temps (literalment ‘Zeit’).

64



Aquest informa Xisouthros del perill que corre la raça humana i del dia en què s’esdevindrà 

el cataclisme: el mes Daisios. Novament, en aquesta ocasió, F4a aclareix que Daisios correspon a 

l’armeni Mareri, és a dir, un mes en què el aiguats devien ser freqüents en aquella zona. En efecte, 

el relat de Berosos assenyala com a data del cataclisme el quinzè dia del mes Daisios, que, segons 

la traducció del text armeni que ofereix J. Karst, equival al mes de Mareri. D’una banda, el mot 

‘Daisios’  es  correspon amb l’àtic  Ἀνθεστηρίων46 que  és  emprat  per  fer  referència  al  mes  de 

maig.47 August  Pauly i  Georg Wissowa també relacionen  Daisios amb el  nostre mes de maig. 

D’altra banda, a l’edició comentada de la Crònica Armènia transmesa per Eusebi de Cesarea que 

ofereix M. Augerean, podem llegir el següent: “Placuit observari additamentum Interpretis Arm. 

Armeniacum Mensem Mareri cum Daesio conferentis. Porro juxta immobilem calculum, Mareri 

cohaeret cum Romanorum mense Majo; sive prima dies τοῦ Mareri est octava mensis Maji.”48 Per 

tant, Mareri també hi apareix relacionat amb el mes de maig.

A continuació, Cronos li dóna les instruccions necessàries per tal que pugui salvar la vida. 

D’aquesta  manera  el  déu,  que no és  assenyalat  explícitament  responsable  del  cataclisme,  vol 

assegurar que la raça humana hi sobrevisqui, ja que l’objectiu d’aquest Gran Diluvi era l’extinció 

de la humanitat. És interessant, però, que aquesta raça postdiluviana descendirà de Xisouthros, 

destacat per la seva pietat cap als déus, com veurem més endavant, i d’aquells familiars i amics 

seus que l’acompanyin en el periple.

En primer lloc, el déu li indica que ha d’enterrar les tauletes a la ciutat de Sippar:

F4a, 14
Befehl habe er gegeben, sämtliche - sowohl die  

ersten als die mittleren und die letzten schrift  

werke  -  zu  vergraben  und  niederzulegen  in  

der Sonnenstadt der Siparer […].

F4b, 14
κελεῦσαι οὖν [διὰ]  γραμμάτων πάντων 

ἀρχὰς καὶ μέσα καὶ τελευτὰς ὀρύξαντα 

θεῖναι ἐν πόλει ῾Ηλίου Σι[σ]πάροις […].

Aquestes tauletes estan relacionades amb “the divine revelations concerning the origin of 

the  world  and  to  transmit  the  arts  and  sciences,  human  culture,  and  civilization  to  the 

postdiluvian race”49. Amb aquesta acció, Xisouthros assegura la pervivència de la raça humana 

després del Gran Diluvi.  Es tracta dels fonaments de la civilització a partir  dels quals es pot 

reprendre novament la vida a la terra. L’únic que els fragments conservats de l’obra de Berosos 

expliquen sobre aquestes tauletes és que estan distribuïdes en tres grups: les primeres, les mitjanes 

46 Veg. Anatole BAILLY, Dictionnaire Grec-Français, Paris: Hachette, 2000, s.v. Δαίσιος.
47 Veg. August  PAULY & Georg  WISSOWA,  Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft,  vol.  IV.2, Stuttgart: Alfred 
Druckenmüller, 1901, pp.2014-2015.
48 EUSEBIUS, Chronicon bipartitum (ed. Mkrtič Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818, p.32.
49 A. Heidel, op. cit., p.237.

65



i les últimes.50

A continuació, Xisouthros haurà de construir una embarcació i entrar-hi amb la seva família 

i els amics més propers, sense donar detalls sobre el nombre total de persones que hi pujaran:

F4a, 14
[…]  ein  schiff  zu  bauen  und  in  das  innere  

einzugehen  mit  seinen  geschlechtsgenossen  und  

nötigen (nächsten)  freunden;  aufzuspeichern  

darinnen  mundvorräte  und  getränke;  

hineinzuführen auch wilde tiere und vögel  und  

vierfüssler; und mit allen zurüstungen sich bereit  

zu halten zur schiffahrt.

F4b, 14
[…] καὶ ναυπηγησάμενον σκάφος ἐμβῆναι 

μετὰ τῶν συγγενῶν καὶ ἀναγκαίων φίλων· 

ἐνθέσθαι δὲ βρώματα καὶ πόματα,  ἐμβαλεῖν 

δὲ καὶ ζῶα πτηνὰ καὶ τετράποδα,  καὶ πάντα 

εὐτρεπισάμενον πλεῖν.

 

Com podem observar, les ordres que el protagonista rep són pràcticament idèntiques a F4a 

i F4b. Només destaca una petita divergència pel que fa al tipus d’animals, atès que F4a  inclou 

animals salvatges entre els animals que Xisouthros embarcà. En canvi, F4b fa referència a ocells i 

quadrúpedes. Aquest detall  pot resultar curiós perquè, sumant només ocells  i quadrúpedes, el 

nombre  d’espècies  salvades  hauria  quedat  força  reduït.  Això,  que  tampoc  no  tindria  més 

importància, pot ésser degut a alguna de les persones que col·laboraren en la transmissió del text 

de Berosos.  Per tant,  o bé algú eliminà  de la  relació els  animals  salvatges (ja  fos de manera 

involuntària,  és  a  dir,  per  un error  de  copista;  ja  fos  de  manera  voluntària,  considerant,  per 

exemple, que resultava poc versemblant que els animals salvatges poguessin viatjar en una nau 

amb persones i d’altres animals), o bé algú afegí els animals salvatges al text F4a per fer el total 

d’animals més complet.

També és discutible si els ocells que Xisouthros fa pujar a la seva nau són els que després 

farà servir per constatar que la terra ha aflorat novament un cop les aigües han tornat al seu llit o 

si,  pel  contrari,  en són uns altres.  Crida l’atenció,  pel que fa als animals,  que no s’especifiqui 

quants  hi  embarquen de  cada  espècie,  detall  que sí  trobem en altres  relats,  com veurem en 

l’apartat corresponent.

Pel que fa a les característiques de l’embarcació, tenim també algunes dades:

50 En analitzar aquest tipus de relats cal tenir en compte que no sempre les xifres que hi apareixen fan referència a un 
càlcul exacte, atès que amb freqüència són més aviat emprades per la seva significació. El número tres sol simbolitzar 
l’equilibri o, en un sentit més ampli com pot ser en aquest cas, un plural indefinit.

66



         F4a, 14
[…]  des  schiffswerkes,  dessen  länge  war  

fünfzehn(?)  pfeilschüsse  und  seine  breite  zwei  

pfeilschüsse.

F4b, 14
[…]  σκάφος τὸ μὲν μῆκος σταδίων πέντε, 

τὸ δὲ πλάτος σταδίων δύο […].

Observem que en aquest punt, F4a i F4b presenten dades consierablement divergents. El 

primer fragment dóna com a mides 15 estadis de llargada i 2 d’amplada, la qual cosa equival 

aproximadament a 1.200.000 metres quadrats, mentre que el segon parla de 5 estadis de llargada i 

2 d’amplada, és a dir, uns 400.000 metres quadrats.51

L’objectiu d’aquesta nau és que estigui preparada, tant per dins com per fora per iniciar un 

difícil viatge i, per tant, caldrà carregar-la amb provisions i beguda suficient per passar-hi a dins 

un temps indefinit, ja que en cap moment no es parla de quina serà la durada del diluvi. No tenim 

cap dada sobre la seva forma ni sobre el material emprat en la seva construcció, tot i que al final 

d’aquests dos fragments trobem un detall que ens fa pensar que podria ser de fusta (d’altra banda 

el material emprat durant segles per a la fabricació de naus). Tanmateix, podem imaginar que, 

havent  de  ser  totalment  hermètica  per  impedir  que les  aigües provocades  pel  cataclisme s’hi 

poguessin filtrar, o bé aquesta fusta era especial o bé estava reforçada per algun altre material 

impermeable:

F4a, 15
[…]  er erbreche eine seite des schiffsdeckes und  

sehe das schiff aufgefahren […].

F4b, 15
διελόντά τε τῶν τοῦ πλοίου ῥαφῶν μέρος τι 

[…].

I aquest detall és encara més clar a F4c:

F4c, 95
καί τινα ἐπὶ λάρνακος ὀχούμενον ἐπὶ τὴν ἀκρώρειαν ὀκεῖλαι, καὶ τὰ λείψανα τῶν ξύλων ἐπὶ πολὺ 

σωθῆναι.

Tornant  a  les  ordres  que  Cronos  dóna  a  Xisouthos,  en  cap  moment  els  fragments 

conservats  no ens  fan pensar  que aquest  les  posés en dubte.  Ben al  contrari,  segons  llegim, 

acceptà de bon grat el seu destí i únicament preguntà quina havia de ser la seva destinació:

51 Per realitzar aquests càlculs hem pres com a referència les dades que ofereix l’Oxford Classical Dictionary en la seva 
tercera  edició,  segons  les  quals  un  estadi  equivaldria  a  uns  200  metres.  Veg.  Simon  HORNBLOWER &  Anthony 
SPAWFORTH (eds.),  The  Oxford  Classical  Dictionary,  Oxford:  Oxford  University  Press,  1996,  s.v.  stadium.  Tanmateix, 
aquest només és un càlcul aproximat i un punt incert, atès que fins i tot la segona edició d’aquesta mateixa obra no 
parla d’una equivalència de dos-cents metres sinó de dues-centes iardes, la qual cosa donaria uns resultats prou 
diferents.

67



         F4a, 14
Gefragt  habe er,  wohin denn nur er  schiffen  

werde;  antwort  sei  ihm  geworden:  zu  den  

göttern,  gebete  zu  verrichten,  damit  heil  den  

menschen werde.

         F4b, 14
ἐρωτώμενον δὲ ποῦ πλεῖ,  φάναι· πρὸς 

τοὺς θεούς,  εὐξόμενον ἀνθρώποις ἀγαθὰ 

γενέσθαι.

Aquesta  pregunta  resulta  estranya  ja  que  el  missatge,  com hem vist,  li  fou  tranmès  al 

protagonista en somnis. Sembla, per tant, que els textos farien referència a un diàleg oníric. En 

tot cas, coneixent el final del relat, sobre el qual parlarem més endavant, la resposta que rep és 

correcta, ja que, en efecte, el destí de Xisouthros era anar cap als déus –és més, viure entre ells– i 

d’aquesta manera aconseguir la salvació de l’espècie humana.

El  protagonista  segueix,  doncs,  les  ordres  del  déu  i  comença  el  seu  incert  periple 

acompanyat  de  la  família,  els  amics i  alguns  animals  i,  després d’un interval  indeterminat  de 

temps, tan aviat com intueix que les aigües del Gran Diluvi s’han aturat, deixa anar alguns ocells 

per constatar-ho:

F4a, 15
Als  nun  die  sintflut  hereingebrochen  und 

eilends  wieder  abgenommen,  entlasse  

Xisuthros etliche vögel,  und sie  finden keine  

nahrung  und weder  stelle  noch  standort  sich  

niederzulassen;  zurückgekehrt  nehme  er  sie  

wieder  in  das  schiff  auf.  Und  nach  einigen  

wenigen tagen entlasse er wieder andere vögel,  

und auch diese kehren abermals in das schiff  

zurück, von lehm schlammige krallen führend.  

Darauf lasse er ein drittes mal welche los, und  

sie kehren nicht wieder in das schiff zurück.  

Da  erkenne  Xisuthros,  dass  die  erde  zum 

vorschein gekommen und offen liege […].

F4b, 15
γενομένου δὲ τοῦ κατακλυσμοῦ καὶ 

εὐθέως λήξαντος,  τῶν ὀρνέων τινὰ τὸν 

Ξίσουθρον ἀφιέναι,  τὰ δὲ οὐ<τε>  τροφὴν 

εὑρόντα οὐτε τόπον ὅπου καθίσαι,  πάλιν 

ἐλθεῖν εἰς τὸ πλοῖον.  τὸν δὲ Ξίσουθρον 

πάλιν μετά τινας ἡμέρας ἀφιέναι τὰ 

ὄρνεα,  ταῦτα δὲ πάλιν εἰς τὴν ναῦν 

ἐλθεῖν,  τοὺς πόδας πεπηλωμένους 

ἔχοντα.  τὸ δὲ τρίτον ἀφεθέντα οὐκ ἔτι 

ἐλθεῖν εἰς τὸ πλοῖον.  τὸν δὲ Ξίσουθρον 

ἐννοηθῆναι, γῆν ἀναπεφηνέναι.

Aquests  fragments no relacionen aquest  episodi  amb les  ordres que la  divinitat  dóna a 

Xisouthros, però per la manera automàtica com actua aquest personatge podríem pensar que, o 

bé aquesta era una altra de les intruccions que havia rebut de Cronos, tot i que cap fragment no 

68



l’explicita, o bé que segueix les tècniques dels navegants de l’Antiguitat.52 D’altra banda, fins i tot 

podríem deduir que l’objectiu d’introduir a la nau els ocells, dels quals se’ns parla al començament 

d’ambdós fragments, fos precisament aquest, és a dir, que servissin per comprovar que la terra 

havia aflorat novament. El que en cap moment no s’aclareix és el nombre dels ocells  que el 

protagonista  posa  en llibertat  fins  a  tres  vegades53 ni  tampoc la  raça  d’aquests.  Sobre  aquest 

episodi hi tornarem més endavant, tot relacionant-lo amb d’altres relats que també el recullen.

Un cop Xisouthros comprova que la nau ha embarrancat i que, per tant, les aigües han 

baixat, trenca part de la coberta del vaixell per poder desembarcar. Aquesta dada ens fa pensar, 

doncs,  que no havia  estat  concebut ni  amb portes  ni  amb finestres,  com si  es  tractés  d’una 

construcció totalment hermètica i acabada des de dins. Aquest element ens dóna a entendre que 

aquells humans que foren testimonis directes del Gran Diluvi van morir sense remei i que, en 

canvi, els que el van viure des de dins de l’arca se’n van salvar precisament perquè no hi van estar 

exposats. En aquesta línia podríem pensar que si la nau hagués tingut portes o finestres i alguna 

de les persones que viatjava en el seu interior n’hagués obert alguna, tots ells haurien tingut la 

mateixa sort que la resta d’humans. Això no obstant, hi ha un punt que no queda clar: de quina 

manera deixà Xisouthros els ocells en llibertat si la nau era tota closa? Cap fragment no ofereix 

una resposta explícita a aquesta pregunta, però caldria suposar que l’embarcació presentava algun 

tipus de petita obertura. Si això fos així, implicaria un grau de premeditació força elevat per part 

de Xisouthros. És a dir, el fet d’incloure ocells a l’arca i de fer-hi una obertura per poder-los 

deixar en llibertat evidencia que aquest pla per comprovar que la terra havia aflorat després dels 

aiguats ja era prèviament al cap del protagonista. I tenint en compte que aquest protagonista és 

simplement objecte de la voluntat del déu Cronos, no seria estrany pensar, recollint l’argument 

que apuntàvem al paràgraf anterior, que fins i tot aquesta manera d’actuar fos provocada, com 

tota la resta, per les instruccions del mateix déu. Sobre això val a dir que en aquest episodi, un 

dels  més  interessants  i  potser  més  rellevants  per  al  nostre  estudi,  resten  alguns  elements 

inconnexos o sense sentit. Sobre aquest punt hi tornarem en la tercera part del treball, en què 

durem a terme l’anàlisi  comparativa del relat de Berosos amb d’altres i mirarem d’entendre el 

perquè d’aquests elements.

Un cop Xisouthros comprova amb els seus propis ulls que el vaixell ja no va a la deriva 

sobre les aigües perquè ha embarrancat sobre una muntanya, decideix desembarcar. Són diversos 

els fragments conservats de l’obra de Berosos que fan referència al lloc on queda aturada la nau:

52 Veg. Jean BOTTÉRO & Samuel Noah KRAMER (eds.),  Cuando los dioses hacían de hombres. Mitología mesopotámica, (trad. 
esp. Francisco Javier González García) Madrid: Akal, 2004, p.610.
53 Com hem apuntat anteriorment, el número tres sol simbolitzar l’equilibri. Per tant, aquesta tercera comprovació 
amb els ocells és la que tanca la sèrie. D’altra banda, el fet d’intentar tres vegades una mateixa cosa pot fer referència 
d’una manera més àmplia a un plural indefinit. Sobre aquesta xifra, veg. nota 50.

69



F4a, 16
Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend  

sich niedergelassen in Armenien, noch bis auf  

heute ein kleiner teil auf dem Korduaeergebirge  

im  Armenierland  als  überrest  geblieben  sein 

[…].

F4b, 16
τοῦ δὲ πλοίου τούτου κατακλιθέντος ἐν 

τῆι  ᾽Αρμενίαι  ἔτι  μέρος  τι  ἐν  τοῖς 

Κορδυαίων ὄρεσι τῆς ᾽Αρμενίας διαμένειν 
[…].

F4c, 93
λ έ γ ε τα ι  δ ὲ  κ α ὶ  τ ο ῦ  π λ ο ί ο υ  ἐ ν  τ ῆ ι  ᾽ Α ρ μ ε ν ί α ι  π ρ ὸ ς  τ ῶ ι  ὄ ρ ε ι  τ ῶ ν  Κ ο ρ δ υ α ί ω ν  ἔ τ ι 

μ έ ρ ο ς  τ ι  ε ἶ ν α ι  […].

Com podem veure,  ambdós fragments  coincideixen  que  el  vaixell  s’aturà  en  una  regió 

muntanyosa vers Armènia, i molt probablement es tracti del nord de l’actual Kurdistan. D’altra 

banda, aquesta dada permet dibuixar la imatge que deixà aquest cataclisme; les aigües van crèixer 

tant  que van arribar  a  cobrir  per complet  les  muntanyes.  F4c,  però,  ofereix encara una altra 

versió:

F4c, 95
ἔστιν ὑπὲρ τὴν Μινυάδα μέγα ὄρος κατὰ τὴν ᾽Αρμενίαν Βάρις λεγόμενον,  εἰς ὃ πολλοὺς 

συμφυγόνῖας ἐπὶ τοῦ κατακλυσμοῦ λόγος ἔχει περισωθῆναι· καί τινα ἐπὶ λάρνακος ὀχούμενον ἐπὶ 

τὴν ἀκρώρειαν ὀκεῖλαι […].

És interessant que un mateix fragment ens ofereixi dos noms diferents, malgrat presentar 

evidències clares que tots dos indrets pertanyen a la regió d’Armènia. Cal suposar, per tant, que 

això és producte de les diferents vies de transmissió que han seguit aquests fragments.

Pel que fa a l’arca, els tres fragments que s’hi refereixen (F4a, F4b i F4c) afirmen que a les 

muntanyes  on embarrancà  encara  se’n  conserven algunes  restes,  però  només els  dos  darrers 

afegeixen que existeix gent que viatja a aquest indret per veure-les i per endur-se alguna de les 

seves peces com a amulet, tot pensant que tenen la propietat d’allunyar els mals:

F4a, 16
[…]  und etliche sollen von der naphtatünche  

des  schiffes  abschabsel  mitnehmen  zu  

heilzwecken und als schutzmittel zur abwehr  

von krankheiten.

          F4b, 16
[…]  καί τινας ἀπὸ τοῦ πλοίου κομίζειν 

ἀποξύοντας ἄσφαλτον,  χρᾶσθαι δὲ αὐτῆι 

πρὸς τοὺς ἀποτροπιασμούς.

70



El fet de venerar certs elements que hom considera sagrats o de pensar que tenen poders 

màgics i que donen bona sort, o que serveixen per allunyar el maligne, és un fenomen força 

comú. Aquesta afirmació, d’altra banda, pot ajudar a fer versemblant el relat del Gran Diluvi, ja 

que  no  són  simplement  uns  fets  narrats  per  un  historiador  sinó  que,  a  més,  llavors  encara 

quedaven testimonis físics d’aquell moment.

Tornant al relat del Gran Diluvi, el primer que fa Xisouthros un cop ha pogut constatar 

amb els seus propis ulls que la terra ha aflorat novament, és desembarcar juntament amb la seva 

dona, la seva filla i el tripulant de la nau, versió en què coincideixen F4a i F4b. Aquesta és una 

dada que no havia aparegut anterioment, atès que fins ara només sabíem que havia fet pujar a la 

nau la seva dona, els fills i els amics més propers. En cap moment no se’ns especifica quants fills 

té (tot i que aquí els dos fragments parlen d’una filla) ni tampoc no hi ha fins ara cap referència al 

fet  que Xisouthros  hagués  designat  un capità  per  a  l’embarcació.  De fet,  ja  que el  veritable 

protagonista del relat és ell, sembla que hauria d’ésser ell mateix el capità de la nau. Doncs bé, 

aquesta afirmació deixa clar que no ho és i ens porta a deduir que seria un amic força proper i de 

molta  confiança.  Fins  i  tot  podem pensar  que  es  tractés  del  seu  gendre,  tot  i  que  cap  dels 

fragments ni tan sols no ho insinua, pel fet que acompanyi Xisouthros, la seva dona i la filla. El 

que sí podem afirmar és que aquesta dada tampoc no es troba entre les instruccions que Cronos li 

dóna, o, si més no, en els fragments que ens han arribat.

Un cop a terra, el primer que fa Xisouthros és aixecar un altar i oferir sacrificis als déus:

F4a, 15
[…] bete an †auf der erde, errichte einen altar  

und bringe den göttern opfer dar. Und seither  

sei  er  aus  den  augen  entschwunden  gewesen  

samt  jenen,  die  mit  ihm  aus  dem  schiffe  

herausgestiegen waren.

F4b, 15
[…]  καὶ ἰδόντα προσοκεῖλαν τὸ πλοῖον 

ὄρει τινί,  ἐκβῆναι μετὰ τῆς γυναικὸς καὶ 

τῆς θυγατρὸς καὶ τοῦ κυβερνήτου, 

προσκυνήσαντα τὴν γῆν καὶ βωμὸν 

ἱδρυσάμενον καὶ θυσιάσαντα τοῖς θεοῖς, 

γενέσθαι μετὰ τῶν ἐκβάντων τοῦ πλοίου 

ἀφανῆ.

Aquest comportament de Xisouthros semblaria respondre a una ordre de Cronos, tot i que 

no se’ns diu explícitament. Tanmateix, no resulta xocant ni fora de lloc, donat el caràcter dels 

esdeveniments i el perfil del mateix protagonista. Cal assenyalar que la salvació del protagonista 

repon a la seva vida pietosa vers els déus. Cap dels fragments conservats de l’obra de Berosos no 

ens  especifica  quin  fou  el  motiu  que  desencadenà  aquest  Gran  Diluvi,  però  donat  que  el 

protagonista rep la seva recompensa gràcies al seu comportament pietós, podem deduir que fou 

precisament la impietat vers els déus la que conduí la raça humana cap a la seva pròpia destrucció.

71



Però el destí últim de Xisouthros i de les tres persones que desembarquen amb ell no és el 

mateix que el de la resta de companys de periple, destinats a refundar la ciutat de Babilònia i, 

probablement, a repoblar també la terra. F4a i F4b coincideixen novament afirmant que quan la 

resta de companys –no se n’especifica el nombre– desembarcà, no trobà Xisouthros ni cap de les 

tres persones que havien baixat de la nau amb ell:

F4a, 15
Xisuthros  ist  ihnen  fürderhin  nicht  mehr  

erschienen; der schall einer stimme jedoch, die  

aus  den  lüften  kam,  gab  vorschrift,  dass  es  

ihnen pflicht sei, götterverehrer zu werden; und  

dass er selbst von wegen seiner götterverehrung  

hingefahren in der wohnung der götter wohne,  

und  dass  seine  gattin  und  tochter  und  der  

schiffbaumeister eben dieselbe ehre genössen.

F4b, 15
τὸν δὲ Ξίσουθρον αὐτὸν μὲν αὐτοῖς οὐκ 

ἔτι ὀφθῆναι,  φωνὴν δὲ ἐκ τοῦ ἀέρος γε 

νέσθαι, κελεύουσαν ὡς δέον αὐτοὺς εἶναι 

θεοσεβεῖς· καὶ γὰρ αὐτὸν διὰ τὴν 

εὐσέβειαν πορεύεσθαι μετὰ τῶν θεῶν 

οἰκήσοντα· τῆς δὲ αὐτῆς τιμῆς καὶ τὴν 

γυναῖκα αὐτοῦ καὶ τὴν θυγατέρα καὶ τὸν 

κυβερνήτην μετεσχηκέναι.

En efecte, com avançava l’afirmació que hem vist anteriorment en boca de Cronos, aquella 

que donava resposta a la pregunta feta per Xisouthros sobre quin havia de ser el seu rumb, tot 

dient que es dirigiria cap als déus, el destí del protagonista (i de tres persones més) era, en efecte, 

literalment, anar cap als déus. La seva recompensa seria no només salvar l’espècie humana i la 

vida de la seva família i amics sinó també la immortalitat; és a dir, ésser dut entre els déus per a 

conviure-hi i rebre honors divins. Una veu, presumiblement provinent de la mateixa divinitat que 

havia donat les primeres instruccions a Xisouthros, va explicar a la resta de tripulants de la nau 

què havia passat amb aquest i amb les persones que l’havien acompanyat a l’hora de desembarcar. 

Tot seguit els va donar l’ordre de ser pietosos amb els déus i de tornar a Babilònia per tal de 

recuperar les tauletes que Xisouthros havia enterrat a Sippar abans d’iniciar el viatge i tornar-les a 

la raça humana. Aquesta és la informació que ens ofereixen tant F4a com F4b. Aquestes tauletes 

–possiblement les del destí, a les quals hem fet referència anteriorment i que Xisouthros havia 

enterrat a Babilònia, l’indret d’on salpà la nau i que és alhora l’epicentre del Gran Diluvi– han de 

ser tornades a la raça humana. D’aquesta manera, els humans tornen a tenir futur.

Havent sentit l’explicació sobre la desaparició de Xisouthros, la seva dona, la filla i el capità 

de la nau, van oferir allà un sacrifici als déus i van tornar a peu cap a Babilònia. Podem suposar 

que aquesta també va ser una indicació pronunciada per la veu que venia de l’aire, tot i que no 

se’ns explicita. La seva missió, un cop a Babilònia, era la següent:

72



          F4a, 15
[…]  zu  gehen,  aus  der  stadt  der  Siparer  

ausgrabend  die  bücher  zu  holen,  die  dort  

geborgen  lägen,  und  sie  der  menschheit  zu  

übergeben  -  und  dass  der  ort,  woselbst  sie  

gelandet sich befänden, das land Armenien sei.  

Und jene, als sie alles dies vernommen, hätten  

den göttern opfer dargebracht und seien zu fuss  

nach Babylon gezogen.

F4b, 15
[…]  ἐκ Σι[σ]πάρων ἀνελομένοις τὰ 

γράμματα διαδοῦναι τοῖς ἀνθρώποις· καὶ 

ὅτι ὅπου εἰσίν,  ἡ χώρα ᾽Αρμενίας ἐστί. 

τοὺς δὲ ἀκούσαντας ταῦτα,  θῦσαί τε τοῖς 

θεοῖς καὶ πεζῆι πορευθῆνα εἰς Βαβυλῶνα.

        

Observem, doncs, de quina manera la vida torna a la terra. El destí de Xisouthros, més 

enllà de salvar la seva vida del cataclisme, era evitar l’aniquilació de la raça humana. Per tant, un 

cop les aigües del Gran Diluvi han baixat, els seus companys refunden Babilònia tot aixecant 

ciutats i erigint novament els temples.

Pel que fa als esdeveniment immediatament posteriors al cataclisme, simplement exposarem 

què diuen els fragments conservats, en aquest cas F4a i F4b. Ambdós recullen l’episodi de la 

Torre de Babel, pronunciat per la Sibil·la, com a immediatament posterior a l’esdeveniment del 

Gran Diluvi, un nou càstig per a la humanitat condemnada eternament a no entendre’s pel seu 

egoisme i falta de respecte cap als déus: construïren una torre ben alta per fer que Déu sentís 

millor les seves súpliques, però aquest bufà un fort vent que feu caure la torre i, en dividir-se, 

cada grup tingué una llengua diferent als altres. És interessant aquí la referència a Déu barrejada 

amb, per exemple, la presència de Cronos. Això fa pensar que aquest episodi o bé no estava 

inclòs entre els escrits originals de Berosos, o bé fou modificat per la semblança que presenta 

amb el text bíblic per algun dels seus primers transmissors –diem primers perquè aquest fragment 

apareix tant  a F4a com a F4b. Aquest episodi,  com ja hem apuntat anteriorement,  també és 

recollit en el Llibre del Gènesi, XI, 1-9.

Per  últim,  només resta  fer  referència  als  autors  que,  segons  els  fragments  de  Berosos, 

recullen la narració del Gran Diluvi i que podrien, per tant, haver resultat font d’inspiració o, tal 

volta, de contrastació per a aquest autor. En primer lloc trobem Alexandre Polyhistor (F3a i F4a), 

qui, a més a més, també recull l’episodi prediluvià dels monstres que sorgeixen del Mar Negre 

(F3b) així com l’episodi postdiluvià sobre la Torre de Babel (F4a i F4b), punt en què coincideix, 

segons F4a, amb el relat bíblic de Moisès. Un altre dels autors que parlen a la seva obra sobre el 

Gran Diluvi és Abydenos, qui fa referència als monstres meitat home meitat peix, segons F3b, i 

també a l’episodi de la Torre, segons F4b. En aquest darrer, narrat també per Josep i Nebroth, 

73



coincideix amb el relat d’Alexandre Polyhistor, si fem cas d’F4b. D’altra banda, F4c explica que 

Jerònim l’Egipci,  Mnaseas, Nicolau de Damasc i d’altres que no especifica, han fet referència 

també a aquest relat, tot i que possiblement de manera més superficial.

Un cop comentat el relat de Berosos sobre el Gran Diluvi, passem ara a analitzar altres 

textos  que  també  l’ofereixen.  Aquestes  narracions  persenten  una  procedència  diversa, 

convenientment  explicada  en  cada  cas,  i  recullen  principalment  elements  provinents  de  les 

tradicions orientals o bé del món grecollatí. Ambdues poden haver servit d’inspiració a Berosos i, 

en  tot  cas,  comparteixen  amb  ell  una  corrent  comuna.  Observem,  doncs,  quines  són  les 

particularitats de cadascun d’aquests relats per poder comparar-los després amb la versió d’aquest 

episodi que ofereix el nostre autor.

74



���������	

��
	���	���
���
��	��
��������������������	������
���



INTRODUCCIÓ

Un cop seleccionats i analitzats els fragments de l’obra de Berosos que conformen el relat 

del  Gran Diluvi,  tractarem ara  uns  altres  vuit  textos  que recullen  aquest  mateix  episodi.  En 

primer lloc presentarem, seguint aquest ordre, quatre narracions originàries del Pròxim Orient: el 

Poema d’Atrahasis, la que apareix recollida a la tauleta de Nippur, el Poema de Gilgamesh i el Llibre del  

Genesi. I tot seguit ens centrarem en quatre relats més de procedència grecollatina: la Biblioteca de 

Pseudo-Apol·lodor,  Sobre  la  deessa  síria de  Llucià  de  Samòsata,  les  Metamorfosis d’Ovidi  i  el 

fragment  153  d’Higinus.  Tal  com veurem al  llarg  d’aquesta  segona  part  aquests  nou  textos, 

aparentment tan diferents, presenten un bon nombre de trets comuns que són significatius i que 

mereixen ser contrastats i estudiats conjuntament.

Tanmateix  en  el  bloc  que  ara  iniciem  només  comentarem  aquests  textos  de  manera 

individual, tot dedicant un apartat diferenciat a cadascun d’ells, per tal de poder-ne fer una anàlisi 

transversal aprofundida a la tercera part, tot prenent com a punt de mira la narració diluviana de 

Berosos. No presentarem aquí, doncs, ni una edició crítica ni una traducció pròpia dels textos de 

la tradició oriental perquè no està al nostre abast i perquè s’escapa de l’objectiu d’aquest treball. 

Pel que fa als textos grecollatins,  sí  proposarem una traducció dels fragments seleccionats  de 

Pseudo-Apol·lodor, de Llucià de Samòsata i d’Higinus però no d’Ovidi, sobre el qual existeix una 

traducció al català en vers.

Observem ara quins són aquests altres textos que recullen el relat del Gran Diluvi per tal de 

posar-los després en relació amb la narració de Berosos que acabem de presentar en la primera 

part.

76



EL POEMA D’ATRAHASIS

La narració sobre el Gran Diluvi que ofereix el Poema d’Atrahasis és una de les més antigues 

fins ara conegudes. Datat aproximadament al segon terç del s.  XVII aC., és a dir, pràcticament 

quinze segles abans del text de Berosos, el manuscrit més antic d’aquesta obra apareix signat per 

un copista del  qual  només en coneixem el  nom: Kasap-Aya, o potser Nûr-Aya com recullen 

alguns  autors.54 Disposem també d’altres  relats  pràcticament  contemporanis,  com el  que fou 

trobat en una tauleta de la  Biblioteca  d’Assurbanipal  a Nínive i  sobre el  qual  parlarem en el 

següent apartat. Sigui com sigui, J. Bottéro i S.N. Kramer semblen haver demostrat que el Poema 

d’Atrahasis és el més antic basant-se principalment en dades de tipus filològic.55 En conseqüència, 

la resta de textos que recullen aquest episodi serien versions posteriors a aquella i, en la mesura 

que són manifestament més breus, en vindrien a ser una mena d’exegesis o de resums.

Tot i que cap a finals del s. XIX ja s’havien trobat els primers fragments d’aquesta obra, no 

va ser fins gairebé cent anys després que es van poder desxifrar els seus versos, escrits en accadi. 

Això ha estat possible, a partir, principalment, del manuscrit del copista Kasap-Aya, que a més de 

ser el més antic també és el que presenta un millor  estat de conservació.  Malauradament, els 

fragments d’aquesta obra que han arribat fins als nostres dies, poc més d’una vintena, només 

permeten llegir  unes dues  terceres  parts  del  poema.  Aquesta pèrdua total  d’alguns passatges, 

sumada al mal estat de conservació que presenten alguns dels versos, dificulten la lectura i  la 

comprensió tant del conjunt del text com de la part dedicada al Gran Diluvi.

Per  aquest  motiu,  a  l’hora  d’afrontar  el  comentari  del  Poema  d’Atrahasis hem  seguit 

principalment la traducció i edició de W.G. Lambert i A.R. Millard56 però també la de J. Bottéro i 

S.N. Kramer,57 basada sobretot en el fragment signat pel copista Kasap-Aya però que també fa 

servir, de manera auxiliar, alguns dels altres documents conservats.

El  text  està  format per  tres  tauletes  i  cadascuna d’elles  està  dividida  en vuit  columnes, 

quatre a l’anvers i quatre més a revers. D’aquestes tauletes ens interessa principalment la tercera 

perquè és la que ofereix la narració diluviana, però ja que el cataclisme és presentat com la darrera 

54 Cf.  Stephanie DALLEY,  Myths from Mesopotamia: Creation, the Flood, Gilgamesh, and Others, Oxford: Oxford University 
Press, 1991 (p.3).
55 El Poema d’Atrahasis “es, con toda probabilidad, anterior” al text que ens ofereix la tauleta de Nippur, ja que aquesta 
tauleta, escrita en sumeri, “data muy probablemente de los últimos tiempos de época paleobabilonia ([…] hacia el 
1600) y es, por tanto, más reciente que la de Kasap-Aya: su lenguaje es torpe, distando mucho del sumerio clásico,  
con muchos errores lingüísticos […]. En el estado actual de nuestros conocimientos existen muchas posibilidades de 
que la primera narración coherente del cataclismo […] haya sido la realizada por los autores del Atrahasîs […]. No 
obstante, sería mucho más sencillo llegar a una decisión definitiva a este respecto si encontrásemos un manuscrito, al 
menos,  del  Relato  sumerio que  estuviese  mucho mejor  conservado y redactado en una  lengua  que,  en todos  sus 
matices, nos fuese mucho más accesible” (J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., pp.609-610).
56 W. G. LAMBERT & A. R. MILLARD (eds.), Atra-ḫasīs. The Babylonian Story of the Flood, Oxford: Clarendon Press, 1969.
57 J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610.

77



d’un seguit de plagues, que apareixen explicades en les dues primeres tauletes, no podem deixar 

de fixar-nos breument en elles abans de centrar-nos en l’anàlisi del relat que ens ocupa.

Primerament el déu Enlil58 envia contra els mortals una epidèmia de pesta que aconsegueix 

reduir-ne el nombre però no pas eliminar-los. En el segon intent els ataca amb una gran sequera i 

amb la fam però el resultat és el mateix. Finalment, concep una tercera idea59 que ha de resultar 

infal·lible: negar la terra amb una gran inundació que faci desaparèixer el gènere humà sota les 

aigües. Així, atacant el total de la població, pensa que aconseguirà el seu objectiu. Els humans, 

però, compten amb l’ajuda del déu Enki60 que des del principi s’oposa als atacs d’Enlil.

El  motiu  que porta  els  déus  a  voler  aniquilar  la  raça  humana se’ns  explica  a  les  dues 

primeres tauletes, on, davant les queixes per part d’alguns déus perquè consideren que tenen un 

excés de feina,61 Enki proposa una solució: crear humans que assumeixin les seves càrregues per 

tal que aquests en quedin deslliurats. Aquesta creació, de la qual resultarà una raça d’humans molt 

longeva,62 es durà a terme barrejant la sang d’un déu amb fang. En efecte, els humans van fer més 

lleugera la vida d’aquells però també els van portar un gran inconvenient: feien massa soroll i això 

molestava en gran mesura alguns dels déus.63 És, doncs, precisament per aquest motiu que Enlil 

es proposa destruir la creació dels déus amb l’objectiu de fer tornar la tranquil·litat. Però com 

veurem tot seguit,  no aconsegueix el seu propòsit  amb cap dels tres intents i,  després de les 

nefastes conseqüències que comporta el darrer, entén que aniquilar la raça humana no és una 

58 Enlil és un dels grans déus de Mesopotàmia i el seu nom sovint és traduït com a ‘senyor de l’aire’. “Enlil was said 
to bestow the divine authority, given to him by his father, Anu, to the legitimate leader of the country” (G. Leick, op. 
cit., p.45).
59 Sobre el simbolisme d’aquesta xifra, veg. notes 50 i 53.
60 Al llarg del poema, aquest déu és presentat com a protector de la humanitat: “in the Akkadian myths, Ea is the god 
who is appealed to in difficult situations because of his cunning and wisdom […]. He is ever ready to help those in 
trouble and protects the persecuted.” Ea, un déu d’origen accadi, va patir aviat un sincretisme amb el déu sumeri 
Enki, relacionat principalment amb la terra i a l’aigua (veg. també notes 90 i 120). És difícil, doncs, afirmar amb 
seguretat quines eren les qualitats que en origen foren atribuïdes a l’un o a l’altre en particular. De fet, el  Poema 
d’Atrahasis l’anomena indistintament tant Enki com Ea però, curiosament, el document signat pel copista Kasap-Aya 
sembla decantarse pel primer. Cf. G. Leick, op. cit., pp.37;40.
61 Després de la creació del món, s’estableix un ordre jerarquitzat entre els déus, en què els Igigu esdevenen els 
encarregats de les feines més dures com, per exemple, excavar els llits dels rius o acumular les muntanyes. Quan 
aquests,  milers  d’anys després,  plantegen les  seves queixes  per  aquesta  feina que consideren excessiva,  els  déus 
accedeixen a crear els humans per tal que els rellevin en les seves ocupacions (veg. vv. 1-187 de la primera tauleta). 
En general,  el  nom ‘Igigu’ o ‘Igigi’  fa referència  al  conjunt de déus accadis però en el cas particular del  Poema 
d’Atrahasis designa més aviat els déus encarregats d’aquestes feines. ‘Anunnaku’ o ‘Anunnaki’ és un altre dels noms 
que es fan servir per referir-se a la totalitat dels déus, tot i que en aquest context inclou només aquells que ocupen la 
part alta de la jerarquia i que encarreguen als Igigu les seves tasques. Cf. G. Leick, op. cit., p.85. Veg. també nota 142.
62 Sobre la longevitat dels antics humans veg. nota 64.
63 Aquest soroll, procedent de la superpoblació de la terra ja que la vida dels humans era inicialment molt llarga i els 
naixements no estaven regulats, és la causa que porta els déus a voler desfer-se dels humans. Així ho veuen alguns 
autors, entre ells Walter Burkert:  “humans multiply, the land opressed by their multitude, the outcome can only be 
catastrophe to annihilate mankind: yet man survives the attempts at destruction; and so, ultimatley, the only effective 
method is found: birth control” (a Walter BURKERT, The orientalizing revolution, Cambrigde–London: Harvard University 
Press, 1997, pp.100-101).

78



solució  adequada  i  decideix  simplement  fixar-los  uns  anys  màxims  de  vida  i  regular-los  els 

naixements.64

Ens trobem, per tant,  davant d’un poema força homogeni que recull  els esdeveniments 

compresos entre la creació de la raça humana i el Gran Diluvi, en el qual aquest cataclisme no és 

més que una part que funciona com a desenllaç del relat.

La  divinitat  que,  com hem apuntat  a  l’inici  d’aquest  comentari,  té  cura  del  futur  de  la 

humanitat és Enki. Però en contra del caràcter filantrop que a primera vista podem atribuir a 

aquest  déu,  cal  veure  un  interès  particular  per  part  del  conjunt  dels  immortals  en  aquesta 

preocupació cap als humans: gràcies a la seva intel·ligència,  Enki comprèn que si els humans 

desapareixen l’univers tornarà al seu estat inicial i els déus hauran de reprendre les tasques de les 

quals han estat deslliurats.65 Seria, doncs, per aquest motiu que el poema el presenta interessat a 

garantir la supervivència de la raça humana a la terra, més que no pas pel fet d’haver-la creat o de 

sentir un amor incondicional cap a ella.

En aquest punt s’inicia el relat del Gran Diluvi. Enlil ha pres la decisió d’enviar un tercer 

atac contra els humans que ha de ser l’últim. Davant la impossibilitat de contradir o modificar les 

ordres  d’aquest  déu,  Enki  fa  servir  el  seu  enginy  per  salvar  el  futur  de  l’espècie  humana, 

aconseguint  que un home sobrevisqui al  cataclisme i  pugui  després repoblar  la  terra.  Aquest 

home és Atrahasis,  el  nom del  qual  significa  ‘molt  savi’.66 Tal  com afirmen J.  Bottéro i  S.N. 

Kramer,67 aquest és simplement l’home al qual Enki li agrada transmetre els missatges dels déus. 

A primera vista podem pensar que es converteix en l’escollit pel pur caprici del déu, tot i que 

potser hi ha alguna cosa més al darrere. Atrahasis no és pas fill de cap divinitat ni té cap relació 

especial amb aquest déu, però és significatiu que sigui l’única persona que apareix anomenada de 

manera individual en tot el poema. La primera referència a aquest home la trobem en la setena 

columna de la primera tauleta:

VII 364   Now [Atra-ḫasīs]

 365   Was informing his god Enki.

366   He spoke [with his god]

367   And his god [spoke] with him.

64 Potser perquè els humans presenten un element immortal, ja que foren creats a partir de la sang d’un déu (cf. 
primera tauleta, columna IV, vv. 221 i ss.), “existen muchas posibilidades de que se haya imaginado que los primeros 
hombres estaban dotados de una capacidad vital mucho más duradera”. La solució final és, doncs, l’establiment de la 
mort natural després d’un període d’anys restringit i la regulació dels naixements. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit. p.
606.
65 Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.599.
66 Cf. S. Dalley, op. cit, p.2 i B.B. Powell, op. cit., p.127.
67 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.604.

79



És potser precisament per aquesta veneració que Atrahasis mostra cap al déu que aquest es 

fixa en ell i decideix salvar-lo. Aquesta qualitat, doncs, és la que el fa destacar entre els sorollosos 

humans. Cal dir, però, que no coneixem cap més dada sobre el protagonista, potser simplement 

perquè aquell qui li va donar forma, no ho considerà necessari per al relat.

Així doncs, Enki, per tal d’aconseguir salvar aquest home, se li adreça a través d’un somni, 

sobre el qual el text no ofereix detalls. Ràpidament, Atrahasis li demana ajuda per interpretar el 

seu missatge:

I 11   Atra-ḫasīs opened his mouth

12   And adressed his lord,

13   ‘Teach me the meaning [of the dream],

14   […] . . that I may seek its outcome68.’

El déu accedeix a la seva petició però no parla amb ell de manera directa per tal de no trair 

el ‘secret dels déus’ sinó que, donant grans mostres d’enginy, ho fa a través dels murs de canyes 

que formen les parets de la casa del protagonista. D’aquesta forma, són les canyes que, en ser 

agitades pel vent, fan arribar a Atrahasis el ressò de les paraules d’Enki:

I 17   ‘You say, “What am I to seek?”

18   Observe the message that I will speak to you:

20   Wall, listen to me!

21   Reed wall, observe all my words!’

El fet que el déu no s’adreci de manera directa al seu protegit sinó que ho faci d’amagat, 

implica l’existència d’algun element que l’hi  obliga. En efecte, Enlil  sotmet tots els déus a un 

jurament que els compromet a no intentar  aturar la  destrucció dels humans i  a no desvetllar 

aquesta  decisió.  No  conservem  els  detalls  sobre  aquest  episodi  però  hi  trobem  una  clara 

referència a la sisena columna de la tercera tauleta:

VI 7   ‘All we great Anunnaki

8   Decided together on an oath.

9   Where did life escape?

10   How did man survive in the destruction?’

68 La major part de les citacions del Poema d’Atrahasis que presentem en aquest comentari estan extretes de la tercera 
tauleta. En cas que formin part d’una altra tauleta, ho indicarem convenientment. El número que hi ha a l’inici de 
cada fragment citat assenyala la columna a la qual pertany.

80



Aquests quatre versos parlen del  compromís d’acceptar  el  projecte del  Gran Diluvi  i  la 

consegüent destrucció de la humanitat, al qual havien arribat els déus en assemblea (literalment: 

“together”). Enlil intenta convèncer tots els déus, els Anunnaku,69 perquè li donin suport. Però, 

escarmentat després dels dos intents que resultaren fallits per la intervenció d’Enki, aquest cop 

decideix prendre’ls jurament. És per això que aquest, preveient les nefastes conseqüències que el 

cataclisme ha de portar tant per als humans com per als déus, decideix trobar una manera per 

salvar Atrahasis sense trencar aquest jurament. El poema presenta Enlil com un déu irreflexiu, 

incapaç de mesurar els resultats de la seva decisió, pròpia més aviat d’un moment de ràbia.70

Tornant ara a les  paraules que Enki adreça a Atrahasis a través de les  parets de canya, 

observem quines són les instruccions que hi apareixen:

I 22   ‘Destroy your house, build a boat,

23   Spurn property and save life.

Com veiem, d’una banda Atrahasis ha de destruir totes les seves pertinences,  com si es 

tractés d’una renúncia a la vida que ha dut fins a aquell moment. El fet de cremar o desfer-se de 

les seves propietats per salvar la vida suggereix una idea de neteja, com si fos necessari que el 

protagonista purifiqués la seva existència per seguir endavant, oportunitat que no tindran la resta 

d’habitants de la terra. D’altra banda, ha de construir una embarcació, sobre la qual tenim alguns 

detalls, com veurem tot seguit, i que no sempre són presents en tots els textos que recullen la 

narració diluviana. Abans de centrar-nos en aquesta embarcació, observem que fins ara Enki no 

ha parlat en cap moment a Atrahasis sobre el destí de la humanitat; simplement li diu què ha de 

fer per salvar la vida però sense fer referència al cataclisme ni a la resta de persones. A primera 

vista, per tant, podríem pensar que el protagonista no sap del cert si el que ha de venir és un atac 

directament  contra  ell  o  quelcom  que  ha  d’afectar  tota  la  població.  Tanmateix,  aquesta 

interpretació pot resultar poc encertada si tenim en compte els anteriors càstigs que han rebut els 

humans per part dels déus. És a dir, que el protagonista tenia prou elements per sospitar que allò 

que havia de passar estava relacionat amb les dues plagues anteriors que havien estat enviades 

contra els humans.

Pel que fa a l’embarcació que ha de construir Atrahasis, el text ens ofereix dades suficients 

per poder imaginar-la:

69 Sobre els Anunnaku veg. nota 61.
70 Els déus que trobem al Poema d’Atrahasis, així com d’altres que veurem a la resta dels textos, presenten un marcat 
caràcter antropomòrfic. Com anirem comprovant al llarg del comentari, són irats i busquen venjança però també es 
poden arribar a mostrar pietosos. Cf. p.92.

81



I 25   ‘The boat which you build

26   …] be equal [(. .)]

27   […]

28   […]

29   Roof it over like the Apsû.

30   So that the sun shall not see inside it

31   Let it be roofed over above and below.

32   The tackle should be very strong,

33   Let the pitch be tough, and so give (the boat) strenght.’

La nau, doncs, ha de ser quadrada i completament hermètica, coberta com l’Apsu,71 per tal 

que ni  el  sol  no pugui  veure el  seu interior.  A més d’aconserguir  que no hi  entri  l’aigua,  és 

important que la nau estigui ben tancada sobretot per evitar que cap dels déus s’assabenti que 

algú  escapa  amb vida  del  Gran  Diluvi.  D’aquesta  manera,  Enki  es  resigna  davant  d’Enlil  a 

acceptar la seva decisió però amaga la llavor de la raça humana, Atrahasis,  per tal que pugui 

repoblar novament la terra quan arribi el moment i tot hagi passat. El text en cap moment no fa 

referència a obertures o finestres al vaixell i tampoc no n’ofereix les mides, tot i que es podrien 

trobar en els versos 26 al 28 de la primera columna d’aquesta tercera tauleta que resten il·legibles. 

Aquesta  és  tota  la  informació  que  recull  el  document  signat  pel  copista  Kasap-Aya  sobre 

l’embarcació.  Existeixen  d’altres  fragments  que  també ens  aporten  dades  interessants  perquè 

complementen aquelles de què disposem. Observem a tall d’exemple un fragment de la tauleta 

DT 42,72 que data aproximadament de la primera meitat del I mil·lenni aC.:

  2   […] . like a circle [… 

3   Let [the pitch] be strong above and below,

4   [. .] . . caulk the [boat].

[…]

11   Atra-ḫasīs opened his mouth to speak

12   And addressed Ea, [his] lord,

13   ‘I have never built a boat . [.]

71 El terme ‘Apsu’ fa referència a les “subterranean ‘sweet water ocean’ or groundwater, also generally the marshland 
of southern Mesopotamia. In this area where rainfall is rare and where the semi-floating reed-islands support a great 
variety of wild life, the fertile marshes were regarded as the source of abundance. In mythological terms the Apsu 
extended underneath the surface of the earth, into a watery depth” (G. Leick, op. cit., p.11). Cf. també nota 123.
72 Veg.  J.  Bottéro & S.N. Kramer,  op.  cit.,  pp.576-577 i  cf.  també W.G.  Lambert & A.R.  Millard,  op.  cit.,  p.129. 
Igualment  J.G.  Frazer  fa  referència  a  aquest  document  afirmant  que  “entre  las  ruinas  de  la  biblioteca  de 
Assurbanipal, en Nínive, se encuentra un fragmento de otra versión del relato. Consiste en parte de la conversación 
que supuestamente mantuvieron antes del diluvio el dios Ea y Noé, habitante de Babilonia y llamado aquí Atrakasis 
[…]” (J.G. Frazer, op. cit., p.75).

82



14   Draw the design on the ground

15   That I may see [the design] and [build] the boat.’

16   Ea drew [the design] on the ground.

17   ‘[. .] my lord, what you commanded […

Aquest episodi, que en efecte complementa la informació del text, pot ser considerat com a 

un simple afegit d’època posterior, ja que la informació que inclou no és rellevant per al relat. De 

fet, la major part dels fragments que conservem sobre el Poema d’Atrahasis, tots posteriors a aquest 

copista, tracten d’adaptar el relat, ja sigui complementant-lo o fins i tot retallant-lo.

Tornant  a  la  narració,  Atrahasis  accepta  de  bon grat  les  ordres  d’Enki,  qui  li  omple 

l’embarcació set dies73 abans de l’inici del Gran Diluvi. Així, el déu abasteix el protagonista amb 

una pluja d’aliments en abundància, que probablement li hauran de servir com a provisions per al 

seu periple:

I 34   ‘I will rain down upon you here

35   An abundance of birds, a profusion of fishes.’

Tal  i  com  podem  veure  en  aquests  dos  versos,  l’avís  no  sembla  que  hagi  de  dur 

esdeveniments funestos sinó més aviat al contrari. Aquest anunci d’una pluja abundant d’aliments 

pot suposar un motiu d’alegria per als humans, ignorants de tot allò que els espera. Aquest serà 

per a ells l’últim element de felicitat, una enganyosa felicitat que comportarà la seva destrucció. És 

d’aquesta manera cruel que s’anuncia el Gran Diluvi. El que el text no especifica és si aquesta 

pluja d’aliments és provocada per Enlil o per Enki –o fins i tot per algú altre com Shamash, una 

divinitat solar, tal i com succeeix en algun dels altres textos que veurem en els següents apartats. 

Potser caldria atribuir-ne l’autoria a Enlil ja que és el màxim responsable dels esdeveniments que 

s’han de produir.

Abans de seguir les ordres d’Enki i començar a construir el vaixell que l’ha de portar fins a 

la salvació, Atrahasis reuneix els ancians per comunicar-los que ha de marxar i evitar així les seves 

especulacions en veure’l construir una embarcació. Aquesta és l’explicació que els dóna:

I 42   ‘My god [does not agree] with your god,

43   Enki and [Enlil] are angry with one another.

44   They have expelled me from [my house (?)],
73 El set designa tradicionalment una sèrie completa o un període acabat. En aquest context no hem d’entendre que 
el Gran Diluvi va trigar exactament set dies a arribar sinó que es va esdevenir quan va ser el moment. En paraules de 
J. Bottéro i S.N. Kramer (op. cit., p.604), el número set és una xifra amb un important valor simbòlic “que no implica 
un superlativo de cantidad, sino que constituye una especie de superlativo de calidad”. Veg. també nota 174.

83



45   Since I reverence [Enki],

46   [He told me] of this matter.

47   I can[not] live in [your …],

48   I cannot [set my feets on] the earth of Enlil.’

Veiem,  doncs,  com  amb  l’excusa  d’un  enfrontament  entre  Enki  i  Enlil,  queda 

perfectament justificada la seva decisió d’exiliar-se de la terra, el “territori d’Enlil”. Tot i que no 

apareix explícitament, cal entendre que el lloc escollit per anar a viure a partir d’aquell moment 

serà  el  regne  d’Enki,  és  a  dir,  l’Apsu74.  D’aquesta  manera  queda  perfectament  justificada  la 

construcció d’una embarcació per poder arribar a aquesta regió. Observem, doncs, com aquesta 

excusa que dóna Atrahasis als seus veïns el converteix en un home sacrificat i protector, una 

espècie d’heroi, ja que suposadament marxa per evitar un càstig col·lectiu per part dels déus. El 

déu no li diu que aquestes instruccions han de ser un secret però el protagonista, quan explica el 

motiu que el porta a marxar, en cap moment no al·ludeix a la conversa que ha mantingut amb 

Enki, com si se n’hagués d’amagar. Però tenint en compte que el déu no li ha parlat de manera 

explícita sobre perquè ha de fugir, també podríem pensar que, en efecte, Atrahasis creu que Enlil 

està enfadat amb ell. D’altra banda, és interessant que el text posi aquesta explicació directament 

en boca d’Atrahasis i no d’Enki, com observem que succeeix en altres relats.

Abans que comencin les inundacions, Atrahasis ha d’haver enllestit la preparació de la nau, 

en la qual hi participen els veïns del protagonista, tant els ancians com els nens, que porten algun 

material o alguna eina (així apareix a la tercera tauleta, veg. versos 10-14 de la segona columna). 

Destaca  entre  ells  la  presència  de  fusters,  la  qual  cosa  pot  indicar  que  l’embarcació  era 

principalment de fusta. Els fragments que conservem del poema no n’ofereixen les mides, però 

pot ser que es trobessin en alguns dels que ara resten il·legibles. Tanmateix, cal pensar que havia 

de ser de dimensions considerables, tal i com recullen la resta de relats que parlen sobre el Gran 

Diluvi, per la quantitat d’animals i coses que Atrahasis ha de portat amb ell. Aquests detalls els 

trobem a la segona columna de la tercera tauleta, on es concreta què haurà d’embarcar al vaixell:

II 31   Whatever he had [… 

32   Clean (animals) . […………].

33   Fat (animals) […………].

34   He caught [and put on board]

35   The winged [birds of] the heavens.

74 A partir de l’ordenació de l’univers, el cel fou entregat a Anu, la terra a Enlil i el regne de les aigües subterrànies a 
Enki (veg. versos 11 i ss. de la primera columna de la primera tauleta). Sobre el regne d’Enki, l’Apsu, veg. també nota 
71.

84



36   The cattle (?) […………]…

37   The wild [creatures (?) ………].

38   . [……… he put on board.

D’una  banda,  observem que  Atrahasis  haurà  d’introduir  a  l’embarcació  totes  les  seves 

possessions. Aquesta dada pot semblar contradictòria perquè una de les instruccions que havia 

rebut d’Enki al principi d’aquesta tercera columna era precisament la de cremar els seus béns.75 

Aquesta contradicció pot ser entesa com a fruit de la barreja de diverses tradicions, tot i que les 

riqueses de les quals parla aquest fragment poden ser enteses simplement com les possessions 

materials necessàries per reprendre la vida a la terra després del Gran Diluvi. D’altra banda, el 

text parla dels animals que acompanyaran Atrahasis mentre duri el seu periple: n’hi ha de purs,76 

de grassos,  ocells,  ramats  i  fins  i  tot  animals  salvatges.  És  possible  que aquest  fragment  fes 

referència a d’altres animals però, si així fos, no s’ha conservat ja que la segona columna presenta 

en aquest punt una quinzena de versos que resulten il·legibles. Pel que fa al nombre de persones, 

sabem que hi fa pujar tota la seva família, però el text no n’especifica en cap moment el nombre 

ni dóna cap més nom propi que el d’Atrahasis:

II 42   …] . he sent his family on board.

Un altre document, diferent del que ens ha arribat signat pel copista Kasap-Aya i del qual 

hem parlat anteriorment, la tauleta DT 42,77 complementa aquesta informació afirmant que tant 

els animals com les persones que han d’embarcar amb el protagonista, són enviades pel mateix 

déu Enki:

 5   ‘[Observe] the appointed time of which I will inform you,

6   Enter [the boat] and close the boat’s door.

7   [Send up into] it your barley, your goods, your property,

8   [Your wife], your kith, your kin, and the skilled workers.

9   [Creatures] of the steppe, all the wild creatures of the steppe that eat grass,

10   [I] will send to you and they will wait at your door.’

Amb l’embarcació enllestida i tota la seva família a la porta, Atrahasis organitza un gran 

banquet abans d’iniciar el periple, com si celebrés un gran comiat:
75 Sobre aquest punt veg. p.83.
76 Els animals purs havien de servir a Atrahasis per realitzar els sacrificis als déus un cop hagués desembarcat de la 
nau després del Gran Diluvi. Al contrari, els animals impurs podrien servir per repoblar la terra.
77 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., pp.576-577 i cf. també W.G. Lambert & A.R. Millard, op. cit., p.29.

85



II 40   …] he invited his people

41 …] to a banquet.

42 …] . he sent his family on board,

43 They ate and they drank.

Llegint  aquests  versos  sembla  que  el  banquet  tingui  lloc  dins  de  l’embarcació  que  el 

protagonista ha construït amb l’ajuda dels seus veïns. Això ens fa pensar que potser tots aquells 

que hi són convidats,  és a dir,  la seva família,78 acompanyaran Atrahasis en el seu periple.  El 

poema, però, no ofereix prou detalls en aquest punt com per poder confirmar aquesta dada. Això 

no obstant,  J.  Bottéro i  S.N. Kramer79 entenen que aquesta  és més aviat  l’última alegria  que 

Atrahasis els dóna abans del funest destí que ni tan sols sospiten i, per tant, que els que participen 

al banquet no compartiran necessàriament la salvació amb el protagonista.

Durant aquest banquet, Atrahasis es troba molt nerviós, sortint i entrant contínuament de 

la nau, mentre espera un senyal per començar a navegar. Aquest senyal, tot i que no apareix de 

manera explícita en els versos de què disposem, sembla ser l’inici d’una gran tempesta després de 

la conversa mantinguda amb Enki (vers 37 de la primera columna de la darrera tauleta). Aquest 

déu, però, també diu al protagonista que omplirà la clepsidra.80 Podem entendre, doncs, que el 

cataclisme començarà tot just en el moment que aquesta s’acabi de buidar, com si es tractés d’un 

rellotge que funciona amb aigua.

Quan Atrahasis observa que el cel es comença a tancar i  sent entre els núvols el bram 

d’Adad,81 déu del vent i de les tempestes, comprén que ja ha passat el temps marcat i que ha 

arribat el moment:

II 48   The appearance of the weather changed,

49   Adad roared in the clouds.

50   As soon as he heard Adad’s voice

78 El terme que fan servir J. Bottéro i S.N. Kramer (veg. supra) és “los suyos”, englobant així no només els que estan 
units a Atrahasis mitjançant un vincle sanguini sinó, més àmpliament, també els amics més propers.
79 “Antes de zarpar, y a pesar de que su ánimo no está para fiestas (45-47), el Muy Sabio invita a sus súbditos a un 
último banquete (39 s.; 42 s.), última alegria antes de la llegada de su negro destino, sobre el que nada sospechan” (J. 
Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.604).
80 L’element que s’encarregarà d’assenyalar el moment escollit és la clepsidra, omplerta pel propi Enki. “La clepsydre 
babylonienne était composée d’un récipient en bois, du moins à l’origine […], cylindrique ou prismatique, rempli 
d’eau qui s’écoulait lentement. Une graduation intérieure, étalonée empiriquement, permettait de mesurer le temps. 
L’écoulement des 30 litres d’eau qu’elle contenait mesurait un jour sidéral, soit le temps que met le soleil pur aller du 
zénith au zénith.” (veg. R. LARGEMENT, “Clepsydre”, in Dictionnaire arquéologique des techniques, vol.I., Paris: Editions de 
l'Accueil, 1964). Per tant, quan aquest recipient quedi buit haurà arribat el moment. 
81 Adad és el déu de les grans inundacions i de les tempestes. En ocasions es presenta acompanyat dels bessons 
Shul·lat i Hanish, dos heralds de la tempesta que formen part de la seva cort. Per tant, és lògic que el bram d’aquest 
déu, com els trons, anunciï l’adveniment de la tempesta que arribarà al seu moment àlgid amb la presència d’altres 
divinitats. Cf. G. Leick, op. cit., p.1.

86



51   Pitch was brought for him to close his door.

52   After he had bolted his door

53   Adad was roaring in the clouds,

54   The winds became savage as he arose,

55   He severed the hawser and set the boat adrift.

Atrahasis,  preparat  per  començar  a  navegar  en  qualsevol  moment,  tanca  la  porta  de 

l’embarcació tan bon punt sent el brogit del déu i és aquest qui trenca les amarres. A partir d’aquí, 

el text explica d’una manera força literària tots els fenòmens naturals que tenen lloc a fora de 

l’embarcació i que el protagonista ja no veu. Pel que fa a l’inici del cataclisme, és curiós com el 

primer element del qual ens parla el text no és ni la pluja ni el desbordament dels rius sinó el vent. 

Podríem dir, doncs, que presenta el Gran Diluvi com una gran tempesta en la qual el cel es torna 

fosc i no només hi ha intenses pluges sinó sobretot forts vents.

És especialment interessant, per la força que presenta, la descripció que ofereix el text sobre 

l’estat en què queda la terra mentre té lloc aquesta tempesta fora de mida. Com veurem en els 

següents  apartats,  no  tots  els  textos  que  recullen  el  relat  del  Gran  Diluvi  parlen  d’aquests 

elements, ja sigui perquè segueixen una tradició que no els considera prou importants per oferir-

los, o bé per estalviar a l’oient o lector la cruesa de les imatges que calia reproduir. Observem, 

doncs, de quina manera descriu el Poema d’Atrahasis, tot el que succeïa fora de l’embarcació:

III 13   One person did [not] see another,

14   They were [not] ricognizable in the destruction.

15   [The Flood] bellowed like a bull,

16   [Like] a whinnying wild ass the winds [howled].

18   The darkness [was dense], there was no sun.

La descripció del cataclisme i de les seves conseqüències té molta força, la qual cosa pot ser 

atribuïda, en part, a les comparacions que ofereix. El text en general no presenta una riquesa de 

detalls destacable però en alguns passatges, com per exemple aquest, les imatges que aconsegueix 

dibuixar només amb un pocs traços són molt clares.

I aquests efectes s’allargaren durant una setmana: 82

        IV 24   For seven days and seven nights

25   Came the deluge, the storm, [the flood].

82 No és casual que la durada de les inundacions estigui relacionada amb el número set, “cifra mítica y grandiosa que 
no implica un superlativo de cantidad, sino que constituye un superlativo de calidad” (J. Bottéro & S.N. Kramer, op. 
cit., p.604). Com ja hem vist, set són precisament també els dies que transcorren entre l’avís d’Enki a Atrahasis i el  
desencadenament del Gran Diluvi. Sobre la simbologia d’aquest número, veg. nota 73.

87



En  aquells  moment,  els  esdeveniments  provocats  per  la  destrucció  i  la  violència  que 

comporta  el  Gran Diluvi  havien  espantat  fins  i  tot  els  déus.  El  càstig  que havien  dirigit  als 

humans se’ls havia escapat de les mans i ells mateixos començaven a patir-ne les conseqüències. 

Alguns d’ells recriminen a Enlil haver pres la decisió d’aniquilar la raça humana. Veiem aquí el pes 

de la jerarquia, al qual hem fet referència anteriorment: tot i que alguns dels déus –principalment 

Enki–  tenen clar  que  aniquilar  la  raça  humana  no és  una bona  solució  perquè  portarà  més 

inconvenients que no pas avantatges, han d’acatar les ordres d’Enlil, el gran senyor. Tot i així, 

davant de les nefastes conseqüències que el cataclisme comporta no tan sols per als humans sinó 

especialment per als mateixos déus, finalment es penedeixen d’haver acceptat la decisió d’aquest 

déu.

Un cop els humans han desaparegut de la terra,  els déus tornen a la situació en què es 

trobaven en el moment previ a la creació. Enki, gràcies a la seva intel·ligència, ja havia previst 

quines serien les fatals conseqüències del cataclisme i per això va decidir salvar la humanitat. El 

relat ofereix una descripció força gràfica i molt interessant de la situació en què es troben els 

déus:

III 28   Nintu,83 the great lady,

29   Her lips were covered with feverishness,

30   The Anunnaki, the great gods,

31   Were sitting in thirst and hunger.

Els déus, desacostumats a treballar des que havien creat els humans, necessiten que aquests 

treballin per a ells i que els ofereixin libacions i sacrificis. Aquests versos expliquen que han entrat 

en un estat febril per la manca d’ofrenes, com si aquestes fossin llur aliment i llur beure. És per 

aquest motiu i no tant per la llàstima que els poden inspirar els humans que decideixen d’aturar 

les aigües, tot i que encara no saben que un home ha pogut escapar al Gran Diluvi. En els versos 

que segueixen al fragment que acabem de citar, el relat recull les lamentacions dels déus que es 

troben reunits  en assemblea.  La narració pren aquí novament un caire literari  ja que aquesta 

conversa dels déus no és necessària per a seguir l’argument i només aporta elements sobre el seu 

estat.

Els versos de la tercera tauleta que recollien els episodis compresos entre la fi del Gran 

Diluvi  i  el  primer  sacrifici  que Atrahasis  ofereix  als  déus  en arribar  a  terra  resten il·legibles. 

83 Nintu (sovint identificada amb Ninḫursag) és considerada la deessa mare. El seu nom pot significar “senyora dels 
naixements” i, per extensió, fou identificada també amb la creació de la raça humana. En aquest passatge, doncs, 
mostra el seu penediment per haver acceptat la mort d’aquells, en el naixement dels quals ha intervingut. Veg. G. 
Leick, op. cit., p.135 i cf. també nota 91.

88



Aquesta és una de les llacunes més extenses de tot el poema i correspon aproximadament als 

darrers quinze versos de la quarta columna i als trenta primers de la cinquena. No coneixem, per 

tant, la manera com s’aturen les inundacions i la terra ressorgeix de les aigües. Tampoc no tenim 

detalls sobre com el protagonista s’adona, des de dins de la seva embarcació totalment hermètica, 

que tot ha passat i que pot sortir sense perill.  El relat es reprèn en el moment que Atrahasis 

realitza un sacrifici que plau als déus i aplaca les seves necessitats:

V 34   [The gods sniffed] the smell,

35   They gathered [like flies] over the offering.

36   [After] they had eaten the offering

37   Nintu arose to complain against all of them,

39   ‘Where has Anu the president gone?

41   Has Enlil come to the incense?

42   They, who did not consider but brought about a flood

43   And consigned the peoples to destruction?

44   You decided on total destruction, 

45   Now their clean faces have become dark.’

Quan els déus reben la flaire84 del sacrifici ofert per Atrahasis s’hi llencen com a mosques.85 

Aquest és el primer impuls que tenen a causa de l’estat febril en què els havia sumit la manca 

d’ofrenes, la qual cosa ens permet veure novament el seu marcat caràcter antropomòrfic. Un cop 

han saciat la seva set i calmat la seva gana, es qüestionen qui els ha pogut oferir aquest banquet si 

tots els humans han mort durant les inundacions. I, fins i tot, una de les deesses vol saber si Enlil 

n’ha pres part ja que, com a principal responsable del cataclisme, no s’ho mereixeria. Ràpidament 

s’adonen que alguna persona ha sobreviscut al càstig d’Enlil i veuen el vaixell d’Atrahasis. Llavors 

es pregunten com ha estat possible:

       VI 5   [The warrior Enlil] saw the vessel,

6   And was filled with anger at the Igigi,

7   ‘All we great Anunnaki

8   Decided together on an oath.

84 Tal com afirmen J. Bottéro i S.N. Kramer (op.  cit., p.191), “los banquetes, tanto para los hombres como para los 
dioses, iban acompañados de odorosos humos”.
85 Ja que els déus s’havien llençat sobre el sacrifici ofert per Atrahasis com a mosques, aquest collaret que Anu li 
regala a Nintu, li havia de servir per no oblidar mai aquella terrible situació que havien viscut i que no s’havia de 
tornar a repetir: “«¡Let [these] flies be the lapis around my neck / That I may remember it [every (?)] day [and for ever (?)].»” (vv. 
2-4 de la sisena columna de la tercera tauleta). El sentit d’aquesta escena no és fàcil de desxifrar. J. Bottéro i S.N. 
Kramer (op. cit., p.605) afirmen que “se diría que el autor tenía en mente explicar por qué una imagen, una estatua de 
la diosa, muy famosa, sin duda, en el país, se adornaba con un collar de lapislázuli talladas en forma de «moscas»”. 
Sobre aquestes dades, veg. també la nota 155.

89



9   Where did life escape?

10  How did a man survive in the destruction?’

Enlil, ple de ràbia en veure que algun dels déus ha trencat el jurament que els comprometia 

a no interposar-se en la seva intenció de destruir la raça humana sota un Gran Diluvi, vol saber 

com és possible que un home hagi pogut escapar al seu destí. La resta de déus ho tenen clar. 

Estan convençuts que ningú, excepte Enki, el déu dels enginys i protector de la humanitat, hauria 

estat capaç de fer-ho i així li ho fan saber a Enlil. Anu,86 la divinitat celest, acusa directament Enki 

i aquest reconeix obertament que n’és el responsable. El text no ho recull explícitament (tot i que 

cal dir que en aquest punt manquen una quinzena de versos) però és possible que durant el seu 

parlament Enki excusi la seva actuació afirmant que no parlà directament amb Atrahasis sinó que 

s’adreçà a un mur de canyes, com succeeix en alguns dels altres relats que veurem en els apartats 

següents.

Davant d’això, els déus no castiguen Enki principalment perquè entenen que necessiten els 

humans i que la seva decisió de salvar-los no ha estat desencertada, tot i  haver-se oposat als 

designis  d’Enlil.  Decideixen,  però,  escurçar  la  durada  de  la  vida  humana  i  regular-los  el 

naixements per no tornar a arribar a una situació de superpoblació que els destorbi. Pel que fa a 

Atrahasis, tot i que el text no ens ho mostra de manera explícita novament per l’existència de 

versos il·legibles, els déus decideixen concedir-li la immortalitat.87 No tenim dades, però, sobre el 

lloc  on  anirà  a  viure  el  protagonista  a  partir  d’aquest  moment  ni  tampoc  sobre  la  regió  on 

desembarca. Detalls com aquests ens fan pensar que el centre del relat no són els humans sinó 

més  aviat  els  déus.  Sobre  aquest  punt,  important  per  entendre  aquesta  narració  i  poder-la 

comparar amb d’altres que recullen aquest mateix tema, en parlarem més endavant.

El  poema  conclou  d’una  manera  que  podem  considerar  literària,  amb  una  mena  de 

conclusió de tots els fets narrats:

VIII   9   That we brought about [the flood],

10   But man survived [the destruction].

11   You, the counsellor of the [great] gods,

12   At [your] decree I set battle in motion.

14   For your praise let the Igigi hear

16   This song and extol your greatness to one another.

86 Sobre aquest déu, veg. nota 74.
87 J. Bottéro i S.N. Kramer (op. cit., p.567) afirmen que després de la intervenció d’Enki davant els déus per justificar 
la seva actuació, els déus “decidían, entonces, conceder al Muy Sabio, superviviente del Diluvio, la immortalidad 
después de haber preservado, a partir de este momento, el futuro de los humanos.” Els versos 27-38 de la sisena 
columna de la tercera tauleta, on es trobaria aquesta dada, resten il·legibles.

90



18   I have sung the flood to all the peoples.

Hear it!

Com hem pogut veure, el relat sobre el Gran Diluvi que ofereix el  Poema d’Atrahasis és 

fragmentari i en alguns punts de difícil interpretació. Tot i així és clara la seva concepció literària: 

es tracta d’un cant als déus per a recrear el Gran Diluvi i recordar-lo als pobles. No podem parlar 

de proemi perquè el  poema es presenta escapçat,  però sí  que és  significatiu aquest  final  que 

sembla recollir una conversa on el poeta es dirigeix directament als déus. Aquest ‘escolteu-ho’ 

final pot fer referència tant als pobles com als mateixos déus i deixa de manifest aquesta idea de 

recreació del cataclisme.

D’altra banda, i per últim, cal dir que aquest relat recull referències molt interessants sobre 

els déus que formaven part del panteó babilònic. Tanmateix, aquest no és pas l’objecte principal 

de l’estudi que ens ocupa i, per tant, hem obviat aquells elements que no resulten significatius per 

al nostre propòsit.

91



LA NARRACIÓ SUMÈRIA DEL GRAN DILUVI: LA TAULETA DE NIPPUR88

La versió sumèria del Gran Diluvi,  anomenada per alguns autors “cicle de Ziusudra”89 a 

partir del nom del seu protagonista, ens ha arribat gràcies a una tauleta d’escriptura cuneïforme 

trobada a Nippur a finals del s.  XIX. Aquesta tauleta, que data del 1600 aC., ofereix una de les 

versions  més  antigues  del  cataclisme i  és  el  principal  document  de  què disposem per  poder 

reconstruir la narració sumèria del Gran Diluvi, tot i el mal estat de conservació que presenta en 

alguns  punts.  Durant  la  primera  meitat  del  s.XX s’han  trobat  dos  fragments  que  han  estat 

considerat còpies d’aquesta mateixa tauleta, però que no tractarem en aquest treball precisament 

pel seu valor secundari, atès que el nostre objectiu principal no és pas dur a terme un estudi 

aprofundit sobre aquesta tauleta ni sobre la seva transmissió, sinó analitzar-ne el contingut per 

poder comparar el relat diluvià que recull amb el que ofereix Berosos.

La narració que trobem a la tauleta de Nippur és pobra pel que fa a detalls i força senzilla, ja 

que només hi apareix la informació essencial per dibuixar la història i  en cap cas no trobem 

elements superflus o prescindibles. D’altra banda no podem considerar-lo un relat històric perquè 

no ofereix prou dades, però tampoc no és simplement un text literari perquè no presenta grans 

descripcions ni sembla tenir l’objectiu d’entretenir, sinó de recrear uns determinats fets per tal de 

mantenir-los vius en la memòria col·lectiva.

El  text  està  dividit  en  sis  columnes,  força  malmeses  totes  elles.  El  relat  del  cataclisme 

apareix  recollit  principalment  en  les  quatre  darreres,  però  abans  d’arribar-hi  és  interessant 

d’observar breument tant la primera com la segona tauletes perquè fan referència als càstigs –

previs al Gran Diluvi– que els déus envien contra la raça humana. Els versos que recullen el 

motiu de la primera amenaça resulten en gran part il·legibles i la narració es reprèn en el moment 

que el  déu Enki, protector  de la  humanitat,  promou la  repoblació  de la  terra  després que el 

nombre dels seus habitants hagi minvat a causa d’aquesta plaga:90

88 Per al comentari d’aquesta  tauleta hem seguit principalment la traducció estàndard de M. Civil  a l’anglès:  The 
Sumerian Floodstory, dins de W.G. Lambert & A.R. Millard, op. cit., pp.140-145.
89 Cf. F. LARA PEINADO, La civilización sumeria, Madrid: Historia 16, 1998, p.38.
90 En aquesta tauleta, Enki apareix com un déu filantrop i protector de la humanitat. Així ho apunten alguns autors 
com J. Bottéro i S.N. Kramer (op.  cit., p.608):  “El relato en sumerio […] concede a la pareja Enki-Nintu el papel 
fundamental en la creación y el cuidado de los hombres […]”.  Aquest déu, però, és conegut  dins de la cultura 
sumèria també per altres qualitats associades principalment a la terra i a l’aigua:  “The name can either be taken to 
mean ‘Lord Earth’ […]. Certainly the character of Enki ever since the earliest documents from the Old Sumerian 
period is formed by the association with the water, most notably in the ground-water or Apsu” (G. Leick, op. cit., p.
40). I encara apareix considerat com a déu de les arts i del destí: “Enki is also the god of ‘wisdom’ and magic who 
instructed humandkind in all the arts and crafts” (B.B. Powell, op. cit., p.58). També hem de dir, però, que no és fàcil 
parlar amb seguretat sobre les característiques pròpies d’aquest déu pel seu ràpid sincretisme amb el déu accadi Ea 
(veg. nota 60). D’altra banda, cal destacar també que el relat atribueix la salvació de Ziusudra –o almenys la voluntat 
de protegir-lo– no a un sol déu sinó a dos: Enki i Nintu. El primer és qui juga un paper més important però tots dos 
estan del mateix costat. Davant d’ells trobem una altra parella: Enlil i Anu, que tenen com a objectiu destruir la raça 
humana i sobre els quals parlarem més endavant. La divinitat amb més pes d’entre aquestes dos és Enlil però, com 

92



         I 38   ‘I want to […] the destruction of my human race,

39   For Nintu,91 I want to stop the annih[ilation of] my creatures,92

40   I want the people to come back to their dwelling grounds.’

El segon dels càstigs contra la humanitat correspon a la tauleta segona. El mal estat en què 

es  troben aquests  versos  fa  impossible  conèixer  els  detalls  sobre  aquest  nou  atac;  el  text  es 

recupera quan ja tot ha passat i Enki torna a afavorir la repoblació de la terra. És precisament per 

aquesta deficient conservació del text que l’existència del segon càstig és només una hipòtesi. 93

Aquests càstigs enviats pels déus tenen com a únic objectiu destruir la raça humana, però 

Enki aconsegueix fer fracassar els dos primers. És per aquest motiu que el déu Enlil94, considerat 

el més poderós dels déus del panteó sumeri, envia un tercer i últim càstig, el Gran Diluvi, que ha 

de ser el definitiu. En aquest punt trobem l’inici de la narració diluviana, que ocupa les darreres 

quatre columnes. Els primers versos que parlen del cataclisme no s’han conservat, però per la 

manera com es desenvolupen dels esdeveniments en el relat i tal com defensen alguns autors95, 

podem pensar que aquesta llacuna amaga el perquè del Diluvi. No sabem del cert què motiva els 

déus a fer desaparèixer la raça humana, creada per ells mateixos com afirma el poema (veg. nota 

90),  però  podem suposar  diverses  causes  com l’enrenou  produït  per  la  superpoblació96 a  la 

superfície de la terra o com la impietat vers els déus. En tot cas ens movem en el terreny de la 

hipòtesi, cosa que no succeeix si parlem de la intenció d’aquest atac: destruir per complet la raça 

humana sota les aigües. Aquest objectiu, que apareix recollit als següents versos, coincideix amb 

el que trobem en altres textos, tal i com comentarem més endavant en l’apartat corresponent.

IV 156   On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

157   The destruction of the descent of mankind […],

158   The final sentence, the word of the assembly […]

159   The word spoken by An and En[lil and Ninḫursag],

succeïa amb Nintu, Anu també hi és present tot i que en un segon pla.
91 Nintu (sovint identificada amb Ninḫursag) és una de les més antigues deesses mares sumèries. El seu nom pot 
significar “senyora dels naixements” i, per extensió, fou identificada també amb la creació de la raça humana. Veg. G. 
Leick, op. cit., p.135 i cf. també nota 83.
92 La referència a Nintu i el possessiu emprat per Enki ens porta a confirmar el paper que assumeixen ambdós com a 
creadors de la humanitat (veg. nota 90).
93 De fet, altres textos –com ja hem vist al Poema d’Atrahasis– testimonien tres càstigs (sobre la simbologia d’aquesta 
xifra veg. notes 50 i 53). De fet, autors com J. Bottéro i S.N. Kramer (op. cit., p.578) consideren que, en efecte, són 
tres els atacs que els déus envien contra la humanitat i això és el que afirmen sobre aquest segon:  “Parece que la 
existencia de los hombres vuelve a estar nuevamente comprometida o que a estos se les ha impedido llegar a alcanzar 
un desarrollo pleno”.
94 Sobre el déu Enlil veg. notes 58 i 74.
95 Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.579.
96 A aquesta superpoblació podria fer referència el vers 156 de la tercera tauleta, en el qual podem llegir que “on all 
dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep]”.

93



160   The overthrowing of the kingship […].

Com podem veure als darrers dos versos d’aquesta cita, el poema considera responsables 

del Gran Diluvi a Enlil i Anu97. Aquests, en especial el primer pel fet de ser considerat el cap dels 

déus (veg. nota 58), són també responsables dels dos atacs previs que ha sofert la humanitat. Però 

tal i com s’ha esdevingut en aquests dos casos, no tots els déus són favorables a la seva decisió. 

És per això que reuneixen els  déus en assemblea i els fan jurar98 que no intentaran aturar la 

destrucció de la raça humana:

III 141   Holy Inanna we[pt] because of the people,

142   Enki bethought himself (of the situation even though)

143   An, Enlil, Enki (and) Ninḫursag,

144   The gods of the universe, had [taken an oath by] the names of An nd Enlil.99

[…]

IV 156   On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

157   The destruction of the descent of mankind […],

158   The final sentence, the word of the assembly […]

Aquest jurament complica les coses a la parella Enki-Nintu perquè tot i que volen salvar els 

humans de la destrucció total no poden trencar la seva paraula. Malgrat aquest obstacle, Enki no 

es resisteix a donar-ho tot per perdut i, tal com acabem de llegir en el darrer fragment citat, pensa 

quina pot ser la solució per aconseguir el seu objectiu sense violar el compromís. Aquest paper 

d’enginyós filantrop és precisament el que juga Enki al llarg de tot el poema. Sembla que la seva 

única intenció és salvar la raça humana, ja que els versos que ens han arribat no recullen cap 

conseqüència derivada del cataclisme que afecti directament els déus. És a dir, si l’aniquilació de 
97 El màxim responsable del Gran Diluvi és Enlil (cf.  notes 58 i 74), però Anu, divinitat celest,  apareix donant-li 
suport. Anu, també anomenat An –paraula que significa precisament ‘cel’–, és una de les divinitats sumèries més 
antigues. Pel que fa a la relació entre Anu i Enlil,  “[…] the god Enlil, this ‘first-born son of An’, who originally 
manifested power rather  than authority,  gradually  acquired a  status  equal  to that of  his  father and was said to 
dispense authority and fate either with, or on behalf of, the sky-god. The distinction between the funtions of both 
gods became blurred, specially when An also acquired traits of a Weather-god, which are generally more associated 
with Enlil. He was called ‘Fecund Bull’, which implies fetility; the sky as the source of rain ‘impregnates the earth (so 
that) vegetation becomes plentiful’” (G. Leick, op. cit., p.4-6).
98 Els déus que mostra aquesta tauleta presenten un comportament en certa manera antropomòrfic. Si prenem com a 
encertada una de les possibles hipòtesis sobre les causes del Gran Diluvi, la superpoblació de la terra, veiem que els 
déus se senten molestos pel soroll que fan els humans i que el cataclisme no és més que una manera de venjar-se’n. 
De la mateixa manera, el fet que aquests déus, reunits en assemblea, prestin jurament contribueix a fer-los propers als 
humans. Cal destacar també que aquests vots no poden ésser trencats i, per tant, és aquí on a Enki se li presenta la 
dificultat en voler salvar la raça humana.
99 És interessant aquesta manera de jurar “per la seva persona”. Els déus, però, no només feien aquest tipus de 
jurament: «Be conjured by heaven and underworld, let …», cita que correspon al vers 251 de la sisena tauleta. El context és 
el mateix, el compromís al qual Enlil sotmet tota la resta de divinitats, però l’objecte del jurament és diferent. En tot 
cas, com dèiem a la nota anterior, els vots realitzats pels immortals no es podien trencar de cap manera.

94



la raça humana sumís els déus en un estat de caos podríem pensar que Enki vol salvar la llavor 

dels humans per evitar una conseqüència que l’afecta directament, però en aquest context res no 

ens porta a confirmar aquesta hipòtesi i, per tant, més aviat cal veure-hi al darrere la llàstima que 

un home pietós provoca al déu. Es tracta de Ziusudra,100 el gran protagonista del relat, tot i que 

no apareix fins ben avançat el poema:

III 145   At that time, the king Ziusudra, the anointed […],

146   He made […]

147   With humility (and) well chosen words, in reverence […]

Aquest personatge, sobre el qual no tenim cap dada, és l’escollit per Enki per dur a terme la 

seva intenció de salvar la raça humana. El text només ens indica que es tracta d’un rei però no ens 

concreta ni la seva filiació ni la seva procedència. Potser aquestes són dades irrellevants perquè 

només el títol ja li confereix una categoria superior a la resta de la raça humana. Però com hem 

vist anteriorment, no és pas per això que és escollit entre tots els humans sinó més aviat per la 

seva devoció cap als déus, dada que recullen aquests tres versos que acabem de veure. D’altra 

banda, això ens torna a portar a la qüestió sobre la causa del Gran Diluvi,  sobre la qual hem 

parlat breument unes línies abans i que no apareix recollida en aquest text, probablement pel seu 

estat fragmentari. Si la salvació de Ziusudra és una recompensa pel seu bon comportament cap 

als déus, de la mateixa manera podríem deduir que les inundacions que han de negar la terra i 

aniquilar el gènere humà són un càstig contra la impietat que podia regnar entre aquests mateixos 

humans. En tot cas, això no deixa de ser una hipòtesi.

Tornant al relat, observem com Enki, tot un trickster, concep un pla per aconseguir el seu 

objectiu sense trencar el jurament que havia fet per ordre d’Enlil:  amagarà Ziusudra, fent que 

sobrevisqui al Gran Diluvi, per tal que pugui repoblar la terra un cop tot hagi passat. La trampa 

rau en el fet que no l’avisarà a ell directament sinó que ho farà a través d’un mur de canyes que 

repetiran el so de la seva veu. D’aquesta manera, ningú no el podrà acusar d’haver explicat la 

intenció d’Enlil a un mortal. El poema ho recull així:

IV 152   Ziusudra hea[rd], standing by its side,

153   He stood at the left of the side-wall […]

154   ‘Side-wall, I want to talk to you, [hold on] to my word,

155   [Pay atten]tion to my instructions:

156   On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].
100 El nom ‘Ziusudra’ ha estat interpretat per alguns autors amb el significat de ‘vida de llargs dies’, en relació amb el  
destí d’aquest personatge com veurem més endavant. Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.578.

95



157   The destruction of the descent of mankind […],

158   The final sentence, the word of the assembly […]’

En aquest fragment podem veure com Enki s’adreça a un mur de canyes, a l’esquerra del 

qual es troba Ziusudra. Només conservem els versos en què el déu explica que ha de tenir lloc un 

Gran Diluvi que aniquilarà la raça humana. És possible que els versos 161-200 d’aquesta quarta 

columna, que resten il·legibles, recollissin altres instruccions dirigides al protagonista en relació, 

per exemple, a la construcció d’una embarcació o al moment en què començaria el cataclisme.

D’altra banda, sembla que aquest avís indirecte d’Enki podria ser complementari d’una sèrie 

de somnis –sobre els quals val a dir que no tenim més dades– que té Ziusudra i que estarien 

provocats per aquest mateix déu:

IV 148   Every day he stood constantly present at […].

149   It wa not a dream, coming out and spea[king…]

150   Conjured by heaven and underworld […]

Així el protagonista s’assabenta que vindrà un Gran Diluvi que exterminarà la llavor del 

gènere humà, tal com ho han decidit els déus. Aquesta manera d’informar el protagonista és tan 

enginyosa com interessant i ja l’hem trobada, com hem vist, en el Poema d’Atrahasis. Un cop Enki 

ha aconseguit informar Ziusudra, es desencadena el cataclisme, que és narrat d’una manera molt 

senzilla i pràcticament sense detalls en només sis versos, com podem veure a continuació:

V 201   All the destructive winds (and) gales were present,

202   The storm wept over the capitals.

203   After the storm had swept the country for seven days and seven nights

205   And the destructive wind had rocked the huge boat in the high water,

206   The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

En aquest fragment podem observar com les aigües que provoquen la inundació de la terra 

provenen principalment del cel, és a dir, d’huracans i tempestes. Tot i que no tenim cap al·lusió al 

desbordament dels rius ni del mar, cal pensar que les intenses pluges provoquen com a efecte 

secundari un notable increment del cabal dels rius. D’altra banda, cal destacar que el vers 203 fa 

referència a la durada del Gran Diluvi. No coneixem quan comença ni quan acaba –i ni tan sols 

on s’esdevé– però sí en coneixem la durada: set dies i set nits.101

101 No és en absolut casual que en siguin precisament set els dies i les nits que duren aquestes pluges, atès que aquesta 
xifra sol amagar una referència a un cicle complet o acabat. Sobre la simbologia d’aquest número, veg. nota 73.

96



Ràpidament  tot  el  que  hi  ha  sobre  la  terra  és  destruït,  excepte  l’embarcació  on  viatja 

Ziusudra i que possiblement ha estat construïda per ell mateix. El text no ofereix gaires detalls 

sobre el periple de Ziusudra; només podem observar la manera com Enki aconsegueix salvar-lo 

de la destrucció sense que el gran déu Enlil se n’adoni, tot i que podria ser que les llacunes que 

trobem al poema tampoc no donessin massa detalls més sobre aquest tema ja que, com hem 

apuntat anteriorment, en aquest relat les descripcions són força esquemàtiques. Tampoc no tenim 

coneixement dels detalls de l‘embarcació (no sabem quines són les seves mides, quina forma té o 

quin material s’ha emprat per a la seva construcció, per exemple). Tot i així, podem deduir que té 

una finestra a través de la qual el protagonista s’assabenta que tot ha passat:

V 207   Ziusudra made an opening in the huge boat,

208   And the Sun with its rays entered the huge boat.

El sol, el déu Utu,102 torna a ocupar el seu lloc al cel i les aigües del Gran Diluvi comencen a 

baixar.  És així  com acaben les  inundacions  i  com Ziusudra comprèn que el  perill  ha passat. 

Podem entendre, per tant, que l’embarcació del protagonista seria un cos totalment hermètic, al 

sostre del qual Ziusudra hi hauria fer una obertura per constatar la fi del Gran Diluvi sense córrer 

cap risc.103 L’hermetisme de l’arca no respon únicament a la necessitat que no hi entri aigua, sinó 

probablement també –o sobretot– a la intenció d’amagar Ziusudra dels ulls d’Enlil.

En efecte, tot i la intenció inicial del cataclisme, el nostre protagonista acaba salvant la vida. 

Un cop fora de l’embarcació,  Ziusudra s’agenolla  davant Utu i  a continuació,  matant bous i 

degollant xais, els ofereix en sacrifici. Ja que tota forma de vida ha mort sota les aigües de la gran 

inundació, cal pensar que aquests animals –així com d’altres que seran els que repoblaran la terra– 

havien de viatjar a la nau del protagonista. Podria ser que aquests detalls fossin en alguns dels 

versos que no ens han arribat, com hem apuntat unes línies abans, o bé que qui fixés per escrit el 

text decidís ometre’ls en considerar-los innecessaris o no prou versemblants:

V 209   The king Ziusudra 

210   Prostrated himself before the Sun-god,

211   The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

102 El nom ‘Utu’ significa en sumeri precisament ‘sol’. Aquesta divinitat és identificada amb l’accadi Shamash (veg. 
nota 130) i cf. G. Leick, op. cit., p.161-162.
103 No hi ha res que apunti a l’existència de cap obertura a mode de finestra a l’embarcació per a conèixer la fi del 
Gran Diluvi. Es tracta, doncs, d’una embarcació totalment hermètica.

97



Tot seguit, trobem una nova llacuna al text que inclou el final de la tauleta cinquena i l’inici 

de la sisena. És possible que fos precisament en aquest espai on, si era el cas, s’expliqués de quina 

manera els animals i els humans –cal recordar, però, que en cap moment el text no recull cap 

dada  que  faci  pensar  que  Ziusudra  anava  acompanyat  d’alguna  altra  persona  durant  el  seu 

periple– desembarcaren en un indret indeterminat, ja que no en conservem el nom.

Quan es reprèn el text, trobem el que sembla ser el final de la discussió que mantenen Enki 

i Enlil:

VI 251   Be conjured by heaven and underworld, let …104

252   An (and) Enlil, be conjured by heaven and underworld, …

Els retrets que podria incloure el text no es conserven; possiblement estarien en aquest 

versos de l’inici  de la  sisena tauleta  que resulten il·legibles.  Tot i  la  reacció negativa que cal 

pressuposar a Enlil en veure que el seu objectiu ha fracassat per tercera vegada, veiem als darrers 

versos del poema com accepta que la vida humana torni a repoblar la terra:

VI 253   He/they made come up the animals which emerge from the earth.

En aquest vers podem observar com Enki regenera la vida fent que els éssers vius neixin de 

la terra. Aquesta afirmació pressuposa que en algun moment anterior, que el poema no recull, 

aquest déu havia creat el gènere humà, fent-lo néixer de la pròpia terra. Potser aquesta dada ens 

ha de fer pensar que Ziusudra hauria afrontat el seu destí tot sol, o almenys sense altres persones, 

ja que no eren necessàries per repoblar la terra perquè els nous éssers van emergir d’aquesta. 

Aquest detall no concorda amb els que apareixen en d’altres textos en els quals, com veurem a 

l’apartat  corresponent,  el  protagonista  que salva  la  vida  esdevé  el  pare  de  la  nova generació 

humana, engendrant-la. Tot i això, en certa manera podem entendre que aquest home n’és el pare 

d’una forma simbòlica.

Un cop duts a terme els sacrificis,  Ziusudra s’agenolla i resa davant d’Anu i d’Enlil,  els 

responsables del Gran Diluvi. És possible que aquesta sigui una de les instruccions que Enki li 

dóna quan l’informa de l’adveniment del cataclisme. En tot cas, el resultat és que aquests déus 

s’apiaden d’ell  i  li  donen una vida semblant  a la  d’un déu,  una vida eterna. A partir  d’aquell 

moment, Ziusudra és portat a viure a l’orient, al país de Dilmun:

VI 254   The king Ziusudra

104 Pel que fa a aquesta –i encara a una altra– manera de jurar, cf. notes 98 i 99.

98



255   Prostrated himself before An (and) Enlil

256   (Who) gave him life, like a god.

257   Elevated him to eternal life, like a god.

258   At the time, the king Ziusudra

259   Who protected the seed of mankind at the time (?) of destruction,

260   They settled in an overseas country, in the orient, in Dilmun.

Els darrers versos del poema, en què s’inclouen aquests que acabem de citar, tampoc no ens 

han arribat en bon estat. Només es pot llegir que Ziusudra fou cridat a viure per sempre com un 

déu i  dut a Dilmun, “a mysterious land in the East where there is  no pain or suffering, the 

Sumerian paradise”.105 No sembla pas que els  versos que manquen106 fessin cap referència  al 

penediment dels déus o si aquests van jutjar Enki per haver donat a Ziusudra les instruccions 

necessàries  per  salvar  la  vida,  convertint-lo  en  preservador  del  gènere  humà.  Per  tant,  el 

protagonista aconsegueix d’aquesta manera la vida eterna i,  tal  com recullen autors com B.B. 

Powell, la mateixa etimologia del nom faria referència al premi de la salvació: Ziusudra (zē-u-sū-

dra), “long life” a pious man.107

Com a conclusió cal  assenyalar  breument que aquest  poema ofereix una narració força 

esquemàtica del Gran Diluvi, sense gaires detalls ni grans descripcions. Potser és per això que 

alguns dels episodis que hi trobem són difícils d’interpretar. Val a dir també que en ocasions fa 

l’efecte que algunes coses són donades per sobreenteses i que, en definitiva, per acabar d’entendre 

el poema és útil recórrer a d’altres textos, com el Poema d’Atrahasis, del qual ens hem ocupat a 

l’apartat anterior.

105 Veg. B.B. Powell, op. cit., p.127. Alguns autors, com S.N. Kramer o W.F. Albright precisen la ubicació d’aquesta 
regió i afirmen que el Dilmun era un país situat a Bahrein, al Golf Pèrsic (veg. Samuel Noah KRAMER, “Dilmun, the 
Land of the Living”, Bulletin of the American Schools of Oriental Research, 1944, 96: 18-28, i William F.  ALBRIGHT, “The 
Mouth of the Rivers”, The American Journal of Semitic Languages and Literatures, vol.XXXV, 1919, 4: 162-195, pp.182-183).
106 Quatre segons J. Bottéro i S.N. Kramer (veg. op. cit., p.581).
107 B.B. Powell, op. cit., p.127.

99



EL POEMA DE GILGAMESH108

Cap a l’any 1870,  l’arqueòleg George Schmidt va descobrir  en una de les tauletes de la 

Biblioteca d’Assurbanipal a Nínive un relat que havia de canviar la interpretació del Gran Diluvi. 

Es  tractava  d’un text  cuneïforme que parlava d’una gran inundació  que havia  assolat  tota  la 

humanitat excepte el llinatge de Utnapishti, que havia sobreviscut en una mena d’embarcació per 

voluntat  divina.  Aquesta  es  convertiria,  doncs,  en  la  primera  versió  coneguda  del  diluvi 

mesopotàmic, que coincidia sorprenentment amb el Gènesi bíblic. A partir de llavors hom es va 

començar a qüestionar de quina manera la narració bíblica del diluvi encaixava en una tradició 

literària encara més antiga.

El Poema de Gilgamesh ha pogut ser reconstruït pràcticament en la seva totalitat a partir d’un 

conjunt  de setanta-tres  tauletes,  trenta-cinc  de les  quals  foren trobades a  Nínive,  vuit  més a 

ciutats d’Assíria i les trenta restants a ciutats de la regió de Babilònia. Els fragments més antics 

conservats daten aproximadament de mitjan s.VII aC. i, per tant, sembla clar que aquesta versió 

del Gran Diluvi fou fixada per escrit durant el primer mil·lenni aC. Tanmateix, podem pensar en 

l’existència  d’una versió oral anterior,  fruit  de la tradició.  Cal dir també que el personatge de 

Gilgamesh ja apareix en alguns relats independents del segon mil·lenni.109

El poema, format per uns tres mil dos-cents versos repartits en un total de dotze tauletes110, 

narra  principalment  la  recerca  de  la  vida  immortal  per  part  del  seu  personatge  principal, 

Gilgamesh,  i  la  manera  com durant  el  seu  viatge  coneix  i  comença  a  comprendre  diferents 

sentiments, com si es tractés d’una iniciació al món adult. Un cop completat el viatge, és a dir, la 

iniciació, accepta la seva condició de mortal i, havent madurat, ja està preparat per tornar a la seva 

pàtria i ocupar el seu lloc al tron d’Uruk. El relat del Gran Diluvi apareix recollit a la tauleta XI 

però  abans  de  centrar-nos  en  la  seva  anàlisi  cal  parar  atenció  al  conjunt  del  poema  per 

comprendre en quin context se’ns presenta.

L’epopeia comença amb un proemi on s’explica la intenció del poema: recordar i enaltir la 

figura de Gilgamesh. Aquest inici ha portat alguns autors, com B.B. Powell, a veure una relació 

amb determinats poemes èpics grecs.111

108 Per al comentari de la narració diluviana que ofereix el  Poema de Gilgamesh ens hem basat en el text estàndard 
traduït al català per Lluís Feliu i Adelina Millet: Lluís  FELIU i Adelina  MILLET (eds.),  El Poema de Gilgamesh segons els  
manuscrits  en llengua accàdia dels mil·lenis  II i  I a.C.,  Barcelona: Universitat  Autònoma de Barcelona–Publicacions de 
l’Abadia de Montserrat, 2007.
109 Cf. Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, pp.8 i ss.
110 Tot i que alguns autors consideren que la darrera tauleta és un afegit d’època posterior al poema (cf. Jean BOTTÉRO 
(ed.),  La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no quería morir, (trad. esp. Pedro López Barja de Quiroga) Madrid: 
Akal, 20042, pp.51 i ss.).
111 “Many have noticed how the first lines of the Greek Odissey seem to echo this openning of Gilgamesh, a clue to 
continuity from East to West in the mythical tradition […]” (B.B. Powell, op. cit., p.319).

100



        I 1   Aquell que va veure l’abisme, el fonament del país,

2   [Aquell que] va conèixer [els costums (de l’univers)], era savi en tot,

3   [Gilgamesh, aquell que va] veure l’abisme, el fonament del país,

4   [Aquell que] va conèixer [els costums (de l’univers)], era savi en tot.

5   Igualment [va inspeccionar els santuaris],

6   [va conèixer] completament la saviesa de totes les coses,

7   va veure els secrets, va descobrir les coses amagades,

8   va portar una nova anterior al diluvi;

[…]

41   El qui va explorar els confins del món a la recerca de la vida,

42   el qui va aconseguir arribar, mitjançant la seva força, a Utanapishti, el llunyà,

43   el qui va refundar els centres de culte que el diluvi havia destruït,

44   el qui va restablir els ritus per a la nombrosíssima humanitat.

Poc després d’aquest proemi comença la narració de les aventures de Gilgamesh i d’Enkidu, 

amb el qual després d’enfrontar-s’hi en un combat inicia una gran amistat. Aviat, però, la mort 

d’Enkidu porta Gilgamesh a pensar que ell també morirà quan li arribi el moment. Tot i saber 

que aquest ha de ser el seu destí perquè és inherent a la seva condició humana, no s’hi resigna i 

recorda que un avantpassat seu, Utanapishti,  havia aconseguit la immortalitat. És llavors quan 

comença un viatge cap a la terra on habita aquest avantpassat seu per saber què ha de fer per 

aconseguir el seu objectiu. L’ancià li explica que no està en la seva mà fer-lo immortal però que li 

confiarà un secret dels déus: l’existència d’una planta miraculosa que dóna l’eterna joventut. A 

més  a  més,  Utanapishti  li  explica  que  ell  aconseguí  la  immortalitat  gràcies  al  fet  d’haver 

sobreviscut al terrible diluvi de Shuruppak112 i li explica de quina manera s’esdevingué i quines 

foren les seves conseqüències.

Aquesta narració del Gran Diluvi es troba a l’onzena tauleta, tal com dèiem anteriorment, i 

té una extensió força breu si la comparem amb la resta del poema. Al llarg d’uns dos-cents versos, 

l’autor  anònim  del  Poema  de  Gilgamesh recull,  com  si  es  tractés  d’un  afegit  dins  de  la  línia 

argumental,113 una de  les  narracions  més completes  del  Gran Diluvi.  Aquest  relat  podria  ser 

perfectament un cos independent perquè presenta una coherència interna pròpia i, de fet, la seva 

presència dins d’aquesta obra és secundària. Aquests elements ens porten a pensar que en una 

etapa inicial aquest episodi podria haver estat un afegit al poema original de base tradicional. Això 

112 Ciutat sumèria corresponent a l’actual Fara, on regnà la dinastia d’Ubar-Tutu, pare d’Utanapishti (veg. J. Bottéro 
& S.N. Kramer,  op.  cit.,  p.610). Aquesta dada sobre la ubicació és molt interessant perquè tot i que el conjunt dels 
textos que estem analizant parlen de la universalitat del Gran Diluvi, només aquest relat i el de Pseudo-Apol·lodor, 
que tractarem més endavant, fan referència al punt concret del seu epicentre. En aquest cas el poema afirma que va 
ser enviat sobre la ciutat de Shuruppak, tot i que la voluntat dels déus era destruir la totalitat de la raça humana.
113 Cf. S. Dalley, op. cit, p.43.

101



no obstant, ja formaria part del conjunt en el moment que va ser fixat per escrit, atès que el 

proemi, com hem vist anteriorment, fa referència a les noticies sobre els temps diluvians que va 

aportar Gilgamesh. Sigui com sigui, el context en què apareix fa que aquesta narració diluviana 

tingui unes característiques especials, diferents de les que trobem a la resta de versions –com, per 

exemple, el Poema d’Atrahasis– en què aquest episodi és la part central o el tot.114 Destaquen, entre 

d’altres,  que  la  relació  dels  esdeveniments  està  explicada  en  primera  persona  pel  seu  mateix 

protagonista,  Utanapishti,  i  que  aquests  fets  estan  ubicats  tant  geogràficament  com 

temporalment. Aquest personatge, després d’haver sobreviscut al Gran Diluvi, fou recompensat 

pels  déus amb el  do de  la  immortalitat115 i  és  per  aquest  motiu  que Gilgamesh se  li  adreça. 

Utanapishti no pot concedir-li  la  la vida eterna però accedeix a explicar-li  la seva història,  “el  

misteri dels déus”.116 En efecte, es tracta d’un misteri o d’un secret que només coneixen els déus i 

aquest ancià perquè tots aquells que van presenciar els fets hi van morir.117

Utanapishti  era  rei  de Shuruppak,  una  ciutat  vora  l’Eufrates  on els  déus  prengueren la 

decisió d’enviar el diluvi. Així és com comença la narració de l’ancià:

XI 11   Shuruppak, la ciutat que tu coneixes,

12   la ciu[tat que] es troba [a la riba] de l’Eufrates,

13   aquesta ciutat és antiga i els déus habitaven al seu interior,

14   aleshores els grans déus van decidir enviar el diluvi.

Si llegim aquests versos d’una manera literal observem que els déus no viuen al cel ni sobre 

elevades muntanyes sinó a l’interior de les ciutats, concretament a Shuruppak. Aquest afirmació 

es pot interpretar entenent que les llars dels déus eren els temples que, efectivament, es trobaven 

dins de les ciutats. Utanapishti afirma que Shuruppak és la ciutat sobre la qual els déus decideixen 

enviar un gran inundació amb l’objectiu de negar totalment la terra, però cal observar que en cap 

114 En efecte, molts autors opinen que l’episodi del Gran Diluvi és secundari dins del conjunt del Poema de Gilgamesh i 
que hi està insertat amb l’única finalitat d’explicar perquè Utanapishti és immortal (cf.  Ruth E.  SIMOONS-VERMEER, 
“The Mesopotamian floodstories: a comparison and interpretation”,  Numen, 1974, 21:1, 17-34, pp.21-22; Jefrey H. 
TIGAY,  The Evolution of the Gilgamesh Epic,  Philadelphia: University of Pennsylvania Press,  1982, p.239). Tanmateix, 
l’element de la immortalitat és present al llarg de tot el poema. És possible, doncs, que el text tingués un sentit  
complet sense el relat diluvià, encara que sigui amb un caràcter explicatiu? Potser no és l’episodi principal perquè la 
narració gira entorn de Gilgamesh i no pas d’Utanapishti però sí sembla necessari per al conjunt. Si no fos així, fins i 
tot podríem defensar que el relat del Gran Diluvi apareix al Poema d’Atrahasis únicament amb la finalitat d’explicar o 
justificar la infertilitat entre els humans i el reduit nombre d’anys que viuen.
115 El seu nom significa: “el que cerca la vida”. És, per tant, un nomen parlans relacionat amb la seva característica més 
rellevant: la immortalitat (Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.31 i J. Bottéro, op. cit., p.162).
116 Literalment en els versos 9 i 10 de la tauleta XI: “Gilgamesh, jo et revelaré un secret, / i t’explicaré el misteri dels 
déus”.
117 Així, Utanapishti és el darrer personatge mitològic. Després d’ell els déus ja han establert l’ordre de l’univers i les 
seves lleis. Per això ja no es podran tornar a repetir les condicions que li han obert les portes de la vida eterna. Sobre  
aquest punt cf. R. Simoons-Vermeer, op. cit., p.21.

102



moment no parla dels motius que els van portar a prendre aquesta determinació ni tampoc per 

què van voler salvar-lo precisament a ell i a la seva família, com veurem tot seguit. En canvi, com 

hem vist, alguns textos, com el Poema d’Atrahasis i la tauleta de Nippur, parlen de la superpoblació 

de la  terra com a causa principal  del  cataclisme,  mentre que d’altres,  com el  Llibre  del  Gènesi 

n’assenyalen la impietat humana.

El que sí podem intuir és un acord previ per part dels déus a l’hora d’enviar el Gran Diluvi:

XI 15   Llur pare Anu va jurar,

16   Llur conseller, Enlil el guerrer,

17   Llur visir, Ninurta,

18   Llur conestable, Ennugi,

19   El príncep Ea va jurar amb ell.118

No tenim més detalls sobre aquest jurament, la qual cosa ens fa pensar en una mena de 

resum d’un relat anterior, o en un sobreentès. És a dir, l’autor anònim que va fixar per escrit el 

Poema de Gilgamesh podria haver inclòs una narració resumida del cataclisme basada en algun relat 

tradicional o anterior.119

Utanapishti, que no sembla mantenir una relació especial amb cap divinitat, més enllà de la 

que hi puguin tenir altres humans –és a dir, no els uneix cap vincle de parentiu com sí succeeix en 

d’altres relats–, aconsegueix salvar la vida gràcies a la protecció d’Ea,120 el déu filantrop que vol 

evitar l’extinció de la raça humana. El poema no especifica per quin motiu fou l’elegit, tot i que 

podem pressuposar que ha d’estar relacionat amb el fet de tenir alguna qualitat que no presenten 

la resta de mortals, com, per exemple, ostentar el títol de rei. Ea decideix adreçar-se-li per fer que 

construeixi una embarcació, dins de la qual podrà sobreviure al Gran Diluvi. Però aquest avís no 

el  dirigeix  directament a Utanapishti  sinó a un mur de canyes,  tal  com mostren els  següents 

versos:

118 Aquest  jurament,  amb tota seguretat  referit  al  Gran Diluvi,  mostra  com els  déus es van comprometre a  no 
desvetllar la seva intenció. Tot i així, com veurem, el déu Ea no hi està d’acord i idearà un pla per poder salvar la raça  
humana. Sobre Ea i Enlil, els grans protagonistes del relat, en parlarem a continuació. Pel que fa a la resta, cal dir que 
Anu és una divitat  celest  (veg. nota 97),  Ninurta  és un déu de la terra,  fill  d’Enlil,  que pot ser identificat  amb 
l’agricultura i la pluja i, per últim, Ennugi sovint apareix associat amb els canals. Tots tres formen part de la cort 
d’Enlil. Cf. G. Leick, op. cit., pp.135 i ss. i Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.228.
119 Aquest jurament, que no apareix en cap més relat, tret del que ofereix el  Poema d’Atrahasis, apareix aquí només 
al·ludit. Podem pensar, doncs, que en aquest punt el Poema de Gilgamesh dóna per sobreentés aquest episodi i que per 
això no hi fa cap més referència.
120 És difícil parlar sobre les característiques pròpies d’aquest déu d’origen accadi pel seu ràpid sincretisme amb el déu 
sumeri Enki (veg. notes 60 i 90). Les funcions d’Ea són, per tant, pràcticament les mateixes que les d’Enki: “He is a 
water-god […], a creator […], a god of wisdom […], the supreme master of magic […], the protector of ceaftsmen 
and artisans” (S. Dalley, op. cit, p.37). És, doncs, el déu de les arts que sempre apareix disposat a ajudar els humans (cf. 
Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, pp.227-228).

103



XI 22   Paret de canyes, escolta! Paret, estigues al cas!

23   Home de Shuruppak, fill d’Ubar-Tutu,

24   Enderroca la casa, construeix un vaixell!

25   Abandona les riqueses i busca la vida!

26   Refusa les propietats, salva la vida!

27   Fes pujar al vaixell la llavor de totes les criatures vivents!

Aquesta forma d’adreçar-se a Utanapishti d’amagat fa pensar en una mena de llei o pacte 

que prohibeix als déus desvetllar la seva intenció d’aniquilar la raça humana negant la terra. El 

jurament al qual, com hem vist anteriorment, fan referència els versos 11-16 de la tauleta XI pot 

tenir relació amb aquest assumpte. El relat sobre el Gran Diluvi que trobem al Poema de Gilgamesh 

no explicita per què Ea s’amaga a l’hora de salvar Utanapishti ni quin és aquest compromís al qual 

se sotmeten els déus. Aquests elements ens fan pensar que aquests versos serien una mena de 

resum del jurament que realitzen els déus en assemblea i que sí apareix recollit en altres relats 

anteriors  que recullen la  narració del  Gran Diluvi,  com el  Poema d’Atrahasis.  Essent així,  la 

prohibició de parlar als mortals sobre el fatal destí que els espera complicaria l’objectiu d’Ea de 

salvar la llavor del gènere humà. És per això que fa servir el seu enginy i en lloc de dirigir-se 

directament a Utanapishti s’adreça a un mur de canyes, al costat del qual es troba aquest. Actuant 

així ningú no el podrà acusar d’haver trencat el jurament perquè en realitat no parla amb l’home 

sinó amb les canyes i són aquestes les que transmeten el ressò de les seves paraules.121

D’aquesta manera Ea ordena a Utanapishti destruir totes les seves propietats materials –

sense especificar de quina manera ho ha de fer– i construir un vaixell on haurà d’embarcar amb la 

llavor de cadascuna de les espècies terrestres, és a dir, algun exemplars de cada espècie –sense 

concretar-ne el nombre– per tal que puguin repoblar la terra després del cataclisme. Així doncs, el 

destí d’aquest home va més enllà de salvar-se a si mateix ja que serà l’encarregat de fer que també 

sobrevisquin al Gran Diluvi la resta d’éssers vius que habiten la terra. D’altra banda, l’ordre de 

deixar enrere totes les seves propietats sembla una espècie de purificació. És com si les riqueses i 

les possessions materials en general fossin una càrrega innecessària per a la nova vida que haurà 

de dur a partir d’aquell moment. Podem entendre, per tant, que aquesta nova generació que ha de 

néixer d’Utanapishti estarà deslliurada de càrregues materials, en contrast potser amb el moment 

actual que és mereixedor de càstig; és a dir, s’establirà un nou ordre.

Ea, a més d’ordenar a Utanapishti la construcció d’una embarcació, li dóna força detalls 

sobre com ha de ser:

121 Cf. J. Bottéro, op. cit., pp.182-183.

104



XI 28   El vaixell que tu construiràs

29   ha de tenir les mides exactes:

30   que es corresponguin la seva mànega i la seva eslora,

31   cobreix-lo amb un sostre, com el de l’Apsu.

Segons aquestes instruccions, el vaixell,  d’unes dimensions considerables,122 haurà de ser 

exactament quadrat i, sobretot, estar ben cobert com l’Apsu.123 Aquest és el nom que rep “la capa 

de  agua  dulce  considerada  coextensiva  a  la  tierra,  que  estaba  totalmente  recubierta  y  como 

«techada» por ella”124,  on residia precisament Ea.125 A més d’aquestes dades bàsiques sobre la 

construcció del vaixell, tenim també les que ofereix el relat sobre el seu interior i que són encara 

més detallades:

XI […]

61   vaig posar-li sis cobertes,

62   el vaig dividir en set parts,

[…]

Com podem veure,  l’arca  tenia  set  pisos,  la  qual  cosa  no pot  ser  casual  ja  que aquest 

número presenta un simbolisme que cal tenir en compte.126 D’altra banda, és possible que aquest 

disseny estigués inclòs entre les instruccions que el protagonista rep d’Ea, tot i que el text no ho 

especifica.

Utanapishti es mostra receptiu davant les ordres d’Ea i inicia la seva construcció de seguida, 

sense posar en dubte ni un moment de les paraules del déu. Cal assenyalar, però, que aquest en 

cap moment no li ha concretat quin és el perill que amenaça la seva vida ni si ell és l’únic afectat o 

si implica també la resta de persones. Tanmateix, l’única cosa que preocupa el protagonista és què 

haurà de dir als seus veïns quan el vegin fabricant un vaixell per començar a navegar. Ea respon a 

la seva pregunta d’aquesta manera:

XI 38   “Tu els diràs això:

39   Segur que Enlil m’odia,

122 Segons recullen diversos autors, la seva mida aproximada seria d’uns 3.600 m2 (cf.  J. Bottéro & S.N. Kramer, op. 
cit., p.584 i Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.151).
123 Aquest vaixell, segons Jean Bottéro (op. cit., p.183), “semeja un cubo hueco, cerrado por todos los lados, mientras 
que  sus  divisiones  interiores,  cuya  exacta  finalidad  se  nos  escapa,  evocan  una  especie  de  micro-espacio 
compartimentado y como preparado para disponer de un cierto orden”. Cf. també nota 71.
124 J. Bottéro, op. cit., p.183.
125 Cf. Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.227.
126 Sobre la simbologia del número set, veg. nota 73.

105



40   no viuré més a la vostra ciutat,

41   a la terra d’Enlil no hi posa[ré els pe]us,

42   jo baixaré a l’Apsu i viuré amb Ea, el meu senyor.

43   Ell farà ploure abundantment sobre vosaltres:

44   [Un esplet] d’ocells, una munió de peixos,

45   […] collites esplèndides.

46   Al matí farà ploure pastissos,

47   a la nit una pluja de blat.”

Utanapishti, doncs, haurà de fer creure als seus conveïns que el déu Enlil127 l’odia128 per la 

predilecció que mostra cap a Ea i que, en conseqüència, ha de fugir per evitar que tota la regió 

sigui castigada per culpa seva. El lloc on anirà a viure a partir d’aquell moment, i al qual només 

s’hi  pot arribar navegant,  serà l’Apsu,129 el  regne d’Ea. D’aquesta manera queda perfectament 

justificat  el  seu  viatge  i,  per  tant,  la  construcció  d’una embarcació.  A més  de  donar  aquesta 

explicació, Utanapishti parla també d’una pluja d’abundància que portarà animals i grans collites: 

al matí plouran pastissos i  a la nit  blat130.  Aquestes paraules no deixen de tenir un cert to de 

cinisme ja que aquesta abundància serà la que marcarà el principi de la destrucció, la qual cosa pot 

fer referència a una espècie de fi del món en què els desitjos humans es converteixen en la pitjor 

de les catàstrofes a causa de l’excés. El senyal per a Utanapishti serà aquesta pluja de pans i blat: 

ell marxarà just quan la raça humana està a punt de ser destruïda, esdeveniment que s’anuncia 

amb un moment de gran abundància. Tanmateix, l’home no sap –o almenys Ea no li ho ha dit 

explícitament– que la intenció dels déus és aniquilar els humans.

Els veïns d’Utanapishti no posen en dubte les seves paraules i corren a ajudar-lo en la seva 

tasca de construir l’embarcació. Tothom s’aplega en despuntar l’alba a la seva porta per començar 

a treballar: els uns fan servir la destral, els més ancians duen cordes...  El fet que hi participin 

fusters fa pensar que l’estructura de la nau és de fusta. La situació és una mica cruel; tots ajuden el 

protagonista a construir l’embarcació que li ha de salvar la vida però sense ésser conscients que el 

destí d’aquells que en quedin a fora serà la mort.

127 Sobre aquest déu, que aquí apareix com a senyor de la terra, veg. notes 58 i 97.
128 És interessant observar que l’excusa que Utanapishti ha de fer servir té relació amb el caràcter antropomòrfic dels 
déus. A partir de les paraules d’Ea es dedueix que Enlil, envejós, estaria enfadat amb aquest home perquè prefereix 
un altre déu i és per aquest motiu que decidiria castigar-lo. En tot cas, recordem que això és només el que han de 
creure els veïns d’Utanapishti i no pas el motiu real del Gran Diluvi.
129 Sobre l’Apsu veg. nota 71.
130 Aquesta pluja d’aliments seria atribuïda a Shamash, la divinitat solar que fa germinar els aliments sembrats (cf.  J. 
Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.612).

106



La construcció del vaixell, segons el text, dura aproximadament una setmana131 i un cop ha 

finalitzat,  Utanapishti  ofereix  una gran festa  amb cervesa i  vi,  durant la  qual  sacrifica  bous i 

degolla xais cada dia, com a mostra de gratitud cap a aquells que l’han ajudat:

XI 70   Vaig sacrificar bous per als treba[lladors,]

71   vaig immolar bens diàriament.

72   Cerve[sa, begudes fer]mentades, oli i vi,

73   [vaig fer beure als meus] treballadors com si fos

74   l’aigua d’un riu,

75   feien festes com el dia de l’Any Nou.

Tal  i  com recullen  aquests  versos  es  tractaria  d’una festa  semblant  a  la  de  l’Any Nou, 

anomenada Akitu.132 Aquest sembla novament un episodi cruel perquè tots els conciutadans del 

protagonista, ignorants, celebraven l’inici d’una salvació, que ells no gaudirien.

Un cop enllestida  la  construcció del  vaixell  i  abans que arribi  el  senyal  que l’ha  de fer 

embarcar, prepara tot allò que s’ha d’endur::

XI 81   Hi vaig carregar [tot el que tenia,]

82   hi vaig carregar tota la plata que tenia,

83   hi vaig carregar tot l’or que tenia,

84   hi vaig carregar la llavor de totes i cadascuna de les criatures vivents.

85   Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva família i parents,

86   vaig embarcar totes les bèsties de l’estepa,

87   els animals salvatges i tota classe d’artesans.

Això sembla una contradicció ja que Ea li havia ordenat destruir la casa i desfer-se de totes 

les seves pertinences materials.133 No deixa de ser curiós, doncs, que Utanapishti introdueixi al 

vaixell totes les seves possessions. Podríem parlar, doncs, d’un text que ha patit, en primer lloc, 

els canvis que provoca la transmissió oral i, posteriorment, els afegits dels diversos autors que 

131 Sobre la simbologia d’aquest número, veg. nota 73.
132 La festa d’Akitu és la més solemne de la litúrgia mesopotàmica. Es tracta de la festa de la “recreació”, durant la 
qual es recreava l’inici de l’ordenació del món amb la lectura de l’Enuma Elish, poema que narra la cosmogonia, la 
teogonia i la creació de l’ésser humà. Aquesta comparació sembla fer referència a la magnitud de la festa que oferí 
Utanapishti. A més, és interessant que aquesta festa prèvia al Gran Diluvi, l’esdeveniment que ha de portar un nou 
ordre al món, es compari precisament amb una celebració que representa una regeneració de l’univers i de la vida 
humana. Per tant, la comparació no només tindria a veure amb la magnitud de la celebració sinó també amb el seu 
significat. Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.584 i Jorge SILVA CASTILLO (ed.), Gilgamesh. O la angustia por la muerte, 
Barcelona: Kairós, 2006, pp.168-169.
133 Sobre aquest punt veg. p.106.

107



l’han posat per escrit. El que fa el protagonista, en resum, és carregar tot allò que li serà necessari 

per tornar a repoblar la terra. L’autor anònim explica així com torna la vida tant humana com 

animal  a  la  terra  després  del  Gran  Diluvi  i  de  quina  manera  s’aixecaran  novament  les 

construccions ja existents (d’aquí la referència als artesans).

Tan aviat com veu que el cel amenaça tempesta i  que comença la pluja de pans i blat, 

Utanapishti comprèn que el moment ha arribat i puja ràpidament al vaixell:

XI 87   Shamash va fixar una data:

88   “Al matí ell farà ploure pastissos, a la nit una pluja de blat.

89   Entra a dins del vaixell i segella la teva porta.”

90   Aquesta data ha arribat.

Aquest fragment atribueix a Shamash i no pas a Ea l’avís sobre l’inici del Gran Diluvi i la 

pluja de pans i blat. Aquest fet no deixa de ser sorprenent i alguns autors, com F. Lara Peinado,134 

es pregunten si fou inclòs aquí pel seu caràcter oracular. Però potser la seva presència simplement 

està relacionada amb el fet que el sol fa germinar la terra i, per tant, és qui dóna els aliments, tal 

com defensen d’altres autors com ara J. Bottéro i S.N. Kramer.135

Seguint les ordres que Ea li havia donat, Utanapishti embarca en el vaixell però deixa fora 

de la seva nau molta gent, entre els quals hi ha l’encarregat de tancar-la des de fora per tal que fos 

totalment hermètica:

XI 95   A l’encarregat de segellar el vaixell, el mariner Puzur-Enlil,

96   li vaig donar el (meu) palau amb els seus béns.

Aquests versos, contenen novament una escena cruel ja que Utanapishti està deixant el seu 

palau a una persona que aviat morirà i que no és conscient del fatal destí que l’espera.136

A continuació,  el poema dibuixa detalladament l’inici  del  Gran Diluvi  com si es tractés 

d’una fi del món amb foc i núvols. És la descripció d’una gran tempesta de foc. Aquesta és una 

narració tan interessant com original  ja  que són pocs els  relats  que reprodueixen el  moment 

precís de l’inici del Gran Diluvi i els que ho fan no parlen de foc sinó d’una tempesta que porta 

134 Cf. Federico LARA PEINADO (ed.), Poema de Gilgamesh, Madrid: Tecnos, 2005, p.315.
135 Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.612.
136 Puzur-Enlil,  o  PuzurAmurru,  com  transcriuen  altres  editors  del  Poema  de  Gilgamesh com  ara  J.  Bottéro,  és 
considerat per alguns autors un dels homes que acompanyen Utanapishti en el seu periple. Stephanie Dalley entén 
fins i tot que és designat el capità de la nau, “the boatman”. Si és així, caldria entendre que aquest personatge tanca la 
porta de l’embarcació des de l’interior i que el fet de deixar-li el palau no és més que un engany. Tanmateix, no queda 
clar l’objectiu d’enredar així la resta del poble, ni tampoc no sembla que sigui necessari.  Cf.  S.  Dalley,  op.  cit,  pp.
112;133 i J. Bottéro, op. cit., p.187.

108



una quantitat ingent d’aigua. Aquest episodi presenta un caràcter literari i ofereix detalls suficients 

per poder imaginar una escena terrorífica.

Destaca, en primer lloc, l’explicació física i detallada de quin és el paper de cada divinitat 

durant  el  cataclisme.  Aquestes  divinitats,  sens dubte,  personifiquen les  forces naturals  que hi 

intervindrien:

XI 97   En despuntar les primeres llums de l’albada,

98   es va aixecar al cel un núvol negre;

99   al seu interior, Adad no parava de bramar.

100   Shul·lat i Hanish anaven davant seu,

101   hi anaven els visirs per les muntanyes i per la terra.

102   Errakal va arrencar els troncs,

103   va arribar Ninurta, va fer desbordar els dics.

104   Els Anunnaku duien torxes,

105   amb la seva resplendor cremaven la terra.

106   La quietud mortal d’Adad va passar pel cel,

107   tot el que era brillant es va transformar en foscor.

El cataclisme comença amb el bram d’Adad, déu de les tempestes i de les inundacions,137 

que sovint es presenta acompanyat, com en aquesta ocasió, dels bessons Shul·lat i Hanish,138 dos 

heralds de la tempesta que formen part de la seva cohort. Podem entendre que aquests tres déus 

anuncien  l’adveniment  de  la  tempesta  que  arribarà  al  seu  moment  de  màxima força  amb la 

presència  de  les  altres  divinitats.  Mentrestant,  Errakal,  déu  identificat  amb  la  divinitat  de 

l’inframón, Nergal,139 obre les comportes del cel i Ninurta,140 déu de la terra que sol aparèixer 

relacionat  amb  les  pluges,  desborda  els  dics.141 D’aquesta  manera  el  relat  ens  mostra  com 

comença  a  caure  sobre  la  terra  una  gran  quantitat  d’aigua  provinent  del  cel.  Finalment,  el 

desplegament de forces acaba amb l’aparició dels Annunaku que inflamen la terra amb les seves 

137 Cf. G. Leick, op. cit., p.1.
138 Cf. S. Dalley, op. cit, pp.323;328.
139 Errakal,  o  Nergal  com  tradueixen  alguns  autors  com  J.  Bottéro,  és  una  divinitat  de  l’inframón  associada 
especialment a la guerra tot i que en algunes ocasions també apareix relacionat amb l’agricultura. Cf. J. Bottéro, op. cit., 
p.187 i G. Leick, op. cit., pp.127-128.
140 Sobre aquest déu, veg. nota 118.
141 Cal dir que, tal i com afirma J. Bottéro, “el cielo se imaginaba como la bóveda de un inmenso depósito de agua, 
que, una vez arrancados sus puntales, se precipitaba en tromba sobre la tierra. […] Ninurta acude aquí en apoyo de 
Nergal, abriendo de par en par las compuertas de este depósito” (J. Bottéro, op. cit., p.187).

109



torxes  enceses  de  foc,142 les  quals  clarament  fan  referència  als  llamps  que  acompanyen  la 

tempestes.

A continuació, el poema descriu quines són les primeres repercussions del Gran Diluvi:

XI 112   Era impossible veure’s l’un a l’altre,

113   la gent no es reconeixia enmig del desas[tre].

Però els  humans no són els  únics  perjudicats  pel  cataclisme.  Com mostren el  següents 

versos,  les  conseqüències  afecten  i  fins  i  tot  acaben  per  sobrepassar  els  mateixos  déus  que 

l’havien enviat:

XI 114   Fins i tot els déus tenien por del diluvi!

115   Es van replegar i van pujar al cel d’Anu.

116   Els déus estaven cargolats com gossos, jeien al ras.

117   La deessa va cridar com una partera,

118   Belet-Ili, la de la veu dolça, es va lamentar:

[…]

121   Com és que jo vaig pronunciar iniquitats a l’assemblea dels déus,

122   i vaig declarar la guerra per destruir la meva gent?

123   Jo mateixa els vaig parir, són la meva gent!

124   Però ara, omplen el mar com peixos.

El nivell de les aigües que queien sobre la terra puja ràpidament i els déus, espantats perquè 

els seus temples començaven a quedar negats, fugen fins a la llar d’Anu,143 és a dir, fins la part 

més elevada del cel. És interessant aquesta reacció totalment humana que mostren els déus quan, 

espantats  davant d’un esdeveniment  que se’ls  ha escapat  de les  mans,  fugen i  s’encongeixen. 

D’altra  banda  cal  destacar  el  penediment  de  Belet-Ili144 que  comença a  veure  que  la  decisió 

d’enviar el Gran Diluvi contra la terra no ha estat gens encertada. Aquesta deessa, a la qual el text 

es refereix com a creadora dels humans, es lamenta entre gemecs d’haver donat el seu suport a 

aquesta  decisió.  Aquesta dada fa  referència  a  l’assemblea de la  qual  hem parlat  unes pàgines 

enrere però sobre la qual el poema no ofereix detalls. Les queixes de Belet-Ili són interessants 
142 ‘Anunnaku’, o ‘Anunnaki’ com editen altres traductors, és el terme emprat per anomenar la totalitat dels déus. En 
certes ocasions fa referència als grans déus celests mentre que en d’altres designa els déus infernals. Un altre terme 
emprat amb aquesta mateixa finalitat és ‘Igigi’ o ‘Igigu’, que, com hem vist anteriorment, apareix en d’altres textos. 
Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.585 i J. Bottéro, op. cit., pp.86 i 189. Veg. també nota 61.
143 Segons S. Dalley (op.  cit, p.133), “the mesopotamians thought that there were three heavens: upper, middle, and 
lower. The upper was domain of Anu”. Sobre el déu Anu veg. nota 97.
144 Belet-Ili  és  la  deessa  mare  i,  en  aquest  sentit,  com a  deessa  de  la  terra  es  pot  considerar  en  certa  manera  
engendradora dels humans (cf. Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.227).

110



perquè mostren un element que encara no s’havia fet explícit: no tots els déus estaven a favor de 

la destrucció de la humanitat. Això justificaria el jurament al qual són sotmesos i que tindria a 

veure clarament amb el fet de no oposar-hi al Gran Diluvi.

Però  les  aigües  que  neguen els  seus  temples  no  són  l’única  preocupació  dels  déus,  ni 

tampoc la més important. Mancats de sacrificis i libacions perquè els humans havien sucumbit 

sota les inundacions, els déus comencen a entrar en un estat febril, com si la seva supervivència 

depengués d’aquestes ofrenes:

XI 124   Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-Ili],

125   els déus, humiliats, seien tot plorant

126   desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

127   els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

Aquesta situació en què els deixa sumits la manca de libacions sembla que hauria d’haver 

estat previst pels déus abans de desencadenar el Gran Diluvi, però com hem vist no és així. Enlil, 

el màxim responsable de la situació en què es troben, és presentat com un déu irreflexiu ja que ha 

donat l’ordre de negar per complet la terra sense tenir en compte quines podien ser les seves 

conseqüències. Sembla, doncs, que el cataclisme és un càstig enviat per aquest déu en un moment 

de ràbia contra la raça humana.

Els aiguats del Gran Diluvi duraren només sis dies i set nits i al setè dia145 es començaren a 

aturar:

XI 130   En arribar el setè dia,

131   el diluvi anà minvant la batalla,

132   el mar es va calmar com una partera que havia lluitat,

133   la tempesta es va amansir, el diluvi es va aturar.

Un cop les tempestes han parat i la terra comença a sorgir novament, el relat torna a centrar 

la seva atenció en Utanapishti, explicant que l’embarcació on viatja embarranca a la muntanya 

Nimush146. Aquest, espera set dies147 i obre la coberta de la nau.148

145 Sobre la simbologia d’aquest número, veg. nota 73.
146 Autors com S. Dalley llegeixen, en efecte, ‘Nimuš’. D’altres, com J. Bottéro i S.N. Kramer opten per editar ‘Nisir’. 
Aquests darrers, de fet, entén que tots dos noms són lectures possibles d’una mateixa paraula i els identifica amb el 
cim anomenat actualment Pir Omar Gudrun, d’uns 3.000 m. d’alçada, situat a la regió del Kurdistan. Cf. S. Dalley, op. 
cit, p.114 i J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610.
147 Sobre la simbologia del número set, veg. nota 73.
148 L’embarcació, tal com hem vist a partir dels detalls de la seva construcció, estava tancada hermèticament i no 
semblava tenir cap finestra. És possible, però, que tingués una trapa que permetés a Utanapishti comprovar si podien 
sortir, quan fos el moment. D’altra banda, és interessant la manera com, fins a aquest moment, la narració que fa 

111



Abans de desembarcar, però, comprova així que la terra ha emergit de les aigües:

XI 147   En arribar el setè dia

148   vaig fer sortir i vaig alliberar un colom.

149   El colom va anar a buscar menjar,

150   no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.

151   Vaig fer sortir i vaig alliberar una oreneta.

152   L’oreneta va anar a buscar menjar,

153   no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.

154   Vaig fer sortir i vaig alliberar un corb.

155   El corb va marxar i va veure la baixada de les aigües.

156   Va menjar, es va moure amunt i avall, però no va tornar.

És possible que aquesta comprovació estigués també dins de les instruccions que el déu Ea 

dóna a Utanapishti, tot i que el text no ho explicita. L’episodi dels ocells no és exclusiu del Poema 

de Gilgamesh sinó que apareix a d’altres textos, com veurem més endavant en parlar del Llibre del  

Gènesi, la qual cosa no ens ha de resultar estranya ja que aquest era un procediment tradicional en 

la navegació de l’Antiguitat emprat per cercar l’orientació i determinar si la terra era a prop.149 El 

que ens crida l’atenció és que deixi anar tres150 aus diferents (un colom, una oreneta i un corb) i 

que el darrer animal que deixa en llibertat sigui precisament el corb, que és qui presenta menys 

problemes a l’hora de sobreviure, tant per la seva alimentació com per la seva capacitat d’adaptar-

se a condicions adverses.151

Un cop s’ha assegurat que les aigües han baixat, fa desembarcar a tots aquells que l’havien 

acompanyat  durant  el  periple  i  ofereix  una  libació  i  un  sacrifici  sobre  la  muntanya  on  han 

embarrancat:

XI 158   […] vaig oferir una libació al cim de la muntanya.

159   Vaig situar set i set152 flascons,

160   davall seu vaig disposar canya, cedre i mirtal.

Utanapishti al seu descendent Gilgamesh recull detalls que no ha presenciat perquè estava tancat dins de la nau.
149 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610. Cf. també nota 184.
150 Sobre la simbologia del número tres, veg. notes 50 i 53.
151 És clar que existeix una progressió de color entre aquests tres animals. Primer deixa anar un colom –un ocell 
blanc–, després una oreneta –ocell amb una barreja de colors blanc i negre– i finalment un corb –és a dir, un ocell 
negre. Aquest seguit de colors del blanc cap al negre ens pot fer pensar, per exemple, en el pas del dia a la nit, de la 
claror que és immediatament seguida per la foscor. El que resulta més difícil de veure és una connotació de tipus 
moral som sí podem trobar, per exemple, en el relat bíblic que veurem en l’anàlisi del següent relat (veg. nota 184).
152 Sobre la simbologia del número set, veg. nota 73.

112



Els déus, en rebre l’olor agradable153 de les libacions, s’apinyen com a mosques entorn del 

sacrifici. Sens dubte, aquesta reacció és conseqüència de l’estat febril en què els havia sumit la 

manca d’ofrenes. Aquí torna a quedar de manifest el caràcter antropomòrfic –i fins i tot podríem 

dir feble– del déus:

XI 161   Els déus van sentir l’olor,

162   els déus van sentir la bona olor,

163   els déus es van amuntegar com a mosques damunt del sacrificador.

Just en aquest moment arriba també la deesa Belet-Ili i, segons recull el poema:

XI 165   […] va aixecar les grans mosques, les que Anu havia fet per divertir-se:

166   «Oh déus! que aquestes siguin lapislàtzuli al meu coll,

167   perquè jo recordi aquests dies per sempre, que jo no els oblidi pas!»

Aquesta escena, que sembla explicar com arriba la deessa Belet-Ili tocant les mosques del 

collaret de lapislàtzuli que li havia regalat Anu, és difícil d’interpretar. Alguns autors, com Lluís 

Mateu  i  Adelina  Millet  li  resten  importància  considerant  que es  tracta  d’un  collaret  d’aquest 

material que duien algunes deesses.154 D’altres, com J. Bottéro, pensen més aviat que els déus 

s’haurien transformat en les mosques del collaret de lapislàtzuli, seguint un mite que no hauria 

tingut trascendència en la literatura posterior.155 Sigui com sigui, sembla clar que aquest collaret 

serà l’element que li ha de fer recordar per sempre aquests dies.

Mentre la resta de déus estan gaudint la flaire del sacrifici, arriba Enlil. Tots el culpen de la 

situació extrema a la  qual han arribat,  fent-lo explícitament el principal  responsable del Gran 

Diluvi.  Llavors ell  s’enfada en veure l’embarcació d’Utanapishti,  com si s’assabentés en aquell 

moment que la seva intenció d’aniquilar per complet la raça humana ha fracassat perquè alguns 

mortals  han aconseguit  escapar amb vida,  i  intenta trobar-hi  un responsable.  Enmig d’aquest 

enfrontament, Ninurta156 pren la paraula tot afirmant que:

XI 179   Qui, que no sigui Ea, pot haver fet això?

180   Només Ea sap fer totes les coses.

153 Sobre la referència a l’olor dels sacrificis que plau els déus, veg. nota 83.
154 Cf. Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.155.
155 “Es posible que los autores, al menos los del viejo relato donde figura el presente episodio hayan visto, en algún 
santuario del país, una imagen de la Gran Diosa Madre, adornada con un famoso collar, de cuentas de lapislázuli 
talladas  en  forma  de  «moscas»  (tipo  de  colgante  que  conocemos)  y  hayan  querido  insertar  aquí  una  leyenda 
explicativa” (J. Bottéro, op. cit., p.192). Veg. també nota 85.
156 Sobre l’actitud favorable d’aquest déu cap a Enlil veg. nota 118.

113



Ea és  assenyalat  directament  pel  seu  domini  de  les  arts,  essent  considerat  l’únic  capaç 

d’enganyar Enlil. Davant d’aquestes acusacions, Ea justifica la seva acció afirmant que Enlil podia 

haver castigat els humans d’una manera més moderada, és a dir, sense aniquilar-los totalment. 

Considera que hauria estat més adequat enviar-los qualsevol dels gran mals que amenaçaven la 

humanitat, com els lleons, els llops, la fam o l’Erra,157 divinitat que és la personificació de la pesta. 

De les paraules d’Ea destaca que faci referència directament al Gran Diluvi com un càstig, ja que 

durant tot el poema ha estat presentat com un simple caprici d’Enlil, sense formular de manera 

explícita cap causa concreta. En aquest episodi, a l’igual que en altres passatges del relat, trobem 

una manca d’informació. Aquests buits poden ser complementats per altres textos que recullen 

aquest tema, la qual cosa apuntaria cap a la hipòtesi que la narració diluviana que ofereix el Poema 

de Gilgamesh podria ser una versió d’una altra anterior.

Al  llarg  dels  disset  versos  que  dura  el  seu  parlament,  Ea  en  cap  moment  no arriba  a 

reconèixer que hagi trencat el jurament, afirmant que no s’adreçà directament a Utanapishti sinó 

que li parlà en un somni i, per tant, mentre aquest no n’era conscient:

XI 196   Jo no vaig descobrir el secret dels grans déus,

197   li vaig fer veure a Atrahasis un somnis i, aleshores, va escoltar el secret dels déus.

Al principi del poema, però, hem vist que aquest déu explica el secret a un mur de canyes i 

que aquestes fan arribar a Utanapishti el ressò de les seves paraules. Aquí trobem una dada nova: 

ho fa a través d’un somni. Això pot ser un error de l’autor que fixà el text per escrit, fruit de la 

utilització de dues versions diferents. Tanmateix, és possible encaixar ambdues coses: Ea s’hauria 

aparegut a Utanapishti en un somni durant el qual se li hauria adreçat no pas directament sinó a 

través d’un mur de canyes.

D’altra banda, en aquests dos versos que acabem de veure trobem el que potser és una de 

les dades més significatives i importants del poema, ja que aquí el text no parla d’Utanapishti sinó 

d’Atrahasis. Aquest nom significa ‘el molt savi’, sobrenom que és donat a Utanapishti. Podríem 

entendre, doncs, que l’autor anònim del text comet un error, deixant veure la seva font. Això 

demostraria que aquest episodi del Poema de Gilgamesh estaria inspirat o seria una simple versió del 

Poema d’Atrahasis. De fet, alguns autors com J. Bottéro i S.N. Kramer, consideren que el relat del 

Gran Diluvi que ofereix el Poema de Gilgamesh, no és més que “una reedición, completa, revisada y 

enriquecida del Poema del Muy Sabio”158, és a dir, del Poema d’Atrahasis. Tot i això, J. Bottéro i S.N. 

157 Erra, la divinitat accàdia que simbolitza la pesta, és identificada –i en ocasions també confosa– amb Nergal (sobre 
aquest déu veg. nota 139). De fet, presenta similituds amb ell ja que ambdós són considerats divinitats de la guerra i, 
per tant, portadors de la mort. Cf. G. Leick, op. cit., p.57 i ss.
158 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610.

114



Kramer, de la mateixa manera que René Labat,159 no edita ‘Atrahasis’ sinó ‘molt savi’, com si es 

tractés simplement del sobrenom d’Utanapishti.

Finalment, Ea acaba per convèncer Enlil, qui decideix recompensar el protagonista i la seva 

esposa, de la qual en desconeixem el nom. Primerament puja al vaixell  i  a continuació els fa 

agenollar  i  els  beneeix  tocant-los  el  front,  la  qual  cosa  es  pot  entendre  com  a  símbol  de 

benedicció i  d’alliberament.  Per últim, els concedeix la  immortalitat  i  Utanapishti,  a partir  de 

llavors també anomenat ‘el Llunyà’, és portat a viure amb la seva dona lluny, a la boca dels rius160.

Aquí acaba la narració del Gran Diluvi que recull el  Poema de Gilgamesh,  sense haver fet 

referència en cap moment a la manera com desembarquen els acompanyants d’Utanapishti de la 

nau ni com torna la vida a la terra. Aquestes dades no semblen interessants per a l’autor, més 

centrat a relatar els esdeveniments posant el seu focus d’atenció en els déus.

El  poema,  però,  continua  amb la  història  de  Gilgamesh i  la  seva  intenció  de  trobar  la 

immortalitat. Utanapishti li recomana que intenti no dormir durant sis dies i set161 nits però aquest 

no ho resisteix i s’adorm. Per poder aconseguir la immortalitat necessita que es tornin a donar les 

mateixes condicions que quan els déus l’hi van concedir al seu avantpassat i això és impossible. El 

poema  segueix,  doncs,  amb  el  fil  que  havia  quedat  trencat  al  final  de  la  tauleta  X amb  la 

introducció  de  la  narració  del  Gran Diluvi.  Cal  dir,  però,  que alguns  autors  com J.  Bottéro 

interpreten que el poema acabava amb la tauleta  XI i que la  XII no és més que un suplement al 

poema.162

159 Observem com alguns autors,  entre ells, Ll. Mateu i A. Millet (op. cit.,  p.157) i S. Dalley (op.  cit, p.115) editen 
‘Atrahasis’, mentre que d’altres com J. Bottéro i S.N. Kramer (op. cit., p.193) i R. Labat opten per ‘Gran Sabio’ i ‘Très-
sage’, respectivament.  René LABAT, André  CAQUOT, Maurice  SZNYCER i Maurice  VIEYRA (eds.),  Les religions du Proche-
Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques, hittites. Paris: Librairie Arthème Fayard–Éditions Denoël, 1970, p.218.
160 La regió on es dut a viure Utanapishti amb la seva dona correspondria a un indret imaginat per la tradició i es 
podria identificar amb el Dilmun, lloc on va a viure Ziusudra, segons el relat sumeri del Gran Diluvi (veg. p.100). Cf. 
J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., pp.610-611 i J. Bottéro, op. cit., p.194.
161 Sobre la simbologia del número set, veg. nota 73.
162 Cf. J. Bottéro, op. cit., p.51.

115



EL LLIBRE DEL GÈNESI

La narració sobre el Gran Diluvi que ens ofereix el Llibre del Gènesi sembla datar de cap a la 

primera meitat del primer mil·lenni aC. i ens ha arribat principalment a partir de dues versions 

prou  diferents  que  reben el  nom de  jahvista  i  sacerdotal  respectivament.  Sobre  aquest  dues 

versions del Llibre del Gènesi, R.P. de Vaux afirma el següent: 

“[…] un récit «yahviste», plein de couleur et de vie […] et un récit «sacerdotal», plus précis et plus 

réfléchi mais plus sec […]. Le rédacteur final a respecté ces deux témoignages qu’il recevait de la tradition 

et qui concordent pour le fond. Il n’a pas cherché à supprimer les divergences de détail, ainsi le nombre 

des animaux recueillis dans l’arche […] et surtout la chronologie du déluge”.163

Mentre que James G. Frazer:

“[…] mientras el relato jahvista es con toda probabilidad el más antiguo, se admite ahora que el 

Códice Sacerdotal es el último de los cuatro documentos principales que fueron reunidos para formar el 

Hexateuco. Se cree que el Documento Jahvista fue escrito en Judea a comienzos de la monarquía hebrea, 

probablemente durante los siglos VIII o IX a.C. en cambio, el Códice Sacerdotal data del período posterior 

al año 586 a.C. cuando Nabucodonosor, rey de Babilonia, tomó Jerusalén y llevó consigo en cautividad a 

los judíos. En lo que concierne a la forma los dos documentos son históricos, pero mientras que el autor 

jahvista muestra un interés genuino por las aventuras y figuras de los hombres y mujeres que describe, el 

sacerdotal parece ocuparse de ellos tan sólo en la medida que los considera simples instrumentos en el 

gran proyecto providencial de llevar a los de Israel el conocimiento de Dios y de las instituciones religiosas 

y sociales, por las que, de acuerdo con su divina voluntad, habrían de regular sus vidas los componentes 

del Pueblo Escogido”.164

El principal objectiu del nostre treball no és, però, arribar a fer un estudi exhaustiu sobre els 

manuscrits que han permès de conèixer aquest o altres relats sinó presentar la narració diluviana 

que ofereixen per poder observar els paral·lelismes existents entre aquestes i la de Berosos. És 

per això, doncs, que no entrarem a valorar quines són les aportacions que cadascun d’aquests 

manuscrits  fa  al  text  considerat  estàndard.  Així,  per  poder  fer  el  comentari,  hem  seguit 

163 R.P. DE VAUX (ed.), La Genèse, Paris: Les Éditions du Cerf, 1951, p.57.
164 J.G. Frazer, op. cit., p.79.

116



fonamentalment  la  traducció  de  Bonaventura  Ubach,165 qui  divideix  el  relat  dels  fets  en tres 

episodis: la preparació del diluvi; el diluvi; i la fi del diluvi.

La narració del Gran Diluvi apareix recollida als capítols VI-VIII del Gènesi però ja abans, al 

cinquè, en tenim alguna referència. Aquí trobem la genealogia dels patriarques antediluvians que 

van viure un total de 8225 anys. Es tracta de deu homes, el darrer dels quals fou Noè.166 I fou 

precisament a l’any 600 de la vida d’aquest home que s’esdevingué el Gran Diluvi. És interessant 

aquesta  genealogia  perquè  comença  parlant  d’Adam  i  perquè  és  una  manera  d’ubicar 

temporalment el cataclisme a partir de la creació de la humanitat.

El capítol VI ens parla de la seva preparació, afirmant que és concebut per Déu davant de la 

corrupció cap a la qual havia derivat la seva pròpia creació; en aquell temps la raça humana vivia 

en pecat i això no podia ser permès. La primera mesura que pren Déu és escurçar la durada de la 

vida humana:

VI 4   […] i seran els seus dies cent vint anys.

Tal com afirma el traductor del text, Bonaventura Ubach, això pot ser entès com “un espai 

de penitència que Déu concedí als contemporanis de Noè per fer penitència abans del diluvi”. 167 

El mateix  Llibre del Gènesi parla al capítol  V d’una vida molt llarga. Els patriarques als quals fa 

referència viuen una mitjana de 900 anys cadascun. Per tant, és clar que fixar la durada de la vida 

humana en cent vint  anys significa  escurçar-la  notablement.  Però tot  i  aquest  primer avís,  el 

comportament immoral de la humanitat no millora i és llavors quan Déu es penedeix d’haver 

creat els humans i decideix destruir-los:

VI 7   I Yahuè digué: Exterminaré de damunt la faç de la terra l’home que vaig crear; de l’home 

fins l’animal, fins el rèptil, i fins les aus del cel, car em penedesc d’haver-los fet.  

El que sobta en aquest fragment és que no vol aniquilar només la humanitat sinó també 

tots els animals. La conclusió és que vol acabar amb el conjunt de la seva creació; amb tot tipus 
165 Bonaventura UBACH (ed.), La Bíblia, vol. I: Llibre del Gènesi [versió dels textos originals i comentari pels monjos de 
Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1926.
166 R.P. de Vaux (op. cit., p.54) afirma que “la liste provient de la tradition «sacerdotale» et se rattache au chap. 1. Elle 
veut combler l’intervalle entre la création et le déluge, comme la généalogie de Sem […] couvrira le temps qui sépare 
le déluge et Abraham. […] Une longévité extraordinaire est attribuée aux premiers Patriarches, car on estimait que la 
durée de la vie humaine avait diminué suivant les grands âges du monde […], et cette diminution était sans doute 
mise en rapport avec les progrès du mal, car une longue vie est une bénédiction de Dieu. […] Les chiffres de la Bible 
sont moins fantastiques et son horizon est plus large, embrassant les ancêtres de toute l’humanité”.
167 Tal com trobem a les anotacions de Bonaventura Ubach (op.  cit., p.73), “alguns sants Pares i exegetes de tots 
temps ho interpreten en el sentit d’un espai de temps que Déu concedí a algunes generacions contemporànies de 
Noè per fer penitència abans del Diluvi”. D’altra banda, R.P. de Vaux (op. cit., p.56) afirma que aquests 120 anys són 
la “durée maxima à laquelle, d’après cette source […], Dieu réduisit alors la vie humaine”.

117



de  vida  terrena.  Però  precisament  perquè  els  humans  formen  part  de  la  seva  obra,  Déu  té 

compassió d’un home i de la seva família. Aquest home destaca entre tota la resta per la seva 

pietat:

VI 9   […] Noè [era] un home just, perfet entre els seus contemporanis. Davant Déu caminava.

És per aquest motiu que Déu vol salvar de la destrucció Noè i tots els seus descendents i 

d’aquesta  manera  convertir-lo  en  el  fundador  d’una  nova  raça,  com veurem una  mica  més 

endavant. Per tal de dur a terme aquest pla, es comunica directament amb aquest home i, havent-

li explicat la seva decisió de fer desaparèixer de la terra tota forma de vida, li dóna les instruccions 

necessàries per tal que pugui sobreviure al Gran Diluvi:

VI 13   […] Per això jo vull exterminar-los de la terra. 

14   Fes-te un arca de fusta de gòfer. Compartiments faràs a l’arca i l’embetumaràs amb 

asfalt de dins i de fora.

15   I és d’aquesta manera que la faràs: 300 colzades de llargària de l’arca, 50 colzades la seva 

amplària, i 30 colzades la seva alçària.168

16   Un sostre faràs a l’arca, fins una colzada l’acabaràs per dalt. I posaràs la porta de l’arca 

al   seu costat; baixos, segons i tercers la faràs.

Com podem veure, Déu ordena a Noè construir una embarcació i li dóna les mides exactes 

que haurà de tenir, així com alguns altres detalls sobre com haurà de ser la seva estructura. És una 

arca d’unes mides considerables i prou resistent, ja que està recoberta d’asfalt per dins i per fora. 

Seguint els elements que trobem en aquest fragment podem imaginar-la totalment impermeable –

malgrat  que  la  base  per  a  la  seva  fabricació  és  la  fusta,  un  material  que  li  permetia  surar–, 

hermètica, i amb tres pisos a l’interior, com acabem de veure al darrer verset. Pel que fa a les 

obertures, sabem que tenia una porta lateral però el text no fa, encara, referència a cap finestra. 

Més endavant, però, sí que ens parlarà, com veurem, d’una finestra que podria estar ubicada al 

sostre  a  mode  de  claraboia.169 Aquest  fet  pot  tenir  relació  amb la  intenció  de  Jahvè  que  el 

protagonista no veiés les escenes d’horror que s’estava vivint a fora i que no tingués por. I, anant 

més enllà, hom pot pensar que d’aquesta manera l’autor estalvia elements dramàtics als oients o 

lectors  i  alhora  evita  la  necessitat  de  reproduir-los  o  inventar-los.  Com  veurem  a  l’apartat 

168 Tal com afirma Bonaventura Ubach a  (op.  cit., p.74), “prenent com a mida la colzada babilònica ordinària, que 
tenia uns 495 mm., les dimensions de l’arca eren de 148’50 x 24’47 x 14’85 metres, amb una cubicació de 53’961 
metres […].” No era pas quadrada, doncs, sinó més aviat com un vaixell.
169 Sobre aquest punt veg. nota 183.

118



corresponent,  pocs  són  els  textos  que  expliquen  detalladament  què  succeeix  a  l’exterior  de 

l’embarcació mentre té lloc el Gran Diluvi.

La  construcció  de  l’arca,  doncs,  respon  a  la  seva  funció,  és  a  dir,  protegir  un  grup 

relativament elevat de persones i animals de la gran inundació que negarà la terra:

VI 17   Car jo, heus-me aquí fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota 

el cel tota carn en la qual [hi hagi] esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perirà. 

18   Estableixo, però, el meu pacte170 amb tu, i entraràs a l’arca tu i els teus fills i la teva muller, 

i les mullers dels teus fills amb tu.”

Com podem veure, Noè no afrontarà en solitari el seu periple sinó que estarà acompanyat 

per muller, fills i joves, que sumen un total de set persones. D’aquesta manera una nova raça 

humana provinent únicament del seu llinatge podrà tornar a habitar la terra un cop superat el 

Gran Diluvi. Per tant, aquesta humanitat renovada s’originarà a partir d’un únic pare, un home 

pietós. Cal destacar que els únics noms que recull el text són, en primer lloc, el de Noè i, després, 

els dels seus tres fills171: Sem, Cam i Jafet.

Però a Noè i a la seva família els han d’acompanyar també els animals, ja que els humans no 

podrien viure i, per extensió, repoblar la terra sense ells. Per això el protagonista ha de fer entrar a 

l’arca una parella (mascle i femella) de cada espècie i agafar viandes per alimentar-los tots durant 

un temps indefinit. D’aquesta manera, Jahvè no només preservarà la llavor de la raça humana 

sinó també la de totes les espècies animals:

VI 19   I de tot vivent, de tota carn, dos de tots menaràs a l’arca per tal de servar la vida amb tu; que 

siguin mascle i femella. 

20   De les aus, segons la seva mena, i de les bèsties segons la seva mena, de tot rèptil de la 

terra, segons la seva mena, dos de tots entraran amb tu per tal de servar la vida.

 21  I tu, procura’t de tota vianda que es menja, i proveeix-te, per tal que per tu i per ells sigui 

nodriment.
170 Seguint les notes de la traducció de Bonaventura Ubach (op. cit., p.75), la paraula que apareix al text hebreu, berīt, 
“[…] més que no pas un acord mutu, indica una disposició divina”, “non pas un pacte bilatéral”, com recull R.P. de 
Vaux (op. cit., p.59), “mais un engagement gracieux que Dieu prend vis-à-vis de ceux qu’il a discernés”. Sigui com 
sigui, aquest “pacte” fa referència al compromís de salvar Noè i tota la seva família de la destrucció a la qual està 
destinada la resta de la humanitat.
171 No és casual que sigui precisament tres el nombre de fills que engendra Noè, de la mateixa manera que tampoc no 
ho és que no aparegui el nom de la seva dona o de les dones dels seus fills. En un context patriarcal només és 
necessari conèixer el nom dels homes, perquè ells esdevindran pares dels diferents llinatges. Igual que amb els textos 
orientals que hem vist fins ara, en analitzar el  Llibre del Gènesi és interessant tenir en compte si les xifres que hi 
apareixen són exactes o si més aviat són emprades pel seu valor simbòlic. En el cas del tres, pot ser simplement una 
aproximació a una xifra incerta però en tot cas plural (veg. Xavier LÉON-DUFOUR (dir.),  Vocabulario de teología bíblica, 
(trad. esp. Alejandro E. Lator Ros) Barcelona: Herder, 1985, p.599). Sobre aquest nombre, veg. també les notes 50 i 
53.

119



Acabada aquesta mena d’introducció que ens ha explicat la causa del Gran Diluvi i ens ha 

parlat sobre el protagonista i sobre l’arca que li ha de permetre sobreviure-hi amb la seva família i 

alguns animals, comença pròpiament la narració del cataclisme. Aquesta segona part (Llibre del  

Gènesi,  VII) s’inicia com a continuació de la primera part (Llibre del Gènesi,  VI) i, per tant, parlant 

sobre els animals que Noè ha de dur amb ell. Segons el fragment que acabem de veure en són dos 

de  cada  espècie  però  a  continuació  el  text  parla  de  set  parelles  d’animals  purs  i  dues  dels 

impurs:172

VII 2   De cada animal pur et procuraràs set parelles, mascle i la seva femella; mentre que dels 

animals que no són purs dues parelles, mascle i la seva femella. 

3   També de les aus del cel set parelles, mascle i femella, per ésser sement damunt de la faç 

de tota la terra.

Aquests versets diferencien entre els animals purs173 i els animals impurs. Dels primers el 

protagonista n’ha de dur set parelles mentre que dels darrers només li’n calen dues174. Però Noè 

no ha d’anar a buscar aquests animals perquè vénen sols, de dos en dos, tal com ho havia ordenat 

Déu.

Les instruccions de Jahvè, que han començat al capítol anterior, acaben amb l’anunci que 

farà ploure durant una quarantena completa:

172 Aquesta aparent contradicció (o instrucció doble) amaga la barreja de dues tradicions, a la qual hem fet referència 
en l’inici d’aquest apartat.
173 Tal com afirma Bonaventura Ubach (op. cit., p.76), “dels animals purs (cf. nota 76) Noè ha de procurar-se’n set 
parelles, perquè, ultra la conservació de l’espècie, serviran de nodriment durant el temps del diluvi, i, més tard, de 
sacrificis al Senyor.”  D’altra banda, James G. Frazer defensa que “en el relato jahvista se distingue entre animales 
puros e impuros, y mientras entran en el arca siete de cada especie de los primeros no se permite la entrada más que 
a una pareja de cada especie de los segundos, por otro lado, el escritor sacerdotal no establece una distinción tan 
injusta entre los animales; por el contrario, los deja entrar en el arca en pie de igualdad perfecta, aunque al mismo 
tiempo limita imparcialmente el número de todos ellos a una única pareja de cada especie. Se explica semejante 
discrepancia del modo siguiente: para el escritor sacerdotal la distinción entre animales puros e impuros fue revelada 
por vez primera a Moisés por Dios, y por consiguiente no pudo ser conocida por el muy anterior Noè. En cambio, el 
escritor jahvista no deja que esa teoría le preocupe y da ingenuamente por sentado que la distinción entre animales 
puros e impuros era conocida por la humanidad ya desde los tiempos más tempranos, como si se tratase de una 
diferencia natural demasiado evidente como para que nadie pudiese ignorarla” (J.G. Frazer, op. cit., p.84). La distinció 
entre  animals  purs  i  impurs,  “se  fundaba  probablemente  en  que  algunos  animales  estaban  de  algún  modo 
relacionados con los dioses subterráneos […]. También pudieron influir consideraciones higiénicas” (Herbert HAAG 
(dir.),  Diccionario de la Biblia, (trad. esp. Serafín de Ausejo) Barcelona: Herder, 1987, p.476-480). Sobre aquest punt, 
veg. també R.P. de Vaux, op. cit., p.60.
174 Pel que fa al nombre set, cal dir que aquí sembla emprat més pel seu valor simbòlic ja que “debe seguramente su 
posición privilegiada en todo el mundo semítico,no a la existencia de los siete planetas, sinó a las cuatro fases de la 
luna, cada una de las cuales dura siete días. De aquí se pasa naturalmente a asociar la idea a siete con un período lleno 
o completo, y de aquí, a su vez, a la identificación del número siete con el concepto de algo entero y pleno” (H. 
Haag, op. cit., p.1585). Aquest nombre, doncs, acostuma a designar una sèrie completa o una obra acabada i, per tant, 
podem entendre que en aquest cas pot fer referència a un número necessari d’animals (X. Léon-Dufour,  op. cit., p.
600). Sobre la simbologia del número set, veg. també nota 73.

120



VII 12   I fou l’aiguat damunt la terra quaranta dies i quaranta nits. 

Tanmateix les aigües no començaren a drenar un cop aturades les pluges sinó que encara 

trigaren cent deu dies més a fer-ho totalment,175 com podem veure als versets següents:

VII 24   I romangueren gruixades les aigües cent cinquanta dies damunt la terra. 

Però no és aquesta l’única dada relacionada amb la datació o la durada del Gran Diluvi. En 

primer lloc el relat afirma que:

VII 10   […] s’esdevingué al cap de set dies que les aigües del diluvi foren damunt la terra.

És a dir, que les aigües del Gran Diluvi comencen a inundar la terra set dies després de 

l’anunci de Déu a Noè, quan aquest tenia sis-cents anys (Llibre del Gènesi, VII, 6). El relat fixa fins i 

tot la data exacta en què es desencadena; quan s’atura l’arca; quan comencen a aparèixer els cims 

de les muntanyes, i per tant a sorgir la terra; i quan desapareixen per complet les aigües:

VII 11   L’any sis cents de la vida de Noè, al mes segon, el jorn dissetè del mes […].176 

[…]

VIII  4   I al mes setè, el dia dissetè del mes, reposava l’arca damunt els monts Ararat. 

[…]

VIII  5   I les aigües anaren abaixant-se poc a poc fins al mes desè. Al mes desè, el primer del 

mes,177 aparegueren els cimals de les muntanyes. 

[…]

VIII  14   I el mes segon, el vint-i-setè jorn del mes, era seca la terra. 

De totes aquestes dates, podem extreure que la durada total del Gran Diluvi és d’un any i 

deu dies.

175 Seguint la interpretació de Bonaventura Ubach (op. cit., p.78), “les aigües anaren engruixint-se els quaranta dies que 
durà la pluja; després romangueren gruixades cent deu dies, al cap dels quals començaren a minvar”. En els textos 
bíblics, el número quaranta designa els anys d’una generació i, per extensió, també sol ser emprat per fer referència a 
un  període  llarg  de  temps,  com el  que  triga  l’aiguat  a  aturar-se  o,  més  endavant,  el  que  Noè  passa  dins  de 
l’embarcació (X. Léon-Dufour, op. cit., p.599).
176 Per a Bonaventura Ubach (op. cit., p.77), això correspondria a principis del mes de novembre. D’altres, com A. 
Heidel (op.  cit., p.239) o J. Skinner (A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, New York: New York Scribner, 
1910,  p.168) contemplen també la  possibilitat  que faci  referència  més aviat  a  finals d’abril  o principis de maig. 
Tanmateix, ambdues dates fan referència a mesos plujosos.
177 Tal com recull Bonaventura Ubach (op. cit., p.79), això podria correspondre a mitjan juny.

121



Tornant al fil de la narració, un cop tots són dins de l’arca, Déu tanca la porta darrere de 

Noè i les aigües comencen a negar la terra d’aquesta manera:

VII 11   […] en aquest jorn s’esberlaren les fonts del gran oceà, i les rescloses del cel foren obertes. 

12   I fou aiguat178 damunt la terra quaranta dies i quaranta nits.

Observem, doncs, com les aigües del cataclisme provenen tant del cel com del interior de la 

terra, tot i que el darrer verset fa referència només a la pluja.179 Cal pensar que això és simplement 

una manera dir-ho. En tot cas, sembla que no podem atribuir la crescuda de les aigües a un únic 

fenomen. Sigui com sigui, el resultat és que una gran quantitat d’aigua, provinent de tot arreu, 

comença a negar la terra, deixant fins i tot submergides les més altes muntanyes i fent que l’arca 

construïda per Noè suri i comenci a navegar.

La narració no ens ofereix detalls sobre la manera com la raça humana, i tot tipus de vida 

terrena, va anar morint a mida que creixien les aigües del diluvi. No tenim cap dada sobre si van 

intentar escapar o si van morir de gana o bé ofegats. No estem davant d’un text de tipus literari i 

és per això potser que no tenim aquesta mena de descripcions. La intenció del text no és recrear 

aquest esdeveniment sinó presentar-lo com a càstig pel mal comportament dels humans i explicar 

l’establiment del pacte de l’aliança entre Déu i Noè. Podem dir que el seu objectiu és més aviat 

adoctrinar i per això trobem freqüents repeticions al llarg del relat pel que fa, per exemple, a qui 

ha d’embarcar amb Noè o, especialment, quina és la intenció de Déu.180

Finalment l’anunci que Déu havia fet al protagonista s’acompleix:

VII 23   I s’esborraren tots els éssers que [eren] damunt la faç de la terra; de l’home fins l’animal, fins el 

verm, fins l’ocell del cel. I foren esborrats de la terra, i romangué solament Noè i ço que amb ell 

[era] dins l’arca. 

Tota la vida ha estat aniquilada de la superfície de la terra i només hi han sobreviscut Noè i 

tots aquells que l’acompanyaven en el seu periple. Així acaba aquesta segona part i comença el 

darrer dels tres capítols, que ofereix el desenllaç dels esdeveniments.

178 Seguint les anotacions de Bonaventura Ubach (op. cit.,  p.77), la paraula que es tradueix per ‘aiguat’ en hebreu 
“s’aplica a les fortes pluges de l’estació hivernal”. Aquesta dada coincidiria amb aquells que han datat el Gran Diluvi 
a principis del mes de novembre. D’altra banda, si acceptem aquest cataclisme com a un fet històric podríem pensar 
que fou una de les pluges habituals en aquesta estació de l’any però molt més intenses del que era normal.
179 En paraules de R.P de Vaux (op. cit., p.60) “les eaux d’en bas et les eaux d’en haut rompent les digues que Dieu 
leur  avait  posées  […]:  c’est  le  retour  au  chaos.  D’après  le  récit  «yahviste»,  le  déluge  est  causé  par  une  pluie 
torrentielle”.
180 Trobem referències a qui ha d’anar dins de l’arca en cadascun dels episodis que recullen la narració del Gran 
Diluvi que ofereix el Llibre del Gènesi: VI, 18-20; VII, 1-3; VII, 13-16; VIII, 16-18; IX, 18. Pel que fa a la intenció de Déu 
d’aniquilar la raça humana i tota forma de vida terrena també és present a: VI, 7; VI, 13; VI, 17; VII, 4; VII, 7-9.

122



Després de cent cinquanta dies que comencés el Gran Diluvi, Déu es recorda de Noè i fa 

baixar les aigües:

VIII 1  I es recordà Déu de Noè i de tots els animals i de totes les bèsties que amb ell [eren] a 

l’arca, i Déu féu passar un vent damunt la terra per tal que minvessin les aigües. 

2   I es clogueren les fonts de l’oceà i les rescloses del cel, i fou retingut l’aiguat des del cel.

És llavors quan l’arca que navega per les aigües crescudes, embarranca en un muntanya i 

s’atura. Es tracta dels monts Ararat: 181

VIII 4   Al mes 7è, dia 17è del mes, reposava l’arca damunt els monts Ararat. 

Quan Noè s’adona que l’embarcació ja ha deixat de moure’s i intueix, en conseqüència, que 

les  aigües del  Gran Diluvi  es  deuen haver drenat,  decideix comprovar si  ja  tot ha passat.  El 

sistema que fa servir no apareix recollit entre les instruccions que li dóna Déu abans de negar la 

terra, però podem pensar que Noè simplement seguia els usos comuns en la navegació:

VIII 6   I s’esdevingué al cap de quaranta182 jorns, que Noè obrí la finestra de l’arca que havia fet. 

Però l’objectiu del protagonista en obrir aquesta finestra no és pas de constatar pels seus 

propis ulls que la terra ha sorgit novament, sinó de fer sortir unes aus per tal que explorin el 

terreny. Aquesta dada ens fa pensar, com hem apuntat anteriorment, que aquesta finestra podia 

estar ubicada al sostre a mode de claraboia.183 Observem, doncs, el fragment que recull aquest 

episodi de les aus:

VIII 7     I avià un corb, que volava sortint i entrant, fins eixugar-se les aigües de damunt la terra. 

8  I avià de dins el colom, per veure si havien minvat les aigües de damunt la faç de la 

terra.

181 Tal com recull Bonaventura Ubach (op. cit., p.79), els monts Ararat formen una “serralada que s’estén per tota una 
regió  que  les  inscripcions assíries  coneixen amb el  nom de  Urartu,  i  cenyia  bona part  de l’Armènia.  Segons el 
Targum, les muntanyes on reposà l’arca serien el Qardu, que s’estén per la banda esquerra del Tigre, a l’Armènia 
meridional, en direcció cap al Kurdistan”. Mentre que R.P. de Vaux (op. cit., p.62) afirma que “Ararat est un nom de 
pays […] identique à l’Urartu des documents assyriens et situé en Arménie. Ce texte biblique mal traduit a fait 
donner le nom de «Mont Ararat» au massif culminant de la chaîne arménienne”.
182 Sobre el simbolisme del número quaranta, veg. nota 175.
183 Per a R.P. de Vaux (op. cit., p.62) “la fenêtre est ménagée dans le toit et ne permet de voire que le ciel”. De la 
mateixa manera, Bonaventura Ubach (op. cit., p.80) afirma que la coberta devia ser una “espècie de finestral col·locat 
probablement no al costat sinó al sostre de l’arca en forma de claraboia.” Essent així, Noè no podia veure si encara 
estava envoltat d’aigua o si pel contrari tornava a ser a terra ferma.

123



9   El colom, però, no trobà cap lloc de descans per la planta de la seva poteta, i se li entornà 

a l’arca; car aigua damunt tota la faç de la terra. I allargà la seva mà i el prengué i l’introduí 

amb ell, a l’arca. 

10   I esperà encara set dies més, i avià el colom altra vegada des de l’arca;

 11  i cap al tard li tornà, i mira! una tendra fulla d’olivera al seu bec. Aleshores conegué Noè 

que  les aigües havien minvat de damunt la terra. 

12   I esperà encara altres set dies i avià el colom que no li retornà més.

Veiem que primerament deixa anar un corb a mode d’explorador i tot seguit un colom, com 

si rectifiqués. En realitat el corb sembla que no li  aporti res perquè tot seguit deixa lliure un 

primer colom184. Aquest detall és força interessant, de la mateixa manera que també ho és el fet 

que Noè deixa anar aquest mateix colom en tres185 ocasions fins que ja no li retona més. El corb 

que allibera primerament podia haver sobreviscut en circumstàncies adverses, alimentant-se de 

restes  d’altres  animals  i,  per  tant,  el  fet  que retorni  indica  clarament  que encara no hi  havia 

manera de sobreviure fora de la nau. El retorn del primer colom confirma que encara no han 

sorgit ni tant sols les branques més altes dels arbres, ja que aquest tipus d’animals tenen suficient 

amb una petita branca per posar-s’hi.  El segon colom ja no li  retorna de seguida sinó cap el 

vespre i amb una branca d’olivera, la qual cosa indica que la terra ja ha començat a resorgir però 

que encara és inhòspita i per això el colom s’estima més passar la nit dins de l’arca. D’altra banda, 

el fet que la branqueta sigui d’olivera significa que no només han aflorat les muntanyes sinó fins i 

tot les planes, ja que les oliveres no creixen per sobre d’una certa alçada. Finalment, el fet que el 

tercer colom marxi i no torni confirma que la terra ja pot tornar a ser habitada.

Quan  Noè  comprova  que  les  aigües  han  baixat,  ell  i  la  seva  família  desembarquen 

acompanyats dels animals:

184 És especialment significatiu que Noè deixi en llibertat dos aus diferents: primer el corb, un animal considerat 
impur pels textos bíblics (veg. Lev.11,15) i després, en tres ocasions, el colom, un animal que no apareix en la llista 
dels animals impurs. D’una banda podem veure-hi un simbolisme de tipus moral: el corb, negre, pot simbolitzar el 
mal mentre que el colom, blanc, simbolitzaria el bé. D’aquesta manera, el bé és qui va darrere del mal i no a l’inrevés. 
D’altra banda, analitzant aquest episodi des d’un punt de vista més racional, cal tenir en compte que el corb és un au 
que es pot mantenir fins i tot a sobre d’una branca prima. El colom, per contra, necessita una superficie més ampla 
(d’aquí el detall que hem vist a VII, 9: “el colom, però, no trobà cap lloc de descans per la planta de la seva poteta 
[…]”). El fet, doncs, que ni tan sols el corb trobés on posar-se vol dir que res no havia resorgit encara d’entre les  
aigües. En aquest sentit també és interessant observar què porta el colom el segon cop que torna a l’embarcació: una 
tendra branca d’olivera. Aquesta classe d’arbres no neixen a les muntanyes i, per tant, el fet que el colom li retornés 
amb una branqueta d’olivera constatava que no només havien resorgit les muntanyes (si fos així potser portaria al bec 
una branca de pi) sinó que les aigües havien arribat a baixar fins a les planes.
Pel que fa al mètode d’emprar el ocells per localitzar la terra ferma, R.P. de Vaux (op. cit., p.62)  recull que “pour 
savoir si la terre est découverte, Noè lâche des oiseaux, comme faisaient les navigateurs antiques pour connaître la 
direction du rivage”. Sobre aquest sistema de navegació basat en els ocells cf. també la nota 149.
185 De la mateixa manera que anteriorment hem comentat que el número tres (veg. notes 50 i 53) pot fer referència a 
un plural indefinit, el fet de repetir una mateixa acció tres vegades pot ser entès com un element d’èmfasi més que no 
pas de manera literal ‘tres vegades’ (veg. X. Léon-Dufour, op. cit., p.599).

124



VIII 13   […] I apartà Noè la coberta de l’arca i esguardà, i mirà! la faç de la terra eixuta. 

Resulta curiosa aquesta manera de sortir de l’arca ja que quan el text ens ha parlat de la seva 

construcció ha fet referència a l’existència d’una porta lateral però aquí sembla que hagin de sortir 

“destapant” l’embarcació, és a dir, per la coberta. Això pot ser fruit simplement d’una barreja 

d’elements en el moment de la transmissió o d’un descuit en ser un detall de poca importància.

És Déu mateix qui, un cop Noè ha obert l’arca, l’incita a sortir:

VIII 16   Surt de l’arca tu i la teva muller i els teus fills i les mullers dels teus fills amb tu; 

17   i tots els animals que [són] amb tu, de tota carn: de les aus i de les bèsties, i de tot verm 

qui s’arrossega damunt la terra; treu-los fora amb tu, i que es belluguin per terra i que 

prolifiquin, i que es multipliquin damunt la terra.

És d’aquesta manera com comença el repoblament,  tant humà com animal,  de la terra. 

L’aspecte  sobre el  qual  no trobem cap referència  és  la  vegetació;  el  relat  no recull  de quina 

manera les plantes tornen a aparèixer sobre la terra. El que sí trobem en un passatge del capítol IX 

és que Noè és considerat el primer vinyataire:

IX 20   I Noè, agricultor, fou el primer que plantà vinya. 

Un cop tots els ocupants de l’arca han desembarcat alhora, Noè erigeix un altar on duu a 

terme un sacrifici, tal com havia promès a Déu abans que s’esdevingués el Gran Diluvi:186

VIII 20   Aleshores aixecà Noè un altar a Yahuè i prengué de cada bèstia pura i de cada au pura i féu 

sacrificis damunt l’altar. 

Aquest  seria  el  primer  dels  altars  consagrats  a  Déu,187 a  qui,  com podem veure  en  el 

fragment següent fragment, plau el sacrifici:

VIII 21   I flairà Yahuè la flaire de l’apaivagament, i Yahuè digué en el seu cor: No tornaré més a maleir 

la terra per culpa de l’home, car la intervenció de l’home [és] dolenta des de la seva jovenesa. I 

no tornaré més a abatre tot vivent, com he fet. Noè, agricultor, fou el primer que plantà vinya. 

186 Aquesta promesa no és explícita però es pot deduir del fet que porti  un determinat nombre d’animals purs i 
impurs. Els primers són els que havien de servir per a aquest sacrifici (veg. nota 183).
187 Segons afirma Bonaventura Ubach (op. cit., p.80) “aquí es fa esment, la primera vegada, […] de sacrifici ofert a 
Déu”.

125



VIII 22   D’ara en avant, mentre duri la terra, sembra i collita, i fred i calor, i istiu i hivern, i dia i nit no 

mancaran.

D’aquesta manera queda segellat el pacte de l’aliança entre Déu i Noè. Per tant, no només 

no tornarà a intentar acabar amb la raça humana sinó també garanteix l’existència dels elements 

que permeten la seva supervivència i, a més, reconeix que el mal, el comportament dolent, és 

d’alguna manera inherent a l’ésser humà (VIII, 21), un altre motiu per no tornar-los a atacar. Però 

aquest  pacte,  amb el  qual  “després  del  desordre  de  tota  la  terra,  conseqüència  natural  de  la 

pertorbació dels elements en aquella terrible catàstrofe del diluvi, Déu promet la successió regular 

de  les  estacions,  condició  indispensable  perquè  la  terra  doni  els  seus  fruits,  necessaris  a  la 

subsistència de l’home”188, no és establert només entre ells dos sinó que inclou també tots els 

descendents de Noè, és a dir, tota la raça humana. Això queda de manifest a les següents línies:

IX 9   I jo, heus-me aquí que estableixo mon pacte amb vosaltres i amb vostre sement després de 

vosaltres, 

10   i amb tota ànima vivent que [és] amb vosaltres: sigui au o bèstia, o animal de la terra amb 

vosaltres, entre tot ço que ha sortit de l’arca ( ). 

I, per últim, el relat recull el nombre d’anys que visqué Noè i ens diu quina edat tenia quan 

s’esdevingué el Gran Diluvi, la qual cosa deixa de manifest que la recompensa per a aquest home, 

que ha salvat la vida i ha garantit la supervivència de la raça humana, no és pas la immortalitat, 

contràriament al que hem vist en els textos que hem analitzat en els apartats anteriors:

IX 28   Visqué Noè després del diluvi 350 anys.

29   I foren tots els dies de Noè 950 anys; després morí. 

188 Veg. B. Ubach op. cit., p.81.

126



LA NARRACIÓ DEL GRAN DILUVI EN AUTORS GRECS: PSEUDO-APOL·LODOR I LLUCIÀ DE 
SAMÒSATA

A continuació analitzarem el relat del Gran Diluvi que ofereixen dos autors grecs189 dins de 

la seva obra. El primer d’aquests és Apol·lodor (o Pseudo-Apol·lodor),190 qui al segon episodi del 

capítol setè del primer llibre de la Biblioteca, obra datada al s. I o II dC.,191 dedica un apartat a parlar 

sobre el cataclisme i sobre els seus dos únics supervivents, Deucalió i Pirra. El segon és Llucià de 

Samòsata, escriptor siri del s. II dC. que també dedica un espai dins de la seva obra Sobre la deessa  

síria a explicar els esdeveniments relacionats amb el Gran Diluvi. Començarem, però, presentant 

el relat de Pseudo-Apol·lodor, atès que amb tota probabilitat es tracta del més antic.

Pseudo-Apol·lodor ofereix  una  narració  força  completa,  tot  i  que  no  hi  abunden  els 

detalls,  començant  a  partir  de l’episodi  del  robatori  del  foc  a  Zeus  per  part  de  Prometeu.192 

D’aquesta manera, el Gran Diluvi no és més que un altre capítol d’un relat que s’inicia amb la 

creació i l’ordenació del món. L’autor segueix el fil argumental de Prometeu, present als episodis 

anteriors, i comença a parlar del seu fill Deucalió, rei de la regió de Ftia, el qual es casà amb Pirra, 

filla d’Epimeteu i de Pandora, la primera dona creada pels déus.

Deucalió i Pirra són els personatges principals de la narració diluviana i és per això que el 

primer que trobem és una breu presentació de la parella:

Προμηθέως  δὲ  παῖς  Δευκαλίων  ἐγένετο.  οὗτος  βασιλεύων  τῶν  περὶ  τὴν  Φθίαν  τόπων  γαμεῖ 

Πύρραν τὴν Ἐπιμηθέως καὶ Πανδώρας, ἣν ἔπλασαν θεοὶ πρώτην γυναῖκα.193

189 Altres autors grecs, com Píndar (veg.  Olímpiques IX, 41 i ss.) o fins i tot Plató (veg.  Timeu 22ab) parlen sobre el 
Gran Diluvi. Hem triat Apol·lodor (o Pseudo-Apol·lodor) i Llucià de Samòsata perquè són els que ofereixen un relat 
més complet i extens.
190 Per traduir i comentar el relat De Pseudo-Apol·lodor hem seguit l’edició següent: APOLLODORUS, Mythographi Graeci, 
vol. I (ed. R. Wagner), Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, Stuttgart: Teubner, 1996.
191 Sembla demostrat que la  Biblioteca no pot ser obra d’Apol·lodor per raons cronològiques ja que aquest autor 
visqué al segle I aC. Es tracta més aviat d’una compilació de textos realitzada als segles I o II dC. que estava dividida 
en quatre llibres, tot i que actualment només se’n conserven els dos primers i una part del tercer. Disposem, a més, 
d’un epítom de l’obra completa.
192 Hesíode a la seva Teogonia (veg. v. 508 i ss.) explica com l’enginyós Prometeu va robar el foc a Zeus. Aquest havia 
privat els humans del foc perquè Prometeu l’havia intentat enganyar oferint-li els ossos de la víctima en un sacrifici. 
Hesíode només considera Prometeu un benefactor dels humans i en cap moment no es refereix a ell com el creador 
de la raça humana. D’altra banda, autors com el filòsof Heràclides Pòntic al s.  IV afirmen que aquest personatge 
modelà els mortals amb fang (veg. Fr. 66ab). La filantropia que li atribueixen diversos textos, com el d’Hesíode, pot 
haver dut alguns autors a considerar-lo el creador dels humans.
193 “Llavors  va nèixer  el  fill  de  Prometeu,  Deucalió,  qui  regnà sobre  la  regió de  Ftia  i  es  casà amb Pirra,  filla 
d’Epimeteu i de Pandora, la primera dona que els déus van modelar.”

127



Aquests  versos  recullen  la  filiació  dels  dos  protagonistes  i  la  regió  d’on són originaris. 

Sabem també que Deucalió és el rei d’aquesta regió, situada a la Ftiótide. Així, d’una manera breu 

però completa, sabem qui són aquesta parella. Fins i tot coneixem a quina època van viure:

ἐπεὶ δὲ ἀφανίσαι Ζεὺς τὸ χαλκοῦν194 ἠθέλησε γένος […].195

A continuació, l’autor explica que Zeus volgué eliminar la raça humana però no concreta en 

cap moment quin és el motiu d’aquesta decisió. Queda clar, doncs, qui hi ha al darrere del Gran 

Diluvi i quin és el seu objectiu, però no la causa. Davant la intenció d’aquest déu d’aniquilar la 

raça  humana,  Deucalió  és  avisat  pel  seu  pare,  Prometeu.  Aquest  li  ordena  construir  una 

embarcació –sobre la  qual  no tenim més dades– i  embarcar-hi  amb Pirra,  havent  recollit  les 

provisions  necessàries.  És  interessant  que  precisament  aquest  tità,  que  s’enfronta  a  Zeus  en 

alguns  textos  de  tipus  mitològic  per  prendre-li  el  foc  i  lliurar-lo  als  humans,  sigui  qui  avisa 

Deucalió de les intencions del déu d’acabar amb tota forma de vida sobre la terra. Prometeu, a 

més de ser el  pare d’aquest  personatge, destaca per la  seva filantropia;196 apareix en diversos 

textos com a protector dels humans i per aquest motiu no és estrany que també en aquest episodi 

jugui un cop més el paper de salvador de la raça humana. Però d’altra banda, també cal tenir en 

compte que Prometeu és el pare de Deucalió i que al llarg de la mitologia grega trobem diversos 

episodis en què els déus protegeixen els seus fills,  com és el cas, per exemple, de Tetis amb 

Aquil·les a la guerra de Troia.197 Sigui com sigui, tenim per una banda Zeus, el pare dels déus, que 

decideix acabar totalment amb la raça humana, i de l’altra Prometeu, qui no està d’acord amb 

aquesta decisió i s’hi oposa obertament.

Un  cop  Deucalió  i  Pirra  han  embarcat,  les  aigües  del  Gran  Diluvi  comencen  a  pujar 

d’aquesta manera:

Ζεὺς  δὲ  πολὺν  ὑετὸν  ἀπ᾽  οὐρανοῦ  χέας  τὰ  πλεῖστα  μέρη  τῆς  Ἑλλάδος  κατέκλυσεν,  ὥστε 

διαφθαρῆναι πάντας ἀνθρώπους, ὀλίγων χωρὶς οἳ συνέφυγον εἰς τὰ πλησίον ὑψηλὰ ὄρη. τότε δὲ 

καὶ τὰ κατὰ Θεσσαλίαν ὄρη διέστη, καὶ τὰ ἐκτὸς Ἰσθμοῦ καὶ Πελοποννήσου συνεχύθη πάντα.198

194 L’anomenat ‘Mite de les Edats’ és recollit per diversos autors. Hesíode, per exemple (veg. vv. 106-201 de Treballs i  
Dies), parla de cinc races. La primera fou la de l’Edat d’Or, on regnava la justícia; a continuació aparegué la de Plata, 
pitjor que l’anterior però millor que la següent; la tercera fou l’Edat del Bronze, de caràcter bel·licós; després vingué 
l’Edat dels Herois o Semidéus; i, finalment, s’esdevingué la raça de Ferro, amb la qual van arribar a la terra tota mena 
de crims i  deslleialtats.  Aquest  mite  també apareix recollit  per Ovidi  (veg.  primer llibre de  Les Metamorfosis,  vv. 
89-150), tot i que aquest autor només parla de quatre edats, ometent la dels herois. Veg també nota 228.
195 “Quan Zeus va voler aniquilar la raça de bronze […].”
196 Sobre la filantropia de Prometeu veg. nota 192.
197 Tetis, la mare d’Aquil·les, sabent que Troia no podria ser presa sense ell, el va disfressar de noia i el va amagar a la 
cort de Licomedes, on fou descobert mitjançant un enginy d’Odisseu. Així ho recull el tercer llibre de la  Biblioteca 
(veg. III, 13.8).

128



Observem com el  diluvi  s’esdevé  en  dos  temps:  en  primer  lloc  arriben  del  cel  pluges 

intenses i alguns humans encara es poden salvar de la mort pujant a les muntanyes més altes. 

Però immediatament, segons el text, les muntanyes s’obren i tota la terra queda negada. Aquest 

darrer punt pot fer referència a les inundacions provocades per la crescuda dels rius o potser a 

l’aflorament  de  l’aigua  provinent  de  fonts  subterrànies.  És  interessant  observar  com Pseudo-

Apol·lodor  situa  l’inici  del  cataclisme  a  Grècia  però  afirma  que  s’acaba  estenent  a  tota  la 

superfície de la terra. Observem, per tant, que aquest autor contempla la universalitat del diluvi, si 

bé amb una perspectiva hel·lenocèntrica.

El fragment que acabem de veure, recull una imatge prou completa del cataclisme però no 

gaire detallada. Simplement sabem que les aigües, enviades per Zeus, provenen en primer lloc del 

cel i posteriorment de dins de la terra, i que neguen per complet la superfície terrestre. Cal tenir 

en compte que la intenció de l’autor no era compondre una narració sobre el Gran Diluvi sinó 

que, ben al contrari, aquest esdeveniment és només un breu episodi dins del total de la seva obra. 

Per aquest motiu no és estrany que no hi aprofundeixi més.

Després de dibuixar la manera com la terra cedeix el seu lloc a les aigües procedents de tot 

arreu, l’autor se centra en Deucalió i Pirra, els únics supervivents de la catàstrofe:

Δευκαλίων δὲ ἐν τῇ λάρνακι διὰ τῆς θαλάσσης φερόμενος <ἐφ᾽> ἡμέρας ἐννέα καὶ νύκτας <τὰς> 

ἴσας τῷ Παρνασῷ προσίσχει […].199

Aquests versos ofereixen dades sobre la durada del diluvi (nou dies amb les seves nits) i la 

regió on embarranca la nau dels protagonistes, el mont Parnàs. No tenim detalls, en canvi, sobre 

aquesta nau ni sobre la seva construcció, només sabem que és gràcies a ella que aconsegueixen 

aguantar amb vida fins que les aigües del Gran Diluvi comencen a baixar. Aquesta dada ens fa 

pensar que hauria de ser hermètica. D’altra banda, al text tampoc no trobem referències sobre si 

havia embarcat amb Deucalió i Pirra alguna altra persona o animal. Per tant, podem pensar que 

les mides de l’embarcació no serien necessàriament grans.

Pel que fa a l’instant en què les aigües del cataclisme s’aturen, cal dir que en cap moment el 

text no diu si és perquè Zeus es penedeix de la seva decisió inicial d’aniquilar la raça humana o si 

tenia  pensat  des  d’un  principi  eliminar  tots  els  humans  excepte  Deucalió  i  Pirra.  Més  aviat 

hauríem d’optar  per  la  primera  solució,  atès  que  no és  Zeus  qui  dóna  als  protagonistes  les 

instruccions necessàries per salvar la vida sinó Prometeu.

198 “Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de l’Hèlade, de manera que tots 
els ésser humans foren aniquilats, excepte uns quants, que fugiren cap les muntanyes elevades més properes. Llavors 
les muntanyes de Tessàlia se separaren i tot allò que envoltava l’Istme i el Peloponnès quedà capgirat.”
199 “Deucalió, dut dins de l’arca a través del mar durant nou dies i les seves nits, embarrancà al Parnàs […].”

129



Un cop desembarquen, Deucalió ofereix un sacrifici a Zeus:

[…] κἀκεῖ τῶν ὄμβρων παῦλαν λαβόντων ἐκβὰς θύει Διὶ φυξίῳ.200

Observem per un moment aquests versos que mostren com Deucalió s’adreça a Zeus, que 

apareix  en  aquest  fragment  com  a  “déu  dels  fugitius”201,  per  demanar-li  auxili.  A  l’inici  de 

l’episodi,  és Prometeu qui parla amb el seu fill  per dir-li  que construeixi un arca i comenci a 

navegar, sense donar-li detalls sobre quin serà el seu futur ni sobre el fet que Zeus enviarà un 

Gran Diluvi que negarà la terra. Això no obstant, el protagonista adreça les seves pregàries a 

Zeus.  Resulta  estrany  que  Deucalió  demani  auxili  precisament  al  déu  que  ha  provocat  el 

cataclisme en lloc de fer-ho a Prometeu, que és qui l’ha previngut. Aquest passatge només s’entén 

si tenim en compte aquest atribut de Zeus (protector dels fugitius). També podríem pensar que 

Deucalió, tot i que no apareix explícitament en la narració, sap que és Zeus qui envia el Gran 

Diluvi i per això li prega. Sigui com sigui, l’autor de la Biblioteca no sembla especialment interessat 

a buscar una coherència absoluta entre tots els elements del relat. Això pot ser degut, però, a la 

influència posterior de diverses mans sobre l’obra.

El  sacrifici  i  els  precs  de  Deucalió  semblen  plaure  Zeus  perquè,  com podem veure  al 

següent fragment, li envia el seu missatger Hermes202 per tal de concedir-li un desig:

Ζεὺς δὲ πέμψας Ἑρμῆν πρὸς αὐτὸν ἐπέτρεψεν αἱρεῖσθαι ὅ τι βούλεται ὁ δὲ αἱρεῖται ἀνθρώπους 

αὐτῷ γενέσθαι.203

Resulta sorprenent aquest paper de Zeus perquè ell havia decidit aniquilar la humanitat i 

Prometeu  es  va  oposar  al  seu  designi,  tot  fent  que  Deucalió  i  Pirra  n’escapessin  amb vida. 

Esperaríem un càstig del gran déu cap al tità com a reacció per haver contradit les seves ordres 

però en cap moment el text no hi fa referència. Això pot ser simplement perquè no és rellevant 

per a la història que, en aquest punt, ja sembla més interessada a explicar de quina manera la raça 

humana torna a poblar la terra. I és que els protagonistes, de fet, no són ni Zeus ni Prometeu, 

sinó Deucalió i Pirra.

Com dèiem, davant dels precs del protagonista,  Zeus li  envia Hermes, el missatger dels 

déus, per dir-li que li concedirà qualsevol cosa que desitgi. Deucalió decideix que no pot viure sol 

200 “[…] i allà, havent-se aturat una estona les pluges, tot desembarcant ofereix un sacrifici a Zeus Fíxios.”
201 En efecte, aquest déu, protector del dret i la justícia, fou també considerat déu dels juraments (Ζεύς ὅρκιος), de 
l’hospitalitat (Ζεύς ξένιος) i dels suplicants (Ζεύς ἱκέσιος) o els exiliats (Ζεύς φύξιος), entre d’altres.
202 Zeus converteix Hermes en el seu missatger i, en general, en el de tots els déus. Així ho trobem al llibre tercer de 
la Biblioteca (veg. III, 10, 2).
203 “Zeus, havent-li enviat Hermes, li ordenà escollir allò que vulgui; ell escull que li engendri humans.”

130



a la terra només amb Pirra perquè comprèn que d’aquesta manera la raça humana, en efecte, 

s’acabarà extingint i escull tornar a conviure amb d’altres humans. A primer cop d’ull no deixa de 

ser curiós que sigui Hermes qui s’adreci al protagonista per anunciar-li la decisió de Zeus, mentre 

que l’avís  del Gran Diluvi  l’ha fet Prometeu. Podem veure, doncs, que Zeus dóna l’ordre de 

comunicar-los què han de fer un cop ha passat el cataclisme però que, pel contrari, no és ell qui 

els n’avisa.

El text acaba amb l’acompliment de la promesa per part del déu:

καὶ Διὸς εἰπόντος ὑπὲρ κεφαλῆς ἔβαλλεν αἴρων λίθους, καὶ οὓς μὲν ἔβαλε Δευκαλίων, ἄνδρες 

ἐγένοντο, οὓς δὲ Πύρρα,  γυναῖκες.  ὅθεν καὶ λαοὶ μεταφορικῶς ὠνομάσθησαν ἀπὸ τοῦ λᾶας ὁ 

λίθος.204

D’aquesta manera la raça humana torna a repoblar la terra. El text de la Biblioteca continua 

parlant sobre els fills  de Deucalió i  Pirra però no fa referència a la manera com tornaren les 

diferents espècies animals a habitar la terra. Per últim cal parar atenció a l’etimologia que empra 

l’autor per explicar el nom que rebé aquest poble, aquesta nova raça. Segons aquest relat foren 

anomenats laoi perquè nasqueren de les pedres, que en grec reben el nom de laas. Aquesta part del 

mite pot funcionar simplement com un joc etimològic, associant la paraula grega  λαός, ‘poble’, 

amb λάας, ‘pedra’.205

Hem vist quin són els principals elements presents en el relat diluvià de Pesudo-Apol·lodor 

i ara ens centrarem en el  darrer dels  autors grecs que tractarem en aquest estudi:  Llucià de 
Samòsata.206

La intenció que trobem en l’obra Sobre la deessa síria de Llucià és semblant a la de Pseudo-

Apol·lodor. Ambdós són historiadors i és precisament això el que fa que trobem un cert toc 

racionalista  en  llur  manera  de  transmetre  el  relat  diluvià.  Tornarem sobre  aquest  punt  quan 

entrem en la comparació dels diversos textos, però d’entrada cal destacar que el relat de Llucià, 

potser perquè omet pràcticament tots els elements fantàstics de la narració, com la presència dels 

déus, té un caire encara més històric que el de Pseudo-Apol·lodor. Només cal observar per un 

204 “Llavors, per ordre de Zeus, anava llençant per sobre del seu cap les pedres que agafava; i de les que llençava 
Deucalió neixien homes, mentre que de les de Pirra, dones. Per aquest motiu, s’empra el mot ‘λαοί’ metafòricament, 
a partir de ‘λᾶας’ que vol dir pedra.”
205 Així ho afirma Martin P. Nilsson (A history of greek religion, Wesport: Greenwood Press, 1980, p.72). Altres autors 
com Acusilau (veg.  JACOBY, Die Fragmente der griechischen Historiker,  vol.  1A (n.2),  Leiden: E.J.  Brill,  1968) i Píndar 
(Olímpiques,  IX,  62 ss.)  recullen també l’episodi  d’una nova raça humana nascuda a  partir  de les  pedres.  És ben 
interessant el joc de paraules que existeix entre ‘λαοί’ i ‘λᾶας’ ja que el nominatiu singular del primer mot és ‘λαός’, 
mentre que el genitiu singular del darrer és ‘λᾶος’.
206 Per comentar i traduir el relat de Llucià de Samòsata sobre el Gran Diluvi hem seguit la següent edició: LUCIANI, 
Opera, vol. III: lib. 44-68 (ed. M.D. Macleod), Oxford: Oxford University Press, 1980.

131



moment  quina  és  la  seva  opinió  sobre  els  esdeveniments  del  Gran  Diluvi  que  està  a  punt 

d’exposar:

(11) […]  πολλοὶ λόγοι ἐλέγοντο, τῶν οἱ μὲν ἱροί,  οἱ δὲ ἐμφανέες, οἱ  δὲ κάρτα μυθώδεες, καὶ 

ἄλλοι βάρβαροι, οἱ μὲν τοῖσιν Ἕλλησιν ὁμολογέοντες τοὺς ἐγὼ πάντας μὲν ἐρέω, δέκομαι δὲ 

οὐδαμά.207

Tal com explica aquest fragment, l’autor presenta la seva obra com una mena de recerca 

objectiva.  A la  manera dels  logògrafs  grecs,  Llucià  exposa les  respostes  i  els  comentaris  dels 

habitants de Hieràpolis208 –l’actual Membidj, a la regió de Síria– a les seves preguntes. El que fa 

en realitat és recollir mites i llegendes, explicats pels mateixos habitants de les zones on són o han 

estat vigents, per tal de presentar-los d’una manera racionalista, fent que semblin esdeveniments 

històrics.

El relat sobre el cataclisme comença arran d’un temple sobre el qual interroga els siris:

(12) Οἱ μὲν ὦν πολλοὶ Δευκαλίωνα τὸν Σκύθεα τὸ ἱρὸν εἵσασθαι λέγουσιν, τοῦτον Δευκαλίωνα 

ἐπὶ τοῦ τὸ πολλὸν ὕδωρ ἐγένετο.209

És,  doncs,  precisament  a  propòsit  d’aquest  temple  consagrat  a  Deucalió  que  Llucià 

comença a parlar sobre aquest personatge, l’únic supervivent al Gran Diluvi enviat pels déus. La 

versió que ofereix, però, no és pas la que li han explicat els siris sinó la que ell ha après dels grecs:

(12) Δευκαλίωνος δὲ πέρι λόγον ἐν Ἕλλησιν ἤκουσα, τὸν Ἕλληνες ἐπ’ αὐτῷ λέγουσιν.210

Aquesta afirmació indica que Llucià ha trobat a Síria  dades sobre la història atribuïda a 

Deucalió que són prou semblants  a les que recull  la tradició grega.211 Precisament per aquest 

207 “[…] he sentit explicar molts relats, alguns de caràcter sagrat, altres populars i altres en bona mesura fabulosos; 
uns coincidents amb els no-grecs i d’altres amb els hel·lens. Jo ara els exposaré tots, tot i que no n’admeto cap.”
208 Tot i que Llucià escriu les seves obres en grec, cal dir que visqué a Samòsata, regió de Síria corresponent a l’actual  
Samsat. Els seus escrits són interessants precisament per aquesta barreja de tradicions, ja que parla sobre el que té a 
l’abast però coneix també la llengua i la cultura grega. És per això que a les seves obres podem veure com identifica 
elements grecs i orientals.
209 “Molts diuen, doncs, que Deucalió l’escita va edificar un temple sagrat: pel que fa a aquest Deucalió, durant els 
seus dies va sobrevenir una gran quantitat d’aigua.”
210 “Sobre Deucalió he sentit entre els grecs un relat, que aquests expliquen sobre ell.”
211 “En esta versión griega última de la leyenda del diluvio [la de Llucià], las semejanzas con la versión babilónica son 
bastante estrechas; y Plutarco aporta un detalle que aumenta aún más la similitud de ambas. Según él Deucalión soltó 
un pájaro del arca a fin de poder juzgar por su regreso o su huída si continuaba todavía la tormenta o se había 
calmado ya.  En esa forma,  la  leyenda griega de la  gran inundación se hallaba indudablemente coloreada por la 
influencia semítica, si no moldeada conforme a ella, tanto si los tonos y la forma habían sido importados de Israel 
como si lo habían sido de Babilonia” (J.G. Frazer, op. cit., p.94).

132



motiu no podem descartar que el mateix Llucià estableixi paral·lelismes entre ambdues fins al 

punt d’identificar i substituir alguns dels elements. Per exemple, sembla estrany que els habitants 

d’aquella regió anomenessin Deucalió el protagonista del cataclisme. Per tant,  és possible que 

l’autor, considerant que l’home al qual feia referència la versió síria i l’home del qual parlaven els 

textos grecs havien de ser el mateix, l’anomenés Deucalió prenent com a referència el punt de 

vista grec, bé perquè li semblés més correcte, bé perquè era més proper tant per a ell com per al 

públic al qual anava adreçada la seva obra. Seria per això també que quan els siris li expliquen que 

el temple sobre el qual pregunta està dedicat a aquest home, Llucià relata la història de Deucalió, 

tot afirmant que n’ha tingut coneixement a través dels grecs.

La narració diluviana de Llucià comença explicant que la primera generació humana fou 

aniquilada  i  que  l’actual  prové  de  Deucalió.  Trobem,  doncs,  en  primer  lloc,  quina  fou  la 

conseqüència –o l’objectiu– del Gran Diluvi i el nom del seu protagonista principal, un dels pocs 

supervivents,  tal  com veurem tot  seguit.  L’autor  considera,  per  tant,  que  fins  al  seu  temps 

existiren dues races humanes: una primera que fou castigada a causa de la seva insolència (crims, 

perjuri,  incompliment del deure d’hospitalitat  i  manca de compassió amb els suplicants,  entre 

d’altres) i una segona engendrada per Deucalió.212 Segons aquesta afirmació, tots els ésser humans 

que habitaven la terra en temps de Llucià, serien fills d’un mateix home, un home pietós que no 

va dur a terme cap dels actes impius propis de la seva espècie i que gràcies a això va ser escollit 

per engendrar una segona raça:

(12)  Ηδε  ἡ  γενεη,  οἱ  νῦν  ἄνθρωποι,  οὐ  πρῶτοι  ἐγένοντο,  ἀλλ’  ἐκείνη  μὲν  ἡ  γενεὴ  πάντες 

ὤλοντο, οὗτοι δὲ γένεος τοῦ δευτέρου εἰσί, τὸ αὖθις ἐκ Δευκαλίωνος ἐς πληθὺν ἀπίκετο. ἐκείνων 

δὲ πέρι τῶν ἀνθρώπων τάδε μυθέονται·  ὑβρισταὶ κάρτα ἐόντες ἀθέμιστα ἔργα ἔπρασσον  […]. 

αὐτίκα ἡ γῆ πολλὸν ὕδωρ ἐκδιδοῖ […].213

Aquestes línies recullen com el Gran Diluvi és un càstig contra aquella primera generació 

d’humans,  motivat  per  llur  comportament  immoral  i  impietós.  D’aquí  es  desprèn  que 

l’hospitalitat  o  la  compasió  vers  els  suplicants,  entre  d’altres,  eren  normes  socials  que  calia 

212 Els textos d’Apol·lodor i d’Ovidi recullen existència de cinc i quatre races respectivament (veg. notes 194 i 228).  
En aquest cas, no sembla que Llucià estigui fent referència al mite de les edats del món sinó simplement a dues 
generacions. La primera d’elles evolucionà fins al moment en què es corrompé i calgué purificar-la, eliminant quasi 
per  complet  la  raça  humana  amb un  Gran  Diluvi.  La  segona  nasqué  a  partir  d’aquells  que  sobrevisqueren  al 
cataclisme. Els textos orientals (el Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur, el  Poema de Gilgamesh) i el  Llibre del Gènesi 
coincideixen amb Llucià a l’hora de parlar de les races humanes, tal com veurem en el següent apartat d’aquest 
treball.
213 “Aquesta  raça,  la  dels  humans  que  viuen  actualment,  no  fou  pas  la  primera,  ja  que  aquella  fou  aniquilada 
totalment. Aquests pertanyen a la segona raça, la qual arribà de nou a la multitud a partir de Deucalió. Sobre aquells 
homes hom diu que eren extremadament superbs i que duien a terme actes d’impietat […]. De sobte, la terra expulsà 
del seu interior un gran quantitat d’aigua […].”

133



observar.  L’incompliment  d’aquestes  pautes  de  comportament  portava  com  a  conseqüència 

necessària un càstig, en aquest cas el Gran Diluvi.

Un cop dibuixat  l’escenari  en què s’esdevé el diluvi,  l’autor dedica unes poques línies  a 

explicar de quina manera les aigües comencen a inundar la terra. La descripció és molt breu però 

suficient per crear una imatge de la manera com les aigües ocupen per complet la superfície de la 

terra:

(12) […] ὄμβροι μεγάλοι ἐγένοντο καὶ οἱ ποταμοὶ κατέβησαν μέζονες καὶ ἡ θάλασσα ἐπὶ πολλὸν 

ἀνέβη, ἐς ὃ πάντα ὕδωρ ἐγένοντο καὶ πάντες ὤλοντο […].214

Observem com les aigües vénen de tot  arreu:  del  cel,  del  mar, dels  rius  i  fins i  tot  de 

l’interior de la terra. El que l’autor no explica és qui envia el càstig als humans. Podríem pensar 

que fou una divinitat, Zeus potser, però la veritat és que Llucià no responsabilitza del cataclisme a 

cap dels déus. De fet, de la manera que ho explica, es podria tractar simplement d’una reacció de 

la natura, és a dir, d’un fenomen natural desencadenat simplement per un comportament humà 

inadequat. En tot cas, el resultat d’aquest esdeveniment és desaparició de la raça humana, de la 

qual només se’n salva Deucalió, gràcies a la seva pietat:

(12) […]  Δευκαλίων δὲ μοῦνος ἀνθρώπων ἐλίπετο ἐς γενεὴν δευτέρην εὐβουλίης τε καὶ τοῦ 

εὐσεβέος εἵνεκα.215

I a continuació el relat ens explica de quina manera el protagonista aconsegueix sobreviure 

al Gran Diluvi:

(12) ἡ δέ οἱ σωτηρίη ἥδε ἐγένετο· λάρνακα μεγάλην, τὲν αὐτος εχεν, ἐς ταύτην ἐσβιβάσας παῖδάς 

τε καὶ γυναῖκας ἑωυτοῦ ἐσέβη· ἐσβαίνοντι δέ οἱ ἀπίκοντο σύες καὶ ἵπποι καὶ λεόντων γένεα καὶ 

ὄφιες καὶ ἄλλα ὁκόσα ἐν γῇ νέμονται, πάντα ἐς ζεύγεα.  δὲ πάντα ἐδέκετο, καί μιν οὐκ ἐσίνοντο 
[…].216

Aquí podem veure com Deucalió puja a una embarcació amb tota la seva família –sobre la 

qual  no tenim cap més dada– i  amb alguns exemplars  de totes  les espècies  animals.  En cap 

214 “[…] s’esdevingueren grans pluges; els rius es desbordaren;  el mar experimentà una gran crescuda; fins que tot 
esdevingué aigua i tots van morir […].”
215 “[…] Deucalió fou l’únic dels homes que, tant per la seva prudència com per per la seva pietat, hi sobrevisqué per 
a engendrar una segona raça.”
216 “Ell es va aconseguir salvar d’aquesta manera: prengué una gran arca que posseïa, i entrant-hi, hi feu embarcar 
també els seus fills i les seves dones. Un cop a dins, hi foren arribant senglars, cavalls, diferents races de lleons, serps 
i tota mena d’animals que habiten la terra, tots apariats. Així els va rebre a tots i ells no l’atacaren pas […].”

134



moment no se’ns explica, però, si el protagonista hi puja havent estat avisat prèviament o per la 

seva pròpia voluntat. Sembla més aviat que inicialment actua com ho feren tota la resta d’humans 

però que només ell estava destinat a sobreviure-hi. De la nau no tenim més dades; no coneixem 

ni les seves mides ni  la  seva forma, únicament sabem que era propietat  d’aquest  personatge. 

Podem deduir que presentaria unes dimensions considerables per poder donar cabuda a tota la 

família  de  Deucalió  i  a  un nombre indeterminat  d’animals.  Aquestes  persones  i  animals  que 

viatgen  amb  ell  poblaran  la  terra  un  cop  passat  el  Gran  Diluvi.  D’aquesta  manera  la  raça 

postdiluviana serà originària de Deucalió.

És interessant també observar la relació que el protagonista estableix amb els animals:

(12) […] ἀλλὰ σφιν μεγάλη διόθεν φιλίη ἐγένετο.217

Aquesta afirmació pot ser una manera de justificar la relació de superioritat dels humans 

sobre els animals, que foren salvats pels aquells. La referència al poder diví, per efecte del qual els 

humans estableixen un estret lligam amb els animals, pot tenir a veure simplement amb l’estrany 

comportament  que  presenten  aquestes  bèsties  feres,  apropant-se  cap  a  l’embarcació,  un  fet 

sorprenent i inexplicable.

D’aquesta  manera  Deucalió,  la  seva  família  i  els  animals  foren  salvats  de  l’extinció. 

Observem que es tracta d’una història inacabada perquè, tot i saber que els qui navegaren dins de 

l’embarcació acaben salvant la vida, no sabem ni on arriben ni de quina manera desapareixen les 

aigües que han negat la superfície de la terra –sense especificar tampoc en quina regió concreta ni 

durant quant de temps. L’autor completa el relat amb la informació que li ofereixen els habitants 

de Síria, explicant en primer lloc que:

(13) Τὸ δὲ ἀπὸ τούτου λέγεται λόγος ὑπὸ τῶν ἐν τῇ ἱρῇ πόλει μεγάλως ἄξιος θωυμάσαι, ὅτι ἐν τῇ 

σφετέρῃ χώρῃ χάσμα μέγα ἐγένετο καὶ τὸ σύμπαν ὕδωρ κατεδέξατο·218

Segons els habitants de Hieràpolis, d’aquesta manera meravellosa va desaparèixer la totalitat 

de les aigües que havien inundat la terra. Llucià no atribueix aquesta acció a cap divinitat però sí 

que ho presenta com una mena de prodigi, que xoca amb el seu objectiu de transmetre uns fets 

històrics.  Tanmateix,  ja  ha  anunciat  al  principi  del  fragment,  tot  situant-se  en  una  posició 

imparcial i objectiva, que ell  pretén transmetre la informació que ha recollit  parlant amb gent 

diversa, malgrat que no estigui del tot d’acord amb el contingut.

217 “[…] ans un gran vincle afectiu sorgí entre ells com per voluntat divina.”
218 “Sobre el que succeí després s’explica, per part dels habitants de la Ciutat Sagrada, un relat molt digne d’admirar; 
que en el seu país s’obrí una enorme escletxa i s’escolà tota l’aigua.”

135



A continuació, l’autor recull que Deucalió aixecà diversos altars i que sobre l’escletxa edificà 

un temple que consagrà a Juno. Aquest és el primer nom de divinitat que trobem en aquest relat. 

En aquest cas no es tracta, com podem trobar en altres textos, d’una deessa que jugui un paper 

d’agent, sinó que simplement forma part de les creences de Deucalió, així com de moltes altres 

persones.

Per  últim,  Llucià  assegura  haver  vist  sota  el  temple,  amb els  seus  propis  ulls,  aquesta 

escletxa sobre la qual parlen els siris:

(13) ἐγὼ δὲ καὶ τὸ χάσμα εἶδον, καὶ ἔστι ὑπὸ τῷ νηῷ κάρτα μικρόν. εἰ μὲν ὦν πάλαι καὶ μέγα ἐὸνϝ  

νῦν τοιόνδε ἐγένετο, οὐκ οἶδα· τὸ δὲ ἐγὼ εἶδον, μικρόν ἐστιν.219

En  aquest  fragment  veiem  com  l’autor  es  qüestiona  si  aquesta  escletxa  fou  en  algun 

moment més gran que ho era en aquell moment perquè, com diu, la que ha pogut veure és força 

petita.  Resulta  interessant  que Llucià  no es  qüestioni  que les  aigües  fossin xuclades  per  una 

esquerda d’origen incert sinó que es pregunti si per aquesta esquerda hi cabria tanta quantitat 

d’aigua. En tot cas, el to que ha emprat durant tot el relat fa pensar que considera aquest fet propi 

de l’imaginari  col·lectiu  més que no pas de la Història,  tot i  que es pot tractar d’una barreja 

d’elements procedents de tots dos àmbits.

Per últim, l’autor fa referència a dos rituals que es recreen periòdicament per mantenir viu a 

la memòria aquest esdeveniment que deixà la terra submergida sota una gran quantitat d’aigua. 

Llucià, interessat pels aspectes socials i culturals de la regió que estudia, no en té prou d’explicar 

les llegendes que són presents en les tradicions dels habitants de la zona sinó que també intenta 

mostrar quina repercussió hi han tingut al llarg del temps. El primer dels rituals en record del 

Gran Diluvi es duu a terme dues vegades l’any. En ell, gent vinguda de tot arreu baixa fins al mar, 

d’on treuen aigua per després vessar-la al temple. Aquesta aigua baixa cap a l’escletxa i finalment 

s’hi  filtra.  L’autor  pensa  que  així  pretenen  seguir  una  ordre  de  Deucalió,  en  memòria  del 

cataclisme i  de la bondat dels  déus. En el  segon dels  rituals  un home puja a un dels  fal·lus 

consagrats a Bacus que estan situats sota el pòrtic del temple. L’home ha de romandre-hi set 

dies220 i  demanar als déus prosperitat  per a tota la regió de Síria.  Llucià,  tot i  que dóna més 

credibilitat a aquesta primera explicació, recull també que alguns pensen que això es fa en record 

de Deucalió:

219 “Jo mateix també he vist l’escletxa; es troba sota el temple però és extremadament petita. Si a l’antiguitat havia 
estat més gran i ara ha esdevingut així, jo no ho sé. Pel que he pogut veure, en efecte, és petita.”
220 Tot i que el relat de Llucià no ho explicita en cap moment, aquesta dada pot tenir a veure amb la durada del Gran 
Diluvi. El fet que un home hagi de pujar al temple i romandre-hi durant set dies ens fa pensar que, segons la tradició 
que segueix l’autor, el cataclisme durà precisament set dies.

136



(28) ἐς τουτέων τὸν <   > ἀνὴρ ἑκάστου ἔτεος δὶς ἀνέρχεται οἰκέει τε ἐν ἄκρῳ τῷ φαλλῷ χρόνον 

ἑπτὰ  ἡμερέων.  […] ἄλλοισιν  δὲ  δοκέει  καὶ  τάδε  Δευκαλίωνος  εἵνεκα  ποιέεσθαι,  ἐκείνης 

ξυμφορῆς μνήματα, ὁκότε οἱ ἄνθρωποι ἐς τὰ οὔρεα καὶ ἐς τὰ περιμήκεα τῶν δενδρέων ἦεισαν τὸ 

πολλὸν ὕδωρ ὀρρωδέοντες.221

Com es pot veure al llarg de tot el relat, Llucià pretén exposar els fets relacionats amb el 

Gran Diluvi eliminant tots els elements fantàstics que hi pugui haver. És per això que en el seu 

relat els déus no apareixen com a subjectes agents al seu relat i que en algunes ocasions Llucià es 

mostra disconforme amb els fets sobre els quals està parlant. D’altra banda, cal destacar, com ja 

hem apuntat  anteriorment,  que  aquesta  narració  diluviana  és  incompleta  en  el  sentit  que  hi 

manquen alguns elements importants com per exemple el nom de l’indret on s’atura l’arca de 

Deucalió.  Això pot estar motivat  pel fet que la intenció principal  de l’autor no és oferir  una 

descripció detallada del Gran Diluvi sinó més aviat explicar qui és Deucalió i per quin motiu es 

considerava que li havia estat consagrat aquell temple que havia trobat a Síria.

221 “Un home <hi> puja dues vegades cada any i es queda a sobre del fal·lus durant un període de set dies. […] Altres 
creuen que això és degut als esdeveniments relacionats amb Deucalió, com a record d’aquesta desgràcia, quan els 
humans van fugir a les muntanyes i a les copes dels arbres, espantats per la gran quantitat d’aigua”.

137



LA NARRACIÓ DEL GRAN DILUVI EN AUTORS LLATINS: OVIDI I HIGINUS

Per últim hem triat  dos dels autors llatins  que ofereixen una narració més completa de 

l’episodi del Gran Diluvi dins de la seva obra. El primer d’aquests és Ovidi, qui al llibre primer de 

Les Metamorfosis dedica un espai prou extens a parlar sobre el cataclisme i sobre els seus dos únics 

supervivents,  Deucalió  i  Pirra.222 El  segon  és  Higinus,  qui  també  fa  referència  a  la  història 

d’aquests dos personatges a les seves Fabulae, de la manera que veurem més endavant.

Ovidi inicia Les Metamorfosis parlant sobre els orígens del món i la seva evolució. Després de 

diversos episodis, com la separació dels elements o la creació de la raça humana, l’autor explica de 

quina manera s’esdevingué el cataclisme. Els versos immediatament anteriors dibuixen quin era 

l’estat de la terra en aquells moments. D’aquesta manera, el Gran Diluvi és plantejat com una 

conseqüència  natural  i  necessària  d’aquella  situació.  De  fet,  el  relat  comença  a  propòsit  de 

l’episodi de Licàon,223 qui intenta enganyar Júpiter oferint-li la carn d’un jove esquarterat, quan 

aquell  baixa a la terra sota una aparença humana.224 Enfadat,  el  déu convertí  el  jove en llop, 

destruí la seva llar amb un llamp i tot seguit parlà d’aquesta manera:

240 Occidit una domus, sed non domus una perire

241 Digna fuit: qua terra patet fera regnat Erinys;

242 In facinus iurasse putes; dent ocius omnes

243 Quas meruere pati, sic stat setentia poenas.225

El càstig al qual fan referència aquests quatre versos és el Gran Diluvi, l’esdeveniment que 

ha de servir als déus per fer una “neteja” de la raça humana, creada per ells  mateixos temps 

enrere. Els humans han deixat de conviure pacíficament i ara la deessa de la discòrdia, Eris, és 

present a tota la  terra.  Però tot  i  l’aparent necessitat d’aquest atac, no tots  els  déus hi  estan 

conformes:

222 Per tal de dur a terme el comentari d’aquesta obra ens hem basat principalment, d’una banda, per al text original 
llatí, en l’edició d’A.Mª. Trepat i A.Mª. de Saavedra, i, de l’altra, en la traducció en vers que ofereix J. Parramon, atès 
que recull d’una manera molt acurada l’essència del text original. Veg. Ovidi, Les Metamorfosis, vol. I (trad. cat. Adela 
Maria Trepat i Anna Maria de Saavedra), Barcelona: Bernat Metge, 1921; Ovidi,  Les Metamorfosis (trad. cat. Jordi 
Parramon), Barcelona: Quaderns Crema, 1996.
223 “But Ovid does not isolate the Deucalion-Pyrrha myth as a free-standing story to emphasize the sinfulness and 
deserved the destruction of the human race. Rather, he makes it part of one continous, coherent narrative which 
begins with the creation of the world from Chaos, followed by the Fall (or Downward Slide) of man through four 
ages –gods, silver, bronze and iron; a council of gods, in which Jove justifies the decision to destroy the mankind by 
telling how he was offered human flesh to eat by Lycaon, the exemplar of human devil; the flood; and finally, the 
recreation of man” (Michael SIMPSON, Gods and Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorus, Amherst: University of 
Massachusetts Press, 1976, p.45).
224 Sobre l’episodi de Licàon veg. vv. 222 i ss. del llibre primer de Les Metamorfosis.
225 “«Una casa ha caigut, mes no era sols una casa / digna de caure: és el món en mans d’una Erinis impia! / Sembla 
que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un càstig ben merescut; això decideixo!»”

138



244    Dicta Iovis par uoce probant stimulosque frementi

245 Adiciunt, alii partes adsensibus implent.

246 Est tamen humani generis iactura dolori

247 Omnibus, et, quae sit terrae mortibus orbae

248 Forma futura, rogant, quis sit laturus in aras

249 Tura ferisne paret populandas terras.226

Tal i com mostra aquest fragment, aquells que no consideren encertada la decisió de Júpiter, 

pare dels déus, simplement l’accepten perquè no tenen cap altre remei. Tot i així, es qüestionen 

quin serà l’aspecte de la terra sense humans i què faran ells mateixos sense libacions ni sacrificis. 

El que s’estan preguntant en realitat és quin serà el seu propi destí, com si la seva supervivència, 

malgrat  ser  immortals,  estigués  condicionada  a  les  libacions  i  sacrificis  que  els  ofereixen  els 

humans. Davant d’aquestes preocupacions, Júpiter els promet el següent:

250 Talia quarentes, sibi enim fore cetera curae,

251 Rex superum trepidare uetat sobolemque priori

252 Dissimilem populo promitit origine mira.227

En aquests versos, Júpiter fa referència a una mena de purificació de la humanitat, com si 

aquella sota la qual s’esdevingué el Gran Diluvi estigués d’alguna manera corrompuda. L’objectiu 

del càstig, per tant, no és tant aniquilar la raça humana sinó millorar-la. El que el déu promet, 

doncs, és que una nova raça “origine mira” tornarà a poblar la terra, atès que especialment a partir 

del  que Ovidi  anomena “aenea  proles”, és a dir,  l’Edat de Bronze,  la  raça humana començà a 

degenerar notablement.228 El fet que aquesta nova generació sigui meravellosa té a veure, sens 

dubte,  amb la manera com naixerà:  el  seu origen estarà en aquells  que sobrevisquin al  Gran 

Diluvi. Podem entendre, per tant, que aquelles persones que mereixin salvar la vida destacaran 

226 “Va aprovar una part dels present el que Júpiter deia / encoratjant-lo més, i uns altres només assentiren; / però 
tots, amb dolor perquè el gènere humà s’ha de perdre, / van demanar-li com seria la faç de la terra / sense mortals, si 
ningú no duria encens a les ares / i si pensava deicar que les feres el món devastessin.”
227 “Tots aquests precs els respon dient que o s’hi capfiquin, / el sobirà dels déus, i els promet que hi haurà un altre 
poble / ben diferent del d’abans, i que sorgirà d’un prodigi.”
228 D’altres autors, com Hesíode, parlen de cinc races, atès que inclouen entre la del bronze i la del ferro una quarta 
que és la dels herois o semidéus (veg. vv. 106-201 de Treballs i Dies i també les notes 194 i 212). Ovidi només parla de 
quatre races: la de l’Edat d’Or, on regnava la justícia sense que les lleis fossin necessàries;  la de plata, pitjor que 
l’anterior però millor que la següent; la de l’Edat de Bronze, més bel·licosa que les anteriors; i, finalment, la raça de 
ferro, que va portar a la terra tota mena de crims i deslleialtats i sota la qual s’esdevingué el Gran Diluvi. El mite de 
les quatre edats del món és recollit per Ovidi entre els versos 89 i 150 del llibre primer de Les Metamorfosis i recull la 
degeneració de les races fins arribar a un extrem que cal aturar. És per això que el cataclisme és presentat com un 
càstig necessari per netejar els defectes d’aquesta raça.

139



per la seva pietat  i  la seva moralitat,  davant del comportament que presenta la  humanitat en 

aquells moments, i que la nova raça haurà de néixer d’ells.

El cataclisme comença en el moment en què Júpiter deixa anar els seus llamps contra la 

Terra, però quan és a punt de destruir-la amb la seva tempesta de foc, li sobrevé la por que l’èter 

celest, és a dir, la llar dels déus, segueixi la mateixa sort,229 i decideix aturar-se per un moment:

253 Iamque erat in totas sparurus fulmina terras;

254 Sed timuit, ne forte sacer tot ab ignibus aether

255 Conciperet flammas longusque ardesceret axis.

256 Esse quoque in fatis reminiscitur adfore tempus,

257 Quo mare, quo tellus correptaque regia caeli

258 Ardeat et mundi moles obsessa laboret.230

És, doncs, per la por de Júpiter que el càstig adreçat als humans es torni en contra d’ells que 

s’atura i decideix destruir la terra d’una altra manera. Havent aturat el seu atac de foc, deixa els 

projectils –els llamps forjats pels ciclops, segons Ovidi– i escull un altre càstig: aniquilar la raça 

humana sota les aigües. En primer lloc, és interessant observar la imatge dels ciclops ja que en 

ocasions  eren  considerats  els  fabricants  dels  llamps  de  Júpiter231.  D’altra  banda  també  és 

significatiu que Júpiter canviï de mètode, tot i mantenir la seva decisió d’acabar amb la humanitat. 

No és clara la intenció que segueix Ovidi però cal destacar que aquest element no apareix en cap 

altre dels textos que recullen la narració del Gran Diluvi. És possible que la finalitat de l’autor fos 

simplement la d’oferir –potser a mode de profecia– aquesta teoria que, com dèiem, ja apareixia a 

les doctrines estoiques.

Per aconseguir el seu propòsit, Júpiter tanca l’Aquiló, el vent del nord, i la resta de vents 

que dispersen els núvols dins les coves d’Èol, déu dels vents, i deixa anar el Notos, el vent del 

sud. El que fa, per tant, és mantenir aturats aquells vents que s’enduen els núvols i només deixa 

lliure el del sud que és el que porta la pluja i les tempestes. D’aquesta manera, pretén aconseguir 

que els núvols de la pluja restin un període llarg de temps sobre la Terra, descarregant les seves 

229 La teoria que argumentava que el món sencer seria destruit pel foc apareix ja a les teories d’alguns autors estoics, 
com Heraclit  (veg.  John  M.  RIST,  La filosofía  estoica,  (trad.  esp.  David  Casacuberta)  Barcelona:  Crítica,  1995,  p.
184-185).
230 “Ja es disposava a llençar els seus llamps per tota la terra, / mes va témer que el foc no arribés a l’èter altíssim /  
tot propagant fins a l’eix del món el fragor de l’incendi. / Va recordar que també, per decret del destí, arribarien / 
temps en què tota la terra, el mar i els alcàssers celestes / es cremarien plegats i tothom es veuria en el tràngol.”
231 Els ciclops, fills d’Urà i Gea, són gegants amb un sol ull que pertanyen a la primera generació divina. Servidors de 
Hefest, el déu del foc i de la farga, són considerats els fabricants dels llamps de Zeus i de les armes d’Atena, Àrtemis i 
Apol·lo, entre d’altres (veg. Hesíode, Teogonia, 139 i ss.; Pseudo-Apol·lodor, Biblioteca, I, 2, 1).

140



aigües.  La  descripció  que  ens  ofereix  Ovidi  en  aquest  punt  de  la  narració  és  especialment 

detallada i literària:

265 Terribilem picea tectus caligines uultum,

266 Barba grauis mimbis; canis fluit unda capillis,

267 Fronte sedent nebulae, rorant pennaeque sinusque;

268 Vtque manu late pendentia nubila pressit,

269 Fit fragor: hinc densi funduntar ab aethere nimbi.

270 Nuntia Iunonis uarios induta colores

271 Concipit Iris aquas alimentaque nubibus affert.

[…]

274 Nec caelo contenta suo est Iouis ira, sed illum

275 Caeruleus frater iuuat auxiliaribus undis.

[…]

283 Ipse tridente suo teram percussit, ad illa

284 intremuit motuque uias patefecit aquarum.

285 Exspatiata ruunt per apertos flumina campos

286 Cumque satis arbusta simul pecudesque uirosque

287 Tectaque cumque suis rapiunt penetralia sacris.232

Observem com els adjectius  emprats aquí per Ovidi  dibuixen perfectament l’inici  d’una 

gran  tempesta,  un  combat  entre  les  forces  de  la  natura  que  ha  de  portar  com a  resultat  la 

destrucció total de la terra. La descripció recull detalladament la manera com les aigües inunden la 

terra. Aquestes aigües no provenen només del cel sinó també dels rius que, desbordats per ordre 

de Neptú,  germà de Jùpiter,  comencen una cursa cap al mar a tota velocitat.  Els versos que 

acabem de veure són una mostra que l’objectiu de l’autor no és pas donar una versió històrica 

dels  fets  sinó  simplement  narrar  uns  esdeveniments,  sense  qüestionar  llur  veracitat.  És 

interessant,  però,  que reculli  dades que no apareixen en altres textos que parlen sobre aquest 

mateix tema. Es tracta de detalls que donen color al relat i, malgrat que en aparença s’allunyen de 

la realitat, intenten oferir una explicació sobre l’origen de les aigües que negaren la Terra durant el 

Gran Diluvi. D’aquesta manera trobem, per exemple, que és el Notos, el vent del sud, qui aplega 

232 “[El Notos] amb el rostre cobert de fosca terrible s’envola. / Porta la pluja a la barba i pels blancs cabells li 
destil·len / les nuvolades del front, tot ruixant-li el vestit i les ales; / entre les seves mans esprem tots els núvols que 
pengen, / es produeix un tro i es fonen pels aires en pluja. / Iris, que és de Junó missatgera i va embolcallada / de 
molts colors, incrementa l’aiguat i els núvols engreixa. / […] Júpiter amb el cel que ell té no es conforma, i l’ajuda / 
el seu germà blavós aportant unes altres onades. / […] Amb el trident ell mateix colpejà la terra, que amb fressa / va 
tremolar, i de dins les aigües ocultes fluïren. / Envaeixen el camp els rius desbordats, i l’ofeguen / arrossegant, al seu 
pas, arbredes, homes, ramades, / cases i temples, amb tots els tresors sagrats que hi havia.”

141



els núvols que començaran a deixar caure aigua sobre la terra; Iris, la missatgera de Juno,233 qui 

recull l’aigua i la puja de nou als núvols per tal que la tornin a deixar anar; Neptú, senyor de les 

aigües terrestres, qui per ordre del seu germà Júpiter convoca els rius i els ordena desplegar les 

seves forces deixant anar els dics. Sense pretensions científiques, doncs, Ovidi explica de quina 

manera apareix tal quantitat d’aigua sobre la terra.

A continuació, un cop tota la superfície de la terra ha estat sepultada sota les agües, l’autor 

ens mostra la desolació que ha provocat aquesta situació:

291 Iamque mare et tellus nullum discrimen habebant:

292 Omnia pontus erant, deerant quoque litora ponto.

[…]

311 Maxima pars unda rapitur: quibus unda pepercit,

312 Illos longa domant inopi ieiunia uictu.234

Aquests versos ens fan imaginar un moment de caos, de desordre en el sentit estricte, en 

què les aigües cobreixen totalment la terra. Ovidi afirma que la gent intenta salvar la vida en 

barques o pujant als cims de les muntanyes i a les teulades. Tots aquest esforços, però, són inútils 

perquè aquells que no moren ofegats ho fan d’inanició. Són també interessants les referències a 

les situacions que provoca el Gran Diluvi, com que les foques són a les muntanyes i els llops 

neden envoltats d’ovelles. Fins ara l’autor ha dedicat pràcticament un centenar de versos a parlar 

del  cataclisme  i  de  les  seves  conseqüències  però  encara  no  ha  fet  cap  referència  als  seus 

protagonistes, aquells qui estan cridats a sortir-ne sans i estalvis per restaurar novament la vida a 

la terra. Cal recordar que això ja estava previst per Júpiter des del principi perquè el seu objectiu 

final no és aniquilar la raça humana sinó crear-ne una de nova sense els defectes que presentava 

aquella a causa de la qual s’esdevingué el cataclisme.

La primera referència que trobem als veritables protagonistes del relat, Deucalió i Pirra,235 

recull directament que tots dos van arribar en una petita barca a la regió del Parnàs. No sabem si 

aquests  personatges  havien  estat  advertits  prèviament  sobre  el  Gran  Diluvi  ni  com  era 

l’embarcació que els permet sobreviure a la pujada de les aigües. Ovidi només diu que:

233 El paper d’Iris és semblant al de Mercuri. Aquesta deessa és considerada la missatgera dels déus, en especial de 
Júpiter i de Juno. Iris simbolitza, a més, l’arc de Sant Martí i per extensió la unió entre el cel i la terra que fa possible 
aquest fenomen.
234 “Entre la terra i el mar no hi havia ja diferència: / era tot oceà, però un oceà sense costes. / […] L’ona s’ho enduu 
quasi tot, i aquells que se salven de l’ona / a la llarga també cauran vençuts pel dejuni.”
235 Deucalió i  Pirra  són fills  de Prometeu i  d’Epimeteu respectivament i,  per tant,  cosins.  Prometeu, segons les 
paraules que Ovidi posa en boca de Deucalió, modelà els homes a partir del fang: “O utinam possim populos reparare  
paternis  / Artibus  atque  animas  formatae  unfundere  terrae!”  (vv.363-364  del  llibre  primer  de  les  Metamorfosis).  El 
protagonista del relat desitja en aquests dos versos tenir les arts del seu pare per poder crear novament els humans 
després del Gran Diluvi.

142



322 Non illo melior quisquam nec amantior aequi

323 Vir fuit aut illa metuentior ulla deorum.236

Com  podem  veure,  l’autor  es  mostra  més  interessat  a  explicar  quines  foren  les 

conseqüències del Gran Diluvi i com els humans repoblaren la terra, que no pas a parlar de les 

causes o del periple de Deucalió i Pirra, dels quals només sabem que la seva pietat vers els déus és 

l’únic que els diferencia de la resta d’humans que han intentat escapar del cataclisme.

Tan bon punt Júpiter comprova que només resten vius Deucalió i Pirra, decideix aturar les 

aigües per deixar-los viure i repoblar així novament la terra. En primer lloc ordena a l’Aquiló, el 

vent del nord, allunyar les pluges i a Tritó, divinitat marina del seguici de Neptú, bufar la seva 

petxina sonora per fer retrocedir les aigües i els rius. D’una forma molt gràfica, igual que hem 

observat al llarg de la descripció de les inundacions,  Ovidi  relata com les aigües comencen a 

baixar i la terra, desolada, emergeix finalment:

324 Iuppiter ut liquidis stagnare paludibus orbem

325 et superesse virum de tot modo milibus unum,

326 et superesse vidit de tot modo milibus unam,

327 innocuos ambo, cultores numinis ambo,

328 nubila disiecit nimbisque aquilone remotis

329 et caelo terras ostendit et aethera terris.

[…]

345 surgit humus, crescunt sola decrescentibus undis,

346 postque diem longam nudata cacumina silvae

347 ostendunt limumque tenent in fronde relictum.

348 Redditus orbis erat; quem postquam vidit inanem

349 et desolatas agere alta silentia terras […].237

La terra, que ha quedat totalment arrasada, sorgeix entre les aigües. Deucalió i Pirra són ara 

els seus únics habitants. Ovidi no parla en cap moment de cap altra persona o animal que els 

acompanyés  en  el  seu  periple.  Tampoc  no  tenim  detalls  sobre  l’embarcació  en  la  qual  van 

sobreviure  a  les  inundacions,  però  val  a  dir  que podria  ser  tancada  i  d’unes  dimensions  no 

236 “Mai no hi hagué cap home com ell tan just i tan digne / ni com ella cap dona que als déus tingués més respecte.”
237 “Júpiter, quan veié que al món, estrany sense marges, / l’únic supervivent entre tants milers era un home, / l’única 
supervivent entre tants milers una dona, / que eren tots dos innocents i tots dos els déus veneraven, / va escampar 
tots els núvols, tragué amb l’Aquiló les tempestes / i mostrà les terres al cel i a les terres l’empiri. / […] surt la terra i,  
en créixer els indrets, les aigües decreixen / i, amb el temps que ha passat, les branques nues dels boscos / apareixen 
plenes de llim enmig de les fulles. / Els continents han tornat, però, en veure les terres tan buides / i desolades que 
arreu s’escolta només el silenci […].”

143



excessivament grans perquè, segons es desprèn del relat,  viatjaven sols.  En aflorar la terra, el 

vaixell  dels  supervivents  embarranca  a  la  zona  del  Parnàs  i,  desembarcant,  Deucalió  i  Pirra 

adrecen pregàries  tant  a  les  nimfes  Corícides238 i  a  les  divinitats  de  la  muntanya239 com a la 

profètica Temis240:

318 Hic ubi Deucalion (nam cetera texerat aequor)

319 Cum consorte tori parua rate uectus adhaesit,

320 Corycidas nymphas et numina montis adorant

321 Fatidicamque Themin, quae tunc oracla tenebat: […]241

Com podem veure  en  el  fragment  anterior,  els  protagonistes  es  dirigeixen  a  divinitats 

considerades secundàries i no pas directament a Júpiter. Això pot posar de manifest que Deucalió 

i Pirra no havien estat avisats del seu destí perquè si hagués estat així, o bé ja haurien tingut les 

instruccions necessàries per saber què fer i s’haurien adreçat directament al seu protector, o bé 

haurien dirigit  les seves súpliques a Júpiter,  màxim responsable del cataclisme. Podem pensar 

també, però, que l’al·lusió a Temis fa referència de manera indirecta a Júpiter.242

A  continuació,  davant  la  incertesa  sobre  el  que  els  espera  a  partir  d’aquell  moment, 

Deucalió planteja a Pirra que són els únics de la seva espècie que han sobreviscut i que no haurien 

pogut fer-ho l’un sense l’altre:

350 Deucalion lacrimis ita Pyrrham adfatur obortis:

351 ‘o soror, o coniunx, o femina sola superstes,

352 quam commune mihi genus et patruelis origo,

353 deinde torus iunxit, nunc ipsa pericula iungunt,

354 terrarum, quascumque vident occasus et ortus,

355 nos duo turba sumus; possedit cetera pontus.

238 Les nimfes Corícides són considerades divinitats que habitaven la cova Corícida, al mont Parnàs, d’on reben el seu 
nom.
239 Existien diferents tipus de nimfes. Trobem, per exemple, les de les fonts, les dels jardins o les de les muntanyes, 
entre d’altres. En aquest cas, quan Ovidi fa referència a les divinitats de les muntanyes podem entendre que es tracta 
de les nimfes que habiten aquestes zones i, concretament, les del Parnàs, ja que és aquí on han embarrancat després 
del cataclisme.
240 D’una banda, Temis, la deessa de les lleis i de la justícia, és la segona esposa de Júpiter i sovint és considerada 
també la seva consellera. En aquest sentit, doncs, no ens ha de sorprendre que Deucalió i Pirra adrecin les seves 
súpliques a aquesta deessa per fer que Júpiter tingui pietat d’ells.  D’altra banda, Temis és també la divinitat que 
ensenyà a Apol·lo les seves arts endevinatòries. Per tant, ja que presenta un caràcter oracular, també és natural que 
els supervivents del Gran Diluvi es dirigeixin a ella per conèixer quin serà el seu destí.
241 “Deucalion a aquest lloc (puix que el mar cobreix tots els altres)  / junt amb la seva esposa arriba amb una  
barqueta / preguen llavors als déus muntanyencs, les corícides nimfes / i la profètica Temis, que duia llavors els 
oracles.”
242 Sobre aquest punt veg. nota 240.

144



356 haec quoque adhuc vitae non est fiducia nostrae

357 certa satis; terrent etiamnum nubila mentem.

[…]

363 o utinam possim populos reparare paternis

364 artibus atque animas formatae infundere terrae!

365 nunc genus in nobis restat mortale duobus.

366 sic visum superis: hominumque exempla manemus.’243

En aquest punt observem com Ovidi concentra l’atenció en els sentiments de la parella. Els 

veritables protagonistes de la narració diluviana no són pas els déus –tot i que són els màxims 

responsables dels esdeveniments– sinó els humans. Aquest detall, que és interessant per entendre 

el significat del relat, no és present a tots els textos que recullen el Gran Diluvi, com ja hem vist i 

com també comentarem més endavant.

Pel que fa a Deucalió i Pirra, prenent consciència que són l’últim vestigi de la raça humana i 

l’única possibilitat per a la supervivència d’aquesta, s’arriben al riu Cefís, situat al nord del Parnàs, 

ruixen amb unes gotes de les seves aigües els seus vestits i els seus caps, i es dirigeixen al santuari 

de Temis. Aquest temple sembla que ha resistit les inundacions però, segons Ovidi, el color de les 

seves teulades ha quedat esmorteït per la molsa i als seus altars no queden restes del foc sagrat. 

Un cop allà demanen ajut a Temis amb aquestes paraules:

375 Vt templi tetigere gradus, procumbit uterque

376 Pronus humi gelidoque pauens dedit oscula saxo,

[…]

379 ‘Dic, Themi, qua generis damnum reparabile nostri

380 Arte sit, et mercis fer opem, mittissima, rebus!’244

Aquest  quatre  versos  mostren  com Deucalió  i  Pirra  s’adrecen  a  Temis,  com a  deessa 

oracular més que no pas com a consellera de Júpiter, per demanar-li consell de manera humil 

sobre com han d’actuar a partir d’aquell moment per tornar la raça humana a la Terra. Ella sent 

pietat vers els suplicants i els dóna aquesta resposta ambigua que en un primer moment no saben 

interpretar, tal i com sovint succeïa amb els oracles:
243 “Deucalion, tot plorant, s’adreça a Pirra per dir-li: / «Oh germana, oh esposa, oh l’única dona salvada, / en primer 
lloc unida a mi per la sang i l’origen / i el matrimoni després, fins que ara els perills ens uneixen; / de la terra que es 
veu de llevant a ponent som nosaltres / l’única població: la resta és sota les ones. /Ara, però, tampoc no podem 
pensar que és segura / la nostra vida, i encara ens causa terror la tempesta. / […] Ah, si pogués repoblar jo mateix el 
món amb la destresa, / com el meu pare, animant el fang després de pastar-lo! /Ara, però, dels mortals nosaltres dos 
som els únics / (és voluntat dels déus!) per donar testimoni dels homes.»”
244 “En arribar als graons del temple tots dos es prosternen / amb temor per besar les seves lloses gelades, / […] 
«[Oh Temis] digues què podem fer perquè el nostre poble es recobri / i, pietosa com ets, el món submergit auxilia.»”

145



381     Mota dea est sortemque dedit: ‘Discedite templo

382 Et uelate caput cinctasque resoluite uestes

383 Ossaque post tergum magnae iactate parentis.’245

Com recullen aquests versos, l’oracle dóna als protagonistes unes instruccions que semblen 

un sacrilegi:  llençar  darrere  de  la  seva  esquena  els  ossos  de  la  seva  gran  mare.  Aviat,  però, 

aconsegueixen desxifrar el significat d’aquestes paraules i entenen que els ossos són les pedres de 

la mare terra. Pirra desconfia de les instruccions divines, però Deucalió l’anima a fer-ho i, com a 

resultat, de les pedres neixen humans. D’aquesta manera, a partir de les pedres llençades, Pirra 

engendra  les  dones  i  Deucalió  els  homes.  Segons  Ovidi,  aquesta  nova  raça  sorgida  a  partir 

d’aquests dos únics supervivents és especialment forta perquè nasqué precisament de les pedres:

407 Quae tamen ex illis aliquo pars umida suco

408 Et terrena fuit, uersa est in corporis usum;

409 Quod solidum est flectique nequit mutatur in ossa;

410 Quae modo uena fuit, sub eodem nomine mansit;

411 Inque breui spatio superorum numine saxa

412 Missa uiri manibus faciem traxere uirorum,

413 Et de femineo reparata est femina iactu.

414 Inde genus durum sumus experiensque laborum

415 Et documenta damus, qua simus origines nati.246

L’element d’una raça engendrada d’aquesta manera el trobem també en d’altres textos, tot i 

que no pas orientals.247 Aquesta és, doncs, la nova raça que Júpiter havia promès d’engendrar 

després del Gran Diluvi.

D’aquesta manera, Ovidi explica com a partir de pedres i terra humida van aparèixer els 

humans, i tot seguit fa el mateix amb els animals:

416 Cetera diuersis tellus animalia formis

417 Sponte sua peperit, postquam uetus umor ab igne

418 Percaluit solis caenumque udaeque paludes

245 “Commoguda  els  respon la  deessa:  «Sortiu  d’aquest  temple  /  i  un  cop a  fora  cobriu-vos  el  cap,  el  cinyell  
deslligueu-vos / i de la vostra gran mare llanceu els ossos enrera.»”
246 “Totes les parts que hi ha dins els rocs, terrosses o humides, / es converteixen en carn, que modela el cos i 
l’aguanta, / mentre les parts més dures, que no es dobleguen, són ossos / i conservant el seu nom canvien de forma 
les venes. / Així, doncs, en un temps escàs i per ordre dels númens / totes les pedres que ell ha agafat es transformen 
en homes / i les dones resulten de totes les que ella carrega. / Som per això una gent molt dura, que tot ho suporta / 
i demostrem amb els fets de quin origen nasquérem.”
247 Sobre aquest punt veg. p.133.

146



419 Intumuere aestu fecundaque semina rerum

420 Viuaci nutrita solo ceu matris in aluo

421 Creuerunt faciemque aliquam cepere morando.248

Aquesta  és  una  explicació  molt  interessant  sobre  l’origen  de  la  vida  que  recull  com a 

element fonamental l’aigua i la terra. El relat de la creació dels humans a partir d’aigua i terra per 

part de Prometeu que trobem tot just a l’inici del capítol setè del primer llibre de la seva Biblioteca, 

també va en aquesta mateixa línia. Per tant, encara que el relat d’Ovidi sigui de caire més literari 

que  no  pas  històric,  podem afirmar  que  presenta  alguns  elements  que  tendeixen  cap  a  una 

explicació racionalista, tot i que aviat s’acaba barrejant amb la creença religiosa. En aquest text 

observem  alguns  detalls,  especialment  sobre  la  inundació,  que  podríem  considerar  com  a 

originals  ja  que  no  apareixen  en  els  altres  escrits.  A  l’apartat  corresponent  veurem  més 

àmpliament quines són les similituds o les diferències que trobem entre aquest text i els altres que 

tracten l’episodi del Gran Diluvi, d’una banda, i el de Berosos, de l’altra.

Un cop  estudiats  els  elements  que  apareixen  en  el  relat  diluvià  d’Ovidi,  passem ara  a 

analizar el d’Higinus, per poder comparar després amb la narració de Berosos tant aquests dos 

relats  com els  altres  sis  que hem vist  anteriorment.  Cal  dir,  però,  que el  text  d’Higinus  no 

presenta un caire tan literari com el d’Ovidi i que és considerablement més breu que aquest. 

Tanamateix,  hem decidit  tractar-lo  aquí  perquè  tot  i  ésser  força  sintètic  es  tracta  d’un  relat 

complet  sobre  el  Gran Diluvi  i  perquè presenta  elements  que  poden  ser  interessants  per  al 

comentari conjunt posterior que tindrà com a centre el relat diluvià de Berosos.

Caius Julius Higinus, autor llatí que visqué a cavall dels segles I aC. i I dC., dedica una de les 

seves Fabulae, la número 153,249 a parlar sobre Deucalió i Pirra. Podríem dir que més que narrar 

detalladament els esdeveniments que tingueren lloc durant el Gran Diluvi, el que fa és resumir-

los. És clar,  per tant,  que aquest autor coneixia  el relat sobre el cataclisme que oferien altres 

textos, els quals utilitza, sens dubte, com a inspiració.

En primer lloc cal dir que en el relat d’Higinus no trobem cap referència a la causa del 

diluvi ni a la manera com les aigües van cobrir la terra, i tampoc no se’ns explicita qui en fou el 

responsable. L’autor comença directament anunciant que:

248 “Els animals restants, la terra, amb formes diverses, / els engendrà tota sola, quan fou la humitat que hi havia / 
escalfada el sol, i el llim del fons de les basses / amb la calor s’inflà, i els gèrmens fecunds de les coses / varen nodrir-
se al terreny vital com al si d’una mare / i amb el temps una forma exacta prengueren en créixer.”
249 Per dur a terme l’anàlisi del relat diluvià d’aquest autor hem seguit l’edició del text original feta per Jean-Yves 
Boriaud: HIGINUS, Fables (ed. Jean-Yves Boriaud), Paris: Les Belles Lettres, 1997.

147



Cataclysmus,  quod  nos  diluvium vel  irrigationem dicimus,  cum factum est,  omne  genus 

humanum interiit praeter Deucalionem et Pyrrham, qui in montem Aetnam, qui altissimus in 

Sicilia esse dicitur, fugerunt.250

En  aquest  fragment  podem  observar  d’una  banda  la  conseqüència  del  Gran  Diluvi: 

l’extermini de la raça humana. Tota la humanitat mor sota les aigües excepte Deucalió i Pirra, 

sobre els quals no tenim cap més detall. Aquesta parella, les úniques dues persones destinades a 

salvar la vida, ho aconsegueixen fugint al mont Etna, considerat el més alt de Sicília. Val a dir que, 

tot i que Ovidi no faci explícit on es troba l’epicentre del cataclisme, darrere d’aquesta referència 

al mont Etna podem intuir una concepció italocèntrica de l’episodi.

El  text  d’Higinus  no ofereix  tampoc referències  a  cap embarcació o a  la  manera  com 

arribaren els protagonistes fins al mont Etna, simplement recull que arribaren allà fugint de les 

aigües. L’autor tampoc no s’interessa per com van morir la resta d’humans ni per l’estat en què va 

quedar la terra; en cap moment no trobem un dibuix de la situació. Així doncs, podem afirmar 

que el text omet els detalls innecessaris i que presenta com a objectiu principal explicar la manera 

com després del Gran Diluvi la raça humana va tornar a habitar la terra.

Un cop salvats, i davant la impossibilitat de sobreviure sols, Deucalió i Pirra demanen al 

déu Jovis tenir companys o morir, seguint el destí de tota la resta d’humans. Llavors el déu se’ls 

adreça directament i els ordena que llencin pedres darrere de la seva esquena. De les pedres que 

llenci Deucalió naixeran els homes, mentre que de les que llenci Pirra naixeran les dones. Les 

instruccions del déu vénen donades per les súpliques de la parella. El fet que els protagonistes 

s’adrecin a Jovis no ens ha de semblar estrany ja que aquest és el pare dels déus, però podem anar 

encara més enllà i pensar que això és així perquè aquest déu és el principal responsable del Gran 

Diluvi.  Tanmateix,  la  veritat  és  que  no  trobem  en  aquest  text  cap  indici  que  ens  permeti 

considerar-lo com el desencadenant del cataclisme. De la mateixa manera, tampoc no hi ha cap 

element  que  ens  permeti  saber  per  què  van  ser  escollits  entre  tots  els  humans  precisament 

Deucalió i Pirra.

Finalment Higinus conclou el text afirmant que:

Ob eam rem laos dicitur, laas enim Graece lapis dicitur.251

250 “Quan s’esdevingué el cataclisme, que nosaltres coneixem pel nom de diluvi o d’inundació, tota la raça humana 
fou aniquilada, excepte Deucalió i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicília.”
251 “Per aquest motiu són anomenats laos, ja que en grec les pedres reben el nom de laas.”

148



Aquesta  última  frase  ens  pot  fer  afirmar  que  Higinus  fa  servir  fonts  gregues  per 

documentar-se a l’hora d’escriure sobre aquest tema.252

Per últim, cal dir que el relat del Gran Diluvi que ofereix Higinus constitueix un episodi 

que només és citat superficialment; és a dir, no es tracta d’una narració amb detalls sinó d’una 

referència que només recull en essència els elements principals d’aquest esdeveniment.

252 Sobre aquest punt veg. p.133.

149



TERCERA PART

CONCOMITÀNCIES I DIVERGÈNCIES: ANÀLISI PER ELEMENTS



0. INTRODUCCIÓ

Un cop presentats, analitzats i comentats els diferents textos que ofereixen la narració del 

Gran Diluvi,  inclòs el de Berosos, que considerem central  per al nostre propòsit,  s’escau ara 

d’aprofundir  en  la  seva  anàlisi  mitjançant  l’encreuament  sistemàtic  d’aquest  text  central  amb 

aquells altres. Això ho farem tot analitzant per separat cadascun dels elements que conformen 

l’episodi del Gran Diluvi (causes i protagonistes, entre d’altres), a cadascun dels quals dedicarem 

un dels apartats que s’inicien a continuació, però prenent sempre com a punt de referència el text 

de Berosos, atès que l’objectiu principal d’aquest treball és el d’intentar establir possibles relacions 

entre aquest relat i la resta dels que hem vist fins ara. Abans d’iniciar aquesta tercera part, però, 

cal dir que la presentació dels elements segueix l’ordre mateix en què es troben dins del relat de 

Berosos, de manera que aquells altres punts que també comentarem a causa de la seva significació 

però que no apareixen en els escrits d’aquest autor, els deixem per als darrers apartats.

151



1. REIS O PATRIARQUES ANTEDILUVIANS

Un dels aspectes principals que permeten establir una concomitància clara entre el text de 

Berosos i d’altres que també ofereixen el relat del Gran Diluvi és el de presentar una determinada 

cronologia prèvia al cataclisme en forma d’una llista tancada de reis o patriarques. En concret, el 

nostre autor estableix que abans del cataclisme regnaren sobre Babilònia un total de deu reis,  o 

més exactament nou, essent Xisouthros justament el que en completa la desena. Davant d’això 

trobem que el  Llibre del Gènesi parla igualment de deu patriarques des del primer home, Adam, 

fins a Noè, en temps del qual s’esdevingué el cataclisme. I precisament així ho constata R.P. de 

Vaux: “a cette suite de dix Patriarches antédiluviens correspond, dans la tradition babylonienne, 

une  liste  de  dix  rois  mésopotamiens  d’avant  le  déluge:  chacun  d’eux  aurait  régné  plusieurs 

dizaines de milliers d’années.”253

A partir de les dades que ofereixen aquests textos, hem elaborat una taula que ens permet 

de  confrontar  els  noms  i  els  anys  que  regnaren  sobre  Babilònia  els  diferents  monarques 

antediluvians amb els noms i, en aquest cas, els anys que visqueren els primers patriarques bíblics 

fins a Noè:

Berosos (Babyloniaká, F3a, 13)

Aloros šaren   10
Alaparos šaren    3
Amèlon šaren   13
Ammènon šaren   12
Amegalaros šaren   18
Dàonos šaren   10
<Ev>edoranchos  šaren   18
Amempsinos šaren   10
Otiartes šaren    8
Xisouthros šaren   18

                   Total: 120 šaren

Berosos (Babyloniaká, F3b, 13)

  ῎Αλωρον σάρους  10
  ’Αλάπαρον 
  ’Αμήλωνα                  [σάρους   28]
  ’Αμμένωνα
  ’Αμεγάλαρον  σάρους   18
  Δάωνον          σάρους   10
  Εὐεδώρα<γ>χον           σάρους  18
  ’Αμεμψινὸν  σάρους   10
  ’Ωτιάρτην  σάρους    8
  Ξίσουθρον  σάρους   18

Total: 120 σάρους

Llibre del Gènesi (V)

Adam 930 anys
Seth 912 anys
Enòs 905 anys
Cainan 910 anys
Malaleel 895 anys
Jared 962 anys
Henoch 365 anys
Mathusala 969 anys
Lamech 777 anys
Noè             950 anys

Total: 8575 anys 

Observant aquestes dades podem afirmar, doncs, que la relació entre ambdues obres és 

clara. No ens hem de precipitar a concloure, però, que un text hagi pres com a font l’altre, ja que 

potser simplement han fixat per escrit una tradició comuna. Val a dir que el còdex sacerdotal està 

datat després de l’any 586 aC.,  “cuando Nabucodonosor, rey de Babilonia,  tomó Jerusalem y 

llevó consigo en cautividad a los judíos”,254 mentre que l’obra de Berosos data de la primera 

meitat del s. III aC. Com podem veure, d’una banda, la localització geogràfica de l’autor d’aquest 
253 Veg. R.P. de Vaux, op. cit., p.54.
254 Veg. J.G. Frazer, op. cit., p.79

152



còdex bíblic i la de Berosos són pràcticament la mateixa, i, de l’altra, ambdós textos, tot i no ésser 

estrictament contemporanis, daten d’una època suficientment propera. Per tant, basant-nos en 

llur proximitat geogràfica i temporal, podem pensar que ambdues narracions haurien recollit una 

tradició present en la zona de Babilònia entre, almenys, els segles VI i III aC., o bé podríem pensar, 

com apunta J.G. Frazer255 que els hebreus van dur aquesta tradició a Babilònia en ser-hi portats 

com a captius.

La  situació  antediluviana  que  exposen  altres  relats  és  diferent.  Per  exemple,  el  Poema 

d’Atrahasis i la tauleta de Nippur256 narren la història de la raça humana des de la seva creació per 

part dels déus fins l’esdeveniment del Gran Diluvi, però no ofereixen dades concretes sobre cap 

dels  homes  que  visqueren  durant  aquest  temps.  Aquests  textos  se  centren  més  aviat  en  les 

relacions entre els diferents déus i només parlen d’un home, aquell qui aconseguí sobreviure al 

cataclisme i salvar la humanitat de la destrucció total.

En el cas d’altres relats, com el de Llucià de Samòsata o el d’Ovidi,  només coneixem la 

situació immediatament anterior al Gran Diluvi,  atès que aquest se’ns presenta com un càstig 

necessari, motivat per la corrupció de la raça humana.

255 Cf. J.G. Frazer, op. cit., p.87.
256 Val a dir, però, que també es coneix una llista de reis antediluvians en la tradició sumèria (veg. Thorkild JACOBSEN 
(ed.), The Sumerian King List; Ancient Near Eastern Text relating to the Old Testament, Chicago: The University of Chicago 
Press, 1966, p.265).  Això no obstant, s’ha de remarcar que la narració diluviana no es troba inclosa dins daquesta 
obra de caire històric –o, més ben dit, protohistòric– i és per aquest motiu que no la tractem dins d’aquest estudi.

153



2. CAUSA

Un dels elements més importants que trobem en les diverses narracions del Gran Diluvi és 

la causa d’aquest esdeveniment. Ja sigui de manera explícita o implícita, tots els textos que hem 

analitzat, excepte el d’Higinus, recullen el motiu que porta els déus a enviar aquest cataclisme 

contra els humans. Prenent com a centre el seu desencadenant, podem dividir els diferents relats 

en dos grups: d’una banda, els que atribueixen el Gran Diluvi al soroll que feien els humans i, de 

l’altra, els que prenen com a motiu fonamental la impietat en què havia caigut la raça humana.

Berosos es troba dins d’aquest darrer grup, ja que atribueix el cataclisme a la manca de 

pietat  entre  els  humans.  No ho fa,  però,  de  manera  directa  sinó afirmant,  d’una  banda,  que 

aquells que hi van sobreviure ho van aconseguir gràcies a la seva pietat vers els déus i, de l’altra, 

que els supervivents van rebre l’ordre de seguir aquest comportament:257

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

[…] der schall einer stimme jedoch, die aus den 

lüften kam, gab vorschrift, dass es ihnen pflicht  

sei,  götterverehrer  zuwerden;  und dass er  selbst  

von wegen seiner  götterverehrung hingefahren in  

der  wohnung  der  götter  wohne,  und dass  seine  

gattin und tochter und der schiffbaumeister eben  

dieselbe ehre genössen.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

[…]  φωνὴν  δὲ  ἐκ  τοῦ  ἀέρος  γενέσθαι, 

κελεύουσαν  ὡς  δέον  αὐτοὺς  εἶναι 

θεοσεβεῖς· καὶ γὰρ αὐτὸν διὰ τὴν εὐσέβειαν 

πορεύεσθαι μετὰ τῶν θεῶν οἰκήσοντα· τῆς 

δὲ αὐτῆς τιμῆς καὶ τὴν γυναῖκα αὐτοῦ καὶ 

τὴν  θυγατέρα  καὶ  τὸν  κυβερνήτην 

μετεσχηκέναι.

Però, com dèiem, el nostre autor no és l’únic que apunta a la manca de pietat com l’element 

desencadenant del cataclisme:

Llibre del Gènesi (VI, 5-7):

I  veient Yahuè que era  molta  la  malícia  de  l’home en la  terra,  i  que  totes  les  formes del 

pensament del seu cor [eren] només dolentes tots els dies, es penedí Yahuè perquè havia fet 

l’home en la terra, i s’entristí en son cor. I Yahuè digué: Exterminaré de damunt la faç de la 

terra l’home que vaig crear; de l’home fins l’animal, fins el rèptil, i fins les aus del cel, car em 

penedesc d’haver-los fet.

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, III, 8, 2):
257 Per a la traducció d’aquest i de la resta de textos de Berosos que recullen l’episodi del Gran Diluvi, vegeu pp.
40-49.

154



Νυκτίμου δὲ τὴν βασιλείαν παραλαβόντος ὁ ἐπὶ Δευκαλίωνος κατακλυσμὸς ἐγένετο. τοῦτον ἔνιοι 

διὰ τὴν τῶν Λυκάονος παίδων δυσσέβειαν εἶπον γεγενῆσθαι.258

Llucià de Samòsata (De dea syria, 12):

Ἐκείνων δὲ πέρι τῶν ἀνθρώπων τάδε μυθέονται ὑβρισταὶ κάρτα ἐοντες ἀθέμιστα ἔργα ἔπρησσον, 

οὔτε  γὰρ  ὅρκια  ἐφύλασσον  οὔτε  ξείνους  ἐδέκοντο  οὔτε  ἱκετέων  ἠνείχοντο,  ἀνθ’  ὧν  σφίσιν  ἡ 

μηγάλη συμφορὴ ἀπίκετο.259

Ovidi (Metamorfosis, I, 240-243):

Occidit una domus, sed non domus una perire

Digna fuit: qua terra patet fera regnat Erinys;

In facinus iurasse putes; dent ocius omnes

Quas meruere pati, sic stat setentia poenas.260

Observem, doncs, que els textos grecollatins coincideixen amb Berosos quant a la causa del 

Gran Diluvi. Tanmateix aquest detall no és exclusiu d’aquests sinó que també apareix al Llibre del  

Gènesi, la qual cosa ens fa pensar que Berosos, més que seguir la tradició grecollatina, fa servir la 

mateixa font que recull el text bíblic261 i que, en aquesta ocasió, és present també en els textos 

d’origen grec i llatí.

Acabem de veure un dels motius que ofereixen alguns textos per justificar el Gran Diluvi. 

D’altres, però, assenyalen com a causa el soroll que feien els humans a la terra i que molestava els 

déus. Per extensió, podem entendre que aquesta referència als sorollosos humans és simplement 

una manera de parlar de la superpoblació de la terra:262

Poema d’Atrahasis (tauleta I, columna VII, 352-359):

Twelve hundred years [had not yet passed]

[When the land extended] and the peoples multiplied.

The [land] was bellowing [like a bull],

258 “En  rebre  Níctim  el  tron,  s’esdevingué  el  cataclisme  en  temps  de  Deucalió.  Alguns  van  dir  que  s’havia 
desencadenat a causa de la impietat dels fills de Licàon.”
259 “Sobre aquells homes hom diu que eren extremadament superbs i que duien a terme actes d’impietat, doncs no 
complien els seus juraments, no acollien els hostes, i tampoc no tenien compasió vers els suplicants. Per aquests 
motius els sobrevingué un gran càstig.”
260 “«Una casa ha caigut, mes no era sols una casa / digna de caure: és el món en mans d’una Erinis impia! / Sembla 
que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un càstig ben merescut; això decideixo!»”
261 Sobre les coincidències entre el text bíblic i el relat de Berosos, veg. l’apartat anterior sobre els reis o patriarques 
antediluvians.
262 Sobre la superpoblació com a motiu del Gran Diluvi en el  Poema d’Atrahasis, veg.  Tikva  FRYMER-KENSKY, “The 
Atrahasis Epic and its significance for our understanding of Genesis 1-9”,  Biblical Archeologist, 1977, 40.4: 147-155, 
pp.150-151.

155



The god got disturbed with [their uproar].

[Enlil heard] their noise

[And adressed] the great gods,

‘The noise of the mankind [has become too intense for me],

[With their uproar] I am deprived of sleep.’

Tauleta de Nippur (columna IV, v.156):

On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

Els déus, especialment Enlil, mostren en aquests dos fragments la seva cara més humana, 

atès que l’únic motiu per voler destruir els mortals és la molèstia que els provoquen.263 Aquesta és 

la causa que els portà a enviar tres atacs contra els humans, el darrer dels quals és el Gran Diluvi.

Pel que fa a l’únic text que ens queda per comentar, el  Poema de Gilgamesh, cal dir que no 

recull  d’una  manera  explícita  el  desencadenant  del  Gran  Diluvi.  A  primer  cop  d’ull,  doncs, 

podríem deduir  que la  causa és  la  mateixa que trobem al  Poema d’Atrahasis i  a  la  Tauleta  de 

Nippur, per les semblances existents entre aquests textos. Tanmateix, no hi ha cap dada que ens 

permeti afirmar que la causa no és, per exemple, la impietat humana o que el Gran Diluvi és 

enviat simplement per caprici d’Enlil. Val a dir, però, que és lògic que aquest text no ens parli 

d’aquest element, perquè el relat del cataclisme el fa directament Utanapishti, el protagonista, en 

primera persona i, per tant, ell no podia conèixer del cert quins eren els motius que els déus 

tenien  per  enviar  aquest  càstig  contra  la  raça  humana,  tot  i  que  de  vegades  trobem certes 

incongruències en aquest aspecte com, per exemple, quan Utanapishti reprodueix la conversa dels 

déus sobre si l’han de perdonar un cop ha passat el Gran Diluvi (Poema de Gilgamesh, XI, 179-181).

Per últim només ens queda destacar el fet que els textos més antics assenyalin com a causa 

del cataclisme la molèstia que els humans provoquen als déus mentre que la resta, és a dir, el 

Llibre del Gènesi, els textos grecollatins i Berosos apunten a la impietat i la immoralitat de la raça 

humana.  Per  tant,  podem concloure  que els  textos  més  antics  parlen  d’un  element  físic,  un 

problema demogràfic,  mentre  que  la  resta  apunten  cap  a  un  desencadenant  de  tipus  moral. 

Tanmateix, és significatiu que tots ells consideren el cataclisme com un càstig dels déus contra els 

humans.

263 És interessant que aquesta mateixa reacció la trobem també al v.21 i ss. de la primera tauleta de l’Enuma Elish, el 
poema babilònic de la Creació, quan Tiamat ataca els déus joves perquè fan soroll i no la deixen dormir (veg. Lluís 
FELIU & Adelina MILLET,  Enuma Elish, Barcelona: Universitat Autònoma de Barcelona–Publicacions de l’Abadia de 
Montserrat, 2004, p.66).

156



3. OBJECTIU

Un altre dels elements que està present, ja sigui de manera explícita o implícita, a tots els 

textos que ofereixen la narració diluviana és l’objectiu del cataclisme. En l’obra de Berosos és clar: 

aniquilar per complet la raça humana:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

[…] die menschheit durch die sintflut unter-

gehen werde.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

[…]  τοὺς  ἀνθρώπους  ὑπὸ  κατακλυσμοῦ 

διαφθαρήσεσθαι.

Excepte per a Higinus, qui no en parla, l’objectiu que apareix associat al Gran Diluvi en la 

major part dels textos que hem analitzat és igualment la destrucció de la humanitat mitjançant una 

gran inundació que implicarà necessàriament la fi de tots els éssers vius sota les aigües:

Tauleta de Nippur (columna IV, 156-158):

On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

The destruction of the descent of mankind […],

The final sentence, the word of the assembly […].

Llibre del Gènesi (VI, 17):

Car jo, heus-me aquí fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota el cel 

tota carn en la qual [hi hagi] esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perirà.

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

ἐπεὶ δὲ ἀφανίσαι Ζεὺς τὸ χαλκοῦν ἠθέλησε γένος,  ὑποθεμένου Προμηθέως Δευκαλίων 

τεκτηνάμενος λάρνακα, καὶ τὰ ἐπιτήδεια ἐνθέμενος, εἰς ταύτην μετὰ Πύρρας εἰσέβη. Ζεὺς δὲ πολὺν 

ὑετὸν ἀπ᾽ οὐρανοῦ χέας τὰ πλεῖστα μέρη τῆς Ἑλλάδος κατέκλυσεν […].264

Aquests tres fragments, de la mateixa manera que hem vist en l’obra de Berosos, afirmen 

explícitament  que  el  Gran  Diluvi  té  l’objectiu  d’eliminar  per  complet  la  raça  humana  de  la 

superfície de la terra. D’altres, però, hi fan referència de manera indirecta:

264 “Quan Zeus va voler aniquilar la raza de bronze, Deucalió, construint un arca seguint el consell de Prometeu i 
omplint-la de provisions,  hi va embarcar amb Pirra.  Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va 
inundar la major part de l’Hèlade […].”

157



Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna VI, 9-10):

‘Where did life escape?

How did man survive in the destruction?’

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 175-176):

«D’on ha sortit aquesta criatura?

Cap home no havia de sobreviure al desastre.»

Llucià de Samòsata (De dea syria, 12):

Αὐτίκα ἡ τῆ πολλὸν ὕδωρ ἐκδιδοῖ καὶ ὄμβροι μεγάλοι ἐγένοντο καὶ οἱ ποταμοὶ κατέβησαν μέζοντες 

καὶ ἡ θάλασσα ἐπὶ πολλὸν ἀνέβη, ἐς ὃ πάντα ὕδωρ ἐγένοντο καὶ πάντες ὤλοντο, Δευκαλίων δὲ 

μοῦνος ἀνθρώπων ἐλίπετο ἐς γενεὴν δευτέρην εὐβουλίης τε καὶ τοῦ εὐσεβέος εἵνεκα. 265

Ovidi (Metamorfosis, I, 242-243; 250-252):

In facinus iurasse putes; dent ocius omnes 

Quas meruere pati, sic stat setentia poenas.

[...] Talia quarentes, sibi enim fore cetera curae,

Rex superum trepidare uetat sobolemque priori

Dissimilem populo promitit origine mira.266

Cal assenyalar, però, que alguns d’aquests textos fan referència a una neteja radical de la 

raça humana més que no pas al seu extermini total. Aquest sembla ser el cas dels tres darrers 

fragments que hem citat: d’una banda, en el Poema de Gilgamesh veiem com Enki demana a Enlil 

que tingui pietat d’Utanapishti i eviti  d’aquesta manera l’extinció de la raça humana. Per tant, 

l’objectiu inicial del Gran Diluvi és la destrucció total de la humanitat però un déu que s’hi mostra 

contrari aconsegueix salvar amb vida alguns mortals. D’altra banda, tant a l’obra de Llucià de 

Samòsata com a la d’Ovidi, el càstig no és total sinó que un home és escollit ja d’entrada per la 

seva pietat com a repoblador de la terra. Així, el cataclisme es conceb com una depuració, després 

de la  qual,  la  nova raça humana a què donarà  origen ja  no tindrà  els  defectes  de l’anterior. 

Aquesta dada no és present al relat de Berosos, qui sí recull la destrucció dels humans com a 

objectiu del cataclisme, sense especificar, però, si la salvació de Xisouthros estava ja prevista.

265 “De sobte, la terra expulsà del seu interior un gran quantitat d’aigua; s’esdevingueren grans pluges; els rius es 
desbordaren;  el mar experimentà una gran crescuda; fins que tot esdevingué aigua i tots van morir. Deucalió fou 
l’únic dels homes que, tant per la seva prudència com per per la seva pietat, hi sobrevisqué per a engendrar una 
segona raça.”
266 “«Sembla que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un càstig ben merescut; això decideixo!». / 
[…] Tots aquests precs els respon dient que o s’hi capfiquin, / el sobirà dels déus, i els promet que hi haurà un altre 
poble / ben diferent del d’abans, i que sorgirà d’un prodigi.”

158



4. RESPONSABLE

El nostre autor, Berosos, potser per la seva condició d’historiador, omet un element que es 

pot considerar clau a l’hora d’analitzar el focus principal de la narració del Gran Diluvi: quin és el 

déu que pren la decisió d’enviar aquest cataclisme sobre els humans i que, per tant, en pot ésser 

considerat el màxim responsable. Tanmateix, cal tenir en compte la possibilitat que sigui Cronos, 

el mateix déu que adverteix Xisouthros sobre el que s’ha d’esdevenir, ja que és l’única divinitat 

que apareix esmentada en tot el relat. Si fos així, trobaríem que en aquesta narració el déu que 

s’apiada de la humanitat és el mateix que la castiga enviant el cataclisme, tal com recull el text 

bíblic.

Els textos més antics, en què els déus juguen un paper força actiu, coincideixen a assenyalar 

el déu Enlil com a principal responsable; ens referim al Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur i el 

Poema de Gilgamesh. Enlil, una de les grans divinitats de Mesopotàmia, és presentat com un déu 

irreflexiu i incapaç de mesurar les conseqüències del Gran Diluvi que ha decidit enviar contra els 

humans. Les seves atribucions no són del tot clares267 però tots els textos coincideixen a tractar-lo 

com a senyor dels déus. De fet, el  Poema d’Atrahasis (veg. tauleta  I, columna  I,  vv. 11 i ss.), el 

considera també el senyor de la terra, després que en l’ordenació de l’univers el cel fou entregat a 

Anu i el regne de les aigües subterrànies, l’apsu, a Enki. En la tauleta de Nippur, Enlil apareix 

formant parella  amb Anu, però en tot cas el màxim responsable del cataclisme sempre és el 

primer.

Pel que fa a la relat que ofereix el Llibre del Gènesi, el responsable del Gran Diluvi és l’únic 

possible, Jahvè. De fet, no pot ser de cap altra manera perquè l’unic capaç de desencadenar un 

esdeveniment d’aquesta magnitud és un déu i aquest text defensa el monoteisme. Aquest cas es 

pot considerar un punt d’inflexió entre els relats de tipus oriental i els grecollatins, ja que aquí 

Jahvè té un paper força important però la narració també apareix molt focalitzada sobre Noè. 

Observem, tal com hem apuntat als paràgrafs anteriors, que els relats de tipus oriental se centren 

molt especialment en el paper actiu dels déus, mentre que els grecollatins semblen més interessats 

a parlar sobre la parella que aconsegueix sobreviure al cataclisme, en tant que pares d’una nova 

raça humana postdiluviana.

Els  textos  grecollatins,  doncs,  no  semblen  especialment  interessats  a  parlar  sobre  el 

responsable, tot i que en alguns d’ells sí que hi apareix referit: tant per a Pseudo-Apol·lodor com 

per a Ovidi és el pare dels déus, Zeus o Júpiter.

267 Cf. G. Leick, op. cit., p.45

159



És interessant d’anotar que, tot i rebre un nom diferent pràcticament en cada relat, tots els 

responsables  comparteixen una característica  important:  són déus que tenen el  poder absolut 

sobre altres divinitats –en el cas d’Enlil, Zeus i Júpiter– o sobre tots els éssers vius i el món en 

general –en el cas de Jahvè.

No hem fet encara referència al text d’Higinus ni  al de Llucià de Samòsata,  perquè no 

assenyalen cap déu com a aqgent que desencadena el Gran Diluvi, el primer potser per la brevetat 

de la seva narració i el darrer tal volta per la seva condició d’historiador. En aquesta ocasió, Llucià 

sembla força proper a Berosos, atès que ni l’un ni l’altre no afirmen en cap moment que una 

divinitat  enviï el Gran Diluvi,  conferint d’aquesta manera un to més racionalista al seu relat i 

aconseguint,  ja  sigui  de  manera  voluntària  o  fortuïta,  que  el  cataclisme  pugui  semblar  un 

esdeveniment desencadenat a partir de fenòmens naturals.

Cal afegir, per últim, que la responsabilitat física del Gran Diluvi, en el cas d’alguns relats, és 

d’altres divinitats que, per ordre del déu principal, s’encarreguen de cobrir d’aigua la superfície de 

la terra. És el cas, per exemple, d’Adad en el Poema d’Atrahasis268 o de Neptú en el relat d’Ovidi.269 

Tanmateix, no aprofundirem més en aquest punt, que ja ha estat analitzat de manera individual a 

l’hora de tractar cada relat, perquè no resulta significatiu per al nostre estudi en la mesura que 

Berosos, com hem dit, no atribueix clarament la responsabilitat del Gran Diluvi a cap divinitat.

268 Sobre el paper que juga el déu Adad en la narració diluviana que recull el Poema d’Atrahasis veg. tauleta III, columna 
II, v.49 i ss.
269 Sobre la participació que els versos d’Ovidi atribueixen a a Neptú veg. Metamorfosis, llibre I, v.274 i ss.

160



5. EPICENTRE DEL GRAN DILUVI

Tots  els  textos  que  hem  analitzat,  inclòs  el  de  Berosos,  coincideixen  a  parlar  de  la 

universalitat del Gran Diluvi. Això ja és així en el moment que, com hem vist, el cataclisme és 

concebut amb l’objectiu d’exterminar la raça humana de la superfície de la terra.

El tret distintiu, però, el trobem en el fet que alguns dels relats concreten el punt geogràfic 

on les aigües comencen a negar la terra. La tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh, per exemple, 

coincideixen a assenyalar com l’epicentre la ciutat de Shuruppak, que correspon a l’actual Fara:

Tauleta de Nippur (II, 92-97):

Gave them their names, apportioned the capitals;

The first of these cities, Eridu, he gave to the leader Nudimmud,

The second, Badtibira, he gave to the ‘nugig’,

The third, Larag, he gave to Pabilsag,

The fourth, Sippar, he gave to the hero Utu,

The fifth, Šuruppak, he gave to Sud.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 11-14):

Shuruppak, la ciutat que tu coneixes,

la ciu[tat que] es troba [a la riba] de l’Eufrates,

aquesta ciutat és antiga i els déus habitaven al seu interior,

aleshores els grans déus van decidir enviar-hi el diluvi.

El  tret  diferencial  entre  aquests  dos  relats  és  que  mentre  Shuruppak  és  la  ciutat  del 

protagonista segons el Poema de Gilgamesh, la tauleta de Nippur en cap moment no relaciona el rei 

Ziusudra  amb  aquesta  població.  Tanmateix,  ambdós  relats  presenten  una  concepció 

babilonocèntrica del cataclisme, tot i que, ràpidament, les aigües que comencen a negar aquest 

indret s’estenen per la totalitat de la terra fins a cobrir-la per complet.

L’altra narració que ofereix aquesta dada és la de Pseudo-Apol·lodor, malgrat que no resulta 

del  tot  coincident,  perquè  mostra  una  concepció  hel·lenocèntrica  d’aquest  esdeveniment, 

assenyalant Grècia com a l’epicentre del Gran Diluvi:

161



Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):
Ζεὺς  δὲ  πολὺν  ὑετὸν  ἀπ᾽  οὐρανοῦ  χέας  τὰ  πλεῖστα  μέρη  τῆς  Ἑλλάδος  κατέκλυσεν,  ὥστε 

διαφθαρῆναι πάντας ἀνθρώπους, ὀλίγων χωρὶς οἳ συνέφυγον εἰς τὰ πλησίον ὑψηλὰ ὄρη. τότε δὲ 

καὶ τὰ κατὰ Θεσσαλίαν ὄρη διέστη, καὶ τὰ ἐκτὸς Ἰσθμοῦ καὶ Πελοποννήσου συνεχέθη πάντα.270

Berosos no coincideix del tot ni amb una versió ni amb l’altra, tot i que en aquesta ocasió 

resulta  més proper  als  textos de tradició  oriental:  si  bé  no parla  de  Shuruppak  com el  punt 

geogràfic inicial del Gran Diluvi, sí fa referència als  Sippar, la quarta ciutat antediluviana segons 

el text de la tauleta de Nippur. J. Bottéro i S.N. Kramer argumenten aquesta aparent casualitat 

basant-se en el fet que en temps de Berosos Shuruppak ja havia desaparegut però, en canvi, la 

ciutat de Sippar encara existia com a tal.271

Així, podem concloure que novament el relat de Berosos presenta algunes característiques 

afins a la tradició oriental, tot i que el tret més significatiu en aquesta ocasió és la divergència 

respecte d’un dels textos grecollatins, concretament el de Pseudo-Apol·lodor, que concep el Gran 

Diluvi des d’una perspectiva hel·lenocèntrica, plantejament que no es troba al relat de Berosos.

270 “Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de l’Hèlade, de manera que tots 
els ésser humans foren aniquilats, excepte uns quants, que fugiren cap les muntanyes elevades més properes. Llavors 
les muntanyes de Tessàlia se separaren i tot allò que envoltava l’Istme i el Peloponnès quedà capgirat.”
271 Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., pp.612-613.

162



6. PROTAGONISTA

Un element  comú en  tots  els  relats  que  hem analitzat  és  la  presència  d’un  home que 

sobreviu al Gran Diluvi. I si bé naturalment aquest personatge rep un nom diferent segons cada 

text, no es poden deixar de remarcar algunes concomitàncies significatives entre tots ells. Berosos 

l’anomena Xisouthros, nom que ens recorda el protagonista del relat sumeri: Ziusudra. Autors 

com, d’una banda, S. Dalley i, de l’altra, J. Bottéro i S.N. Kramer272 consideren en efecte que 

Xisouthros, el nom emprat per Berosos, no és més que un préstec fonètic provinent del sumeri 

Ziusudra, el significat del qual sembla ser “vida de días prolongados”.273 D’altra banda, segons 

reporta la mateixa S. Dalley, aquest nom “is an aproximate translation of Akkadian Ut-napishtim, 

together with his epithet, in which the element sudra corresponds to Atrahasis’ epithet rūqu, ‘the 

far-distant’”,274 mentre que el significat del seu propi nom, Atrahasis, seria ‘molt savi’.275 I aquest 

és precisament, gairebé tancant el cercle, l’epítet que rep Utanapishti, nom que per la seva banda 

significaria  ‘el que cerca la vida’,276 tal com afirma, entre d’altres autors, Stephanie Dalley: “‘Ut-

napishtim and Uta-na’ishtim in Gilgamesh, a name which can mean ‘He found life’”.277

Quant als autors grecollatins, tots quatre empren el nom Deucalió per referir-se a aquest 

home. Segons S. Dalley, “Deucalion, son of Prometheus, may possibly be an aproximate Greek 

translation of  Atrahasis,  and it  is  just  possible  that  an abbreviation  of  (Uta)-na’ish-(tim)  was 

pronounced ‘Noah’ in Palestine from very early times”.278

Per tant, d’una banda, podem concloure que, pel que fa al nom del protagonista, Berosos 

presenta,  si  més  no,  una  inspiració  de  tipus  clarament  oriental.  Mentre  que  de  l’altra,  cal 

assenyalar  que  es  pot  establir  una  línia  d’influències  entre  els  noms  que  ofereixen  els  relats 

orientals  (babilonis  i  hebreu)  però  no  així  en  el  cas  dels  textos  grecollatins  que  donen  al 

protagonista del relat el mateix nom i que, per tant, semblen seguir sense variacions una mateixa 

tradició.

D’altra banda, els diferents textos ens proporcionen també dades sobre les característiques 

d’aquest protagonista. En primer lloc, el relat de Berosos, a l’igual que el text de la tauleta de 

Nippur, el Poema de Gilgamesh i la narració de Pseudo-Apol·lodor, destaca d’aquest home la seva 

272 Cf. S. Dalley, op. cit., p.2; J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.613.
273 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.578.
274 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2.
275 Cf. S. Dalley, op. cit., p.2; R. Labat & alii, op. cit., p.26.
276 Cf. Ll. Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.31; J. Bottéro, op. cit., p.162.
277 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2.
278 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2. La hipòtesi que presenta S. Dalley és realment interessant i posa de manifest la relació 
entre el nom que rep el protagonista del Gran Diluvi segons el Llibre del Gènesi amb el nom dels protagonistes dels 
relats  de  la  tradició  oriental,  però  cal  dir  també  que  aquest  argument  no  el  trobem  en  cap  altre  dels  autors 
contemporanis que tracten aquest punt.

163



posició de rei, és a dir, que es tracta d’un individu prominent, superior a la resta en l’escala social. 

Davant d’això, el  Poema d’Atrahasis i el  Llibre del Gènesi no fan referència a la seva posició social 

sinó a la seva superioritat moral respecte a la resta d’humans: es tracta d’un home molt pietós.

Per que fa al seu llinatge, tant Berosos com el  Llibre del Gènesi  ofereixen una llista de nou 

avantpassats del protagonista, mentre que el  Poema de Gilgamesh, Pseudo-Apol·lodor i Ovidi en 

donen només el  nom del  pare.  En tot  cas,  deixant de banda les  diferències  en els  noms, és 

interessant observar com aquests relats presenten dades que permeten situar l’origen d’aquest 

home.  En aquesta  línia,  també algunes de les  narracions  fan referència  a  la  regió  de  la  qual 

procedeix. No observem coincidències en aquest punt, ja que Xisouthros és un caldeu originari 

de  Lanchara  (o Larancha), Utanapishti de  Shuruppak,  i Deucalió de Ftia o d’Escítia,279 segons 

Pseudo-Apol·lodor i Llucià de Samòsata respectivament. Un cop més, en aquest cas, no són tan 

importants els detalls com la voluntat que presenten els diferents textos de situar geogràficament 

el protagonista. És possible que simplement cadascun dels autors faci referència com a lloc de 

procedència d’aquest home a la ciutat o regió d’on ha extret el relat del Gran Diluvi. Cal destacar 

també que, malgrat les dades concretes sobre el personatge principal, no tenim el testimoni de 

cap persona que l’hagi conegut o que hi hagi conviscut, excepte en el  Poema de Gilgamesh, on el 

cataclisme és narrat en primer persona.

Pel  que fa  al  protagonista,  podem concloure,  doncs,  que tot  i  que cadascun dels  relats 

analitzats l’anomena d’una manera diferent, com hem vist, tots aquests noms estan relacionats 

d’una manera  o altra.  En el  cas  de  Berosos,  ‘Xisouthros’  és  una  adaptació  grega  del  sumeri 

‘Ziusudra’. Per tant, a partir d’aquesta dada podem observar una clara i significativa influència del 

relat sumeri que conté la tauleta de Nippur sobre la narració del nostre autor. D’altra banda, 

aquest nom, tal com hem vist, pot ser una traducció de l’accadi ‘Utanapishti’, nom que sovint 

porta l’epítet de ‘molt savi’ o ‘Atrahasis’. Finalment, d’aquest darrer nom en seria traducció el grec 

‘Deucalió’, i ‘Noè’ podria ser simplement una abreviació adaptada d’ ‘Utanapishti’. Per tant, tot i 

que en aparença sembla que som davant de noms completament diferents, veiem que tots ells 

estan relacionats i que, d’alguna manera, el nom que recull Berosos i també tots els altres podrien 

provenir del que trobem en el relat més antic, ‘Atrahasis’.

Quant a les qualitats o característiques d’aquest home, podem dir que varien depenent del 

relat  que  analitzem,  però  que  no  són  significatives  perquè  no  semblen  seguir  cap  tradició 

determinada, sinó que aquest aspecte depèn més aviat de l’extensió i de les pretensions literàries 

de la narració, així com de l’autor.

279 Això no obstant, hi ha autors que interpreten que la filiació escita de Deucalió pot ser deguda a una alteració o 
mala lectura en lloc d’un molt sensiblement diferent com ara Σισυθέα, el qual tindria relació justament amb el nom de 
Ziusudra. Cf. Montserrat CAMPS I GASET, “Llucià de Samòsata: De Dea Syria” in Gregorio DEL OLMO LETE (ed.), Aula 
Orientalis, 1996, sup.14, p.166.

164



7. INFORMADOR

Un element molt interessant a l’hora d’analitzar els diferents relats que recullen la narració 

del  Gran Diluvi  és  la  presència  d’una divinitat  que vetlla  pel  futur de la  humanitat  i  que es 

converteix en la seva protectora, advertint el protagonista sobre aquest esdeveniment i donant-li 

les instruccions necessàries per salvar no només la seva pròpia vida sinó també la llavor de la raça 

humana.

Per a Berosos, el déu que juga aquest paper és Cronos o, com trobem a F4a, el déu Temps, 

pare d’Aramazd.280

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Krôn (sagt er) habe ihm im schlafe geoffenbart  

[[derselbe,  den  sie  ‘vater  des  Aramazd’  

nennen,  und  andere  ‘Zeit’]],  dass  am  

fünfzehnten  des  monats  De[]sios  [[das  ist  

Mareri]]  die  menschheit  durch  die  sintflut  

unter-gehen werde.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

τὸν  Κρόνον  αὐτῶι  κατὰ  τὸν  ὔπνον 

ἐπιστάντα φάναι μηνὸς Δαισίου πέμπτηι 

καὶ  δεκάτηι  τοὺς  ἀνθρώπους  ὑπὸ 

κατακλυσμοῦ διαφθαρήσεσθαι.

Podríem pensar que Cronos protegeix la raça humana i la vol preservar de l’atac que els 

envia com a càstig un altre déu, però recordem que, com hem vist en el punt corresponent, el 

relat de Berosos no atribueix explícitament la responsabilitat del Gran Diluvi a cap divinitat. Una 

altra possibilitat, doncs, és que el responsable del cataclisme sigui el mateix Cronos però que la 

seva intenció no sigui destruir completament la raça humana sinó purificar-la,  permetent que 

Xisouthros, un home destacat per les seves qualitats morals, aconsegueixi salvar la seva vida i la 

de  la  seva  família.  D’aquesta  manera  tots  els  humans  que  en  el  futur  repoblaran  la  terra 

procediran del llinatge d’aquest home pietós.

Això precisament és el que trobem al Llibre del Gènesi, en què Jahvè és alhora el responsable 

del cataclisme i el protector de Noè i de la seva família:

Llibre del Gènesi (VI, 13;17-18):

Aleshores digué Déu a Noè: “Davant meu és la fi de tota la carn; car plena és la terra de 

violència per culpa d’ells. Per això jo vull exterminar-los ‘de’ la terra. […] Car jo, heus-me 

aquí fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota el cel tota carn en la 

280 Sobre la relació entre Cronos, Temps i Aramazd, veg. nota 25.

165



qual [hi hagi] esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perirà. Estableixo, però, el meu pacte 

amb tu, i entraràs a l’arca tu i els teus fills i la teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.”

Trobem altres  textos  en  què  el  paper  de  protector  i  informador  el  fa  un  déu  que  és 

obertament contrari a l’enviament del Gran Diluvi. És el cas del Poema d’Atrahasis, de la tauleta de 

Nippur i del  Poema de Gilgamesh, en els quals Enki –o Ea–281 s’oposa a la destrucció de la raça 

humana que vol dur a terme Enlil, però no pas per filantropia sinó més aviat per evitar que els 

mateixos déus entrin  en un estat  febril  per la  manca de les  libacions  i  dels  sacrificis  que els 

procuren els humans.282

El relat de Berosos, com apuntàvem a l’inici d’aquest apartat, no coincideix en aquest punt 

amb les narracions orientals, atès que ni tan sols recull cap possible enfrontament entre el déu 

que envia el Gran Diluvi i la resta. Però tampoc no el podem relacionar directament amb els 

grecollatins: el relat de Pseudo-Apol·lodor, l’únic d’aquests que fa referència a l’existència d’un 

informador,  afirma  que  és  Prometeu,  el  pare  del  protagonisa.  Així,  tornem a  trobar  que  el 

protector dels humans i el responsable del cataclisme –Zeus en aquest cas– no són el mateix, tot i 

que en el relat estricte del Gran Diluvi no trobem cap referència a un conflicte entre ambdós. Cal 

dir,  però,  que  en  els  capítols  anteriors  de  la  seva  Biblioteca sí  s’ha  parlat  sobre  diversos 

enfrontament entre ells.283

Pel que fa a la resta de textos, cal dir que no recullen l’episodi en què un déu s’adreça al 

protagonista per donar-li les instruccions necessàries perquè salvi la vida. Tant el Deucalió que 

apareix  a  l’obra  de  Llucià  de  Samòsata  com els  que  són  protagonistes  dels  relats  d’Ovidi  i 

d’Higinus en cap moment no reben cap ordre; simplement intenten escapar de les aigües com la 

resta  dels  humans,  sembla  que  per  iniciativa  pròpia.  La  diferència  és  que  Deucalió  i  Pirra 

aconsegueixen sobreviure navegant entre les aigües del Gran Diluvi mentre la resta de mortals 

acaben morint ofegats o d’inanició.

Per últim, només ens queda observar la manera com la divinitat protectora dels humans es 

posa en contacte amb el protagonista per donar-li les instruccions. Berosos afirma que Cronos 

s’adreça a Xisouthros mitjançant un somni. Aquest detall el trobem també en alguns dels textos 

orientals:

281 Tanmateix,  tal  i  com apunta  R.  Simoons-Vermeer,  no hem d’entendre el  paper  que juguen Enlil  i  Enki  als 
diferents relats de tradició oriental com un enfrontament entre el bo i el dolent, ja que “each god acts according to 
his nature and is worshipped for the sake of his nature, be it «good or bad». […] His nature constitutes the cosmic 
order; in other words: because he is a god” (R. Simoons-Vermeer, op. cit., pp.33-34).
282 Sobre els diferents noms d’aquest déu veg. nota 60.
283 Com a exemple dels enfrontaments entre Zeus i Prometeu, vegeu l’inici del capítol setè del primer llibre primer de 
la Biblioteca de Pseudo-Apol·lodor.

166



Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna I, 11-14):

Atra-ḫasīs opened his mouth

And addressed his lord,

‘Teach me the meaning [of the dream],

[…] . . that I may seek its outcome.’

Tauleta de Nippur (columna III, 148-150):

Every day he stood constantly present at […].

It was not a dream, coming out and spea[king…]

Conjured by heaven and underworld […].

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 196-197):
Jo no vaig descobrir el secret dels grans déus,

li vaig fer veure a Atrahasis un somnis i, aleshores, va escoltar el secret dels déus.

La diferència és que en aquests darrers textos el déu filantrop ha d’actuar d’amagat d’Enlil, 

comunicant-se amb el protagonista a través d’un somni o mitjançant el ressò de l’aire  en les 

canyes que formen la paret de la casa on viu aquest, perquè ha jurat que no s’oposarà a la decisió 

d’enviar el Gran Diluvi als humans. Berosos, però, no recull aquesta dada sinó que en el seu relat 

el déu s’adreça a l’home en somnis com si aquesta fos la via normal de comunicació. La presència 

d’aquest element torna a fer palesa la relació de Berosos amb les narracions que segueixen la 

tradició oriental. Tanmateix, també podríem pensar que el fet que el nostre autor parli d’un somni 

no és pas un romanent de la tradició oriental sinó més aviat una manera de racionalitzar el relat, ja 

que, després de tot, estem tractant amb un historiador.

167



8. INSTRUCCIONS

L’informador del qual acabem de parlar en l’apartat anterior dóna al protagonista una sèrie 

d’ordres que no són pas les mateixes en tots els textos.

En primer lloc, en el  Poema d’Atrahasis trobem que Enki s’adreça a Atrahasis, primer en 

somnis i després a través d’una paret de canyes, per donar-li les instruccions necessàries per salvar 

la vida:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna I, 22-23):

‘Destroy your house, build a boat,

Spurn property and save life.

En el mateix sentit  apunten les instruccions que la divinitat  ofereix tant en el  Poema de  

Gilgamesh com en el Llibre del Gènesi:

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 22-27):

“Paret de canyes, escolta! Paret, estigues al cas!

Home de Shuruppak, fill d’Ubar-Tutu,

Enderroca la casa, construeix un vaixell!

Abandona les riqueses i busca la vida!

Refusa les propietats, salva la vida!

Fes pujar al vaixell la llavor de totes les criatures vivents!”

Llibre del Gènesi (VI, 14; 18):

“Fes-te un arca de fusta de gòfer. Compartiments faràs a l’arca i l’embetumaràs amb asfalt de 

dins i de fora. […] Estableixo, però, el meu pacte amb tu, i entraràs a l’arca tu i els teus fills i la 

teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.”

Pel que fa a la tauleta de Nippur, és possible que els versos 161-200 de la quarta columna, 

que  resten  il·legibles,  recollissin  altres  instruccions  dirigides  al  protagonista  en  relació,  per 

exemple,  amb  la  construcció  d’una  embarcació o  amb  el  moment  en  què  començaria  el 

cataclisme. No podem, per tant, parlar de quines són les instruccions que Enki dóna a Ziusudra 

segons aquest poema, però tampoc no podem afirmar rotundament que originalment no hi fossin 

referides, com en d’altres casos que ja hem vist.

168



És interessant observar com en els textos que recullen un conflicte entre diferents divinitats 

el déu informador s’adreça d’amagat al protagonista.  En el cas de Berosos, no apareix aquest 

conflicte però, com hem comentat en l’apartat anterior, Cronos també dóna unes instruccions 

semblants a Xisouthros i ho fa en somnis, un sistema que, com també ja hem vist, no és exclusiu 

d’aquest text:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Befehl  habe  er  gegeben,  sämtliche  –sowohl  die  

ersten  als  die  mittleren  und  die  letzten  

schriftwerke – zu vergraben und niederzulegen  

in  der  Sonnenstadt  der  Siparer;  ein  schiff  zu  

bauen und in das innere einzugehen mit seinen  

geschlechtsgenossen  und  nötigen  (nächsten)  

freunden; aufzuspeichern darinnen mundvorräte  

und getränke;  hineinzuführen auch wilde tiere  

und  vögel  und  vierfüssler;  und  mit  allen  

zurüstungen sich bereit zu halten zur schiffahrt.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

κελεῦσαι  οὖν  [διὰ]  γραμμάτων  πάντων 

ἀρχὰς  καὶ  μέσα  καὶ  τελευτὰς 

ὀρύξανταθεῖναι  ἐν  πόλει  ῾Ηλίου 

Σι[σ]πάροις,  καὶ  ναυπηγησάμενον σκάφος 

ἐμβῆναι  μετὰ  τῶν  συγγενῶν  καὶ 

ἀναγκαίων  φίλων·  ἐνθέσθαι  δὲ  βρώματα 

καὶ  πόματα,  ἐμβαλεῖν  δὲ  καὶ  ζῶα  πτηνὰ 

καὶ τετράποδα, καὶ πάντα εὐτρεπισάμενον 

πλεῖν.

Cal observar que aquest autor posa l’accent en un detall interessant però que no apareix 

recollit  per cap altre dels textos que ofereixen la narració del Gran Diluvi:  les  tauletes de la 

civilització  o  del  destí.  Com ja  hem comentat  en  analitzar  el  text  de  Berosos,  la  instrucció 

d’enterrar aquestes tauletes està relacionada amb la voluntat de preservar la civilització humana.284 

Aquests ensenyaments els pot haver donat a la humanitat Oannes, el monstre meitat home i 

meitat peix que, segons afirma Berosos, sorgí del Mar Roig i donà a la raça humana tots els 

coneixement que en aquell moment posseïen sobre les ciències, l’art i, en general, la cultura i la 

civilització.285

Pel que fa als textos grecollatins, només trobem una referència a les instruccions rebudes 

per Deucalió, tot i que de manera molt secundària: 

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

[…] ὑποθεμένου Προμηθέως Δευκαλίων τεκτηνάμενος λάρνακα […].286

284 Sobre aquest punt veg. notes 19 i 37.
285 Els fragments de Berosos que recullen referències a aquest monstre Oannes són F3a i F3b. Sobre la seva tasca 
com a civilitzador de la humanitat veg. notes 19 i 37.
286 “[…] Deucalió, construint un arca seguint el consell de Prometeu […].”

169



Centrant-nos ens les instruccions que el protagonista rep de la divinitat en els diferents relats 

que hem analitzat, podem concloure que Berosos s’apropa força als textos orientals,  tot i que 

presenta un element diferencial significatiu; la referència a les tauletes del destí o de la civilització.

170



9. EXCUSA O JUSTIFICACIÓ

Berosos, a l’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi, ofereix una altra dada que 

apareix únicament en dos textos més però que tanmateix no constitueix un element principal dins 

de l’anàlisi global del cataclisme. Es tracta de la resposta que ha de donar el protagonista a les 

possibles preguntes formulades pels seus veïns sobre quina és la seva destinació:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Gefragt  habe  er,  wohin  denn  nur  er  schiffen  

werde;  antwort  sei  ihm  geworden:  zu  den  

göttern,  gebete  zu  verrichten,  damit  heil  den  

menschen werde.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

ἐρωτώμενον δὲ ποῦ πλεῖ, φάναι· πρὸς τοὺς 

θεούς,  εὐξόμενον  ἀνθρώποις  ἀγαθὰ 

γενέσθαι.

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna I, vv. 42-48):

‘My god [does not agree] with your god,

Enki and [Enlil] are angry with one another.

They have expelled me from [my house (?)],

Since I reverence [Enki],

[He told me] of this matter.

I can[not] live in [your …],

I cannot [set my feets on] the earth of Enlil.’

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv.38-42):

“Tu els diràs això:

Segur que Enlil m’odia,

no viuré més a la vostra ciutat,

a la terra d’Enlil no hi posa[ré els pe]us,

jo baixaré a l’Apsu i viuré amb Ea, el meu senyor.”

Tot i que les respostes són diferents, els tres fragments presenten el protagonista com un 

salvador o protector de la humanitat. En tots els casos, però, el fet de marxar està justificat per 

una causa prou important. Segons Berosos, el protagonista ho fa per aconseguir que tot de coses 

bones esdevinguin als humans. Darrere d’aquesta afirmació resta implícit l’objectiu de salvar la 

raça humana. Al  Poema d’Atrahasis i al  Poema de Gilgamesh, en canvi, el protagonista dóna com a 

171



excusa davant dels seus veïns que Enlil està enfadat amb Enki, déu venerat tant per Atrahasis 

com per Utanapishti. Amb aquest exili, doncs, estaria evitant que la ira d’Enlil caigués sobre tot el 

seu poble per culpa seva, convertint-se d’aquesta manera en una mena d’heroi als ulls dels seus 

veïns, desconeixedors de la realitat.

Aquest element, doncs, pot provenir de la tradició oriental, atès que cap altre dels textos 

que  hem analitzat  no  el  recull.  La  diferència  és  que  darrere  d’aquesta  excusa  que  el  Poema 

d’Atrahasis i el  Poema de Gilgamesh posen en boca del protagonista hi ha el conflicte entre Enlil i 

Enki sobre el fet de destruir o no la raça humana. En Berosos, però, aquesta trama ja no apareix i, 

en conseqüència, la referència de Xisouthros al fet que marxa per aconseguir tot de coses bones 

per als humans sembla quedar una mica fora de lloc. Per tant, el nostre autor pot haver pres 

aquest  element  de  la  tradició  oriental,  però en emprar-lo  fora  de  context  el  resultat  és  prou 

diferent.

172



10. EMBARCACIÓ

Tots els relats que recullen la narració del Gran Diluvi –excepte el d’Higinus, potser per la 

seva brevetat– fan esment de l’embarcació en la qual el protagonista aconsegueix salvar la seva 

vida i, per extensió, la raça humana. Alguns dels relats ofereixen més dades que d’altres en parlar 

sobre aquesta embarcació, tal com veurem. Per exemple, el nostre autor, Berosos, fa referència 

principalment a les seves mides. Així, el tret diferencial entre la descripció que en fa Berosos i les 

de la resta de textos, el trobarem fonamentalment en una dada que, tanmateix, dins de l’anàlisi 

global  del  cataclisme,  es  podria  considerar  més  aviat  secundària:  l’estructura  d’aquesta 

embarcació.

Berosos, com ja hem apuntat, afirma que Xisouthros la construí per ordre de Cronos i en 

dóna, a més, les mides:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Befehl habe er gegeben […] ein schiff zu bauen  

und in das innere einzugehen […]. Und nicht  

unterliess  er  zu  wirken  das  werk  des  

schiffswerkes,  dessen  länge  war  fünfzehn(?)  

pfeilschüsse und seine breite zwei pfeilschüsse.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

κελεῦσαι  οὖν […]  ναυπηγησάμενον 

σκάφος  ἐμβῆναι […].  τὸν  δὲ  οὐ 

παρακούσαντα ναυπηγήσασθαι σκάφος τὸ 

μὲν  μῆκος  σταδίων  πέντε,  τὸ  δὲ  πλάτος 

σταδίων δύο […].

Els termes en què el nostre autor parla de l’embarcació recorda molt la narració de Pseudo-

Apol·lodor, qui també afirma que el protector del protagonista, en aquest cas Prometeu, li ordena 

construir una nau, tot i que sense concretar-ne les mides o l’estructura:

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

[…] ὑποθεμένου Προμηθέως Δευκαλίων τεκτηνάμενος λάρνακα […].287

Els textos orientals, però, donen encara molts més detalls sobre aquesta nau i també sobre 

la seva construcció:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna I, 25-26; 29-33):

The boat which you build

… be equal [(…)].
287 “[…] Deucalión, construint un arca seguint el consell de Prometeu […].”

173



[…]

Roof it over like the Apsû.

So that the sun shall not see inside it

Let it be roofed over above and below.

The tackle should be very strong,

Let the pitch be tough, and so give (the boat) strength.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 28-31; 57-62):

El vaixell que tu construiràs

ha de tenir les mides exactes:

que es corresponguin la seva mànega i la seva eslora,

cobreix-lo amb un sostre, com el de l’Apsu.

[…]

La seva superfície era de mitja quarterada, les seves parets feien deu canes d’alçada,

cada un dels costats superiors mesurava deu canes,

vaig disenyar la seva alçada, el vaig dibuixar,

vaig posar-li sis cobertes,

el vaig dividir en set parts,

vaig dividir el seu interior en nou parts.

Llibre del Gènesi (VI, 14-16):
Fes-te un arca de fusta de gòfer. Compartiments faràs a l’arca i l’embetumaràs amb asfalt de 

dins i de fora. I és d’aquesta manera que la faràs: 300 colzades de llargària de l’arca, 50 colzades 

la seva amplària, i 30 colzades la seva alçària. Un sostre faràs a l’arca, fins una colzada l’acabaràs 

per dalt. I posaràs la porta de l’arca al seu costat; baixos, segons i tercers la faràs.

L’únic dels textos orientals que no hem citat és el de la tauleta de Nippur, atès que no 

reprodueix les instruccions relacionades amb la  construcció de l’embarcació ni  amb les  seves 

característiques.  Tanmateix,  un cop més,  no podem afirmar rotundament que aquest  text  no 

recollís originàriament aquestes dades perquè és possible que s’hi trobessin en els versos 161-200 

de la quarta columna, que resten il·legibles. Per tant, tot i que el poema no recull cap referència a 

les mides o a l’estructura de l’embarcació, no podem estar segurs que originàriament no hi fossin.

Observem, doncs, que el relat de Berosos i tots aquells  textos que segueixen la tradició 

oriental contenen detalls sobre la nau que ha de construir el protagonista. No tots coincideixen, 

però, a l’hora de concretar-ne, per exemple, les  mides.  En primer lloc, el relat de Berosos fa 

referència únicament a les mides: 15 estadis de llargada i 2 d’amplada –o 5 i 2 si seguim F4b–, la 

174



qual cosa equival aproximadament a 1.200.000 o 400.000 metres quadrats, respectivament.288 Pel 

que fa a l’embarcació que apareix al Poema d’Atrahasis sabem que és quadrada –tot i que no se’ns 

explicita la mesura del seu perímetre– i que està tancada hermèticament no només per evitar que 

s’hi filtri  l’aigua i pugui naufragar sinó també per aconseguir amagar el protagonista i  la seva 

família de la ira del déu Enlil. El vaixell del qual ens parla el Poema de Gilgamesh també és quadrat, 

com una mena de cub, i totalment hermètic. A més, sabem que la seva superfície total és d’un iku 

–traduït  en  l’edició  que  hem seguit  com a  “mitja  quarterada”,  és  a  dir,  d’uns  3.600  metres 

quadrats–289 i que el seu interior està dividit en set pisos. I, per últim, el Llibre del Gènesi, afirma 

que l’arca, que presenta tres pisos, és de fusta de gòfer i que fa 300 colzades de llargària, 50 

d’amplària i 30 d’alçària. Tal com afirma A. Parrot,290 prenent com a mida la colzada babilònica 

ordinària,  que  equivaldria  pràcticament  a  0,5  metres,  les  dimensions  de  l’arca  serien 

aproximadament 150 metres de llargada, 25 d’amplada i 15 d’alçada, la qual cosa fa un total de 

56.250 metres cúbics.

Pel que fa a la forma de l’embarcació en el cas del Poema d’Atrahasis i del Poema de Gilgamesh, 

com hem vist, és quadrada i totalment hermètica, mentre que segons el relat de Berosos i el Llibre  

del Gènesi és rectangular i també està tancada, tot i que aquesta dada no és explícita, tal i com 

veurem més endavant. Les mesures tampoc no són les mateixes, però tots els relats coincideixen 

a apuntar que són extraordinàries. Cal parlar també de la distribució interior, a la qual el nostre 

autor no fa referència, però que apareix explicada en el Poema de Gilgamesh i en el Llibre del Gènesi. 

Segons el primer text, la nau està dividida en set compartiments, mentre que per al darrer només 

té tres pisos.291

Coneixem encara algunes  altres dades sobre aquesta embarcació que apareixen referides 

de manera secundària:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

Er erbreche eine seite des schiffsdeckes […].

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

διελόντά  τε  τῶν  τοῦ  πλοίου  ῥαφῶν  μέρος  τι 

[…].

Tauleta de Nippur (columna V, 207):

Ziusudra made an opening in the huge boat, […].

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 94):
288 Veg. nota 51.
289 Veg. L. Feliu & A. Millet, op.  cit. 2007, p.151. Tanmateix, autors com A. Parrot (op.  cit., p.50) consideren que un 
iku equival més aviat a uns 3.500 metres quadrats.
290 Cf. André Parrot, op. cit., p.51.
291 Sobre el simbolisme de les xifres tres i set, vegeu notes 50 i 73, respectivament.

175



Vaig entrar dins del vaixell i vaig segellar la porta.

Llibre del Gènesi (VI, 16; VII, 6):

[…] Després Yahuè tancà la porta darrera d’ell. […] Noè obrí la finestra de l’arca que havia fet.

A partir d’aquest fragment, podem entendre que, segons Berosos, l’embarcació no tenia cap 

obertura, detall que sembla coincidir amb la narració de la tauleta de Nippur. Això vol dir, doncs, 

que ambdós relats consideren que estava tancada. Pel que fa als altres textos, tant el  Poema de  

Gilgamesh com el  Llibre del Gènesi  parlen d’una escotilla o d’una porta. A més, aquest darrer fa 

referència fins i tot a l’existència d’una finestra.

D’altra banda, però  no tots els textos afirmen que algú va ordenar al protagonista que 

construís aquesta embarcació. Llucià de Samòsata, per exemple, diu que Deucalió ja posseïa l’arca 

en què embarcà; Ovidi no fa referència al detall si el vaixell fou construït de nou pel protagonista 

o si, pel contrari, ja el tenia; i Higinus ni tan sols parla de cap embarcació:

Llucià de Samòsata (De dea syria, 12):

Λάρνακα μεγάλην, τὴν αὐτὸς εἶχεν […].292

Ovidi (Metamorfosis, I, 318-319):

Hic ubi Deucalion (nam cetera texerat aequor)

Cum consorte tori parua rate uectus adhaesit […].293

Higinus (fragment 153):

[…] Deucalionem et Pyrrham, qui et montem Aetnam, qui altissimus in Sicilia esse dicitur, 

fugerunt.294

Per tant, pel que fa a aquest punt, podem concloure que el relat de Berosos presenta més 

semblances amb els textos que recullen la tradició oriental que no pas amb els grecollatins, tot i 

que no ofereix una descripció tan detallada sobre l’embarcació com, per exemple, el  Poema de  

Gilgamesh o el Llibre del Gènesi.

292 “Una gran arca que posseïa […].”
293 “Deucalion a aquest lloc (puix que el mar cobreix tots els altres)  / junt amb la seva esposa arriba amb una  
barqueta […].”
294 “[…] Deucalió i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicília.”

176



11. ACOMPANYANTS

Tots els textos que hem analitzat  donen el nom de l’home que aconseguí sobreviure al 

Gran Diluvi enviat pels déus. Aquests relats, a més, coincideixen a afirmar que no afronta sol el 

seu destí sinó que ho fa acompanyat d’una o de diverses persones.

Tres  dels  autors  grecollatins  que  hem  escollit  (Pseudo-Apol·lodor,  Ovidi  i  Higinus) 

expliquen que Deucalió viatjava amb Pirra, la seva cosina que alhora li era esposa. Aquests dos 

noms són els únics que ofereixen els tres relats. Aquestes narracions presenten, doncs, com a 

protagonistes la parella formada per Deucalió i Pirra. Llucià de Samòsata, l’altre autor grec, afirma 

que Deucalió viatjava amb la seva família i amb alguns animals, apropant-se així les tradicions 

orientals:

Llucià de Samòsata (De dea syria, 12):

λάρνακα μεγάλην,  τὲν αὐτος ἔχεν, ἐς ταύτην ἐσβιβάσας παῖδας τε καὶ γυναῖκας ἑωυτοῦ ἐσέβη· 

ἐσβαίνοντι  δέ οἱ  ἀπίκοντο σύες καὶ ἵπποι καὶ  λεόντων γένεα καὶ  ὄφιες καὶ  ἄλλα ὁκόσα ἐν γῇ 

νέμονται, πάντα ἐς ζεύγεα. Ὁ δὲ πάντα ἐδέκετο, καί μιν οὐκ ἐσίνοντο, ἀλλά σφι μεγάλη διόθεν 

φιλίη ἐγένετο.295

En efecte,  el  que  trobem als  textos  orientals  és  ben  diferent,  atès  que  el  protagonista 

principal només n’és un i viatja acompanyat per un grup de persones, sobre les quals no tenim 

cap més dada. La tauleta de Nippur és l’únic d’aquests relats que no recull aquesta dada, però no 

podem descartar totalment que no es trobés entre els fragments del poema que actualment resten 

il·legibles.

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna II, 42):

[…] . he sent his family on board […].

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 85; 87):

Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva família i parents,

[…] i tota classe d’artesans.

295 “Prengué una gran arca que posseïa, i entrant-hi, hi feu embarcar també els seus fills i les seves dones. Un cop a 
dins, hi foren arribant senglars, cavalls, diferents races de lleons, serps i tota mena d’animals que habiten la terra, tots 
apariats. Així els va rebre a tots i ells no l’atacaren pas, ans un gran vincle afectiu sorgí entre ells com per voluntat  
divina.”

177



Llibre del Gènesi (VI, 18):
[…] entraràs a l’arca tu i els teus fills i la teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.

Això és el mateix que trobem al relat de Berosos:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):
Befehl habe er gegeben […] ein schiff zu bauen  

und  in  das  innere  einzugehen  mit  seinen  

geschlechtsgenossen  und  nötigen  (nächsten)  

freunden.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):
κελεῦσαι  οὖν [& ]  ναυπηγησάμενον 

σκάφος  ἐμβῆναι  μετὰ  τῶν  συγγενῶν  καὶ 

ἀναγκαίων φίλων.

A  partir  de  l’anàlisi  d’aquest  element  podem  concloure  que  Berosos  s’aproxima  a  les 

tradicions emprades pels textos orientals i, en especial, a la que recull la narració que ofereix el 

Llibre del Gènesi. Cal destacar, però, que només aquest darrer concreta el nombre de persones que 

aniran en aquesta embarcació: un total de set (vuit si comptem també Noè).

Però, segons aquests textos, a l’embarcació del protagonista no hi viatgen només persones, 

sinó que també hi trobem animals. Així a apareix tant a Berosos com als textos que segueixen la 

tradició oriental, excepte a la Tauleta de Nippur possiblement pel motiu al qual hem fet referència 

en les línies anteriors:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):
Befehl  habe  er  gegeben […]  hineinzuführen 

auch wilde tiere und vögel und vierfüssler.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):
κελεῦσαι  οὖν […]  ἐμβαλεῖν  δὲ  καὶ  ζῶα 

πτηνὰ καὶ τετράποδα.

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna II, 32-38):

Clean (animals) . […………] .

Fat (animals) . […………] .

He caught and [put on board]

The winged [birds of] the heavens.

The cattle (?) […………] …

The wild [creatures (?) …………] .

. […………] he put on board.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 86-87):

[…]

178



vaig embarcar totes les bèsties de l’estepa,

els animals salvatges […]

Llibre del Gènesi (VI, 19-20):

I de tot vivent, de tota carn, dos de tots menaràs a l’arca per tal de servar la vida amb tu; que 

siguin mascle i femella. De les aus, segons la seva mena, i de les bèsties segons la seva mena, 

de tot rèptil de la terra, segons la seva mena, dos de tots entraran amb tu per tal de preservar 

la vida.

En el  cas de la  tauleta de Nippur,  cal deduir que els animals que Ziusudra sacrifica  en 

desembarcar després que les aigües del Gran Diluvi hagin minvat, havien de viatjar a la nau del 

protagonista. Podria ser que aquests detalls fossin en algun dels versos que no ens han arribat, 

com hem apuntat unes línies abans, o bé que qui fixés per escrit  el text decidís ometre’ls en 

considerar-los innecessaris. Sigui com sigui, la presència d’animals i de persones en el moment 

que el protagonista inicia el seu periple ajuda a entendre la manera com es repoblaria la terra un 

cop minvessin les aigües del Gran Diluvi, element que comentarem més àmpliament en el punt 

dinovè que duu per títol “repoblació de la terra”. En tot cas, pel que fa als acompanyants del 

protagonista, cal assenyalar que Berosos és molt proper als textos orientals i a Llucià de Samòsata, 

tot i que aquesta darrera coincidència es pot explicar a partir de la base que aquest autor també 

presenta elements propis de la tradició oriental en els seus escrits, ja que, com hem comentat a 

l’apartat corresponent, desenvolupà gran part de la seva obra a Síria, amb l’objectiu de donar a 

conèixer la cultura d’aquesta regió al poble grec.

En aquesta ocasió, el relat de Berosos s’allunya clarament dels que segueixen la tradició 

grecollatina,  atès  que  en  les  narracions  de  Pseudo-Apol·lodor,  d’Ovidi  i  d’Higinus  només 

aconsegueixen sobreviure al Gran Diluvi un home i una dona.

179



12. DATACIÓ

Berosos, a l’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi,  ofereix una dada que no 

trobem en gairebé cap dels altres relats: la datació del cataclisme. Únicament el  Llibre del Gènesi 

recull aquest detall, potser perquè els altres textos el consideren prescindible. Cal tenir en compte 

també que només aquestes dues narracions intenten ja des de bon principi oferir elements que 

serveixen per datar aquest esdeveniment, com la llista de deu reis –o de patriarques, en el cas del 

relat bíblic, que hem comentat en el primer apartat d’aquesta tercera part.

Pel que fa a la datació del Gran Diluvi, això és el que llegim en aquests dos textos:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Krôn (sagt er) habe ihm im schlafe geoffenbart  

[…] dass am fünfzehnten des monats De[ ]sios  

[[das  ist  Mareri]]  die  menschheit  durch  die  

sintflut unter-gehen werde.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):

τὸν  Κρόνον  αὐτῶι  κατὰ  τὸν  ὔπνον 

ἐπιστάντα  φάναι  μηνὸς  Δαισίου  πέμπτηι 

καὶ  δεκάτηι  τοὺς  ἀνθρώπους  ὑπὸ 

κατακλυσμοῦ διαφθαρήσεσθαι.

Llibre del Gènesi (VII, 11):
L’any sis cents de la vida de Noè, al mes segon, el jorn dissetè del mes […].

El relat de Berosos assenyala com a data del cataclisme el quinzè dia del mes Daisios, que, 

segons la traducció del text armeni que ofereix J. Karst, equival al mes de Mareri. Com hem vist, 

el mot Daisios es correspon amb l’àtic Ἁνθεστηρίων296 que és emprat per fer referència al mes de 

maig.297 D’altra banda, la Crònica Armènia d’Eusebi de Cesarea reafirma aquesta equivalència.298

El Llibre del Gènesi, en canvi, parla del segon mes, identificat per Bonaventura Ubach299 amb 

l’inici del mes de novembre. En el mateix sentit apunta A. Heidel,300 qui considera que el còmput 

dels mesos per als hebreus està relacionat amb el calendari agrari301 i que, en conseqüència, el 

segon mes ha de correspondre, en efecte, a finals d’octubre o principis de novembre: “the second 

month  would  refer  to  the  second  harvest  month,  know  as  Bûl  or  Marcheshwan,  and 

corresponding to the latter part of our October and the first part of November, when the rainy 

season in Palestine began.” Tanmateix, d’altres autors consideren que aquest càlcul s’ha de fer a 

296 Veg. A. Βailly, op. cit., s.v. Δαίσιος.
297 Veg. A. Pauly & G. Wissowa, op. cit., pp.2014-2015.
298 Sobre aquest mes veg. nota 48.
299 Veg. B.Ubach, op. cit., p.77.
300 Veg. A. Heidel, op. cit., p.239.
301 Sobre aquest punt cf. Llibre de l’Èxode, 23,16; 34,22.

180



partir de la primavera. Essent així, segons el mateix A. Heidel,302 estaríem parlant del mes “called 

Ziw or Iyyar, which corresponds to the latter part of April and the early part of May, when the 

Tigris  and Euphrates,  following  the  metting  of  the  snow in  the  mountains  of  Armenia  and 

Kurdistan. Reach their highest point of innundation”.303 En aquest darrer cas, el Llibre del Gènesi 

apuntaria a l’estació de la primavera coincidint, tot i que no de manera exacta, amb Berosos. Sigui 

com  sigui,  ambdues  opcions  fan  referència  a  estacions  de  pluges  tant  a  Palestina  com  a 

Babilònia.304

En tot  dos  casos,  doncs,  el  Gran Diluvi  no està  només datat  a  partir  dels  reis  o  dels 

patriarques, sinó que també s’al·ludeix al mes concret en què s’esdevingué. Però, com ja hem 

apuntat d’inici, aquest és un elements que no es troba en cap altre dels textos que prenem en 

consideració. Per tant, en aquest cas, el text de Berosos no coincideix amb la tradició grecollatina 

sinó més aviat amb l’oriental i, concretament, amb el Llibre del Gènesi.

302 Veg. A. Heidel, op. cit., p.239.
303 Sobre aquest punt cf. Llibre de l’Èxode, 12,2.
304 Cf. J. Skinner, op. cit., p.168.

181



13. DURADA

En relació amb la datació dels Gran Diluvi, una altra dada interessant i que tampoc no tots 

els textos recullen és la durada del cataclisme.

Berosos hi fa una breu referència, afirmant simplement que passa ràpid i, en tot cas, a partir 

de la seva descripció, no fa l’efecte que es perllongués extensament en el temps:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):
Als nun die sintflut hereingebrochen und eilends  

wieder abgenommen […].

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):
γενομένου  δὲ  τοῦ  κατακλυσμοῦ  καὶ 

εὐθέως λήξαντος […].

La tauleta de Nippur, per la seva banda, considera que dura set dies i set nits, una afirmació 

semblant a la que recull el Poema de Gilgamesh, en què el Gran Diluvi es calma exactament al setè 

dia305:

Tauleta de Nippur (V, 203-206):

After the storm had swept the country for seven days and seven nights

And the destructive wind had rocked the huge boat in the high water,

The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 130-133): 

En arribar el setè dia,

el diluvi anà minvant la batalla,

el mar es va calmar com una partera que havia lluitat,

la tempesta es va amansir, el diluvi es va aturar.

Pel que fa a la quantitat de dies, aquests dos textos són força propers al relat de Pseudo-

Apol·lodor, segons els qual el cataclisme durà nou dies i les seves nits:

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

Δευκαλίων δὲ ἐν τῇ λάρνακι διὰ τῆς θαλάσσης φερόμενος <ἐφ᾽> ἡμέρας ἐννέα καὶ νύκτας […].306

305 Sobre la simbologia del número 7, vegeu nota 73.
306 “Deucalió, dut dins de l’arca a través del mar durant nou dies i les seves nits […].”

182



El Llibre del Gènesi es desmarca d’aquestes dades i afirma que la seva durada fou de quaranta 

dies i quaranta nits:307

Llibre del Gènesi (VII, 12):

I fou l’aiguat damunt la terra quaranta dies i quaranta nits.

Seguint  la  interpretació  de  Bonaventura  Ubach,308 quaranta  són  els  dies  que  duren  les 

intenses pluges sobre la terra. Tot i així, encara trigaran cent deu dies a començar a minvar, de 

manera que la durada total de la inundació seria exactament de cent cinquanta dies. Pel que fa al 

número quaranta cal dir que, en el context bíblic, designa els anys d’una generació i, per extensió, 

també sol ser emprat per fer referència a un períodes llarg de temps, com el que triga l’aiguat a 

aturar-se o, mes endavant, el que Noè passa dins de l’embarcació.309

La resta de textos no fa referència a la durada del cataclisme. Berosos, tot i que com ja hem 

apuntat hi fa una breu referència, no sembla pas interessat tampoc en oferir detalls concrets sobre 

aquest punt. Així, podem dir que, en aquesta ocasió, el nostre autor no és tan proper a la tradició 

oriental.

307 Sobre la simbologia del número 40, vegeu nota 175.
308 Veg. B. Ubach, op. cit., p.78.
309 Cf. X. Léon-Dufour, op. cit., p.599.

183



14. INDRET ON S’ATURA L’EMBARCACIÓ

Una dada que ofereixen  pràcticament  tots  els  textos  que recullen  la  narració  del  Gran 

Diluvi  és  el  nom  de  l’indret  on  s’atura  l’embarcació  del  protagonista.  Tal  i  com  veurem 

seguidament, en tots els casos es tracta d’una regió muntanyosa, la qual cosa no ens ha de resultar 

en absolut sorprenent, ja que aquests accidents geogràfics són els primers a ressorgir quan les 

aigües que havien negat la terra comencen a minvar:

Berosos (Babyloniaká, F4c, 95):

«ἔστιν ὑπὲρ τὴν Μινυάδα μέγα ὄρος κατὰ τὴν ᾽Αρμενίαν Βάρις 

λεγόμενον, εἰς  ὃ πολλοὺς συμφυγόνῖας ἐπὶ τοῦ κατακλυσμοῦ 

λόγος ἔχει περισωθῆναι· καί τινα ἐπὶ λάρνακος ὀχούμενον ἐπὶ 

τὴν ἀκρώρειαν ὀκεῖλαι,  καὶ τὰ λείψανα τῶν ξύλων ἐπὶ πολὺ 

σωθῆναι.»

Berosos (Babyloniaká, F4a, 16):

Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend  

sich niedergelassen in Armenien, noch bis auf  

heute ein kleiner teil auf dem Korduaeergebirge  

im  Armenierland  als  überrest  geblieben  sein 

[…].

          MAPA 2

Berosos (Babyloniaká, F4b, 16):

τοῦ  δὲ  πλοίου τούτου  κατακλιθέντος  ἐν 

τῆι  ᾽Αρμενίαι  ἔτι  μέρος  τι  ἐν  τοῖς 

Κορδυαίων ὄρεσι τῆς ᾽Αρμενίας διαμένειν 

[…].

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 142-143):

El vaixell va encallar a la muntanya Nimush,

La muntanya Nimush va agafar el vaixell i no el va deixar moure.

Llibre del Gènesi (VIII, 4):

Al mes setè, dia dissetè del mes, reposava l’arca damunt els monts Ararat.

En efecte, els diversos fragments que acabem de citar fan referència a zones muntanyoses, 

però no es posen d’acord pel que fa a llur nom. Fins i tot abans d’iniciar la comparació entre els 

diversos textos, trobem ja en els fragments de Berosos diverses localitzacions:  les muntanyes 

Kordienes,  segons  F4ab,  i  la  muntanya  armènia  Baris  a  la  regió  de  la  Miniada,  segons  F4c. 

Observem, doncs, com el nostre autor assenyala dues regions diferents com a destinació final de 

 

184



l’embarcació de Xisouthros: el Kurdistan i, més al nord, Armènia. Tanmateix, cal destacar que es 

tracta de dues zones molt muntanyoses.310

El següent dels fragments, corresponent al  Poema 

de  Gilgamesh,  assenyala  el  mont anomenat Nimush –o 

Nisir segons altres lectures– com el lloc on embarranca 

el  vaixell  d’Utanapishti.  Aquest  indret  és  identificat 

actualment  amb  el  Pir  Omar  Gudrun311,  un  cim 

d’aproximadament  tres  mil  metres  d’alçada,  situat  al 

nord-est de Kirkuk entre el Tigris i el Zab inferior, dins MAPA 3 312  

de l’actual regió de Sulaimaniya (Iraq).      

Per últim, el Llibre del Gènesi recull que la destinació final de l’arca de Noè fou la zona dels 

monts Ararat. Per a Bonaventura Ubach,313 aquest indret és una “serralada que s’estén per tota 

una regió que les  inscripcions  assíries 

coneixen amb el nom de Urartu, i que 

cenyia bona part d’Armènia. Segons el 

Targum,  les  muntanyes  on  reposà 

l’arca  serien  el  Qardu,  que  s’estenen 

per  la  banda  esquerra  del  Tigre,  a 

l’Armènia  meridional,  en  direcció  cap 

al  Kurdistan”.  R.P.  de  Vaux,  però, 

afirma que “Ararat est un nom de pays

MAPA 4 314          […] identique à l’Urartu des documents

310 Segons afirma A. Parrot (op.  cit., p.57), Berosos podria intentar aquí “conciliar dos tradiciones diferentes: la que 
habla de Urartu (Armenia) y la que cita el Kurdistán ( = monte Nisir), de la cual procedían sus cordienos.” Seria 
interessant i potser necessari d’estudiar amb major detall aquest aspecte: el de la identitat en termes de geografia i 
toponímia actuals d’aquell  mont Baris i  d’aquella regió de la  Miniada, esmentats en el text que ens ocupa, i,  en 
conseqüència,  el  de la  seva  veritable  ubicació,  la  qual  cosa  podria  posar  en qüestió  l’adscripció a  Armènia que 
habitualment ha estat acceptada a partir de la literalitat del text. Com a mínim, sembla que caldria tenir en compte 
l’existència al  sud de l’actual  Iran,  prop de la  ciutat de Siraāz, d’una muntanya anomenada actualment Bari  que 
presenta una alçada superior als 3000 metres. En cas de confirmar-se aquesta correspondència, ara com ara incerta, 
caldria canviar les tradicionals asseveracions respecte del final del periple de Xisouthros pròpiament vers Armènia, ja 
que l’esmentada muntanya de Bari es troba no pas al nord o el nord-oest (Kurdistan) de l’actual Iran, sinó força més 
al sud, encara que certament formant part d’una molt extensa cadena muntanyenca que, pel seu extrem septentrional 
arriba fins al Kurdistan i més enllà (fins al Caucàs), i pel sud gairebé enllaça amb el sistema que, a la riba nord del 
Golf Pèrsic, separa els actuals Iran i Pakistan.
311 Veg. S. Dalley, op. cit., p.132, n.135; cf. també J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610 i A. Parrot, op. cit., p.56.
312 Mapa 3: Paul PETIT, Précis d’Histoire Ancienne, Paris: Presses Universitaires de France, 1962, carte IV.
313 Veg. B. Ubach, op. cit., p.79.
314 Mapa 4: G. Ernest WRIGHT i Floyd V. FILSON, Kleiner Historischer Bibelatlas, Stuttgart: Calwer Verlag, 1960, Karte VIII.

 

185



assyriens et situé en Arménie. Ce texte biblique mal traduit a fait donner le nom de «Mont Ararat» 

au massif  culminant de la chaîne arménienne”.315 Sigui com sigui,  les interpretacions dels dos 

autors  ens  duen novament  fins a  la  regió compresa entre  el  sud d’Armènia  i  el  nord-est  de 

Turquia.

Tal i com hem pogut observar, els relats que segueixen la tradició oriental (en aquest cas 

hem d’incloure-hi Berosos), apunten a una regió força àmplia que s’estén des d’Armènia fins al 

nord d’Iraq, passant per Turquia i l’extrem occidental d’Iran, és a dir, el Kurdistan, com l’indret al 

qual  va  arribar  l’embarcació.  En  efecte,  és  un  territori  molt  ampli  i  els  diversos  textos  no 

coincideixen de manera exacta en el moment de parlar sobre aquest indret. Tanmateix, aquesta 

zona és ben diferent de la que trobem als textos grecollatins i això ens porta a constatar un nou 

punt d’unió entre aquests textos i el de Berosos. Els textos grecollatins que recullen aquesta dada 

fan  referència  també  a  regions  muntanyoses,  ubicades,  però,  a  la  Grècia  continental  o  a  la 

Península Itàlica:

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):
Δευκαλίων […] τῷ Παρνασῷ προσίσχει […].316

Ovidi (Metamorfosis, I, 316-319):
Mons ibi uerticibus petit arduus astra duobus,

Nomine Parnassus, superantque cacumina nubes.

Hic ubi Deucalion (nam cetera texterat aequor)

Cum consorte tori parua rate uectus adhaesit […].317

Higinus (fragment 153):
Deucalionem  et  Pyrrham,  qui  in  montem  Aetnam,  qui  altissimus  in  Sicilia  esse  dicitur, 

fugerunt.318

Novament, en aquesta ocasió, els textos grecs i els llatins presenten coincidències: Pseudo-

Apol·lodor i Ovidi assenyalen el Parnàs, un dels monts més alts de Grècia, situat a la regió de la 

Fòcide, com el lloc on embarranca la nau de Deucalió i Pirra. D’altra banda, Higinus afirma que 

els protagonistes arriben al mont Etna, el més alt de Sicília.

315 R.P. de Vaux, op. cit., p.62.
316 “Deucalió […] embarrancà al Parnàs […].”
317 “Una muntanya amb dos cims cap als astres des d’ella s’eleva: / rep el nom de Parnàs i aixeca el seu front sobre 
els núvols. / Deucalion a aquest lloc (puix que el mar cobreix tots els altres) / junt amb la seva esposa arriba amb 
una barqueta […].”
318 “[…] Deucalió i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicília.”

186



La tradició que segueixen els textos grecollatins, doncs, situa el final del Gran Diluvi i l’inici 

de la repoblació de la terra en una regió més propera per a ells que la d’Armènia: la Fòcide o 

Sicília. Però, en tot cas, assenyalen igualment regions muntanyoses d’una alçada considerable.

MAPA 5 319 MAPA 6 320

319 Mapa 5: ©Joan Alberich.
320 Mapa 6: Paul Petit, op. cit., carte X.

187



15. EPISODI DELS OCELLS

Berosos, en relació amb els textos grecollatins, presenta nombrosos trets diferencials, algun 

dels quals resulta especialment significatiu; és el cas, per exemple, de l’episodi dels ocells. Aquest 

element no apareix en cap dels quatre textos d’origen grecollatí que hem vist ni tampoc és recollit 

per cap altre autor d’aquesta procedència.

Per contra, aquest episodi apropa de manera claríssima el nostre autor a alguns dels textos 

d’origen oriental, tal com es pot veure en els següents fragments:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

Als  nun  die  sintflut  hereingebrochen  und  

eilends wieder abgenommen, entlasse Xisuthros  

etliche vögel, und sie finden keine nahrung und  

weder stelle  noch standort sichnieder-zulassen;  

zurückgekehrt nehme er sie wieder in das schiff  

auf. Und nach einigen wenigen tagen entlasse  

er wieder andere vögel, und auch diese kehren  

abermals  in  das  schiff  zurück,  von lehm 

schlammige krallen führend. Darauf lasse er ein  

drittes  mal  welche  los,  und  sie  kehren  nicht  

wieder in das schiff zurück.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

γενομένου  δὲ  τοῦ  κατακλυσμοῦ  καὶ 

εὐθέως λήξαντος, τῶν ὀρνέων τινὰ τὸν 

Ξίσουθρον  ἀφιέναι,  τὰ  δὲ  οὄ<τε> 

τροφὴν  εὑρόντα  οὄτε  τόπον  ὅπου 

καθίσαι, πάλιν ἐλθεῖν εἰς τὸπλοῖον. τὸν 

δὲ Ξίσουθρον πάλιν μετά τινας ἡμέρας 

ἀφιέναι  τὰ  ὄρνεα,  ταῦτα  δὲ  πάλιν  εἰς 

τὴν  ναῦν  ἐλθεῖν,  τοὺς  πόδας 

πεπηλωμένους  ἔχοντα.  τὸ  δὲ  τρίτον 

ἀφεθέντα οὐκ ἔτι ἐλθεῖν εἰς τὸ πλοῖον.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 147-156):

En arribar el setè dia

vaig fer sortir i vaig alliberar un colom.

El colom va anar a buscar menjar.

no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.

Vaig fer sortir i vaig alliberar una oreneta.

L’oreneta va anar a buscar menjar,

no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.

Vaig fer sortir i vaig alliberar un corb.

El corb va marxar i va veure la baixada de les aigües.

Va menjar, es va moure amunt i avall, però no va tornar.

188



Llibre del Gènesi (VII, 7-12):
I avià un corb, que volava sortint i entrant, fins eixugar-se les aigües de damunt la terra. I avià 

de dins el colom, per veure si havien minvat les aigües de damunt la faç de la terra. El colom, 

però, no trobà cap lloc de descans per la planta de la seva poteta, i se li entornà a l’arca; car 

aigua damunt tota la faç de la terra. I allargà la seva mà i el prengué i l’introduí amb ell, a 

l’arca. I ‘esperà’ encara set dies més, i avià el colom altra vegada des de l’arca; i cap al tard li 

tornà, i  mira! una tendra fulla d’olivera al seu bec. Aleshores conegué Noè que les aigües 

havien minvat de damunt la terra. I ‘esperà’ encara altres set dies i avià el colom que no li 

retornà més.

Tanmateix, tal i com es pot constatar a partir de les citacions que acabem de llegir, hi ha en 

cada cas detalls interns de l’episodi dels ocells que divergeixen d’uns textos respecte els altres. 

Així és notori que mentre els ocells emprats per Utanapishti en el  Poema de Gilgamesh són, en 

aquest ordre, un colom, una oreneta i un corb, Noè allibera, segons el relat bíblic, primer un corb 

i després, en tres ocasions, un colom.321 Berosos, en canvi, no especifica de quina espècie eren les 

aus que Xisouthros deixa  anar en tres  vegades;  simplement  s’hi  refereix  amb el  mot genèric 

ὄρνεα, aus.

Malgrat aquests detalls,  però, no hem de perdre de vista que el que és fonamental és la 

presència o no presència d’aquest episodi dels ocells  en uns textos i  en d’altres.  Així,  podem 

afirmar  que  en  aquesta  ocasió  Berosos  presenta  un  element  que  només  recullen  els  textos 

orientals.

321 La progressió de colors, del blanc cap al negre, en les aus que deixa anar Utanapishti (un colom, una oreneta i un 
corb) ens pot fer pensar, per exemple, en el pas del dia a la nit, de la claror que es immediatament seguida per la 
foscor. El que sembla forçat seria voler veure-hi una connotació moral com la que sí trobem al relat bíblic. Noè deixa 
en llibertat primer un corb (un animal impur) i després, en tres ocasions, un colom. El primer animal, negre, pot 
simbolitzar el mal mentre que el darrer, blanc, simbolitzaria el bé. D’aquesta manera, el bé (per)segueix el mal. D’altra 
banda, resulta curiós que el text del Gènesi no parli d’orenetes ja que aquesta au no era pas desconeguda a Palestina,  
com confirmen els llibres dels profetes Isaïes (38,14) i Jeremies (8,7).

189



16. FINAL DEL PERIPLE: DESEMBARCAMENT

Un altre dels elements que és present a pràcticament tots els textos que recullen el relat del 

Gran  Diluvi  és  el  moment  en  què  el  protagonista  desembarca  del  vaixell  que  li  ha  permès 

sobreviure al cataclisme.

Berosos afirma que la primera cosa que fa Xisouthros en sortir de la nau és aixecar un altar i 

oferir un sacrifici als déus:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 14):

Er steige  heraus  begleitet  von  frau  und  einer  

tochter, mitsamt dem baumeister(?) des schiffes,  

und bete an †auf der erde, errichte einen altar  

und bringe den göttern opfer dar.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 14):
[…]  ἐκβῆναι  μετὰ  τῆς  γυναικὸς  καὶ  τῆς 

θυγατρὸς  καὶ  τοῦ  κυβερνήτου, 

προσκυνήσαντα  τὴν  γῆν  καὶ  βωμὸν 

ἱδρυσάμενον  καὶ  θυσιάσαντα  τοῖς  θεοῖς 

[…].

En aquest detall coincideix per complet amb la narració del Llibre del Gènesi:

Llibre del Gènesi (VIII, 20):

Aleshores aixecà Noè un altar a  Yahuè i prengué de cada bèstia pura i de cada au pura i féu 

sacrificis damunt l’altar.

Els textos orientals, però, també parlen d’un sacrifici que el protagonista ofereix als déus 

per tal de guanyar-se el seu favor:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna V, vv. 34-35):

[The gods sniffed] the smell,

They gathered [like flies] over the offering.

Tauleta de Nippur (columna V, vv.209-211):

The king Ziusudra

Prostrated himself before the Sun-god,

The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv.158-160):

[…] vaig oferir una libació al cim de la muntanya.

190



Vaig situar set i set flascons,

davall seu vaig disposar canya, cedre i mirtal.

El  tret  diferencial  el  trobem en  observar  els  detalls,  ja  que  Berosos  simplement  parla 

d’aixecar un altar i oferir un sacrifici, mentre que els textos orientals expliquen de quina manera 

això es duu a terme. Per aquest motiu no aprofundirem més sobre el tipus de sacrifici que recull 

cada relat, atès que no és un element prou significatiu per al nostre objecte d’estudi.

Els textos grecs en aquesta ocasió també presenten semblances amb els anteriors ja que, 

segons Pseudo-Apol·lodor, Deucalió ofereix un sacrifici al Zeus dels fugitius i, segons Llucià de 

Samòsata, aquest home aixeca un altar i sobre l’escletxa per on s’havien escolat les aigües del 

Gran Diluvi edifica un temple consagrat a Juno:

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

[…] κἀκεῖ τῶν ὄμβρων παῦλαν λαβόντων ἐκβὰς θύει Διὶ φυξίῳ.322

Llucià de Samòsata (De dea syria, 13):

[…] Βωμούς τε ἔθετο καὶ νηὸν ἐπὶ τῷ χάσματι Ἥρης ἅγιον ἐστήσατο.323

Les  narracions  llatines,  en  canvi,  no  entren  en  detalls  sobre  aquest  episodi.  Ovidi 

simplement afirma que,  en desembarcar,  Deucalió demana ajut  als  déus, mentre que Higinus 

omet qualsevol referència sobre el comportament dels supervivents.

322 “[…] i allà, havent-se aturat una estona les pluges, tot desembarcant ofereix un sacrifici a Zeus Fíxios.”
323 “Erigí altars i sobre l’escletxa aixecà un temple consagrat a Hera.”

191



17. DESTÍ DEL PROTAGONISTA

Berosos, d’altra banda, posa l’accent a l’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi en 

un altre  element  que hem de considerar  clau  en  l’anàlisi  que en duem a  terme:  el  destí  del 

protagonista un cop el cataclisme ja ha passat. 

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

Und seither sei er aus den augen entschwunden 

gewesen samt jenen, die mit ihm aus dem schiffe  

herausgestiegen waren. Und die dort im schiffe  

geblieben waren und mit den Xisuthriden nicht  

herausgegangen  waren,  als  sie  nachher  

hinausgetreten,  suchten  sie  ihn,  und 

umherirrend riefen sie ihn laut an, mit namen  

nennend.  Xisuthros  ist  ihnen fürderhin  nicht  

mehr erschienen; der schall einer stimme jedoch,  

die aus den lüften kam, gab vorschrift, dass es  

ihnen pflicht sei, götterverehrer zuwerden; und  

dass er selbst von wegen seiner götterverehrung  

hingefahren in der wohnung der götter wohne,  

und  dass  seine  gattin  und  tochter  und  der  

schiffbaumeister eben dieselbe ehre genössen.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

[Ξίσουθρον] γενέσθαι μετὰ τῶν ἐκβάντων 

τοῦ πλοίου ἀφανῆ. τοὺς δὲ ὑπομείναντας 

ἐν  τῶι  πλοίωι  μὴ  εἰσπορευομένων  τῶν 

περὶ  τὸν  Ξίσουθρον,  ἐκβάντας  ζητεῖν 

αὐτόν,  ἐπὶ  ὀνόματος  βοῶντας·  τὸν  δὲ 

Ξίσουθρον  αὐτὸν  μὲν  αὐτοῖς  οὐκ  ἔτι 

ὀφθῆναι,  φωνὴν  δὲ  ἐκ  τοῦ  ἀέρος 

γενέσθαι,  κελεύουσαν  ὡς  δέον  αὐτοὺς 

εἶναι  θεοσεβεῖς·  καὶ  γὰρ  αὐτὸν  διὰ  τὴν 

εὐσέβειαν  πορεύεσθαι  μετὰ  τῶν  θεῶν 

οἰκήσοντα·  τῆς  δὲ  αὐτῆς  τιμῆς  καὶ  τὴν 

γυναῖκα αὐτοῦ καὶ τὴν θυγατέρα καὶ τὸν 

κυβερνήτην μετεσχηκέναι.

Berosos recull que el protagonista del Gran Diluvi, Xisouthros, és portat a viure entre els 

déus juntament amb la seva dona, la seva filla i el capità de la nau. Així ho diu la veu que senten 

els acompanyants que desembarquen més tard. D’aquesta manera, el relat ens indica que el destí 

del  protagonista  és  la  immortalitat.  Un premi  del  mateix  tipus  el  trobem també en  dos  dels 

poemes que segueixen la tradició oriental: la tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh.

Tauleta de Nippur (columna VI, 254-260):

The king Ziusudra

Prostrated himself before An (and) Enlil

(Who) gave him life, like a god.

Elevated him to eternal life, like a god.

At the time, the king Ziusudra

192



Who protected the seed of mankind at the time (?) of destruction,

They settled in an overseas country, in the orient, in Dilmun.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 199-206):

Enlil va pujar al vaixell,

em va agafar les mans i em va treure.

Va treure i va fer agenollar la meva esposa al meu costat,

va tocar els nostres fronts i es va posar entre nosaltres i ens va beneir:

«En el passat, Utanapishti era mortal,

ara, que Utanapishti i la seva esposa esdevinguin com nosaltres, els déus.

Que Utanapishti visqui lluny, a la font dels rius.»

Em va agafar i em va fer viure lluny, a la font dels rius.

En el primer text Enlil i Anu, en veure Ziusudra agenollat, el porten a viure al Dilmun.324 Es 

tracta d’un indret misteriós on no existeixen ni el dolor ni el sofriment. És considerat, per tant, 

una mena de paradís sumeri,325 situat per alguns autors com William F. Albright326 en la regió del 

Golf Pèrsic. En el segon, Enlil no té inconvenient a concedir-li la immortalitat i portar-lo a viure a 

la desembocadura dels rius juntament amb la seva esposa. En tots dos casos el final és el mateix: 

els  déus s’apiaden del  protagonista  i  li  concedeixen una vida eterna.  La diferència  en aquesta 

ocasió rau en el detall que la tauleta de Nippur en cap moment no especifica si Ziusudra va ser 

elevat a la immortalitat tot sol o amb algun dels seus acompanyants. En el Poema de Gilgamesh, en 

canvi, trobem una referència explícita al fet que Utanapishti comparteix amb la seva esposa el nou 

destí que els déus li  han preparat. En aquest sentit,  el nostre autor és més semblant a aquest 

darrer,  perquè Xisouthros també comparteix el  premi de la  immortalitat  amb part de la  seva 

família.

Seguint amb els textos de tipus oriental, cal dir que el  Poema d’Atrahasis també podria fer 

referència a la immortalitat com a recompensa per al protagonista en algun dels fragments que no 

han  estat  conservats.  Així  ho  afirmen  J.  Bottéro  i  S.N.  Kramer:  “los  dioses  […]  decidían, 

entonces, conceder al Muy Sabio,  superviviente del Diluvio,  la inmortalidad después de haber 

preservado, a partir de este momento, el futuro de los humanos.”327 Els versos 27-38 de la sisena 

columna de la  tercera tauleta,  on,  segons  aquests  autors,  es  trobaria  aquesta  dada,  resten ara 

il·legibles.

324 “[…] the Tigris and the Euphrates flow beneath the sea and the surface in Bahrain and Failake, bringing their 
water to Islands which are famed for their miacolous supply of sweet water” (S. Dalley, op. cit., p.44).
325 Veg. B.B. Powell, op. cit., p.127.
326 Veg. W.F. Albright, op, cit, pp.162 i ss.
327 J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.567.

193



La resta dels textos que hem analitzat recullen altres finals diferents per al protagonista:

Llibre del Gènesi (IX, 9-10; 28-29):
I jo, heus-me aquí que estableixo mon pacte amb vosaltres i amb vostre sement després de 

vosaltres, i amb tota ànima vivent que [és] amb vosaltres: sigui au o bèstia, o animal de la terra 

amb vosaltres, entre tot ço que ha sortit de l’arca ( ). […] Visqué Noè després del diluvi 350 

anys. I foren tots els dies de Noè 950 anys; després morí.

El  Llibre del Gènesi destaca com a premi per a Noè i tota la seva família un pacte: el de 

l’aliança nova i eterna. Aquest text no atribueix al protagonista l’honor de la immortalitat328 sinó 

que li’n reserva un altre de prou diferent: esdevenir el pare de la nova raça postdiuviana. A més, 

tant Noè com tota la raça humana gaudiran eternament de la protecció de Jahvè.

Finalment, pel que fa als textos grecollatins cal assenyalar que no se centren tant en el destí 

de Deucalió o Pirra sinó més aviat en el seu paper com a repobladors de la terra. En cap dels 

quatre textos no es parla d’una recompensa dels déus per als protagonistes i la narració segueix el 

fil parlant dels descendents d’aquests, en el cas de Pseudo-Apol·lodor i Ovidi, o del temple de la 

deessa síria i altres tradicions de la zona en el cas de Llucià de Samòsata. Aquests relats, doncs, 

semblen apuntar que els dos únics supervivents del Gran Diluvi segueixen la seva vida a la terra 

un cop les aigües han minvat.

Per tant, podem concloure que, partint de l’anàlisi d’aquest element, Berosos és molt més 

proper als textos de tradició oriental i, concretament, als que, al contrari que el  Llibre del Gènesi, 

contemplen el politeisme i, per tant, l’opció de la immortalitat com a recompensa extraordinària 

per al protagonista.

328 La recompensa de la immortalitat no té cabuda en el marc d’una religió monoteista, com ho és el d’aquest text. 
Això no obstant, hi podem trobar una reminiscència de les antigues religions politeistes en l’episodi dedicat al setè 
del patriarques, el pietós Henoch, qui viu 365 anys, una xifra notablement més baixa que l’atribuïda a la resta. En el 
cas d’aquest home, el Llibre del Gènesi (V, 24) no diu explícitament que morís, com sí fa amb els altres nou patriarques, 
sinó que “no és, car Déu el prengué” (veg. B. Ubach, op. cit., p.70).

194



18. INSTRUCCIONS PER ALS ACOMPANYANTS DEL PROTAGONISTA

Berosos, d’altra banda, posa l’accent a l’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi en 

un altre element que, tanmateix, dins l’anàlisi global del cataclisme, es podria considerar més aviat 

secundari, però que li serveix per explicar de quina manera la terra pot ésser repoblada novament 

després del cataclisme.

Un cop Xisouthros, el protagonista, ha estat portat a viure entre els déus, Berosos ens parla 

de les instruccions que reben els seus acompanyants, que encara resten a l’embarcació. Aquesta 

dada no és present en cap altre dels textos que recullen la narració diluviana.

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

Der  schall  einer  stimme  jedoch,  die  aus  den  

lüften kam, gab vorschrift, dass es ihnen pflicht  

sei, götterverehrer zuwerden; und dass er selbst  

von wegen seiner götterverehrung hingefahren in  

der wohnung der götter wohne, und dass seine  

gattin und tochter und der schiffbaumeister eben  

dieselbe  ehre  genössen.  Und  er  gebe  ihnen 

weisung und vorschrift, wiederum nach Babylon 

zu  gehen  –  so  nämlich  laute  für  sie  der  

schicksalsspruch  der  götter:  zu gehen, aus  der  

stadt  der  Siparer  ausgrabend  die  bücher  zu  

holen,  die  dort  geborgen  lägen,  und  sie  der  

menschheit zu übergeben […].

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

[…]  φωνὴν  δὲ  ἐκ  τοῦ  ἀέρος  γενέσθαι, 

κελεύουσαν  ὡς  δέον  αὐτοὺς  εἶναι 

θεοσεβεῖς·  καὶ  γὰρ  αὐτὸν  διὰ  τὴν 

εὐσέβειαν  πορεύεσθαι  μετὰ  τῶν  θεῶν 

οἰκήσοντα·  τῆς  δὲ  αὐτῆς  τιμῆς  καὶ  τὴν 

γυναῖκα αὐτοῦ καὶ τὴν θυγατέρα καὶ τὸν 

κυβερνήτην μετεσχηκέναι. εἶπέ τε αὐτοῖς, 

ὅτι  ἐλεύσονται  πάλιν  εἰς  Βαβυλῶνα,  καί 

ὡς  εἵμαρται  αὐτοῖς,  ἐκ  Σι[σ]πάρων 

ἀνελομένοις τὰ γράμματα διαδοῦναι τοῖς 

ἀνθρώποις·

         Aquestes instruccions que reben els companys de Xisouthros que no han desembarcat amb 

ell,  i  que ja no el tornaran a veure perquè gaudiran d’un destí diferent,  reprenen el fil  de les 

instruccions  que Berosos havia  posat  en boca de Cronos  a  l’inici  dels  fragments 4a i  4b.  El 

protagonista, abans d’afrontar el periple que l’havia de dur a la immortalitat i que havia de garantir 

la supervivència de la raça humana, ha d’enterrar les tauletes de la civilització, les quals ara, un cop 

passat el Gran Diluvi, han de ser recuperades per aquells que l’han acompanyat en el seu periple. 

D’aquesta manera preservarien les revelacions divines sobre l’origen del món i tot allò relacionat 

195



amb la transmissió de l’art, les ciències i la cultura humana, és a dir, la llavor de la civilització per 

poder repoblar la terra a partir del punt en què es trobava la humanitat abans del Gran Diluvi.329

D’altra banda, l’ordre d’ésser pietosos vers els déus permet albirar el motiu no explícit, tal 

com hem vist, del cataclisme. Aquesta dada apunta la possibilitat que aquest esdeveniment fos un 

càstig cap als humans que havien esdevingut irrespectuosos amb els déus. És per això que la nova 

raça postdiluviana no ha de tornar a caure en aquest mal comportament i que Xisouthros, el seu 

paradigma, ha estat considerat digne d’ésser salvat pels déus i de conviure-hi.

Finalment, cal assenyalar que resulta significatiu que aquest element aparegui només al relat 

de Berosos i  que cap altra de les narracions que recullen l’episodi  del  Gran Diluvi  no hi  faci 

referència. L’explicació pot tenir a veure precisament amb la particularitat de l’obra de Berosos, a 

cavall entre la tradició oriental i la grega, tal com estem veient en aquesta tercera part. Els textos 

que apunten cap a la vida eterna com a destí del protagonista –es a dir, el  Poema d’Atrahasis, la 

tauleta de Nipur i el  Poema de Gilgamesh–, no ofereixen una explicació detallada sobre la manera 

com es va repoblar la terra després del Gran Diluvi; contràriament a això, els relats que sí dediquen 

unes línies a aquest episodi –és a dir, el  Llibre del Gènesi i les quatre narracions grecollatines– no 

parlen sobre la immortalitat del protagonista, sinó que el converteixen en l’encarregat de fer tornar 

la vida a la terra. En el cas de Berosos, observem una barreja d’elements: d’una banda afirma que 

Xisouthros  fou  dut  a  viure  entre  els  déus,  mentre  que  de  l’altra  recull  també  l’episodi  de  la 

repoblació de la terra. Per tant, el nostre autor presenta aquí una característica que el fa diferent a 

la resta i, per tant, la solució narrativa també haurà de ser necessàriament diferent. Cal recordar, a 

més, que el relat del Gran Diluvi que ofereix Berosos es troba integrat en una obra que havia de 

contenir  la  història  de  Babilònia  des  de  la  creació  de  l’univers.  En aquest  context,  doncs,  és 

necessari parlar de la repoblació de la terra després del cataclisme per poder seguir amb la narració 

de la història, però aquest episodi no el pot protagonitzar la mateixa persona, és a dir, Xisouthros, 

ja que els déus li han concedit la immortalitat. És per aquest motiu que, tal i com hem vist, una veu 

procedent del cel es dirigeix als que han compartit el periple amb el protagonista i els dóna les 

instruccions necessàries per fer tornar la vida a la terra. És d’aquesta manera, doncs, que Berosos 

segueix amb la narració de la seva història. 

329 Cf. A. Heidel, op. cit., p.237.

196



19. REPOBLACIÓ DE LA TERRA

A partir dels diferents textos que hem analitzat, hem pogut establir relacions entre Berosos i 

els relats de tipus oriental, o bé entre aquest autor i d’altres grecollatins. Una manera d’estudiar 

aquestes relacions és trobar les coincidències entre uns textos i els altres, però també és molt 

important analitzar les divergències entre ells.

Després  del  Gran  Diluvi,  algunes  de  les  narracions  expliquen  la  manera  com  els 

supervivents repoblen la terra. Tres dels textos grecollatins que hem tractat coincideixen a afirmar 

que la nova raça humana sorgeix a partir de les  pedres que Deucalió i Pirra llencen a la seva 

esquena:

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

καὶ Διὸς εἰπόντος ὑπὲρ κεφαλῆς ἔβαλλεν αἴρων λίθους, καὶ οὓς μὲν ἔβαλε Δευκαλίων, ἄνδρες 

ἐγένοντο, οὓς δὲ Πύρρα, γυναῖκες.330

Ovidi (Metamorfosis, I, 381-383; 409-413):

Mota dea est sortemque dedit: ‘Discedite templo

Et uelate caput cinctasque resoluite uestes

Ossaque post tergum magnae iactate parentis.’

[…]

Quod solidum est flectique nequit mutatur in ossa;

Quae modo uena fuit, sub eodem nomine mansit;

Inque breui spatio superorum numine saxa

Missa uiri manibus faciem traxere uirorum,

Et de femineo reparata est femina iactu.331

Higinus (fragment 153):

Ob eam rem laos dicitur, laas enim Graece lapis dicitur.332

330 “Llavors, per ordre de Zeus, anava llençant per sobre del seu cap les pedres que agafava; i de les que llençava 
Deucalió neixien homes, mentre que de les de Pirra, dones.”
331 “Commoguda  els  respon la  deessa:  «Sortiu  d’aquest  temple  /  i  un  cop a  fora  cobriu-vos  el  cap,  el  cinyell  
deslligueu-vos / i de la vostra gran mare llanceu els ossos enrera.» / […] Mentre les parts més dures, que no es 
dobleguen, són ossos / i conservant el seu nom canvien de forma les venes. / Així, doncs, en un temps escàs i per 
ordre dels númens / totes les pedres que ell ha agafat es transformen en homes / i les dones resulten de totes les que 
ella carrega.”
332 “Per aquest motiu són anomenats laos, doncs en grec les pedres reben el nom de laas.”

197



Llucià de Samòsata, en canvi, no ofereix aquesta dada –potser perquè l’objectiu principal de 

la seva narració no és parlar sobre el cataclisme, atès que es mostra més interessat a narrar els 

esdeveniments postdiluvians i que, per tant, el Gran Diluvi és només un episodi secundari dins 

del conjunt de la seva obra. Simplement es limita a afirmar que l’actual raça prové de Deucalió, 

un esdeveniment més racional i molt menys miraculós que la transformació de pedres en ésser 

humans:

Llucià de Samòsata (De dea syria, 12):

Ἥδε ἡ γενεή, οἱ νῦν ἄνθρωποι, οὐ πρῶτοι ἐγένοντο, ἀλλ’ ἐκείνη μὲν ἡ γενεὴ πάντες ὤλοντο, οὕτοι 

δὲ γένεος τοῦ δευτέρου εἰσι, τὸ αὖτις ἐκ Δευκαλίωνος ἐς πληθὺν ἀπίκετο.333

D’altra banda, cal assenyalar que els textos que atribueixen l’origen de la humanitat a les 

pedres són precisament aquells que parlen només de dos únics supervivents: Deucalió i Pirra. En 

aquestes circumstàncies és difícil explicar que la terra es pogués arribar a repoblar a partir d’una 

sola parella.

En canvi, alguns dels textos, que, com hem vist, afirmen que a l’embarcació viatjava un 

home amb tota la seva família, atribueixen precisament a aquestes persones la repoblació. És el 

cas de Berosos i del Llibre del Gènesi:

Berosos (Babyloniaká, F4a, 15):

Und  er  gebe  ihnen  weisung  und  vorschrift,  

wiederum nach Babylon zu gehen – so nämlich  

laute für sie  der schicksalsspruch der götter: zu  

gehen, aus der stadt der Siparer ausgrabend die  

bücher zu holen, die dort geborgen lägen, und sie  

der menschheit zu übergeben – und dass der ort,  

woselbst  sie  gelandet  sich  befänden,  das  land  

Armenien  sei.  Und  jene,  als  sie  alles  dies  

vernommen, hätten den göttern opfer dargebracht  

und seien zu fuss nach Babylon gezogen.

Berosos (Babyloniaká, F4b, 15):

εἶπέ τε αὐτοῖς, ὅτι ἐλεύσονται πάλιν εἰς 

Βαβυλῶνα,  καί  ὡς  εἵμαρται  αὐτοῖς,  ἐκ 

Σι[σ]πάρων  ἀνελομένοις  τὰ  γράμματα 

διαδοῦναι τοῖς ἀνθρώποις· καὶ ὅτι ὅπου 

εἰσίν,  ἡ  χώρα  ᾽Αρμενίας  ἐστί.  τοὺς  δὲ 

ἀκούσαντας ταῦτα, θῦσαί τε τοῖς θεοῖς 

καὶ πεζῆι πορευθῆνα εἰς Βαβυλῶνα.

Llibre del Gènesi (VIII, 16-17):

Surt de l’arca tu i la teva muller i els teus fills i les mullers dels teus fills amb tu; i tots els 

animals que [són] amb tu, de tota carn: de les aus i de les bèsties, i de tot verm qui s’arrossega 

333 “Aquesta  raça,  la  dels  humans  que  viuen  actualment,  no  fou  pas  la  primera,  ja  que  aquella  fou  aniquilada 
totalment. Aquests pertanyen a la segona raça, la qual arribà de nou a la multitud a partir de Deucalió.”

198



damunt la terra; treu-los fora amb tu, i que es belluguin per terra i que prolifiquin, i que es 

multipliquin damunt la terra.

D’aquesta manera, els acompanyants del protagonista –i en el darrer cas, el mateix Noè– 

esdevenen els  encarregats  de  repoblar  la  terra:  segons  el  text  de  Berosos,  aixecant  temples  i 

refundant construccions i, segons el text bíblic, creixent i multiplicant-se.

Un altre element interessant, tot i que força secundari, és el repoblament de la terra per part 

dels animals i el (re)naixement de la vegetació. Pel que fa als animals, és possible que tornin a 

habitar la terra a partir dels que viatgen a l’embarcació amb el protagonista i la seva família:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna II, vv. 32-38):

Clean (animals) . […………].

Fat (animals) […………].

He caught [and put on board]

The winged [birds of] the heavens.

The cattle (?) […………]…

The wild [creatures (?) ………].

. [……… he put on board.

Tauleta de Nippur (columna VI, v.253):

He/they made come up the animals which emerge from the earth.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv.85-87):

Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva família i parents,

vaig embarcar totes les bèsties de l’estepa,

els animals salvatges i tota classe d’artesans.

Llibre del Gènesi (VIII, 16-17):

[…] i tots els animals que [són] amb tu, de tota carn: de les aus i de les bèsties, i de tot verm 

qui  s’arrossega  damunt  la  terra;  treu-los  fora  amb tu,  i  que  es  belluguin  per  terra  i  que 

prolifiquin, i que es multipliquin damunt la terra.

Els animals que viatgen amb Atrahasis ocupen probablement de nou la terra, mentre que en 

la tauleta de Nippur els déus fan emergir tant els animals com la vegetació de la terra, afirmant 

que Ziusudra en fou el preservador. Pel que fa al Poema de Gilgamesh, també podem pensar que la 

199



referència als animals que viatgen amb el protagonista serveix per explicar, tot i que de manera 

indirecta, com les diferents espècies animals tornen a la terra després del Gran Diluvi. Per últim, 

el cas del text bíblic és potser el més clar, ja que afirma directament que els animals que duu Noè 

a l’arca han de servir per preservar la vida de les diferents espècies animals.

Observem, doncs, que els textos orientals ofereixen força més dades sobre la manera com 

totes les espècies tornen a poblar la terra. La narració de Berosos no és tan detallada en aquest 

aspecte com les de tipus oriental i, per tant, hauríem de pensar que és més propera a les de tipus 

grecollatí,  però  aquestes  recullen  un  element  molt  important,  al  qual  el  nostre  autor  no  fa 

referència: la nova raça humana pobladora de la terra prové de les pedres. Per tant, cal concloure 

que, a partir d’aquests punts, no presenta semblances prou significatives ni amb uns textos ni 

amb els altres.

200



20. ALTRES

Hi ha una sèrie d’elements que són recollits  especialment pels relats orientals,  tot i  que 

també els trobem ocasionalment en els textos grecollatins, i que tanmateix no apareixen en la 

narració de Berosos. Aquests detalls són més aviat de tipus literari, i aquest pot ser un motiu per 

justificar que el nostre autor no hi faci referència. Això no obstant, són dades prou interessants 

per tractar-les encara que no ho fem d’una manera tan aprofundida com en els casos als quals 

hem dedicat els apartats anteriors.

A. OPOSICIÓ D’ALGUNS DÉUS AL GRAN DILUVI

Aquest  element,  tal  i  com veurem tot  seguit,  només és  present en dos dels  textos que 

segueixen les tradicions orientals:  el  Poema d’Atrahasis i  la  tauleta de Nippur. Al llarg d’aquest 

estudi hem anat observant com el text de Berosos presenta algunes semblances significatives amb 

els textos orientals. En aquest cas, però, la clau està en el fet que no reculli aquest element.

Poema d’Atrahasis (tauleta II, columna VII, 40-48):

Enki opened his mouth

And adressed the gods [his brothers],

‘Why will you bind me with an oath […]?

Am I to lay my hands on [my own peoples]?

The flood that you are commanding [me],

Who is it? I [do not know].

Am I to give birth to [a flood]?

That is the task of [Enlil].

Let him [and ……] choose.’

Tauleta de Nippur (tauleta III, 140-142):

The Nin[tu … her] crea[tures?…]

Holy Inanna we[pt] because of the people,

Enki bethought himself (of the situation even though).

La resta de relats no recullen d’una manera tan clara l’oposició d’un o diversos déus al Gran 

Diluvi. Cal parar atenció, però, al Poema de Gilgamesh i a la narració de Pseudo-Apol·lodor. El fet 

que algú –Ea i Prometeu, respectivament– informi el protagonista sobre els esdeveniments i li 

201



doni les instruccions necessàries per salvar la vida es pot entendre com una oposició al designi 

d’una altra divinitat  de desencadenar el cataclisme. Tanmateix, aquest element pot haver estat 

omès en el Poema de Gilgamesh justament pel fet de ser ja prou conegut, mentre que en el cas del 

relat grec pot amagar una simple reminiscència de les tradicions orientals.

B. PENEDIMENT DELS DÉUS

Com acabem de veure, alguns relats parlen de l’oposició de certs déus al Gran Diluvi. Cal 

destacar, d’altra banda, el penediment que mostren els déus que estaven a favor del cataclisme tot 

just en començar a patir les conseqüències de l’absència dels humans:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna III, 28-31):

Nintu, the great lady,

Her lips were covered feverishness.

The Anunnaki, the great gods,

Were sitting in thirst and hunger.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 124-127):

Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-Ili],

els déus, humiliats, seien tot plorant,

desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

La manca de les libacions i dels sacrificis que els oferien els humans, fan entrar els déus en 

un estat febril. Aquesta dada, que accentua el caràcter antropomòrfic que presenten els déus en 

els  textos  orientals  –a  excepció,  lògicament,  del  Llibre  del  Gènesi–,  és  molt  interessant  ja  que 

confirma la hipòtesi que el protagonista salva la vida i la raça humana torna a poblar la terra no 

pas gràcies  a  la  filantropia  del  déus,  sinó com a conseqüència  de la  necessitat  de sacrificis  i 

libacions  que aquests  tenen.  Aquest  detall  sobre  la  salvació  de la  humanitat  motivada  per la 

situació en què es troben els déus no apareix en altres textos, els quals l’atribueixen a la filantropia 

dels immortals o al fet que l’objectiu  del  Gran Diluvi  no era exterminar per complet  la raça 

humana sinó purificar-la.

La resta de textos que hem analitzat no fan referència explícitament al penediment per part 

dels déus. Tanmateix, podem veure aquest sentiment en el  Llibre del Gènesi darrere del fet que 

Jahvè prometi no tornar a enviar cap més càstig d’aquesta magnitud contra la seva pròpia creació.

202



C. BANQUET EN ACABAR LA CONSTRUCCIÓ DEL VAIXELL

Una altra dada del relat que només apareix recollida en el Poema d’Atrahasis i en el Poema de  

Gilgamesh és la celebració d’un banquet per part del protagonista un cop finalitzada la construcció 

de l’embarcació i abans de començar a navegar. Aquesta festa, segons el darrer text, era semblant 

a la de l’Akitu o Any Nou:334

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna II, 40; 42-44):

…] he invited his people

…] to a banquet.

…] . he sent his family on board,

They ate and they drank.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 70-75):

Vaig sacrificar bous per als treba[lladors,]

vaig immolar bens diàriament.

Cerve[sa, begudes fer]mentades, oli i vi,

[vaig fer beure als meus] treballadors com si fos

l’aigua d’un riu,

feien festes com el dia de l’Any Nou.

En el primer dels fragments citats sembla clar que la celebració la gaudeixen tots aquells que 

han ajudat Atrahasis i que compartiran amb ell el periple rumb a la salvació. En el darrer cas el 

banquet també està dirigit als qui han col·laborat en la construcció de la nau d’Utanapishti, però 

no  és  explícit  que  comparteixen  amb  ell  la  salvació.  Tanmateix,  deixant  de  banda  aquesta 

divergència, és interessant que tots dos relats parlin d’una gran festa a mode de comiat abans de 

salpar.

D. SENYAL PER A L’INICI DEL GRAN DILUVI

Un altre dels elements significatius que només recullen alguns dels textos és el senyal que ha 

de servir per avisar de l’inici del Gran Diluvi. Després de donar les instruccions necessàries per tal 

que el protagonista aconsegueixi salvar la seva pròpia vida i, així, la llavor de la raça humana, la 

divinitat que se li adreça parla, segons alguns relats, d’un senyal que marcarà l’inici del cataclisme.

334 Sobre aquesta celebració, veg. nota 132.

203



De tots els textos que hem analitzat, l’únic que parla clarament sobre un senyal d’aquest 

tipus és el Poema de Gilgamesh:

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 43-47):

“Enlil farà ploure abundantment sobre vosaltres.

 [Un esplet] d’ocells, una munió de peixos,

[…] collites esplèndides.

Al matí farà ploure pastissos,

a la nit una pluja de blat.”

També  hi  podem  trobar  alguna  referència  en  el  Poema  d’Atrahasis,  però  és  més  aviat 

indirecta ja que no apareix cap referència a un senyal en el parlament que Enki adreça a Atrahasis 

sinó a la datació que el narrador fa del Gran Diluvi:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna I, 36-37):

He opened he water-clock and filled it;

He announced to him the coming of the flood for the seventh night.

E. ORIGEN DE LES AIGÜES

Un altre dels element que no apareix a Berosos però sí en la majoria dels textos analitzats és 

la descripció de la procedència de les aigües que cobreixen la superfície de la terra durant el Gran 

Diluvi.

El  Poema  d’Atrahasis,  per  exemple,  parla  del  desencadenament  del  cataclisme com si  es 

tractés d’una gran tempesta:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna III, 13-18):

One person did [not] see another,

They were [not] ricognizable in the destruction.

[The Flood] bellowed like a bull,

[Like] a whinnying wild ass the winds [howled].

The darkness [was dense], there was no sun.

La tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh ofereixen una descripció prou semblant:

204



Tauleta de Nippur (columna V, 201-202):

All the destructive winds (and) gales were present,

The storm wept over the capitals.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, 97-107):

En despuntar les primeres llums de l’albada,

es va aixecar al cel un núvol negre;

al seu interior, Adad no parava de bramar.

Shul·lat i Hanish anaven davant seu,

hi anaven els visirs per les muntanyes i per la terra.

Errakal va arrencar els troncs,

va arribar Ninurta, va fer desbordar els dics.

Els Anunnaku duien torxes,

amb la seva resplendor cremaven la terra.

La quietud mortal d’Adad va passar pel cel,

tot el que era brillant es va transformar en foscor.

Però si  hi  ha un text  que parla  amb detall  sobre la  procedència  d’aquests  aigües,  és  el 

d’Ovidi, on llegim que provenen de tot arreu:

Ovidi (Metamorfosis, I, 265-271; 274-275; 283-287):

Terribilem picea tectus caligines uultum,

Barba grauis mimbis; canis fluit unda capillis,

Fronte sedent nebulae, rorant pennaeque sinusque;

Vtque manu late pendentia nubila pressit,

Fit fragor: hinc densi funduntar ab aethere nimbi.

Nuntia Iunonis uarios induta colores

Concipit Iris aquas alimentaque nubibus affert.

[…]

Nec caelo contenta suo est Iouis ira, sed illum

Caeruleus frater iuuat auxiliaribus undis.

[…]

Ipse tridente suo teram percussit, ad illa

intremuit motuque uias patefecit aquarum.

Exspatiata ruunt per apertos flumina campos

Cumque satis arbusta simul pecudesque uirosque

205



Tectaque cumque suis rapiunt penetralia sacris.335

D’altres textos no són tan literaris com els anteriors i simplement parlen d’un gran aiguat:

Llibre del Gènesi (VII, 18):

I creixeren les aigües, i molt s’engruixiren damunt la terra; […]

Pseudo-Apol·lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

Ζεὺς δὲ πολὺν ὑετὸν ἀπ᾽ οὐρανοῦ χέας τὰ πλεῖστα μέρη τῆς Ἑλλάδος κατέκλυσεν […].336

Per tant, cal dir que el fet d’oferir o no aquest element no depèn de les tradicions que 

segueixen els diferents textos, sinó més aviat del seu caràcter literari, com en el cas d’Ovidi, o bé 

històric, com Llucià de Samòsata, qui, a l’igual que Berosos, no hi fa pas menció.

F. DESAPARICIÓ DE LES AIGÜES

El darrer dels elements que no apareix a Berosos però que sí és recollit per gairebé tots els 

altres textos que narren l’episodi del Gran Diluvi, és la manera com les aigües desapareixen de 

sobre la terra.

La Tauleta de Nippur, per exemple, simplement diu el següent:

Tauleta de Nippur (columna V, 206):

The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

Aquesta pot ser una manera indirecta de dir que les aigües del Gran Diluvi foren assecades 

per Utu, és a dir, el déu del sol. Per tant, no es van filtrar ni van desaparèixer miraculosament sinó 

que es van evaporar.

El Llibre del Gènesi també afirma que les aigües es van assecar però, en aquest cas, no pas pel 

sol sinó sobretot per un vent enviat per Jahvè:

335 “[El Notos] amb el rostre cobert de fosca terrible s’envola. / Porta la pluja a la barba i pels blancs cabells li 
destil·len / les nuvolades del front, tot ruixant-li el vestit i les ales; / entre les seves mans esprem tots els núvols que 
pengen, / es produeix un tro i es fonen pels aires en pluja. / Iris, que és de Junó missatgera i va embolcallada / de 
molts colors, incrementa l’aiguat i els núvols engreixa. / […] Júpiter amb el cel que ell té no es conforma, i l’ajuda / 
el seu germà blavós aportant unes altres onades. / […] Amb el trident ell mateix colpejà la terra, que amb fressa / va 
tremolar, i de dins les aigües ocultes fluïren. / Envaeixen el camp els rius desbordats, i l’ofeguen / arrossegant, al seu 
pas, arbredes, homes, ramades, / cases i temples, amb tots els tresors sagrats que hi havia.”
336 “Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de l’Hèlade […].”

206



Llibre del Gènesi (VIII, 1-2):

I es recordà Déu de Noè i de tots els animals i de totes les bèsties que amb ell [eren] a l’arca, i 

Déu féu passar un vent damunt la terra per tal que minvessin les aigües. I es clogueren les 

fonts de l’oceà i les rescloses del cel, i fou retingut l’aiguat des del cel.

Ovidi  apunta en la  mateixa direcció però atribueix el  vent que fa evaporar les  aigües a 

Júpiter:

Ovidi (Metamorfosis, I, 328-329):
[…] nubila disiecit nimbisque aquilone remotis

et caelo terras ostendit et aethera terris.337

I encara trobem una altra explicació diferent per a la desaparició de les aigües:

Llucià de Samòsata (De dea syria, 13):

[…] ἐν τῇ σφετέρῃ χώρῃ χάσμα μέγα ἐγένετο καὶ τὸ σύμπαν ὕδωρ κατεδέξατο.338

És interessant observar que, de fet, la intenció d’aquest autor en el moment de començar a 

narrar l’episodi del Gran Diluvi era explicar qui fou Deucalió i per què tenia consagrat un temple. 

Aquesta explicació sobre la manera com van desaparèixer les aigües dóna peu a tancar la narració 

del cataclisme per seguir amb la trama del relat principal sobre els costums i les tradicions del 

poble siri.

D’altres textos, com el Poema de Gilgamesh, el relat de Pseudo-Apol·lodor i el d’Higinus no 

fan cap referència a la manera com desapareixen les aigües potser perquè consideren que és un 

detall que no té cap mena d’importància per al conjunt del relat.

G. REACCIONS DELS DÉUS DAVANT LA SALVACIÓ DEL PROTAGONISTA

Existeix encara un element al qual ni Berosos ni cap dels quatre textos grecollatins no fan 

menció. Sí és present, però, en els relats orientals, la qual cosa no deixa de ser significativa. Es 

337 “[Júpiter] va escampar tots els núvols, tragué amb l’Aquiló les tempestes / i mostrà les terres al cel i a les terres 
l’empiri.”
338 “[…] en el seu país s’obrí una enorme escletxa i s’escolà tota l’aigua.”

207



tracta  de  la  reacció  dels  déus  en  ésser  conscients  de  la  magnitud  del  Gran  Diluvi  que  han 

provocat.

Els textos orientals,  més preocupats per narrar aquest episodi focalitzant la seva atenció 

sobre dels déus,  recullen l’estat  en què es  troben sumits  un cop el  càstig  que han enviat  als 

humans se’ls ha escapat de les mans:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna III, vv. 28-31; columna IV, vv. 21-22):

Nintu, the great lady,

Her lips were covered with feverishness,

The Anunnaki, the great gods,

Were sitting in thirst and hunger.

[…]

Their lips were feverishly athirst,

They were suffering cramp from hunger.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv. 124-127):

Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-Ili],

els déus, humiliats, seien tot plorant

desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

Observem el curiós paral·lelisme existent entre els dos textos: ambdós dibuixen una escena 

en què els déus es troben asseguts,  afamats i  amb els llavis  enfebrats per la manca d’ofrenes 

procedents dels humans. Potser podríem pensar que tots dos relats fan servir una font comuna, 

però  el  fet  que  emprin  les  mateixes  paraules  confirma  la  relació  de  dependència  del  darrer 

respecte del Poema d’Atrahasis, si més no pel que fa a aquest episodi concret.

Aquest estat deplorable que presenten els déus acaba en el moment que el protagonista els 

ofereix sacrificis o libacions:

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv. 158-160):

[…] vaig oferir una libació al cim de la muntanya.

Vaig situar set i set flascons,

davall seu vaig disposar canya, cedre i mirtal.

208



El  Poema d’Atrahasis no ofereix detalls sobre aquestes ofrenes, tot i que, com veurem, sí 

recull que hi van existir. Això fa pensar que aquestes dades es trobarien en els versos anteriors al 

33 de la cinquena columna de la tercera tauleta, que resten il·legibles.

Però no només els textos que presenten les ofrenes com una necessitat dels déus afirmen 

que el protagonista en va fer. Els textos següents també ens donen detalls sobre aquest punt:

Tauleta de Nippur (columna V, v.221):

The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

Llibre del Gènesi (VIII, 20):

Aleshores aixecà Noè un altar a Yahuè i prengué de cada bèstia pura i de cada au pura i féu 

sacrificis damunt l’altar.

Cal observar que cada relat fa referència a un tipus diferent d’ofrena però que totes elles 

presenten una mateixa finalitat: complaure la divinitat.

En efecte, aquest acte de redempció plau al déu o déus responsables del Gran Diluvi, i així 

ho recullen els mateixos textos:

Poema d’Atrahasis (tauleta III, columna V, vv. 34-36):

[The gods sniffed] the smell,

They gathered [like flies] over the offering.

[After] they had eaten the offering.

Poema de Gilgamesh (tauleta XI, vv. 161-163):

Els déus van sentir l’olor,

els déus van sentir la bona olor,

els déus es van amuntegar com a mosques damunt del sacrificador.

Aquests versos ofereixen la reacció dels déus en rebre els sacrificis o les libacions que el 

protagonista els ha ofert en desembarcar. És possible que aquesta escena també fos recollida dins 

del  relat  de la  tauleta  de Nippur,  però que es  trobés entre els  darrers  versos de la  cinquena 

columna o els primers de la sisena, que actualment resulten il·legibles. El text conservat es limita 

a afirmar que el sacrifici fet per Ziusudra va plaure als déus i que, com a mostra d’això, Enlil i 

209



Anu l’acaronaren. Aquest punt presenta força semblança amb el text del Llibre del Gènesi, on Jahvè 

beneeix Noè.

A partir  d’aquests fragments podem trobar novament una relació directa entre el  Poema 

d’Atrahasis i el Poema de Gilgamesh, atès que tots dos dibuixen una escena en què els déus s’apinyen, 

literalment,  com a mosques sobre el sacrifici que Atrahasis o Utanapisthi,  respectivament, els 

ofereix. Com podem veure, als déus els plau l’olor del sacrifici, tot i que alguns dels textos els 

presenten enfadats perquè no han assolit l’objectiu esperat, és a dir, destruir la població de la 

terra. Aquest detall el trobem tant en el  Poema d’Atrahasis, com en el  Poema de Gilgamesh i, d’una 

manera més breu, potser per la seva deficient conservació, també en la tauleta de Nippur. En 

aquests dos primers relats, que desenvolupen d’una manera més extensa aquest episodi, Enlil es 

mostra clarament disgustat quan, arribant-li la flaire de les ofrenes, dedueix que algun ésser humà 

ha sobreviscut al cataclisme gràcies a l’ajuda d’algun altre déu, que ha trencat així el jurament de 

no oposar-s’hi.

Com hem vist, el Poema de Gilgamesh parla del nauseabund quadre de l’eixam format per uns 

déus que s’apinyen com a mosques sobre el sacrifici. Una reminiscència d’aquest episodi també es 

troba al Llibre del Gènesi, tot i que la descripció de Jahvè no recull pas els detalls antropomòrfics 

que acabem de veure en els altres textos:

Llibre del Gènesi (VIII, 21):

I flairà Yahuè la flaire de l’apaivagament […].

Aquest relat,  doncs,  no recull  la comparació amb les mosques que vèiem tant al Poema 

d’Atrahasis com al Poema de Gilgamesh, sinó que simplement es limita a afirmar que a Jahvè li plau 

l’olor.  Aquesta complaença dels responsables del cataclisme amb el sacrifici  que els ofereix el 

protgonista és present, doncs, en aquests tres textos.

El  Poema d’Atrahasis i el  Poema de Gilgamesh recullen encara una altra dada que resulta de 

difícil explicació: la referència a la deessa Belet-ili que apareix jugant amb el seu collar de mosques 

fet de lapislàtzuli i exclamant que no oblidaria aquells dies passats, durant els quals ella també 

tingué por. Aquest collar podria estar fet precisament dels déus que s’apinyaren com a mosques 

sobre el sacrifici i sembla que l’hi hauria regalat Anu. Podria ser una explicació del collaret que, en 

efecte, duien les respresentacions escultòriques d’aquesta divinitat. Sigui com sigui, aquest símbol 

hauria de recordar aquells dies funestos durant els quals no només va estar a punt de desaparèixer 

la raça humana sinó també tot l’univers.

210



Tots aquests detalls que en aquesta ocasió actuen clarament com a elements diferencials 

entre els textos que segueixen la tradició oriental i els grecollatins no són presents, però, al relat 

de Berosos. Per tant, en aquest punt el nostre autor es mostra més proper als darrers.

A partir dels elements que hem anat observant en aquest subapartat, podem afirmar que 

Berosos  presenta  diferències  interessants  amb  els  textos  orientals,  especialment,  el  Poema 

d’Atrahasis, la tauleta de Nippur i el  Poema de Gilgamesh (cf. punts  A-D). D’altra banda, però, com 

hem vist al llarg d’aquesta tercera part que ara tanquem, també presenta nombroses semblances, 

apropant-s’hi així de manera significativa. Aquestes i d’altres conclusions les desenvoluparem en 

el següent apartat.

211



21. CONCLUSIONS PARCIALS

Com a síntesi dels diferents aspectes que hem desgranat en els capítols d’anàlisi anteriors, 

podem observar que el text de Berosos se situa en una posició clau i altament significativa entre 

els relats diluvians del Pròxim Orient i els grecollatins. Anem veient amb un cert detall, doncs, 

quines són les conclusions que ens permeten afirmar tal cosa, corresponents a cadascun dels vint 

elements que hem contrastat.

1. L’enumeració dels deu reis que, segons Berosos, governaren Babilònia fins que s’esdevingué el 

Gran Diluvi presenta una correspondència clara amb el llistat de deu patriarques antediluvians 

que ofereix el Llibre del Gènesi. Tot i que el nombre d’anys que resulta de calcular les dades d’un 

relat i l’altre no coincideixen, sí que estan d’acord a assenyalar que el Gran Diluvi tingué lloc en 

temps del desè.

2.  Els textos que hem tractat i  analitzat  presenten com a principal  desencadenant del Gran 

Diluvi un aspecte negatiu associat amb els humans: o bé el soroll que comporta la superpoblació 

de  la  terra  (així  ho  trobem  tant  al  Poema  d’Atrahasis com  a  la  tauleta  de  Nippur),  o  bé  la 

immoralitat de la raça humana (com afirmen el  Llibre del Gènesi, Pseudo-Apol·lodor, Llucià de 

Samòsata i Ovidi). Berosos estaria inclòs en aquest darrer grup, atès que apunta la impietat com a 

causa principal.  Tanmateix,  com acabem de veure,  aquest  element no és  exclusiu dels  textos 

grecollatins, i per això no podem afirmar amb total seguretat que el nostre autor segueixi aquí 

aquesta tradició i no la mateixa que és present en el text bíblic.

3. Pel que fa a l’ objectiu del cataclisme, és el mateix en els nou textos que hem analitzat, tot i 

que no sempre apareix  de manera explícita:  aniquilar  –o fins i  tot  depurar– la  raça humana. 

Aquesta dada, doncs, resulta irrellevant a l’hora d’establir paral·lelismes.

4. Els relats que confereixen una major importància al paper dels déus (el  Poema d’Atrahasis, la 

tauleta de Nippur i el  Poema de Gilgamesh) assenyalen clarament un  responsable:  el déu Enlil. 

També el Llibre del Gènesi atribueix a Déu, Jahvè, la responsabilitat d’haver enviat un Gran Diluvi 

a la terra. Pel que fa als autors grecollatins, Pseudo-Apol·lodor i Ovidi coincideixen a culpar Zeus 

(o Júpiter), mentre que Berosos, Llucià de Samòsata i Higinus ometen aquesta dada. En el darrer 

cas, aquest fet pot tenir a veure amb la brevetat del relat, que ofereix un nombre reduït de detalls, 

212



si  bé  en  els  altres  dos  és  possible  que  estigui  relacionat  amb el  to  racionalista  que  aquests 

historiadors, Berosos i Llucià, volen donar a llurs narracions.

5. La universalitat del Gran Diluvi, lògica des del moment que l’objectiu d’aquest cataclisme és 

eliminar  la  raça  humana  de  la  superfície  de  la  terra,  és  present  en  tots  els  textos  que  hem 

seleccionat. Tanmateix, és interessant assenyalar que alguns d’ells en concreten l’epicentre. Es 

tracta de la narració de Berosos, la de la tauleta Nippur, el  Poema de Gilgamesh  i la de Pseudo-

Apol·lodor.

6.  Quant al  protagonista,  Berosos l’anomena Xisouthros, derivat amb tota seguretat del nom 

Ziusudra que trobem a la tauleta de Nippur. El protagonista del  Poema d’Atrahasis, Atrahasis ‘el 

molt  savi’,  sembla  estar  directament  relacionat,  com hem vist,  amb el  nom Utanapishti  que 

apareix al Poema de Gilgamesh. Els quatre textos grecollatins coincideixen a anomenar-lo Deucalió. 

I, per últim, el Llibre del Gènesi li dóna el nom de Noè, força diferent de la resta, tot i que, com 

hem vist, també podria estar relacionat amb Utanapishti. Podem concloure, per tant, que el nom 

del protagonista de la narració de Berosos està directament vinculat amb els textos del Pròxim 

Orient.

D’altra banda, pel que fa a les característiques i qualitats d’aquest personatge, cal remarcar que: en 

el Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur i el Llibre del Gènesi destaca per la seva pietat; en el relat 

de Berosos, la tauleta de Nippur i el  Poema de Gilgamesh és anomenat rei; Berosos, el  Poema de  

Gilgamesh, el  Llibre del Gènesi, Pseudo-Apol·lodor i Ovidi ofereixen la seva filiació; i, finalment, 

Berosos afirma que Xisouthros és originari de Babilònia, el Poema de Gilgamesh que Utanapishti ho 

és de Shuruppak, Pseudo-Apol·lodor que Deucalió ho és de Ftia i, per últim, Llucià de Samòsata 

que  el  mateix  Deucalió  ho  és  d’Escítia.339 Observem,  doncs,  que  cadascun  dels  textos, 

independentment del seu origen, atribueix característiques diferents a aquest protagonista.

7.  En alguns casos, com en el  Poema d’Atrahasis,  la  tauleta  de Nippur i el  Poema de Gilgamesh, 

l’informador del cataclisme és un déu contrari a enviar el Gran Diluvi. Pseudo-Apol·lodor també 

atribueix aquest paper de posar en coneixement del protagonista la imminència de l’esdeveniment 

a Prometeu, un filantrop, que ja s’ha enfrontat a Zeus anteriorment. El Llibre del Gènesi considera 

com a informador Jahvè, el mateix que envia el cataclisme contra la raça humana, com no pot 

ésser  d’altra  manera  atès  el  seu  caràcter  monoteista.  Berosos,  per  la  seva  banda,  afirma  que 

aquesta funció l’exerceix Cronos, és a dir, un déu grec. En aquest cas, però, com que aquest autor 

no ofereix el nom del responsable del cataclisme ni explica prèviament que hi hagi cap conflicte 
339 Sobre la procedència de Deucalió, veg. nota 279.

213



entre déus, no podem extreure conclusions rellevants d’aquest punt, més enllà de la significativa 

presència d’un déu grec.

8. Pel que fa a les instruccions que rep el protagonista per preparar-se davant del Gran Diluvi 

abans que aquest es desencadeni, Berosos resulta més proper als textos orientals, atès que Cronos 

es dirigeix a Xisouthros d’amagat (mitjançant un somni), igual que fa Enki, també anomenat Ea, 

al Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur i el  Poema de Gilgamesh. Aquesta relació es reafirma si 

observem el contingut d’aquesta conversa, ja que l’únic dels textos grecollatins que recull aquestes 

instruccions  és  el  de  Pseudo-Apol·lodor  i  fa  referència  només  a  l’ordre  de  construir  una 

embarcació. Berosos, però, aporta un element interessant que no apareix en cap altre relat: les tres 

tauletes que contenen els fonaments de la civilització i la cultura. En aquest punt, doncs, el nostre 

autor presenta novament una clara influència dels textos orientals.

9. Només el relat de Berosos, el Poema d’Atrahasis i el Poema de Gilgamesh ofereixen la resposta (o 

l’excusa) que el protagonista ha de donar si algú li pregunta on es dirigeix. Les respostes són 

diferents, però tant Xisouthros com Atrahasis i Utanapishti són presentats d’aquesta manera com 

a salvadors o protectors del seu poble i, per extensió, de tota la raça humana.

10. Els textos orientals ofereixen força detalls sobre l’estructura de l’embarcació. En el cas de la 

Babyloniaká de Berosos coneixem les seves mides i  també,  de manera indirecta,  que no tenia 

obertures.  Pel  que fa  als  textos grecollatins,  Pseudo-Apol·lodor  només afirma que Prometeu 

donà a Deucalió l’ordre de construir una embarcació; Llucià de Samòsata diu que aquesta era 

seva; Ovidi no fa cap referència a aquesta qüestió; i en el relat d’Higinus ni tan sols no apareix cap 

embarcació.

11. El protagonista principal viatja acompanyat per Pirra, segons els textos grecollatins, excepte 

en el cas de Llucià de Samòsata que sembla seguir en aquesta ocasió les tradicions orientals. Els 

textos orientals afirmen que embarquen amb ell un nombre indeterminat de persones i animals. 

Berosos, en aquest cas, segueix clarament aquesta darrera tradició.

12. Només en la  Babyloniaká i en el  Llibre del Gènesi el Gran Diluvi apareix  datat: en el mes de 

maig segons el primer text i en el de novembre segons el darrer; tant un com l’altre pertanyents a 

estacions típicament plujoses.

214



13. Només alguns dels relats fan referència a la  durada del Gran Diluvi: la tauleta de Nippur 

recull que durà set dies i set nits, mentre el Poema de Gilgamesh afirma que els aiguats foren sobre la 

terra sis dies i set nits. En uns termes semblants, Pseudo-Apol·lodor considera que la durada fou 

de nou dies i nou nits. El Llibre del Gènesi calcula quaranta dies i quaranta nits. La resta de textos 

no ofereixen aquesta dada, i  Berosos només diu que el Gran Diluvi  passà ràpid.  En aquesta 

ocasió,  per tant,  el nostre autor és més proper a aquells  textos grecollatins que no ofereixen 

detalls sobre aquest punt.

14. Tots els textos, a excepció del de Llucià de Samòsata, indiquen el nom de la regió muntanyosa 

on arribà l’embarcació del protagonista. Els textos grecollatins apunten a regions de Grècia o 

de Sicília com el Parnàs i l’Etna, mentre que la resta situen aquest indret més aviat a la zona 

d’Armènia. Berosos segueix aquesta darrera opció.

15. La presència de l’episodi dels ocells uneix clarament la Babyloniaká de Berosos amb el Poema 

de Gilgamesh i amb el  Llibre del Gènesi, ja que és un element rellevant que només és present en 

aquests tres relats i d’una manera prou semblant.

16. Berosos explica que el protagonista, en desembarcar, s’agenollà i aixecà un altar per oferir un 

sacrifici a  la  divinitat.  Pel  que  fa  als  autors  grecollatins,  resulten  força  coincidents  respecte 

d’aquest: Pseudo-Apol·lodor parla d’un sacrifici, Llucià de Samòsata de l’aixecament d’un temple 

i Ovidi explica que els supervivents només s’aproparen a un temple en runes per demanar ajuda 

als déus. Higinus, com en d’altres punts, no fa cap referència a aquest episodi.  Els textos del 

Pròxim Orient, és a dir, el Poema d’Atrahasis, la tauleta de Nippur, el Poema de Gilgamesh i també el 

Llibre del Gènesi, igualment recullen aquest element, tot afegint-hi la reacció que tenen els déus (o 

l’únic  Déu,  Jahvè)  en rebre les  ofrenes.  Podem concloure,  per  tant,  que,  tot  i  que apareixen 

sacrificis tant en els textos grecollatins com en els de de procedència oriental, Berosos resulta més 

proper als primers, on no es parla de la reacció dels déus davant d’aquests actes.

17. Un cop el cataclisme ja ha passat i el nivell de les aigües ha tornat a baixar, alguns dels relats 

afirmen que el protagonista és premiat amb la  immortalitat.  Això succeeix  tant en el text de 

Berosos com en la tauleta  de Nippur, en el  Poema de Gilgamesh i,  probablement,  tot  i  que no 

apareix d’una manera explícita, també en el Poema d’Atrahasis. El Llibre del Gènesi no deixa lloc per 

a la immortalitat dels humans i, per tant, el premi és un altre: el pacte de l’aliança eterna entre 

215



Jahvè i els descendents de Noè. Cap dels textos grecollatins no parla de cap recompensa, per la 

qual cosa podem associar novament Berosos amb la tradició dels textos del Pròxim Orient.

18. Una dada que només recull Berosos són les instruccions que reben els acompanyants del 

protagonista, que encara resten a l’embarcació. En aquest punt, doncs, podem deduir que aquest 

autor és original o bé que segueix una tradició que no ha deixat empremta en cap altre dels vuit 

textos que hem analitzat. 

19. En els textos orientals, els encarregats de  repoblar la terra són aquells que viatgen amb el 

protagonista. Els textos grecollatins, ja que a l’embarcació només hi anava la parella formada per 

Deucalió i Pirra, afirmen que la nova raça nasqué a partir de les pedres llançades per aquests dos 

protagonistes. En aquest cas, la narració de Berosos es correspon clarament amb les de tipus 

oriental.

20. ALTRES:

A. Alguns dels textos de tipus oriental (el Poema d’Atrahasis i la tauleta de Nippur, principalment) 

fan  referència  a  una  oposició davant  de  la  imminència  del  Gran Diluvi  per  part  d’un o de 

diversos déus. Berosos, a l’obra del qual, com estem veient, trobem diversos elements d’origen 

oriental,  no ofereix  aquest  detall.  Dada que tampoc no és  present  als  escrits  grecollatins  ni, 

òbviament,  en el  Llibre  del  Gènesi.  Podem pensar,  doncs,  que aquí Berosos segueix la  tradició 

grecollatina.

B. Alguns déus, segons el Poema d’Atrahasis i el Poema de Gilgamesh, es penedeixen d’haver acceptat 

l’ordre d’Enlil d’enviar el Gran Diluvi quan s’adonen de l’estat en què ells mateixos es troben 

després d’haver fet desaparèixer pràcticament per complet la raça humana. De la mateixa manera 

que en el punt anterior, és possible que Berosos segueixi aquí la tradició grecollatina o, en tot cas, 

és clar que no es correspon amb la dels relats de tipus oriental.

C. Curiosament només el  Poema d’Atrahasis  i el  Poema de Gilgamesh  fan referència a la celebració 

d’un banquet per part del protagonista un cop finalitzada la construcció de l’embarcació i abans 

de començar a navegar. Aquest és un altre dels punts de relació entre aquests dos relats. Pel que 

fa  a  Berosos,  ens  trobem exactament  en  la  mateixa  situació  que  hem vist  en  els  dos  punts 

anteriors.

216



D.  Només  el  Poema  de  Gilgamesh (i  d’una  manera  molt  secundària  i  diferent  també  el  Poema 

d’Atrahasis) fan referència a un senyal sobre el qual parla el déu Enki –o Ea– al protagonista i que 

ha  de  servir  per  marcar  l’inici  del  Gran  Diluvi.  Berosos  i  la  resta  de  textos  no  en  parlen. 

Novament hem de concloure el mateix que en els casos anteriors.

E. Únicament alguns textos, en especial els que presenten un caràcter més literari, parlen sobre 

l’origen de les aigües que negaren la terra durant el Gran Diluvi. La tauleta de Nippur i el Poema 

de  Gilgamesh presenten  el  cataclisme com una  gran tempesta;  el  Llibre  del  Gènesi i  el  relat  de 

Pseudo-Apol·lodor el descriuen com un gran aiguat; i, finalment, segons Ovidi les aigües venien 

de tot arreu. La resta de textos, inclòs el de Berosos, no ofereixen cap dada sobre aquest punt, 

que resulta, doncs, irrellevant per al nostre propòsit comparatiu.

F. De forma complementària al punt anterior, pel que fa a la desaparició de les aigües, la tauleta 

de Nippur afirma que foren assecades per Utu, el sol, mentre que el  Llibre del Gènesi i el relat 

d’Ovidi coincideixen que les assecà un vent que enviava Jahvè o Júpiter, respectivament. Per la 

seva banda, Llucià de Samòsata considera que s’escolà per una escletxa oberta al terra. La resta de 

textos,  inclòs  el  de  Berosos,  no  ofereixen  cap  dada  tampoc  sobre  aquest  punt,  novament 

irrellevant.

G. Berosos, que no es mostra interessat a parlar sobre els conflictes ni els sentiments dels déus, no 

recull les  reaccions d’aquests durant el Gran Diluvi,  ni tampoc un cop aquest ja ha passat i 

observen que la raça humana no ha estat aniquilada totalment. Els textos grecollatins, igual que 

Berosos, tampoc no hi fan referència. Els que sí que donen dades sobre aquest episodi són els 

relats orientals (inclòs el del Llibre del Gènesi). En aquesta ocasió el nostre autor es mostra, doncs, 

més proper a les narracions grecollatines.

217



CONCLUSIONS FINALS

Dels diferents elements presents en els nou relats que hem seleccionat se’n deriven unes 

conclusions  prou  significatives,  a  partir  de  les  quals  podem  observar  concomitàncies  i 

divergències entre la Babyloniaká de Berosos i els textos originaris de la regió del Pròxim Orient o 

bé del món grecollatí.  Tanmateix, no ha de ser pas la mera quantitat d’elements, sinó la seva 

rellevància,  el  que  ens  ha  de  permetre  determinar  amb  quina  d’aquestes  dues  tradicions 

s’arrenglera Berosos en el moment d’escriure el seu relat sobre el Gran Diluvi. Alguns d’aquests 

elements,  com per  exemple  l’objectiu  del  cataclisme  (aniquilar  o  depurar  la  raça  humana)  o 

l’existència d’una divinitat que n’informa prèviament el protagonista, resulten irrellevants a l’hora 

d’establir quines són les principals influències que rep el nostre autor, atès que són presents de 

manera indistinta als textos orientals i als grecollatins. La major part d’elements, però, sí que ens 

permeten relacionar Berosos d’una manera clara amb una o altra tradició.

D’una banda, trobem algunes concomitàncies entre les dades que apareixen en el relat de 

Berosos i les dels textos grecollatins. En primer lloc, cal destacar el desencadenant del cataclisme: 

la impietat de la raça humana i no pas la superpoblació, com recull una gran part dels textos 

orientals.  A més, en els textos grecollatins trobem els sacrificis que el protagonista realitza en 

arribar a terra ferma; i, si bé també en trobem en els textos orientals, Berosos resulta més proper 

als primers, on no es parla de la reacció dels déus davant d’aquests sacrificis. Aquestes dues són 

probablement les dades més significatives, atès que la resta de coincidències estan relacionades 

amb la no presència d’elements. És a dir, el text de Berosos coincideix amb els relats grecollatins 

en el fet que no indica la durada del Gran Diluvi ni tampoc es refereix en cap moment al senyal 

que ha d’anunciar l’inici dels aiguats, ni al banquet que el protagonista ofereix abans de començar 

el seu periple, ni a l’oposició d’alguns déus davant aquest càstig, ni al penediment d’aquests, ni, en 

general, a les diverses reaccions que tenen els immortals durant la successió dels esdeveniments, 

elements tots ells que sí són presents en els diferents relats originaris del Pròxim Orient. Per tant, 

podem  concloure  que  Berosos  coincideix  amb  els  relats  grecollatins,  sobretot,  en  l’omissió 

d’alguns aspectes que sí són presents en la resta de textos.

D’altra  banda,  també trobem un important  nombre de semblances  entre la  narració de 

Berosos i les d’arrel oriental. Destaquen en primer lloc el llistat de reis antediluvians i la datació 

del cataclisme, elements que recull el  Llibre del Gènesi. Les dades més significatives, però, són el 

nom del  protagonista,  Xisouthros (molt  probablement de tipus oriental,  com ja  hem vist),  el 

contingut  i  la  forma  de les  instruccions  que aquest  rep  per  part  d’un  déu,  els  detalls  sobre 

l’embarcació, el nombre de persones que l’acompanyen, la inclusió de l’episodi dels ocells, la regió 

on arriba la nau i la immortalitat com a recompensa per al personatge principal. Tenim encara uns 

218



altres dos aspectes de menor importància que també relacionen el relat de Berosos amb els textos 

orientals, tot diferenciant-lo dels grecollatins: d’una banda, la universalitat del Gran Diluvi i, de 

l’altra, l’existència d’una resposta que el protagonista ha de donar a aquells que li preguntin on es 

dirigeix.

A més a més, el text de Berosos presenta alguns elements que són originals o bé pertanyen 

a  una  tradició  que  no  ha  estat  recollida  pels  altres  relats.  Aquest  autor  es  fa  ressò  de  les 

instruccions que reben els acompanyants de Xisouthros que resten a l’embarcació i que seran els 

encarregats de repoblar la terra, dada que no apareix en cap altre text. L’altre objectiu que tenen 

aquests personatges secundaris és desenterrar les tauletes que havien estat amagades sota terra pel 

mateix Xisouthros abans de l’inici del cataclisme. La referència a aquestes tauletes, com hem vist 

a l’apartat corresponent, pot estar relacionada amb la tradició oriental, però tanmateix cap altre 

relat no hi al·ludeix.

A partir  d’aquestes  dades  podem concloure  que els  elements  que apareixen  en  el  relat 

diluvià de Berosos presenten un nombre considerable de concomitàncies significatives amb els 

textos de la tradició oriental, tot i que també en trobem alguns que provenen de la grecollatina i 

encara algun altre d’original o, en tot cas, de procedència incerta.

Deixant  de  banda aquestes  semblances,  encara  hi  ha  un  altre  element  que ens  permet 

confirmar la relació prioritària del relat de Berosos amb els textos del Pròxim Orient: el sentit del 

text.  Algunes  de  les  dades  que  apareixen  als  escrits  del  nostre  autor  no  es  poden  entendre 

completament  si  no  tenim en  compte  la  tradició  oriental.  Per  exemple,  Berosos  afirma  que 

Cronos informa Xisouthros sobre l’imminent cataclisme mitjançant un somni. Per què no se li 

adreça directament en lloc de fer-ho a la manera dels relats orientals, on el déu informant s’ha 

d’amagar  d’una  altra  divinitat,  promotora  del  Gran  Diluvi?  D’altra  banda,  pel  que  fa  a 

l’embarcació, per què el nostre autor explica que ha de ser hermètica, igual que la dels textos on 

els protagonistes han d’afrontar el periple amagats dels ulls d’Enlil? I encara una altra qüestió: per 

què Cronos diu a Xisouthros quina excusa ha de donar a aquells que li preguntin cap a on viatja? 

Cadascun d’aquests elements pot semblar per si sol de poca importància, però sumats i, sobretot, 

analitzats en conjunt, posen de manifest una mancança significativa pel que fa al sentit últim del 

relat.  El text presenta un sentit  complet,  és a dir,  es pot llegir  i  entendre sense la resposta a 

aquestes  preguntes  però  en  fer-ne  una anàlisi  aprofundida  observem que alguns  elements  hi 

apareixen plantejats tot pressuposant algunes dades –que sí trobem en les narracions orientals– 

les quals en el moment que són omeses confereixen al relat un caràcter incomplet.

Potser la principal diferència entre els relats grecollatins i els que són originaris del Pròxim 

Orient és el seu enfocament. Observats aquests darrers, i deixant per un moment de banda el text 

219



bíblic, veurem que el veritable protagonista no és Atrahasis, ni Ziusudra, ni tampoc Utanapishti, 

sinó que ho són els déus. Ja des dels primers versos la narració gira entorn dels immortals: a grans 

trets, la causa del cataclisme és la molèstia que els humans provoquen als déus amb el seu soroll; a 

continuació s’explica l’enfrontament entre Enlil  i  altres déus sobre l’adequació o no del Gran 

Diluvi; com a conseqüència d’aquest cataclisme, els déus entren en un estat febril, del qual només 

surten gràcies a les libacions i els sacrificis que els humans supervivents els ofereixen quan arriben 

a  terma  ferma.  El  fil  principal  d’aquestes  narracions  gira,  doncs,  al  voltant  de  les  relacions 

d’aquests déus i de les seves reaccions davant els esdeveniments. I potser és precisament per això 

que a l’encarregat de salvar la raça humana, que només és un instrument d’aquestes divinitats, se li 

concedeix l’honor d’igualar-se amb ells, és a dir, d’obtenir la immortalitat.

Ben  al  contrari,  els  relats  grecollatins  centren  el  seu  enfocament  en  els  humans, 

especialment Deucalió i Pirra com a encarregats de retornar la vida a la terra. En cap moment no 

trobem  cap  referència  a  les  reaccions  dels  déus  davant  del  Gran  Diluvi,  ni  tampoc  els 

protagonistes són premiats amb la immortalitat.  L’objectiu d’aquestes narracions no és només 

fer-se ressò del cataclisme, sinó sobretot explicar la manera com fou repoblada la terra després 

d’aquest esdeveniment i com continuà la història de la humanitat, qüestió que no apareix en cap 

moment als textos de tipus oriental.

Quant  al  Llibre  del  Gènesi,  val  a  dir  que,  en general,  és  força  més  proper  a  la  narració 

diluviana de Berosos que a la tradició oriental pel que fa als continguts i que comparteix l’objectiu 

últim amb les narracions grecollatines, és a dir, explicar la manera com els humans repoblaren la 

terra. D’altra banda, com és lògic, tampoc no parla de la immortalitat com a recompensa per al 

protagonista. Podem pensar, doncs, que tot i ser un relat originari del Pròxim Orient ja apunta 

alguns elements significatius que seran presents en els textos grecollatins.

A partir d’aquestes conclusions, es pot considerar que Berosos representa el vèrtex d’unió a 

partir del qual es produeix una inflexió en les narracions del Gran Diluvi. Aquesta inflexió, com 

acabem de veure, ja apareix apuntada en el Llibre del Gènesi, però és en el relat de Berosos on es 

manifesta d’una manera més clara, atès que aquest manté un gran nombre d’elements significatius 

de procedència oriental, i tanmateix centra el seu enfocament en els humans, com faran els textos 

grecollatins posteriors, i no pas en els déus, com feien els que seguien la tradició oriental.

El nostre autor, doncs, es troba a cavall entre aquests dos móns i, si ens centrem en el seu 

relat diluvià, observem que esdevé una peça clau per arribar a entendre l’evolució que segueix la 

narració d’aquest episodi des dels primers textos orientals on apareix fins als darrers d’origen 

grecollatí. El relat de Berosos permet així establir un fil de continuïtat entre ambdues tradicions.

220



BIBLIOGRAFIA340

A. EDICIONS I TRADUCCIONS DE TEXTOS

• TEXTOS GRECOLLATINS

APOLLODORUS PEDIASIMUS,  Mythography Graeci (ed. R. Wagner),  Bibliotheca Scriptorum Graecorum 

et Romanorum Teubneriana, Stuttgart: Teubner, 1996.

BAUMGARTEN, Albert I., The Phoenician History of Philo of Biblos. A comentary, Leiden: E.J.Brill, 1981.

BOTTÉRO,  Jean  &  Samuel  Noah  KRAMER (eds.),  Cuando  los  dioses  hacían  de  hombres.  Mitología  

mesopotámica (trad. esp. Francisco Javier González García), Madrid: Akal, 2004.

BURSTEIN, Stanley,  The  Babyloniaca of  Berossus,  vol.  I.5,  Sources  from the  Ancient  Near  East, 

Malibu: Undena Press, 1978.

CAMPS I GASET, Maria, “Llucià de Samòsata: De Dea Syria” in DEL OLMO LETE, Gregorio (ed.), 

Aula Orientalis, 1996, sup.14: 161-176. 

DAMASCIUS, Traité des premiers principes (ed. Leendert G. Westerink), Paris: Les Belles Lettres, 1991.

EUSEBIUS, Chronicon bipartitum (ed. Mkrtič Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818.

HIGINUS, Fables (ed. Jean-Yves Boriaud), Paris: Les Belles Lettres, 1997.

JACOBY, Felix, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 1A, Leiden: E.J. Brill, 1968.

JACOBY, Felix, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 3C, Leiden: E.J. Brill, 1958.

LENFANT, Dominique, Ctésias de Cnide, Paris: Les Belles Lettres, 2004.

LUCIANI, Opera, vol. III: lib. 44-68 (ed. M.D. Macleod), Oxford: Oxford University Press, 1980.

OVIDI, Les Metamorfosis (trad. cat. Jordi Parramon), Barcelona: Quaderns Crema, 1996.

OVIDI, Les Metamorfosis, vol. I (trad. cat. Adela Maria Trepat i Anna Maria de Saavedra), Barcelona: 

Bernat Metge, 1929.

PÍNDAR, Olympiques (ed. Aimé Puech), Paris: Les Belles Lettres, 1931.

PLATON, Timée. Critias (ed. Albert Rivaud), Paris: Les Belles Lettres, 1949.

SCHNABEL, Paul, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig–Berlin: Teubner, 1923.

WERHLI, Fritz, Die Schule des Aristoteles, vol. VII: Herakleides Pontikos, Stuttgart: Schwabe, 1969.

WERHLI, Fritz, Die Schule des Aristoteles, vol. X: Eudemos von Rhodon, Stuttgart: Schwabe, 1969.

• TEXTOS ORIENTALS

BERNABÉ, Alberto (ed.), Textos literarios hetitas, Madrid: Editora Nacional, 1979.

BOTTÉRO, Jean (ed.),  La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no quería morir (trad. esp. Pedro 

López Barja de Quiroga), Madrid: Akal, 20042.

340 Algunes de les entrades poden aparèixer en diversos apartats en funció del seu contingut.

221



BOTTÉRO,  Jean  &  Samuel  Noah  KRAMER (eds.),  Cuando  los  dioses  hacían  de  hombres.  Mitología  

mesopotámica (trad. esp. Francisco Javier González García), Madrid: Akal, 2004.

FELIU MATEU, Lluís  & Adelina  MILLET ALBÀ (eds.),  El Poema de Gilgamesh segons  els  manuscrits  en  

llengua accàdia dels mil·lenis  II i I a.C., Barcelona: Universitat Autònoma de Barcelona–Publicacions 

de l’Abadia de Montserrat, 2007.

FELIU MATEU, Lluís & Adelina MILLET ALBÀ (eds.), Enuma Elish, Barcelona: Universitat Autònoma 

de Barcelona – Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 2005.

GEORGE, Andrew, The Babylonian Gilgamesh Epic, Oxford: Oxford University Press, 2003.

JACOBSEN,  Thorkild  (ed.),  The  Sumerian  King  List;  Ancient  Near  Eastern  Text  relating  to  the  Old  

Testament, Chicago: The University of Chicago Press, 1966.

LABAT,  René; André  CAQUOT; Maurice  SZNYCER & Maurice  VIEYRA (eds.),  Les religions du Proche-

Orient  asiatique.  Textes  babyloniens,  ougaritiques,  hittites.  París:  Librairie  Arthème  Fayard–Éditions 

Denoël, 1970.

LAMBERT, W.  G.  & A.  R.  MILLARD (eds.),  Atra-ḫasīs.  The  Babylonian  Story  of  the  Flood,  Oxford: 

Clarendon Press, 1969.

LARA PEINADO, Federico (ed.), Poema de Gilgamesh, Madrid, Tecnos, 20054.

SANDARS, Nancy K. (ed.), The Epic of Gilgamesh, London: Penguin Books, 1971.

SANMARTÍN ASCASO,  Joaquín,  Epopeya  de  Gilgamesh,  rey  de  Uruk,  Barcelona:  Publicacions  de  la 

Universitat de Barcelona, 2005.

SILVA CASTILLO, Jorge (ed.), Gilgamesh. O la angustia por la muerte, Barcelona: Kairós, 20061.

• TEXTOS BÍBLICS

AUGÉ, Ramir (ed.), La Bíblia, vol. XIII.1: Isaïas [versió dels textos originals i comentari pels monjos 

de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1935.

AUGÉ, Ramir (ed.), La Bíblia, vol. XIV: Jeremias [versió dels textos originals i comentari pels monjos 

de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1950.

UBACH, Bonaventura (ed.), La Bíblia, vol. I: El Gènesi [versió dels textos originals i comentari pels 

monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1926.

UBACH, Bonaventura (ed.), La Bíblia, vol. II: Èxode – Levític [versió dels textos originals i comentari 

pels monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1927.

DE VAUX, R.P. (ed.), La Genèse, Paris: Les Éditions du Cerf, 1951.

B. ATLES I DICCIONARIS

BAILLY, Anatole, Dictionnaire Grec-Français, Paris: Hachette, 2000.

222



BAUER, Johannes B. (dir.),  Diccionario de teología bíblica (trad. esp. Daniel Ruiz Bueno), Barcelona: 

Herder, 1985.

ENGELMANN, Wilhelm, Bibliotheca Scriptorum Clasicorum, vol. I, Hildesheim: Georg Olms, 1959.

HAAG,  Herbert  (dir.),  Diccionario  de  la  Biblia (trad.  esp.  Serafín  de Ausejo),  Barcelona:  Herder, 

19879.

HAMMOND,  N.G.L.  &  H.H.  SCULLARD (eds.),  The  Oxford  Classical  Dictionary,  Oxford:  Oxford 

University Press, 19702.

HORNBLOWER, Simon & Anthony SPAWFORTH (eds.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford: Oxford 

University Press, 19963.

LARGEMENT,  R.,  “Clepsydre”,  in Dictionnaire  arquéologique  des  techniques,  vol.I.,  Paris:  Editions  de 

l'Accueil, 1964.

LEICK, Gwendolyn, A Dictionary of Ancient Near Eastern Mythology, London: Routledge, 1991.

LÉON-DUFOUR,  Xavier  (dir.),  Vocabulario  de  teología  bíblica (trad.  esp.  Alejandro  E.  Lator  Ros), 

Barcelona: Herder, 198513.

OLALLA, Pedro, Atlas mitológico de Grecia, Atenas: Road Editions, 2001.

PAULY, August  &  Georg  WISSOWA,  Realencyclopädie  der  classischen  Altertumswissenschaft,  vol.  IV.2, 

Stuttgart: Alfred Druckenmüller, 1901.

WRIGHT, G. Ernest & Floyd V. FILSON, Kleiner Historischer Bibelatlas, Stuttgart: Calwer, 1978.

C. OBRES DE CONSULTA

• ESTUDIS SOBRE EL MÓN GRECOLLATÍ

BURSTEIN, Stanley,  The  Babyloniaca of  Berossus,  vol.  I.5,  Sources  from the  Ancient  Near  East, 

Malibu: Undena Press, 1978.

GRAVES, Robert, Les myhtes grecs (trad. fr. Mounir Hafez), Paris: Librairie Fayard, 1967.

HESÍODE,  Théogonie; Les travaux et les jours; Le bouchier (ed. Paul Mazon), Paris: Les Belles Lettres, 

1972.

JÜNGER, Friedrich Georg, Griechischen Mythen, Frankfurt: Vittorio Klostermann, 20015.

NILSSON, Martin P., A history of greek religion (trad. angl. F.J. Fielden), Westport: Greenwood Press, 

1980.

PETIT, Paul, Précis d’Histoire Ancienne, Paris: Presses Universitaires de France, 1962.

POWELL, Barry B., Classical Myth, New Jersey: Pearson, 20044.

RIST, John M., La filosofía estoica (trad. esp. David Casacuberta), Barcelona: Crítica, 1995.

SIMPSON, Michael,  Gods and Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorus, Amherst: University of 

Massachusetts Press, 1976.

223



VERBRUGGHE, Gerald P. & WICKERSHAM, John M., Berossos and Manetho, Michigan: The University of 

Michigan Press, 2003.

VERNANT, Jean-Pierre, Mythe at societé en Grèce ancienne, Paris: Maspero, 1981.

• ESTUDIS SOBRE EL MÓN ORIENTAL

ALBRIGHT, William. F., “The Mouth of the Rivers”,  The American Journal of Semitic Languages and  

Literatures, vol.XXXV, 1919, 4: 162-195.

BOTTÉRO, Jean (ed.),  La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no quería morir (trad. esp. Pedro 

López Barja de Quiroga), Madrid: Akal, 20042.

CONTENAU, G., Le Déluge babylonien, Paris: Payot, 19522.

DALLEY,  Stephanie,  Myths  from  Mesopotamia:  Creation,  the  Flood,  Gilgamesh,  and  Others,  Oxford: 

Oxford University Press, 1991.

GEORGE, Andrew, The Babylonian Gilgamesh Epic, Oxford: Oxford University Press, 2003.

GRAY, John,  Mythologie  des Nahen Ostens (trad. alem. Julia Schlechta),  Wiesbaden: Emil Vollmer 

Verlag, 1969.

KILMER, Anne, “The Mesopotamian Concept of Overpopulation and its Solution as Represented 

in the Mythology”, Orientalia, 1972, 41.2: 160-177.

KRAMER, Samuel Noah, "Reflections on the Mesopotamian Flood", Expedition, 1967, IX.4: 12-18.

KRAMER,  Samuel  Noah,  "The  Indus  Civilization  and  Dilmun,  Sumerian  Paradise  Land”, 

Expedition, 1964, VI.3: 44-52.

KRAMER, Samuel Noah, “Dilmun, the Land of the Living”, Bulletin of the American Schools of Oriental  

Research, 1944, 96: 18-28.

LABAT,  René; André  CAQUOT; Maurice  SZNYCER & Maurice  VIEYRA (eds.),  Les religions du Proche-

Orient  asiatique.  Textes  babyloniens,  ougaritiques,  hittites.  París:  Librairie  Arthème  Fayard–Éditions 

Denoël, 1970.

LAESSOE, Q., “The Atrahasis Epic, A Babylonian History of Mankind”, Biblioteca Orientalis, 1956, 

13: 90-102.

LANGDON, Stephen & Charles WATELIN, Excavations at Kish. Expedition to Mesopotamia, vol. IV, Paris: 

Paul Geuthner, 1934.

LARA PEINADO, Federico, La civilización sumeria, Madrid: Historia 16, 1998.

MACDONALD, David, “The Flood: Mesopotamian Archaeological Evidence”, Creation Evolution  

Journal, 1988, 23:14-24.

MORAN, William L., “Atrahasis: the Babylonian Story of the Flood”, Biblica, 1971, 52: 51-611.

SANDARS, Nancy K. (ed.), The Epic of Gilgamesh, London: Penguin Books, 1971.

224



SCHMIDT,  Brian B.,  “Flood Narratives of Ancient Asia”,  in J.M.  SASSON (ed.),  Civilizations of  the  

Ancient Near East, vol. IV, New York: Hendrikson Publishers, 1995: 2337-2351.

SHULMAN, David, “The Tamil flood myths and the Cankam legend”,  in Alan  DUNDES (ed.),  The 

Flood Myth, Berkeley: University of California Press, 1988.

SIMOONS-VERMEER, Ruth E., “The Mesopotamian floodstories: a comparison and interpretation”, 

Numen, 1974, 21.1: 17-34.

TIGAY,  Jeffrey  H.,  The Evolution  of  the  Gilgamesh Epic,  Philadelphia:  University  of  Pennsylvania 

Press, 1982.

WOOLEY, C. Leonard, Ur, la ciudad de los caldeos (trad. esp. Márgara Villegas), México-Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica, 1953.

• ESTUDIS SOBRE EL MÓN BÍBLIC

AUGÉ, Ramir (ed.), La Bíblia, vol. XIII.1: Isaïas [versió dels textos originals i comentari pels monjos 

de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1935.

AUGÉ, Ramir (ed.), La Bíblia, vol. XIV: Jeremias [versió dels textos originals i comentari pels monjos 

de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1950.

FRAZER,  James George,  El folklore  en el  Antiguo Testamento (trad. esp.  Gerardo Novás),  Madrid: 

Fondo de Cultura Económica, 1981.

HILION, G., Le déluge dans la Bible, et les inscriptions akkadiennes et sumériennes, Paris: Geuthner, 1925.

MALLOWAN, Max E., "Noah's Flood Reconsidered" Iraq, 1964, 26: 62-82.

PARROT, André,  El diluvio y el arca de Noé  (trad. esp. José Ramón Bargas), Barcelona: Ediciones 

Garriga, 1962.

SKINNER,  John,  A Critical  and Exegetical  Commentary  on Genesis,  New York:  New York Scribner, 

1910.

UBACH, Bonaventura (ed.), La Bíblia, vol. I: El Gènesi [versió dels textos originals i comentari pels 

monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1926.

UBACH, Bonaventura (ed.), La Bíblia, vol. II: Èxode – Levític [versió dels textos originals i comentari 

pels monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de l'Abadia de Montserrat, 1927.

DE VAUX, R.P. (ed.), La Genèse, Paris: Les Éditions du Cerf, 1951.

• ESTUDIS COMPARATIUS

ANDRÉE, Richard, Die Flutsagen, Braunschweig: Friedrich Vieweg und Sohn, 1891.

BAUMGARTEN, Albert I., The Phoenician History of Philo of Biblos. A comentary, Leiden: E.J.Brill, 1981.

BÓTTERO, Jean, “Le plus vieux récit du Déluge”, L’Histoire, 1981, 31:113-120.

225



BOTTÉRO,  Jean  &  Samuel  Noah  KRAMER (eds.),  Cuando  los  dioses  hacían  de  hombres.  Mitología  

mesopotámica (trad. esp. Francisco Javier González García), Madrid: Akal, 2004.

BURKERT, Walter, Die Griechen und der Orient, München: C.H. Beck, 1999.

DREWS, Robert, “The Babylonian Chronicles and Berosus”, Iraq, 1975, 37.1: 39-55.

DUCHEMIN, Jacqueline, Mythes et sources orientales, Paris: Les Belles Lettres, 1995.

DUNDES, Alan, “The Flood as Male Myth of Creation”,  in Alan  DUNDES (ed.),  The Flood Myth, 

Berkeley: University of California Press, 1988.

EUSEBIUS, Chronicon bipartitum (ed. Mkrtič Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818.

FRYMER-KENSKY, Tikva, “The Atrahasis Epic and its significance for our understanding of Genesis 

1-9”, Biblical Archaeologist, 1977, 40.4: 147-155.

GARCÍA CORDERO,  Maximiliano,  La  Biblia  y  el  legado  del  Antiguo  Oriente,  Madrid:  La  Editorial 

Católica, 1977.

HEIDEL,  Alexander,  The  Gilgamesh  Epic  and  Old  Testament  Parallels,  Chicago–London:  The 

University of Chicago Press, 1970.

JACOBSEN,  Thorkild  (ed.),  The  Sumerian  King  List;  Ancient  Near  Eastern  Text  relating  to  the  Old  

Testament, Chicago: The University of Chicago Press, 1966.

KOMORÓCZY, Géza,  “Berosos  and  the  Mesopotamian  literature”,  Acta  Antiqua  Academiae  

Scientiarum Hungaricae, 1973, 21: 125-152.

SCHNABEL, Paul, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig–Berlin: Teubner, 1923.

WALCOT, Peter, Hesiod and the Near East, Cardiff: University of Wales Press, 1966.

WEST,  M. L.,  The East  Face of  Helicon:  West  Asiatic  Elements in  Greek Poetry  and Myth, 

Oxford: Clarendon Press, 1999.

226


