UrnB

»¥ Diposit digital
D &, de documents
Universitat Autdnoma 1) delaUAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Ramirez Sevilla, Esperanca; Cors i Meya, Jordi, dir. Berosos de Babilonia i el
Gran Diluvi. Analisi i estudi en relacié amb d’altres relats diluvians de tradicié
oriental i grecollatina. 2009.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /69822
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/69822

BEROSOS DE BABILONIA
I EL. GraN DiLuvi

Analisi i1 estudi
en relacié amb d’altres relats diluvians

de tradici6 oriental i grecollatina

Esperanga Ramirez

Treball de recerca dirigit pel Dr. Jordi Cors
Programa de doctorat “Cultures en contacte a la Mediterrania antiga”

Departament de Ciencies de I’Antiguitat i de 'Edat Mitjana

Universitat Autonoma de Barcelona

Setembre 2009



BEROSOS DE BABILONIA
1 EL. GrRaN DiLuvi

Analisi i1 estudi
en relacio amb d’altres relats diluvians

de tradici6 oriental i grecollatina



INDEX

INTRODUCCIO: OBJECTIUS 1 JUSTIFICACIO
Historiadors grecs 1 mites OfIENtals .......ceuvicvriiiriiiiiiiiciii e 5

Metodologia de treball ..o 6

PRrIMERA PART. BEROSOS DE BABILONIA

Berosos de Babilonia: apunts bIOGrafics ..o 9
La Historia de Babilonia 0 Babyloniaki ......................cccceviiuviinciviniiniiiniiisiicisisiisissnssnnn, 12
a. Fonts per a lobra de Berosos ... 12
b. LIDIE PIIMET oottt 12
C. LIDIE SEZOMN it 13
d. LHDLE tEICET ittt 14
e. Fragments de contingut astronomic 0 astrolOZIC ....c.ueurweveenieerrieerneereeserenseenrenes 15
f. Transmissio de PODIa ... 16
El vessant mitologic de 'obra de BeroSos ... 19
El Gran Diluvi, un esdeveniment RISTOLIC? c.uiiviiivireveneeeeeereiereieessesesseessesseeseessessesseenns 23
Textos de Berosos que recullen el relat diluvia .......cocevviiviiiiiviciiiiiiiiciccccces 26
a. Fonts 1 transmissio dels tEXTOS w..cuuumiuemnierrieieeeieeeierreereeesenesesseseseseseseseseseseenes 26
b. TeXtos OfiGINAIS .....cciuiviiiiiiiiiicic s 29
C. Traduccid dEls tEXTOS w.uvuuviuiiniiriiiciiciicrci s 39
d. Resum dels fragments SELECCIONALS ......ccveveecureieemieciieieieeeeeneeneesees s 49
e. Analisi de la narraci6 diluviana de Berosos ..., 58

SEGONA PART. ALTRES RELATS QUE RECULLEN L’EP1soDI DEL GRAN Diruvi

INEEOAUCCIO woovieiiiict s 76
Bl Poera d’AITaDASLS ...ttt 77
La narraci6é sumeria del Gran Diluvi: la tauleta de Nippur ....c.cccvvvcvvicniviciniciccne, 92
El Poerma de Gigamesl .............cuecuveeuveniecuniciriiisinieinieisieisisieissesssesisisssasssssesssssssssssssses 100
EL LIDe del GEREst ...ttt 116

La narraci6 del Gran Diluvi en autors grecs: Pseudo-Apol-lodor i Llucia
A8 SAMIOSATA cevveveeieeeeeiet ettt ettt ettt et esa et e e st st e s st st essesssessesssessesssessesssesssesssseesarsessnsessnes 127

LLa narraci6 del Gran Diluvi en autors llatins: Ovidi 1 Higinus ......cccvvvviviiniiiinninnnne. 138



TERCERA

PART. CONCOMITANCIES I DIVERGENCIES: ANALISI PER ELEMENTS

0. INEEOAUCCIO e 151
1. Reis o patriarques antediluvians ... 152
2. CAUSA ettt s 154
3. ODBJECHU coutiieiiicicct s 157
4. ReSPONSADIE ..o s 159
5. Epicentre del Gran DIUv ..o 161
0. PLOtAZOMNISTA et 163
7. INOIMAAOL oot 165
8. INSLIUCCIONS .ottt 168
9. EXCUSA 0 JUSHIICACIO ..ot 171
10, EMDALCACIO . 173
11, ACOMPANYANLS ..ottt nne 177
12, DIAACIO oo e 180
13, DULAAQ e 182
14. Indret on s’atura Pembarcacio .....cocvieenieiriciriieiceeeeee e 184
15. Episodi dels OCEIIS ......occuiiiiiiiciiiicciciccce s 188
16. Final del periple: desembarcament .........cveceuieevicinieniiinenierieieeeesssesssseeens 190
17. Desti del PrOtaAZONISTA .......veveeiuieeeeieeiricieieierstieneise et ssesesesesenenen 192
18. Instruccions per als acompanyants del protagonista ...........ccveviveriviciricniincnnnns 195
19. Repoblacid de 1a terra ... 197
20, ALLLES: ottt 201
a. Oposici6é d’alguns déus al Gran Diluvi ... 201

b. Penediment dels d@US .......cvuieuiiiriiieiniciieececeeeeeee e 202

c. Banquet en acabar la construccid del vaixell ..o, 203

d. Senyal per a I'inici del Gran DIluvi ... 203

€. Origen de 1S AIZUES ...vrvreiecrieeiiiieiieiriercecie et 204

f. Desaparicio de les alGUES ..o 206

g. Reaccions dels déus davant la salvacié del protagonista ..........cccceeeveeeveecnenenne 207

21. Conclusions PALCIALS .......ovccueiririiiieiiiriicecce e 212
CONCLUSIONS FINALS .ocuuvuiuiiiseiisnsssssesssssssssas s sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssenes 218



BiBrLioGrAFIA

a. Edicions 1 traduccions de tEXTOS ...eeueueuriiiucueiririnieeieieieieretriniesesesttseesesesesseseseseseseenenes 221
Textos GreCOAtINS .....cciuiiiiiiiiciii e 221
TEXLOS OFIENLALS .ttt s 221
TEXLOS DIDLCS wovuvuieiieiiiiiicieiniiciciete ettt ettt 222

D. Atles 1 dICCIONALIS cuvuvueuiiiiiririririeieiririet ettt ettt sttt eesenes 222

C. ODbBres de CONSUITA .uuvuiiiiiiiiiieeet ettt ettt ettt saenes 223
Estudis sobre el MOn grecollat ... nenes 223
Estudis sobre el MmOn ofiental ..o 224
EStUAIS DIDIICS uuevviiiicicieiricicicieiriecciee ettt 225
EStudis COMPATALIUS ...euvuieiieieiieciieiicieieeisiseieee et senes 225



INTRODUCCIO: OBJECTIUS I JUSTIFICACIO

Historiadors grecs i mites orientals

Qué és un autor grec? Es grec aquell que viu a Grécia perd que escriu en una altra llengua?
I al contrari, podem considerar grec un autor que escriu en llengua grega tot i que la seva patria
no es trobi dins del moén grec? Podriem discutir llargament al voltant d’aquesta questié —i entrar
fins i tot en un conflicte sociolinglistic— perd no és pas l'objectiu d’aquest treball. Aixo no
obstant, si que ens interessa perque en certa manera n’és una mica la base. No podem de cap
manera arribar a entendre un text sense tenir en compte el context cultural que 'embolcalla, com
tampoc no és possible comprendre una cultura en la seva totalitat si deixem al marge els
contactes que ha mantingut amb d’altres, perque és precisament a partir d’aquestes relacions com
les cultures es conformen.

El que pretenem fer al llarg de les pagines segiients té for¢a a veure amb tot aixo. L’objectiu
inicial era dur a terme un estudi sobre sis historiadors que escriuen en llengua grega perd que han
desenvolupat una part important de la seva vida i de la seva obra en ciutats situades en el Proxim
Orient. Sén, per tant, autors que han rebut una formacié grega —és a dir, que coneixen la llengua
1, en general, la cultura d’aquest poble— pero que presenten un gran nombre d’influencies
orientals. Aquests historiadors han quedat en part marginats tant per part d’aquells que estudien
els autors grecs com d’aquells que se centren en els d’origen oriental. Pero aqui es troba
precisament la seva importancia, ates que presenten una barreja d’ambdues tradicions. Tanmateix,
no ha estat aquesta I"anica caracteristica que els ha donat un paper secundari —val a dir que més a
uns que a d’altres, si pensem, per exemple, en la repercussié que ha tingut 'obra de Fil6 de Biblos
davant de la dels escrits de Berosos de Babilonia. I altra questié que, com diem, els ha relegat a
un segon pla és el tema de les seves obres. Tots ells es poden considerar historiadors pel
contingut dels textos que els han estat atribuits, tot i que hi destaquen un important nombre
d’elements mitologics. No son mitografs —o almenys ells no se’n consideren— pero en els seus
relats podem trobar petjades de mites. Sén, per tant, autors que, d’una banda, es troben a cavall
entre dos moéns, ates que escriuen en llengua grega relats sobre el Proxim Orient, i, de laltra, es
troben entre dos generes literaris perque tracten una tematica que presenta un resso
excessivament mitologic per ser estudiada des del punt de vista de la historia, perd que és alhora
massa historiografica per poder ser tractada exclusivament des de ’'ambit de la mitografia.

Es dificil separar els elements que poden tenir a veure amb la mitologia d’aquells que no.

Aix0 succeeix tant amb els textos literaris en general com amb els textos més concretament



historics, o amb pretensions d’aquest tipus. Quan un autor com Ctesias de Cnidos, per exemple,
explica els costums d’aquells pobles que observa té una gran pretensié de versemblanga: ell
simplement es limita a explicar allo que veu. No obstant aixo, la realitat en ocasions pot ser
fantastica i meravellosa. De la mateixa manera que un nen descobreix el moén, Ctesias observa
aquests pobles amb ulls de nen. Es troba davant d’una realitat nova, desconeguda, i la vol donar a
con¢ixer. De manera semblant succeeix en el cas dels altres cinc autors en que ens hem basat per
dur a terme aquest plantejament: Berosos de Babilonia, Eudem de Rodes, Manet6é d’Egipte, Filo
de Biblos i Llucia de Samosata.' I fins i tot encara amb algun altre com Herodot perd aquest és
més propiament un historiador i de tematica principalment grega. Aixi doncs, hem triat aquests
sis autors que ens han semblat més clarament significatius de la doble caracteristica indicada.
Aquest és un tema d’estudi molt ampli i, en conseqiéncia, molt complex de tractar en la
seva totalitat sense caure en generalitzacions excessives. Es per aixo que, després d’haver analitzat
I'obra d’aquests sis autors i els elements mitics que hi apareixen, hem decidit d’escollir-ne només

un per poder-lo tractar d’una manera més aprofundida: Berosos de Babilonia.

Metodologia de treball

Precisament per allo que déiem al principi, que un text o una cultura no es poden arribar a
entendre en la seva totalitat i complexitat si prescindim del context on apareix i, per tant, de les
seves influéncies, no presentarem aqui només els escrits de Berosos de Babilonia que conservem,
sin6 que els posarem en relacié amb d’altres vuit, la meitat d’ells originaris del Proxim Orient 1
altra meitat del moén grecollati. D’aquesta manera podrem observar les concomitancies 1
diferéncies entre uns i altres per tal de poder arribar a conclusions més completes sobre el relat de
Berosos.

Ara bé, aquest estudi no s’escau de dur-lo a terme d’una manera global sobre tots els escrits
que es conserven d’aquest autor perque, per la seva amplitud i tematica heterogenia excediria els
limits que convé posar a un treball com el que ara presentem. Es per aixd que hem decidit tractar
només un tema concret pero alhora prou ampli i rellevant per poder-lo estudiar i treure’n
conclusions significatives: el Gran Diluvi. Aquest és un episodi que es troba recollit per un gran
nombre de cultures de tot el mén. Alguns autors, com James G. Frazer, es plantegen si la seva

presencia en les diverses literatures és fruit del contacte entre els pobles que ofereixen aquest relat

! “Famous names like those of Manetho and Berossus in themselves reveal that Hellenistic cultur was no one-way
traffic with the Greeks supplying everything and the Orient nothig. Berossus, for example, was conversant with the
story of the flood and a version of the Babylonian creation legend. Alternatively, it is possible that elements derived
from the Near East entered Greek tradition at an altogether eatlier date”. Peter Warcor, Hesiod and the Near East,
Cardiff: University of Wales Press, 1966, p.16.



o bé de la semblanca que presenten les cultures que el recullen. Convé tenir en compte, també, si
es tracta d’un unic diluvi o si cada cultura fa referéncia a un de diferent, tot i que aquest és un
aspecte que, com veurem, hauran de determinar més aviat els historiadors o els arqueolegs.”

L’obra de Berosos presenta dos grans blocs mitics: la creacié (un tema massa extens i
complex per dedicar-hi només un treball de recerca) 1 el Gran Diluvi. El centre del nostre estudi
sera, doncs, com hem apuntat anteriorment, aquest darrer episodi i, per tal d’estudiar-lo en
profunditat, hem plantejat aquest treball en tres parts. En primer lloc ens ocuparem propiament
de Berosos de Babilonia i de la seva obra, com a base per realitzar la comparacié amb la resta de
textos. Després d’una breu introduccié general tant a autor com als escrits que li han estat
atribuits, presentarem 1 analitzarem els textos que recullen la narracié diluviana. En segon lloc,
farem una cosa semblant amb la resta de textos seleccionats que recullen aquest mateix episodi.
Es tracta de: la tauleta tercera del Poema d’Atrabasis, 1a tauleta de Nippur, la columna x1 del Poena
de Gilgamesh, els capitols vi-ix del Libre del Genesi, el segon apartat del capitol sete del primer llibre
de la Biblioteca de Pseudo-Apol-lodor, el fragment nimero 12 de 'obra De Dea Syria de Llucia de
Samosata, el llibre primer de les Metamorfosis I’Ovidi 1 el fragment 153 d’Higinus. Resta encara
una tercera part on durem a terme P'analisi comparativa entre aquests vuit relats 1 el de Berosos,
prenent aquest darrer com a centre.

L’analisi individual de cadascun dels textos consta d’una introduccié i d’'un comentari
aprofundit sobre el relat diluvia que ofereix. L’analisi comparativa recull els elements de
cadascuna de les narracions que resulten significatius per establir concomitancies i diferéncies
amb el relat de Berosos. Aquest estudi per elements ens ha de permetre establir quines influéncies
pot haver rebut aquest autor dels altres textos, tant orientals com grecs.

Per ultim, cal dir que per poder estudiar els textos de tipus oriental hem fet servir edicions
traduides que gaudeixen de prou reconeixement entre els especialistes que es dediquen a aquest
ambit. Semblantment en el cas d’Ovidi, on hem considerat més escaient, per la seva qualitat, de
fer servir una traducci6 en vers ja existent, mentre que per a la resta d’escrits grecollatins, inclos el

de Berosos, proposem una traduccié propia.

> (f James G. Frazer, FE/ folklore en el Antigno Testamento, Madrid: Fondo de Cultura Econémica, 1981, p.67.

7



PRIMERA PART

BEROSOS DE BABILONIA 1 LA BABYLONIAKA



BEROSOS DE BABILONIA: APUNTS BIOGRAFICS

Berosos® nasqué en el darrer terc del segle v aC., durant el regnat d’Alexandre el Gran
sobre Babilonia. D’una banda, dedica la seva vida estava dedicada al culte del déu Bel,* del qual
fou sacerdot, i, de laltra, a la transmissié de la cultura oriental (historia, mites, ciencia, etc.) al
moén grec. Aquestes dues tasques estaven en bona mesura lligades, atés que fou probablement a
Esagila, el gran temple de Babilonia consagrat a Bel, on el nostre autor hauria exercit les seves
funcions sacerdotals 1 on hauria tingut accés a un conjunt prou extens d’obres de tradici6
otiental.” En aquests termes parlen de Berosos els fragments de diversos autors que Felix Jacoby®
classifica com a testimonia’ de la seva vida. Per exemple, el testimoni T3 afirma justament que:
“|...] Bnpdaoog, avip XaAdalog pev to YEVog, Yvwpiuog d¢ toig mepl moidelav GvaoTPEPOUEVOLG,
eneldn mepl te dotpovoplag kal mepl TOV mapa XaAdalolg grhoco@ovuévwy avtog €ig Tovg “EAANvag
¢€veyke TaG ovyypa@dg.”” 1 en la mateixa linia apunta el testimoni T2: “Bnpwocdg &vrip
BaBulwviog, iepevg Tod map’ avtoic BAAov, kat 'AAEEavEpov yeyovdg [...].”"

Deixant de banda aquests breus apunts, no conservem practicament cap més detall sobre
els aspectes personals de la biografia de Berosos, a excepcié d’un de ben curids recollit pels
testimonis T7a 1 T7b, que el relacionen amb la Sibil‘la, tot afirmant que ell n’era el pare i Erimant
la mare: Bnpdoov 8¢ eivan matpdg kai EpuudvOng untpds eact ZaPPnv. oi 8¢ avtrv BaPpulwviav,
€tepot 8¢ ZiPuAAav kalodorv Aiyvrtiav.'” 6 matnp ZipOAANG thg XaAdaiag Bnpwooog ékalelto, 1 0€

11

untnp avtiig Epuuavon.' Berosos, com a sacerdot del déu Bel, estava relacionat amb la

interpretacié de profecies i, potser justament per aquest motiu, la tradicié I’ha acabat relacionant

? Per patlar sobre aquest autor farem servir la forma ‘Berosos’, ja que és la més comuna entre els textos que s’hi
refereixen, tot i que també esta testimoniat ‘Berossos’ (per exemple, veg. T7b i FF18), tal com recull P. Schnabel: “was
die Schreibung mit oo oder o anbetrifft, so scheint die mit oo die bessere zu sein, deren sich auch Berossos selbst
bedient hat” (Paul ScHNABEL, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig—Berlin: Teubner, 1923, pp.3-4).

* El terme Be/ significa en accadi ‘senyor’. En efecte, el déu Bel era el “senyor dels déus”, I'equivalent al Marduk
babiloni i al sumeri Enlil (veg. Gwendolyn Leick, A Dictionary of Ancient Near Eastern Mythology, London: Routledge,
1991, p.24, i també nota 58). Fins i tot, alguns autors, com ara Géza Komordczy, consideren que el mateix nom
Berosos estaria relacionat amb aquest déu, ja que provindria de I'accadi Bel-re-usu, que voldria dir quelcom semblant a
Bel és el seu pastor’ (veg. Géza Komoroczy “Berosos and the Mesopotamian literature”, Acta Antigna Academiae
Scientiarnm Hungaricae, 1973, 21: 125-152, pp.133-139).

> Cf Gerald P. VErBRUGGHE & John M. WickersHAM, Berossos and Manetho, Michigan: The University of Michigan
Press, 2003, p.13.

% Per dur a terme el comentari sobre el text de Berosos, hem seguit principalment P’edicié de F. Jacoby: Felix Jacosy,
Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 3C, autor (n.680), Leiden: E.J. Brill, 1958. Val a dir que també hem tingut
present la nova edici6 que se n’esta fent perd que encara no ha estat publicada.

7 “[...] bei jedem autor zeugnisse (T) und fragmente (F) geschieden sind [...]” (veg. F. Jacosy, Die Fragmente der
griechischen Historiker, vol. 1A, Leiden: E.]. Brill, 1968, p.1x).

¥ «|...] Berosos, un home caldeu de naixement, que és clar que fou educat segons la paideia, perqué ell mateix dona a
congixer als grecs els escrits dels caldeus sobre astronomia i filosofia.”

? “Berosos, un sacerdot babiloni consagrat al déu Bel, nasqué sota el regnat d’Alexandre [...]”.

' “Hom diu que Berosos és el pare de Sabbe i Erimant la mare d’aquesta. Els uns 'anomenen babilonia, mentre que
els altres Sibil-la egipcia.”

'" “Bl pare de la Sibil‘la caldea era anomenat Berosos, la mare d’aquesta Erimant.”

9



amb la Sibil'la, Pencarregada de transmetre els oracles dels déus a Delfos, de la mateixa manera
que, per exemple i salvant les distancies, endevi grec Tirésias és considerat el pare de la
profetessa Manto. Pel que fa a Erimant, els textos la presenten com a una dona relacionada
igualment amb les profecies i els oracles.

A principis del segle 11 aC., Berosos va compondre en llengua grega la seva obra Historia de
Babilonia o Babyloniakd,” la qual cosa confirma la voluntat per part del nostre autor de traslladar
els coneixements, especialment cientifics, de la regié6 de Babilonia al mén grec. Tenim també
alguna altra referencia a una obra anomenada Creacid (literalment ‘Procreatio’; veg. F17), pero és
possible que no es tracti d’'un text independent siné d’un episodi del primer llibre de la mateixa
Historia de Babilonia, ja que el contingut hi esta relacionat, o d’una part d’alguna altra obra
desconeguda que recolliria els esdeveniments que tingueren lloc des de I'inici de 'univers fins a la
seva ordenacid, seguint el model, per exemple, del poema babilonic de la creacio, I"Enuma Elish.
Tanmateix, no podem descartar per complet la possibilitat que alguns dels fragments atribuits al
nostre autor que soén de caire exclusivament cientific, astronomic o astrologic, formin part d’una
altra obra no conservada —i potser ni tan sols referida— a mode de tractat d’astronomia.

Posteriorment Berosos es trasllada a Kos, una illa de les Esporades orientals, vora la costa
d’Anatolia, i alli funda una escola d’astronomia, tal com recullen alguns testimonis. Per exemple,
T5a afirma el seglent: [...] primusque Berosus in insula et civitate Coo consedit ibique
apernit disciplinam.” 1a qual cosa és reiterada a T5b: Berosus, qui ab Chaldaeornm civitate sive
natione progressus in Asia etiam disciplinam Chaldaicam patefecit.”* Val a dir, pero, que Berosos no es
limita a transmetre dades relacionades estrictament amb els relats tradicionals, historics o
protohistorics, orientals, siné que també es dedica, en bona mesura, a fer difusié de llurs
coneixements cientifics, especialment astronomics, tal com mostren alguns dels fragments
conservats, pero possiblement també matematics i fisics. Finalment, pel que fa a la seva mort,
podem suposar que li arriba en aquesta mateixa illa de Kos, tot i que no tenim cap constancia
sobre aquesta dada, ni tampoc la seva data.

Val a dir, pero, que no tots els autors estan d’acord amb aquestes dades sobre la vida de
Berosos, ja que ni tan sols els testimonis que en parlen salven les contradiccions. Deixant de
banda la questié de la dataci6, que presenta un ball d’anys relativament reduit, ates que els
testimonis coincideixen a situar Berosos com a contemporani d’Alexandre el Gran, cal centrar

Patencié en una dada molt més important i controvertida. Alguns autors, com Robert Drews,"

"2 Alguns autors (veg. F4b) li donen el nom de Chaldaica. Tanmateix, res no fa pensar que es tracti d’obres diferents
sin6 de dues formes emprades per fer-hi referéncia, sorgides de la tradicié.

13 «“[...] Berosos fou el primer que s’establi a Illla i a la ciutat de Kos i alla obrf una escola.”

4 “Berosos, qui des de la ciutat o regié dels caldeus es va traslladar a Asia, també va obrir una escola caldea.”

"> Veg. Robert DRrews, “The Babylonian Chronicles and Berosus”, Irag, 1975, 37.1: 39-55.

10



consideren que poden haver existit dos personatges amb el nom de Berosos: 'un dedicat a la
historia i 'altre a 'astronomia o P'astrologia. Aquesta hipotesi ha estat defensada partint de la base
que els autors antics que hi fan referéncia el tracten unicament com a astronom (per exemple,
veg. T0) i no és fins més tard que el relacionen amb la historia (veg. també com a exemple T10,
tot 1 que aquest darrer testimoni parla de Iinterés de Berosos tant per 'astronomia com per la
historia). Com veurem, pero, també és possible mantenir la hipotesi contraria, ja que no és
incompatible que aquest autor ofereixi en els seus escrits dades sobre historia i alhora sobre
ciéencia. D’altra banda, alguns estudiosos de la seva obra, com ara Paul Schnabel, consideren que
sembla dificil justificar que les dades cientifiques que transmet el nostre autor siguin originaries de
Babilonia, ja que si el Berosos que coneixem, que visqué a cavall entre els segles 1v i m aC.,
realment compongué tractats d’astronomia, resulta estrany que els seus escrits no tinguessin més

' Tanmateix, cal tenir en compte que la

resso a Grecia, en un moment d’auge de les ciéncies.
difusié d’una obra depen de diversos factors.

Aquests son els elements fonamentals de la vida de Berosos que ens han de permetre
entendre la seva obra i les peculiaritats d’aquesta. A continuacié ens proposem aprofundir una
mica més en tots els aspectes de la seva obra (principalment el contingut, les fonts i la seva

transmissié) per centrar-nos tot seguit en un dels episodis mitologics més interessants i complets

que ofereix: el Gran Diluvi.

o Cf. Paul ScHNABEL, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig—Berlin: Teubner, 1923, p.171, p.211 i ss.
Tot i que, segons T6, els atenesos erigiren al gymnasium una estatua amb una llengua daurada en honor seu, a causa de
les seves prediccions: “[...] Berosus, cui ob divinas praedictiones Athenienses publice in gymnasio statuam inaurata lingua statuere.”

11



LA HistORrIA DE BABILONIA O BABYLONIAKA

A. FONTS PER A 1’OBRA DE BEROSOS

Abans de comencar a estudiar 'obra de Berosos, cal tenir en compte que no es tracta d’un
creador sind més aviat d’'un trasmissor, ates que, si ens centrem en l'analisi de la seva obra,
veurem que el seu contingut no ¢és original ni exclusiu. Els seus escrits son, doncs, en bona
mesura, un recull de tradicions o de coneixements existents en la regié de Mesopotamia. No
coneixem de manera explicita, pero, els recursos o les fonts que serviren al nostre autor per
completar la seva obra. Els testimonis que en parlen es limiten a afirmar que fa servir obres
antigues —sense arribar a especificar-ne el titol— (veg. T3) o, indirectament, que es nodreix de la
tradicié (veg. T8b).

Com veurem a I’hora de posar en comparaci6 el relat sobre el Gran Diluvi que ofereix el
nostre autor amb d’altres narracions sobre aquest mateix episodi, existeixen concomitancies clares
entre totes elles. Aixo pot voler dir, o bé que l'autor pren com a font aquestes altres obres, o bé
que unes 1 altres tenen una base comuna, com per exemple —per que no?— les tradicions existents
en una determinada regié que haurien estat traslladades o adaptades en d’altres. Ambdues
hipotesis no sén pas incompatibles, pero aquest és un punt que tractarem més extensament i en

profunditat al llarg de I'estudi que ara ens proposem.

B. LLIBRE PRIMER'

En el primer llibre, Berosos ofereix una descripcié de la creacié del moén i de la manera com
els humans van arribar a adquirir els seus coneixements. Aquest episodi resulta semblant al que
trobem al poema babilonic de la creacid, 'Enuma Elish, datat al segon mil-lenni aC. En paraules
de G.P. Verbrugghe 1 J. M. Wickersham: “Berossos used as the basis of his descriptions of
creation in his work of history the main religious text of ancient Mesopotamia, which was recited
at the beginning of every new year.” '

En aquest llibre queden units per una seqiiencia logica els dos Berosos —o els dos vessants
del mateix Berosos— ja que als fragments cientifics que recullen coneixements relacionats amb
I'astronomia els segueixen necessariament els de tipus historic. El plantejament de la redacci6 aixi
ens ho suggereix, atés que, un cop tancat el relat de la creacié i ordenament de l'univers, la
narracié afronta 'adquisicié del coneixement, que és en bona mesura cientific perd també

cultural, per part dels humans. ’encarregat d’instruir els humans en la civilitzacié és un monstre

amb un cos d’home, a I'esquena del qual n’hi ha enganxat un altre de pisciforme, i que és

'7 Seguim la divisi6 en tres llibres feta per Paul Schnabel (gp. cit., pp.251-275).
'® Veg. G.P. Verbrugghe i J. M. Wickersham, gp. ait, p.16.

12



anomenat Oannes."” Aquests elements de tipus cientific correspondrien, doncs, d’una banda, a
Pexplicacié fisica de la creacié de I'univers i, de Daltra, als coneixements adquirits pels humans
posteriorment.

A continuacid, després d’haver fet un petit preambul sobre les caracteristiques geografiques
de Babilonia, afirmant que es tracta d’una regié molt fertil situada entre el Tigris i 'Eufrates, pero
que també presenta zones arides, prop d’Arabia, i que alla hi conviuen en perfecta harmonia un
gran nombre de pobles de diversos origens, es disposa a explicar el seguit d’esdeveniments que
els han permes arribar a aquesta situacié. Totes aquestes dades apareixen recollides als fragments
Fla i F1b, que ofereixen versions prou coincidents.”

Observem, doncs, que Berosos ofereix al primer llibre de la seva Historia de Babilonia una
cosmogonia i una antropogonia, és a dir, escriu sobre 'origen de tots els elements que formen
part de I'univers conegut excepte un: els déus. En cap moment no hi ha cap referéncia a una
teogonia, potser perque el nostre autor, com a historiador, no estava interessat en episodis
d’aquest tipus, clarament mitologics. Tanmateix, no aprofundirem més sobre el contingut i la
descripcié de I'episodi de la creacié en aquest apartat, ja que ho farem en el que dedicarem al
vessant mitologic de 'obra de Berosos.

El tercer, i alhora el darrer, dels fragments conservats que formen part d’aquest primer
llibre és F2, en que Berosos simplement fa mencié d’un ritual anomenat Sakaia, sobre el qual
també parla un historiador grec interessat com el nostre autor en la transmissio del mites de tipus

otiental i al qual ja hem al‘ludit anterioment, Ctésias de Cnidos.?!

C. LLIBRE SEGON

D’acord amb els autors que ens ’han transmes, Berosos dedica el segon llibre de la seva
Historia de Babilonia al petiode compres entre la creacié de 'univers i el regnat de Nabucodonosor
IT (segona meitat del s.vin aC.), interval de temps que inclou I'esdeveniment del Gran Diluvi. Es

possible que per dur a terme aquesta narracié cronologica de la historia hagués fet servir llistats

¥ Ta figura d’Oannes tornara a aparcixer en el llibre segon, ates que durant el regnat d’alguns reis babilonis
antediluvians apareixen diversos monstres d’aquest tipus, dada que no és present en cap altre dels relats que recullen
Pepisodi de la creacié (¢ P. Schnabel, gp. cit., pp.27; 91-93). D’altra banda, resulta significatiu que aquest personatge,
que, com acabem de veure, té la missié de portar els principis de la cultura i de la civilitzacié als ésser humans,
sorgeixi de Iaigua, precisament I’element que Berosos identifica com un dels primers principis existents en 'univers
abans de la seva ordenaci6 (¢f Fla i F1b i p.20). D’aquesta manera, tant els coneixements com, en general, la vida
sorgeixen de I'aigua. Sobre aquesta figura, veg. John Gray, Mythologie des Naben Ostens, (trad. alem. Julia Schlechta)
Wiesbaden: Emil Vollmer Verlag, 1969, p.13.

* Com veurem amb més detall en apartat dedicat a la transmissié de I'obra de Berosos, aquesta no ens ha arribat
d’una manera directa sin6 fragmentada i recollida en les obres de diversos autors, que en ocasions son fins a sis segles
posteriors (veg. pp.16-19). En aquest cas, Fla i F1b haurien sorgit d’un mateix passatge de la Historia de Babilonia,
pero els diferents autors que ’han tranmes haurien donat lloc a aquests dos fragments amb algunes caracteristiques
distintives.

' Veg. F4 de la Persiki de Ctésias de Cnidos: Felix Jacosy, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 3C, autor (n.
688), Leiden: E.]J. Brill, 1958.

13



existents en obres de tradicié oriental, a les quals hauria tingut accés en el temple d’Esagila, a
Babilonia.

Els fragments F3a 1 F3b, els primers que formen part d’aquest segon llibre, segons la divisié
feta per Paul Schnabel (veg. nota 17), recullen el llistat de reis que governaren sobre Babilonia 1 el
nombre d’anys —o de faros”— que ostenta el poder cadascun d’ells. No es tracta, perd, d’'una
simple enumeraci6 siné més aviat d’una redaccié6 comentada de manera breu, on s’ofereix tant el
nom del rei com la seva procedéncia i la seva filiacié. Durant el regnat d’alguns d’aquests
personatges tornaren a sorgir del Mar Roig diversos monstres anomenats Oannes, sobre els quals
Berosos parlava ja als fragments Fla i F1b arran del relat sobre la creacié de 'univers.

Aquesta descripcié esta formada per deu reis que ocupen el periode entre la creacié del
mén i Pesdeveniment del Gran Diluvi. Ens movem encara, per tant, en una ¢poca protohistorica.
El darrer d’aquests monarques fou Xisouthros, en temps del qual s’esdevingué el Gran Diluvi,
que apareix recollit principalment en els fragments segiients, F4a, F4b i F4c, basats possiblement
en un mateix passatge del nostre autor. En aquests fragments Berosos relata el periple de
Xisouthros fins aconseguir la immortalitat, després d’haver salvat la raca humana de la seva
extincio sota les aigiies. Sobre aquest punt, pero, no ens estendrem més, ja que 'analitzarem en
profunditat al llarg dels seglients apartats.

Els fragments que segueixen i que tanquen aquest llibre segon, F5ab i F6, reprenen la
narracié —ja de caire historic— sobre els reis de Babilonia, repassant els noms d’aquells que

ostentaren el poder després del cataclisme.

D. LLLIBRE TERCER

El darrer llibre d’aquesta cronica de la historia de Babilonia recull les dades corresponents al
periode entre el regnat de Nabucodonosor 11, datat a I'inici de la segona meitat del segle vir aC., 1
el d’Alexandre el Gran, qui conqueri Babilonia a la primera meitat del segle m aC. Aquest és sens
dubte el llibre que ofereix més dades historiques sobre aquesta regio, les quals molt probablement
foren extretes per Berosos d’altres obres que circulaven en aquell moment. La narracid, pero, es
troba conservada de manera fragmentaria i, en conseqiiencia, no disposem de totes les dades que
de ben segur oferiria originariament.

El nostre autor no es mostra interessat a patlar sobre els monarques mesopotamics
contemporanis, sind que centra tota la seva atencié unicament en aquells que regnaren sobre

Babilonia. El seu objectiu, doncs, no ¢és el de narrar una historia completa i traslladar els

*2 Cal tenir en compte que, segons recullen F3a i F3b, un sares consisteix en tres mil sis-cents anys, un zeros en sis-
cents i un sossos en seixanta. Aquest comput de temps ens doéna una xifra desorbitada per a la durada total del regnat
de cadascun d’aquests monarques. Sobre aquesta qliestié veg. també la p.63.

14



coneixements dels caldeus al poble grec, sind més aviat glorificar Babilonia i legitimar els seus
monarques, tot escrivint sobre el periode d’esplendor d’aquesta ciutat. Potser és per aquest motiu
que la seva obra i els coneixements que volia transmetre al poble grec no van arribar a tenir una
major difusio.

Al llarg d’aquest tercer llibre, Berosos escriu sobre els diversos monarques que s’anaren
succeint en el tron de Babilonia i sobre les gestes que aquests van dur a terme contra els pobles
veins. Es tracta, pero, d’una narracié diferent de la que trobavem a I'inici del segon llibre, ja que
ara apareix ocasionalment una breu referéncia a les batalles que protagonitzaren o els pactes que
signaren. Potser la dada més destacable, pero, és que ja no sén personatges que regnen un
nombre desorbitat d’anys com els monarques antediluvians: Akise regna només trenta dies,
Senakheirimos divuit anys i Amon vint anys, per donar unes dades a tall d’exemple. Aixd mostra
que, en efecte, ja ha comencat la narracié propiament historica i contrastada.

Durant la narracié queden recollits els atacs de 'imperi assiri contra Babilonia i la captivitat
d’aquesta ciutat sota I'imperi persa encapcalat per Cirus, pero també I'éxode dels jueus, que
arribaren precisament fins aqui com a refugiats, 1 el domini que, segons Berosos, van aconseguir
els babilonis sobre algunes ciutats, com ara Egipte, Siria i Fenicia, entre d’altres. Els fragments
que formen aquesta part conformen una narracié prou homogenia i ordenada cronologicament.
Es tracta de F7abcd, F8abcd, F9ab i F10.

La resta de fragments inclosos en aquest tercer llibre, dos en total, el completen parlant
sobre Berosos 1 la seva narracié historica i recullen especialment la caiguda de Babilonia sota el
domini persa, tot i que també fan referéncia a algun ritual. Aquests fragments sén: F11 1 F12.

Observem, per tant, que el llibre primer narra un perfode anterior a la historia, el segon
significa una transicié entre aquest i el perfode propiament historic, i finalment el tercer tracta de

ple la historia d’aquesta regi6 fins, aproximadament, els dies del nostre autor.

E. FRAGMENTS DE CONTINGUT ASTRONOMIC O ASTROLOGIC

A més dels diferents fragments atribuits a Berosos que es poden incloure clarament en
algun dels tres llibres que conformen la Historia de Babilonia, n’existeixen també alguns altres de
contingut astronomic o astrologic que presenten dificultats a ’hora d’ésser ubicats en aquesta
obra. Es possible que, juntament amb d’altres que no ens haurien arribat o que ho han fet d’una
manera tan indirecta que no haurien estat encara identificats, aquests fragments puguin formar
part d’una altra obra de tipus cientific. La diferencia entre el contingut d’aquests fragments i la

Historia de Babilonia ens fa pensar en aquesta explicacié com la més possible, tot i que no podem

15



afirmar amb absoluta certesa que no estiguessin inclosos en aquesta mateixa obra, potser en un
capitol dedicat als coneixements cientifics dels caldeus.

En primer lloc disposem de fragments que contenen informacié sobre els astres,
especialment sobre la lluna i el sol i els seus moviments i orbites, pero també sobre els cinc
planetes que el nostre autor afirma que existeixen a P'univers. Es tracta dels fragments F18, F19bc
1 F20. En relacié amb aixo també en trobem d’altres que fan referéncia a les interpretacions de
profecies del déu Bel, les quals atribueixen els desastres que s’esdevenen en la terra als moviments
planetaris 1 a lalineacié dels astres i les constel-lacions (veg. Fl6ab, F17 1 F21). Aquests
coneixements, segons Berosos, els va aprendre dels caldeus (veg. F15).

Resten, finalment, encara quatre fragments que sén de caire més aviat historic pero que
Paul Schnabel no ubica en cap dels tres llibres. Es tracta de F13, un fragment de tipus mitologic
que recull el nom de Sarakhero, minyona de la deessa Hera, i de F22ab i FF14, que fan referéncia a

la longevitat dels humans en l'antiguitat.

F. TRANSMISSIO DE L’OBRA

Per patlar sobre els canals de transmissié que ha seguit 'obra de Berosos fins arribar als
nostres dies, hem considerat adient reproduir els quadres que ofereix Paul Schnabel a la seva obra
Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, atés que presenten d’una manera molt clara aquest
punt que és d’'una gran complexitat.

L’obra del nostre autor ha seguit principalment tres linies a partir dels epitoms que n’han fet
Juba de Mauritania, Alexandre Polyhistor i Posidoni. A cadascun d’ells corresponen els tres
quadres que reproduim a continuacio.

Observem, doncs, aquest primer quadre, sobre la transmissié de 'obra de Berosos a partir
de Juba II, rei de Mauritania al s.1 aC, al qual s’atribueixen diverses obres de caracter literari i

historic:

Berossos
0
Juba
| ¥
50 v. Chr. —0 I Didymos
‘ ‘ v
0—100 n, Chr. Pamphilos |
B

N i
‘ Diogenianos  Ailianos

¥
100—200 p, Chr. Tatianos
e |
| ¥ ¥

o S R
200—300 n. Chr. Clemens Alexandrinus .—\thnuios

Nach 300 n. Chr. Eusebios Hcs;(:hios

Paul ScuNaBEL, 0p. ¢it., p.171.

16



Aquest quadre ens mostra a través de quins —i quants— autors diversos passa la informacié
recollida per Juba de Mauritania fins arribar als autors que ens han transmes alguns fragments
dels escrits de Berosos. Cal tenir en compte no només la quantitat de mans per les quals passen
aquests textos sind també els anys que han transcorregut des que Berosos els escriu fins que, per
exemple, Eusebi de Cesarea en déna noticia als seus escrits. Prenem aquest cas com a exemple
perque aquest autor és un dels que ofereixen els fragments més complets de I'episodi del Gran
Diluvi, atribuits a Berosos. Observem, doncs, que si 'obra del nostre autor esta datada a principis
del segle m1 aC. no és fins al s. v dC. que arriba a Eusebi. Han passat practicament set segles entre
un autor i 'altre i, per tant, cal tenir en compte la manera de transmetre el contingut de I'obra i la
interpretacié que se li ha pogut donar. Tot i aixi, també hem de pensar que des d’Eusebi fins als
nostres dies han passat encara més segles i els fragments han estat transmesos —i potser també
retocats— per diverses mans.

Aquest segon quadre ens dibuixa quines han estat les vies de transmissié de I'obra de
Berosos a partir dels epitoms que en féu Alexandre Polyhistor, escriptor grec del s.1 aC., interessat

especialment en els escrits sobre historia i filosofia dels caldeus:

Berossos

Alexander

Polyhistor
50 v. Chr. - 0 Hyginus l f
Y
0—100 n. Chr. Polyhistor Josephos !
| interpolatus =——— |
y | ! ‘ ‘,
100—200 n. Chr. Abydenos Theophilos |
. . ¥ . |
200—300 n. Chr. | Africanus |Hippolytos
Lol |
300—400 n. Chr. Eusebios
’ | ¥ M
400 — 500 n. Chr. Kyrillos Panodoros | Helladios
_— —
. i — ¥
Nach 500 n. Chr. Versio armeniaca Synkellos Agathias Photios

P. Schnabel, op. ¢iz., p.168.

En aquest quadre destaca la gran quantitat d’autors, a través dels quals ens han arribat
alguns fragments, que han rebut la informacié directament d’Alexandre Polyhistor. D’altra banda,
també podem observar la transmissié que ha tingut 'obra d’Eusebi de Cesarea, sobre el qual hem
parlat arran del quadre anterior. Veiem com, d’una banda, els fragments que aquest transmet
arriben a la versié armenia de la seva Cronzea, traduida per Josef Karst al s. xix, i, de T’altra, a
I'epitom del monjo Georgius Synkellus.

El seglient quadre, que n’és el darrer, recull la tercera gran via de transmissié que han seguit
els escrits del nostre autor, en aquest cas, a partir de Posidoni, filosof i historiador grec del s. 11

aC., que tingué una bona acollida entre els autors llatins:

17



Berosson
Foseidonion
| T
s b | ol - ! |
10050 v Chr. Cicera Diodorus  Pa. Epekoros Luocretiue Vetosts Varre
Alexapdriows = = Placila
&0 v. Chr. —0  Digdorua Siculus Eudiros | Vitruvius
1 TR E i
) 1 r . s T
#— & n. Chr, | | Papiriue Fabiaous
5 n . ‘-.
Git=100 n, Chr. | Adtios Sanecd Plinit
| —_— S L s
100~200 o, Chr. Kleomeden Pa. Plutarchos
— e |
200 —300 o, Chr, Anonymi in Arstum Connorinus
indgog | | —
800—400 & Chv. Amonymus anm 819 p. Che. | Eusebios
¥
400—500 m, Clir. Angustinus
. " T . ¥ :
Nach 500 n. Chr Palehos Varaio latine Btobaios lsidaron
barbara
Soholingts Germanici

P. Schnabel, gp. ¢iz., p.110.

Pel que fa a aquest tercer quadre, cal destacar el nombre considerable d’autors que
tingueren noticia de I'obra de Berosos i que la donaren a concixer. Entre aquests autors,
principalment llatins, trobem no tan sols els classics com Ciceré o Varrd, sind també autors
cristians posteriors com Sant Agusti o Sant Isidor. Cal destacar, d’altra banda, que Eusebi de
Cesarea podria haver tornat novament a rebre dades del nostre autor a través d’aquest canals. A
més, és curids observar que els autors que apareixen en aquest quadre i que es fan resso dels
escrits de Berosos recullen principalment continguts relacionats amb I'astronomia 1 I’astrologia,
deixant de banda les dades de tipus historic. Aquest fet tampoc no ens ha de resultar estrany, ates
el perfil d’aquests autors llatins, més interessats clarament en el vessant cientific dels textos que
no pas en les dades historiques relacionades amb Babilonia.

Aquests quadres ens han de servir per entendre la dificultat que presenta la interpretacié de
I'obra de Berosos pero alhora també la seva riquesa, ja que, com podem veure, no ha arribat fins
els nostres dies cap fragment directament de l'autor i els textos que conservem, a més de ser
fragmentaris 1 indirectes perque es troben dins d’altres obres 1 han hagut de ser odenats per poder
reconstruir com seria I'obra originalment, han passat per les mans de diversos autors, en ocasions
molt posteriors a Berosos, que els poden haver modificat per diferents motius, amb la intencié

d’adaptar-los finalment al contingut i a I’estil de llurs obres.

18



EL VESSANT MITOLOGIC DE L’OBRA DE BEROSOS

Com ja hem vist, Berosos és principalment un historiador. En la seva obra, pero, hi ha espai
tant per als mites com per als déus. Ja sigui de manera al-legorica o literal, el nostre autor déna als
déus un paper prou important sobretot en episodis que es poden situar en la protohistoria, com
la creacié de I'univers i 'esdeveniment del Gran Diluvi.

Podriem dividir el contingut mitic de I'obra de Berosos en dos grans blocs, als quals
haurfem d’afegir-ne un tercer on tindrien cabuda totes les referéncies que fa als déus i a llurs
eventuals equivaléncies amb les divinitats d’altres cultures, com ara la grega.

El primer bloc inclou aquells fragments que recullen I'episodi de la creacié de l'univers. I
val a dir que ho fan des de dos punts de vista ben diferenciats: en primer lloc trobem fragments
que expliquen com es conforma el moén conegut, a partir principalment de la separacié del cel i de
la terra, que en un primer moment eren un sol bloc, i en segon lloc en trobem d’altres que
intenten explicar de quina manera va arribar el coneixement als éssers humans. Els textos que fan
referéncia a aquest tema soén principalment Fla i F1b.

Pel que fa a la creaci6 del cel i la terra, Berosos doéna la segtient explicacié en el fragment
F1: existi una dona, anomenada Markaye (FFla) o Omorka (F1b) a qui els caldeus coneixien pel
nom de Thalattha (F1a) o Thalatth (F1b) i que era anomenada Thalattha (FF1a) o Thalassa (FF1b)
pels grecs. Aquesta deessa, per tant, esta clarament relacionada amb el mar. Aquest és un detall
especialment interessant perque, tal i com hem vist, els escrits de Berosos recullen que aquesta
divinitat existia quan 'univers era només aigua (la versié armenia del text d’Eusebi, Fla, afegeix
també foscor). D’aquesta aigua naixerien elements capagos d’engendrar altres vides, de les quals
s’originaren animals que serien barreges dels que coneixem actualment. Aixi, a partir d’aquest
element —o elements, Iaigua i la foscor, segons el fragment F1— van néixer les primeres formes de
vida, que eren en realitat combinacions d’animals: humans hemafrodites amb ales, centaures i
gossos amb quatre cossos i cua de peix, entre molts d’altres.

Tornant a lorigen del cel i de la terra, Berosos afirma que el déu Bel talla la dona de
multiples noms en dues parts. A partir d’'una d’elles crea el cel i a partir de I’altra la terra.” Llavors
els monstres, barreja de diversos animals, que havien viscut fins aquell moment no van poder
resistir la nova llum de 'univers i van morir. Per ultim, Bel crea els estels, el sol, la lluna i cinc
planetes. Després d’aixo, el déu Bel s’obri el seu propi cap i els altres déus, tot barrejant la sang

que en brolla amb terra, engendraren la raca humana. D’aquesta manera els déus van crear la raca

» Aquesta explicaci6 estaria molt relacionada amb U'Enuma Elish (tauleta 1v, vv.129 i ss.), el poema babilonic de la
creacio, en que s’explica que el déu Marduk envia un fort vent contra Tiamat quan aquesta tenia la boca oberta
perque no la pogués tancar i llavors I’hi dispara una fletxa que la dividi en dues parts, de les quals sortiren el cel i la
terra.

19



humana a partir, doncs, d’un component immortal.** Tenim, doncs, no només un origen per al
cel 1 la terra sind també per als humans. Aquesta és la primera de les dues versions que ens
ofereix I'autor.

La segona versié sobre la creacié de 'univers que és present als fragments que ens han
arribat dels escrits de Berosos apareix recollida a Fla i sembla clarament una al'legoria: Bel,
traduit pels grecs com a Zeus —i pels armenis com a Aramazd, segons afegeix aquest fragment—,
talla les tenebres i d’aquesta manera crea el cel 1 la terra. Un cop fet aixo, Bel ordena a un altre
déu que s’obris el cap i que barregés la seva propia sang amb terra per engendrar d’aquesta
manera la raca humana. Observem, per tant, dos episodis una mica diferents, pero amb
concomitancies significatives, que presenten un objectiu comu.

Aquests fragments que acabem de comentar parlen també sobre la manera com Bel crea els
estels, el sol, 1a lluna i els planetes. Cal dir, pero, que no sén els unics que fan referéncia als astres.
A F21, per exemple, llegim que el Gran Diluvi fou causat pel moviment dels astres i a F17
Berosos afirma que la disposicié actual dels astres no és la mateixa que establi Jupiter. No
entrarem a comentar el contingut d’aquests ni d’altres fragments perque tenen potser més a veure
amb l’astrologia que no pas amb la mitologia, perd si cal observar que no només recullen
Pexplicacié de com s’originaren el cel, la terra 1 la raca humana, siné també les referéncies que
l'autor fa a diferents divinitats 1 de quina manera déna 'equivaléncia dels seus noms, la qual cosa
posa de manifest novament que el receptor a la qual anava adregada la seva obra és precisament
el poble grec. Aixi, per exemple, Berosos parla de Bel pero en ocasions s’hi refereix com a Zeus,
malgrat que entre els babilonis, sobre els quals escriu en la seva obra, no es feia servir pas aquest
nom.

Posterior a aquestes explicacions és la historia de com els humans desenvoluparen la seva
cultura. Berosos ho atribueix a un terrible, tot i que filantrop, monstre a qui anomena Oannes. El
seu cos, com ja hem explicat anteriorment (veg. nota 20), tenia forma d’home 1 de peix alhora.
Aquest monstre, sorgit del Mar Roig, passava el dia amb els humans ensenyant-los tot allo
relacionat amb la cultura i la civilitzacié (escriptura, 'agricultura, les ciencies, i els coneixements
necessaris per establir lleis, aixecar ciutats i fundar temples, entre altres) i a la nit se’n tornava al
mar. Pero aquest no en fou Ianic, ja que, segons explica Berosos, en els anys segiients tornaren a
aparcixer altres monstres de les mateixes caracteristiques 1 amb la mateixa funcié instructora.

Aquesta explicacié, que significaria un intent de simplificar la manera com els avantpassats van

** Els fragments F4a i F4b recullen que Bel es va obrir el seu propi cap i va ordenar a la resta de déus que barregessin
la sang que rajava amb la terra per tal d’engendrar la raga humana. D’aquesta manera els humans presenten un
component immortal. Un episodi semblant el trobem en el poema babilonic de la creaci6, 'Enuma Elish (tauleta vi),
on Marduk, equivalent del déu Bel (veg. nota 4), crea la raga humana a partir de la sang de Kingu, un monstre que
Tiamat havia engendrat i elegit per destruir-lo.

20



adquirir el coneixement de tot allo que els envoltava, es pot relacionar amb la creacié de la raga
humana a partir de la sang d’'un déu. A partir d’aquestes dades, els humans no només estarien
lligats als déus per la manera com van ser engendrats, sind que serien també aquests qui els van
instruir, enviant-los aquest monstre Oannes.

El segon gran bloc de tema mitic que podem observar a 'obra de Berosos estaria format
per aquells textos que recullen I'episodi del Gran Diluvi. Aquest és un tema que apareix en
diverses cultures, especialment a la zona mesopotamica, 1 que és tractat de diverses maneres pero
mantenint un rerefons comu. D’una banda observem com Berosos ens dona a coneixer la seva
versié sobre aquest cataclisme i, de I'altra, conservem també apunts de diversos autors que han
transmes la seva obra, especialment els cristians, i que fan referencia als escrits biblics, tot veient-
hi paral-lelismes. Com veurem, pero, el relat biblic no és I'anic text que recull la narracié d’aquest
episodi, ja que també és present en diversos textos tant orientals com grecollatins. Tanmateix, no
aprofundirem més ara sobre el contingut i la descripcié d’aquest episodi, perque hi dedicarem els
seglients apartats de forma central.

El tercer i dltim gran bloc, que no és tant un tema com un conjunt d’elements, estaria
format per les referéncies a les divinitats i, eventualment, llurs equivalencies amb divinitats
d’altres cultures. Aquest ultim aspecte és especialment interessant perque implica un coneixement
de diverses cultures per part del nostre autor i perqué comporta una simplificacié de les divinitats
en la mesura que, en ocasions, el fet d’identificar una divinitat amb una altra pot comportar que
s’obviin algunes de les caracteristiques que presenten.

Els déus o personatges mitologics que apareixen en els fragments conservats dels escrits de
Berosos, alguns dels quals ja els hem esmentat, son els segiients:

1. La deessa Markaye (Fla) o Omorka (F1b) a qui els caldeus coneixien pel nom de
Thalattha (Fla) o Thalatth (F1b) i que era anomenada Thalattha (Fla) o Thalassa (F1b)
pels grecs.

2. Fla, que pertany a la traducci6é alemanya feta per Josef Karst de la versié armenia del
Chronicon d’Eusebi, fa refereéncia al déu Bel i recull que els grecs 'anomenen Zeus mentre
que els armenis li donen el nom d’Aramazd. Aquest déu també apareix esmentat a F1b i
F12, que recullen equivaléncia entre els noms ‘Bel’ i “Zeus’.

3. Oannes, el monstre que sorgeix del Mar Roig i que ensenya als humans tots els seus

coneixements (referit a F3a i F3b).

21



4. Cronos,” pare d’Aramazd, és identificat amb el déu Temps, segons la traducci6 feta per
Josef Karst de la versié armenia de la Cronica d’Eusebi de Cesarea. Aquesta equivalencia
apareix a F4a, tot i que Cronos és esmentat també en els fragments F4b, F4c 1 F12.

5. Hera és una altra de les divinitat que apareixen en una breu referéncia, en aquest cas a
F13, a partir de I'afirmacié que Sarakhero és la seva minyona.

0. Afrodita és referida a F12, on apareix identificada amb Anahita, deessa irania de la
fertilitat 1 de la pluja. També és referida a F11 a proposit d’una estatua que li fou dedicada.

7. L’heroi Heracles apareix al fragment F12, on Agathias afirma que és lequivalent de
Sandes, un nom que per a Nonnus és d’origen cilici. Heracles és esmentat també a F8a a
proposit d’'una comparacié amb un rei babiloni que ’hauria superat en forga.

8. [Els fragments F4a i F4b fan esment del Tita que lluita contra Cronos i de Prometeu, tres
personatges que son presents a la mitologia grega. Tanmateix, Felix Jacoby considera que
aquestes referéncies no eren presents als escrits originals de Berosos siné que han estat
afegides per algun autor posterior. I’editor marca aquesta diferéncia incloent entre un
doble claudator les paraules o linies que no formarien part del text original, tal com ell
mateix assenyala a la introducci6 del seus llibres i com explicarem més endavant.

9. Heliopolis, la ciutat del Sol (esmentada a F4a i F4b).

10. L’oracle de la Sibil‘la recull que els humans van construir una torre molt alta per poder
arribar fins al cel, perd Déu bufa un vent molt fort sobre ella fins a fer-la caure. Llavors la
torre queda dividida en diverses parts, cadascuna de les quals tingué una llengua diferent.
Aquesta regié fou anomenada Babilonia pel caos que regna entre les seves gents. Apareix

recollit tant a F4a com a F4b.

* Es interessant assenyalar que en aquesta equivaléncia es pot haver donat un error de lectura o d’interpretacié
causat probablement pel desconeixement, ates que Cromos, déu agrari que presenta unes caracteristiques poc clares i
que és el pare de Zeus —o d’Aramazd, com recull el fragment— no s’ha de confondre amb Chronos, qui, com és ben
conegut, ¢és el déu Temps.

22



EL GraN DI1LuvI, UN ESDEVENIMENT HISTORIC?

No volem deixar de dedicar si més no unes linies a la qiiestié de la possible historicitat del
Gran Diluvi, amb el benentés que aquest no és pas l'objecte ni l'objectiu del nostre treball.
Tanmateix, un breu esment a aquest aspecte ens pot ser util, atés que, malgrat tot, és una questié
oberta que pot escaure’s de tenir present, un cop entrem en detall i analitzem els textos orientals i
grecollatins que si sén el nucli principal del nostre estudi.

L’any 1929, mentre C. Leonard Wooley excavava Ur, va trobar una capa de terra verge
d’uns tres metres. Aixo només podia significar la preséncia d’una gran inundacié que hauria
aniquilat tot rastre de vida anterior a mitjans del 1v mil-lenni aC. a la zona baixa del riu Eufrates.

La superficie del sol arrasat per les aiglies seria

r == e 7
d’entre 600 1 700 kilometres de longitud 1 150 (a *Baghazkiy Sy,
s g—JF A Aramac
. N A Lvim
d’amplada, aproximadament. Davant d’aixo, pppAPOCt S HOREAN e 5
'!5 {;;lﬂ!:lnkp! g\,_;:g %
larqueoleg no dubta a afirmar que es tractava del =PAaMin el
= ¥Ras Shamrd™ '%_ B "R =TA
\Q*_’E\ 5 -:QP TE
Gran Diluvi sobre el qual s’havia fundat la historia ol
Sy
<26 L. = o Kis u;\ﬂ::t““f‘;f Ay
de Noe¢.™ Aquesta dada historica va poder ser —— ejerusalem Babytonte * “fbyee

reafirmada a partir d’unes excavacions fetes a ARABIA

Kish, prop de Babilonia, per S. Langdon i Ch.

MiTes
T

Watelin, ja que aquesta ciutat presentava també un 7

estrat de tipus diluvial.”® Els estudis, pero, semblaven confirmar que les inundacions d’Ur i Uruk
pertanyien a dos diluvis diferents. D’altra banda, també foren trobades altres restes d’aquest tipus,
ubicades cronologicament en una ¢poca diferent per J. Jordan a Uruk, per Eric Schmidt a
Shuruppak, per André Parrot a Lagash i per R. Cambell Thompson i Max E. Mallowan a
Ninive.”

A partir d’aquestes dades, sembla clar, doncs, que s’esdevingueren diverses inundacions a
Mesopotamia, pero que només una, provocada per 'efecte de la pluja, pel desbordament dels rius
o potser fins i tot per maremots, fou prou forta perque rebés la consideracié de cataclisme —detall
que no deixa de resultar curios, ateés que en aquella zona és precisament I'aigua i el desbordament

dels rius, especialment de 'Eufrates i el Tigris, que fa germinar els conreus periodicament i, per

% C. Leonard Woorgy, Ur, la cindad de los caldeos (trad. esp. Margara Villegas), México-Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica, 1953, p.20.

*7 Mapa 1: Nancy K. Sanoars (ed.), The Epic of Gilgamesh Harmondsworth: Penguin, 1960, p.6.

8 Stephen LancpoN & Charles WATELIN, Excavations at Kish, vol. v, Paris: Paul Geuthner, 1934, p.127.

¥ David MacDoxarp, “The Flood: Mesopotamian Archaeological Evidence”, Creation Evolution Journal, 1988,
23:14-24, p.20.

23



tant, produeix vida— i donés lloc a una llegenda miticoreligiosa.” Aquest episodi es veié reflectit
en els textos mesopotamics 1 més tard seria recollit també per Moises 1 incorporat al Libre del
Génesi, tal com afirmen J. Plesiss i A. Patrot, entre d’altres.” Per tant, ens trobem davant d’un
mateix fet —o com a minim d’un esdeveniment molt similar— que ha estat explicat de diferents
maneres a partir de diversos enfocaments que, com veurem, depenen de la finalitat d’'un o altre
relat.

Draltra banda, aparcant la qiiesti6 historica, alguns autors com Nancy K. Sandars™ defensen
que aquest tipus de relats sorgirien motivats per la incomoditat espiritual que era present en la
psicologia mesopotamica. Es a dir, que la verbalitzacié d’un esdeveniment fora de mida, com el
Gran Diluvi, estaria relacionat amb la inseguretat sota la qual la gent vivia i que era motivada per
la falta d’'un pacte entre els déus i els éssers humans. Arran d’aquesta inundacié desmesurada
s’establiria una alianga entre els immortals i els humans, amb la qual els darrers podrien viure
sense sentir-se amenagats, doncs és precisament a una jerarquia de déus, imaginada a partir de la
projecci6 de la societat humana, a qui s’atribueix I'esdeveniment del cataclisme que havia
d’aniquilar la raga humana.”

Independentment de la base historica que pugui presentar o no aquest episodi, el cert és
que apareix recollit practicament a totes les cultures universals, tal com apunten diversos autors,
entre els quals es troben Richard Andrée, Herman Usener, James G. Frazer i David Shulman.*
Les variants que aquests relats aporten procedeixen, doncs, sens dubte de la difusié d’aquest mite
a partir de Mesopotamia i I'fndia. Es a dir, possiblement es tracti només de diferents versions
adaptades i retocades que prenen com a base un mateix esdeveniment.

Totes aquestes qiiestions son tan interessants com alhora importants, ates que posen de
manifest la manera com les cultures es conformen a si mateixes no pas de manera independent
siné en bona mesura a partir del contacte que estableixen les unes amb les altres. Tanmateix,
demostrar la historicitat del Gran Diluvi o la necessitat d’establir una alianca amb els immortals
que presenten aquestes societats son elements que, com hem apuntat en obrir aquest breu apartat
formen part més aviat del camp de 'arqueologia i de la filosofia, respectivament, 1 s’allunyen, per

tant, de objectiu del nostre estudi, que és el d’intentar establir possibles linies d’influéncia o de

* Veg. James George Frazer (trad. esp. Gerardo Novas), E/ folklore en el Antigno Testamento, Madrid: Fondo de
Cultura Econémica, 1981, p.184; D. MacDonald, op. ¢it., p.15.

*' (. Brian B. Scumior, “Flood Narratives of Ancient Asia”, i ].M. Sasson (ed.), Civilizations of the Ancient Near East,
vol. v, New York: Hendrikson Publishers, 1995: pp.2337-2351, pp.2337-2339; André Parror, E/ diluvio y el arca de
Noé, (trad. esp. José Ramoén Bargas) Barcelona: Ediciones Garriga, 1961, pp.39-40.

2 Veg. N.K. Sandars ap. cit., pp.13 i ss.

3 (f. Barry B. PoweLi, Classical Myth, New Jersey: Pearson, 2004*, pp.58-59.

* Cf. Richard Andrée, Die Flutsagen, Braunschweig: Friedrich Vieweg und Sohn, 1891; David SnuLmax, “The Tamil
flood myths and the Cankam legend”, in Alan Dundes (ed.), The Flood My, Berkeley: University of California Press,
1988, p.296; S.N. Kramer, "Reflections on the Mesopotamian Flood", Expedition, 1967, ix.4: 12-18; J.G. Frazer, op.
¢t., p.67; B.B. Powell, gp. cit., p.126.

24



contacte entre el relat diluvia de Berosos i el que recullen alguns textos tant orientals com
grecollatins.

Per tant, havent observat breument la importancia 1 la magnitud d’aquest episodi, ara ens
proposem d’analitzar el relat que ofereix Berosos sobre aquest cataclisme per poder comparar-lo
després amb d’altres textos, tant grecollatins com orientals, i observar aixi quines relacions i
possibles influéncies apareixen en la narracié del nostre autor respecte d’uns 1 d’altres. I.’objectiu
del treball que ens ocupa, doncs, no és trobar quin pot ser el significat d’aquest esdeveniment,
siné més aviat coneixer els textos que el recullen per tal d’estudiar-los d’'una manera comparativa,

prenent com a centre el relat de Berosos de Babilonia.

25



TexTos DE BEROSOS QUE RECULLEN EL RELAT DILUVIA

Dins I'obra de Berosos trobem set fragments que parlen sobre el Gran Diluvi:

F3a: Eusebius, Chronicon, p.4,8 — p.6,8; (9,2ff.) per Josef Karst

F3b: Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71,3

F4a: Eusebius, Chronicon, p.10,17 — p.12,16 per Josef Karst (Abydenos 685 F3, p.382,4)
Fab: Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53,19

FAc: Josephus, Antiquitates Judaicae, 1,93 (Eusebius, Praeparatio Enangelica, 9,11)

F6: Josephus, Antiguitates Judaicae, 1,158 (Eusebius, Praeparatio Enangelica, 9,16,2)

F8d: Theophilus, .Ad Autolycunm, 3,22

A. FONTS 1 TRANSMISSIO DELS TEXTOS

Presentats d’entrada en I'ordre en que apareixen a 'obra de referencia: edicié de F. lecoby.35

F3

Aquest fragment, com succeeix en altres ocasions al llarg de I'edicié de Berosos, el trobem
presentat en dos “subfragments”: F3a i F3b. El primer d’ells apareix recollit al Chronicon d’Eusebi
de Cesarea en la versio traduida per Karst (p.4 1in.8 - p.6 1in.8). El segon el trobem a I’Eclyga
Chronographica de Georges Synkellus 1 és un epitom extret del mateix Chronicon d’BEusebi de
Cesarea. Tenim, per tant, dues versions d’un mateix fragment d’Eusebi en qué fa referéncia a

Berosos.

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 — p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

El text grec original escrit pel bisbe Eusebi de Cesarea la primera meitat del s. v dC. es
troba perdut en la seva practica totalitat i en particular la part que ens n’interessa, on es fa resso
de determinats elements procedents de Berosos. El que coneixem de l'obra d’Eusebi és
principalment una versié armeénia gairebé tres segles posterior, que a la fi seria traduida a
I'alemany pel filoleg Josef Karst a principis del s. xx. Aixo és el que F. Jacoby ens ofereix a la seva
edici6 de Berosos. Malgrat que la versié6 armenia d’Eusebi sembla datar de wrea el 600 dC., la

copia més antiga que se’n conserva es considera del s. X1t o X1

¥ Tots aquests fragments han estat classificats per I’editor, Felix Jacoby, dins del corpus de fragmenta (F) i, per tant, es
considera que formaven part dels escrits de Berosos, tot i haver estat transmesos dins de les obres d’altres autors.
Sobre la distinci entre els fragmenta i els testimonia veg. nota 7.

26



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

Georges Synkellus fou un monjo que a principis del s. xix va voler escriure una historia
universal, titulada Ecloga Chronographica, que comencés en ’época precristiana 1 que arribés fins al
seu temps. Malgrat que no va poder dur a terme aquest vast projecte —la seva obra abarca només
fins a principis del s. 1v dC.—, ens resulta de gran utilitat per al treball que ens ocupa perque
gracies als epitoms copiats de 'obra d’Eusebi per G. Synkellus i per I’escola bizantina, a la qual
aquest pertanyia, s’ha pogut reconstruir part del Chronicon i, per tant, recuperar algunes de les

referéncies a Berosos que hi apareixien.

F4

A F4 trobem un cas similar al que acabem de veure a F3: un mateix fragment de Berosos
ens ha arribat a través de diverses vies, donant lloc a textos que, malgrat tenir un origen comd,
presenten diferéncies prou importants que cal tenir en compte. Es per aquest motiu que F.
Jacoby els edita per separat com a “subfragments”.

Trobem, doncs, que F4 ens ha arribat a partir de la traduccié de Josef Karst (F4a), de

I'epitom de Georges Synkellus (F4b) i de obra Antiguitates Judaicae de Flavi Josep (F4c).

F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 — p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Aquest fragment pertany a la traduccié feta per Josef Karst de la versié armenia del
Chronicon d’Eusebi de Cesarea (veg. supra).

Abydenos, un escriptor del s. 1 o 1 dC. interessat pels antics assiris i babilonis, prengué
passatges de les obres d’Alexandre Polyhistor i de Juba de Mauritania, els dos principals
epitomistes de 'obra de Berosos. D’aquesta manera, també trobem alguna referéncia a aquest
autor dins la seva obra i per aixo F. Jacoby, en donar la cita del fragment, ens hi remet. D’altra
banda, és possible que Eusebi de Cesarea fes servir 'obra d’Abydenos com a font, ja que la

coneixia.

F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19
La segona versi6 d’aquest fragment de Berosos la trobem a I'Eclga Chronographica de

Georges Synkellus (veg. supra).

27



Fac
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

El darrer fragment d’aquesta scrie apareix recollit a les Antiguitates Judaicae de Flavi Josep,
(segle 1 dC.), qui fou autor de diverses obres historiques, totes elles relacionades amb la historia
del poble jueu. Flavi Josep no fa servir de primera ma l'obra de Berosos sind que molt
probablement la coneix a través d’algun dels seus epitomistes com ara Alexandre Polyhistor (s. 1
aC.).

L’editor ens indica, pero, que aquest fragment no el coneixem a través dels escrits de Flavi
Josep siné duna obra d’Eusebi de Cesarea, la Pracparatio Ewnangelica. Amb aquest treball de
caracter dogmatic Eusebi tracta de demostrar excel-lencia del cristianisme per sobre de tots els
cultes i filosofies no-cristianes; una mena d’introduccié a la religié cristiana dirigida als no

creients.

F6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)
Ens trobem amb el mateix cas que acabem de veure a F4c: aquest fragment apareix a 'obra

Abntiquitates [udaicae de Flavi Josep 1 també a la Praeparatio Euangelica ’Eusebi de Cesarea.

F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

El darrer dels fragments que trobem a l'edicié que F. Jacoby ha fet sobre Berosos el
coneixem a partir de 'obra Ad Autolycum de Theophilus, bisbe d’Antioquia i conegut també amb
el nom de Theophilus Antioquenus, que visqué a la segona meitat del s. 1 dC. Theophilus és,
juntament amb Tatianus de Siria i Titus Flavius Clemens d’Alexandria, un dels tres apologistes
cristians dels s. 11 i m dC. Mentre que Teophilus fa referencia a Berosos prenent com a font
principalment Alexandre Polyhistor, els dos darrers seguirien més aviat 'epitom que en fa Juba de

Mauritania.

28



B. TEXTOS ORIGINALS

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 — p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

Wie die Chaldacer die Chronik schreiben. Aus dem Polybistor Alexcandros siber die schriften der Chaldacer und
siber das erste konigtum derselben. Dieses (F'1 §9) hat Berosos in ersten buch erziblt; und im zweiten hat er die
kanige, einen nach dem andern darstellend, beschrieben fwie er sagt: Nabonassaros war 3u jener eit kinigt. Der
kdnige namen nur tut er sammelnd aufschichten, ihre etwaigen taten jedoch erzdblt er keineswegs genan, oder anch
erachtet sie gar nicht einmal der erwabnung wiirdig, wenn (nur) dabei die zabl der konige anfgestellt werde. Und er
beginnt zu schreiben nach folgender art der darstellung:

(10) /[Apolodoros berichtet]] dass ««zuerst kinig gewesen Aloros zu Babelon. Er war aber ein
Chaldaeer, regirend gehn sareny», ein Sar geteilt in die 3ahl von dreitausend und sechshundert
Jahren, wobei er ugleich anch die neren und sossen beschreibt ««ein ner»», sagt er von den neren,

««ist 600 jabre, und ein sos von den sossen 60 jabrew», unter iblung solcher jahre nach irgend einer

uranfinglichen weise der alten. Dieses berichtet er und weiter vorwdrtsschreitend ahlt er im eingelnen der reihe
nach die kinige der Assyrer aunf, 10 kinige von Aloros, dem ersten kinig, bis zu Xisuthron, ««unter

welchempy sagt er ««die grosse und erste sintflut gewesen seiy, deren anch Méses erwihnung tut. Und die
geiten der herrschaft dieser konige gibt er anf 100 und 20 saren an, welches im ganzen 43 myriaden von jahren
sind. Und er schreibt imr einzelnen dieserweise:

(11) Nach dem tode des Aloros (sagt er) regierte dessen sobn Alaparos 3 saren. Und nach
Alaparos Amelon von den Chaldaeern aus der stadt Pautibiblon, er regierte 13 saren. Und nach
Amelon Ammenin aus der stadt Pantibiblon; er habe regiert 12 saren; u dessen tagen sei ein
untier erschienen, welches sie 1dotion nennen, aus dem Roten Meere, das die formen des menschen
und des fisches hatte. Und nach diesem des Amegalaros ans der stadt Pautibiblon regiernng, 18
Saren. Und nach diesem sei die des Daonos des birten aus der stadt Pantibiblon; regiert habe anch
dieser 10 Saren; unter ihm seien abermals erschienen aus dem Roten Meere, mit ebendenselben
gestalten  des menschen und des fisches bebaftet, vier ungebenertiere. Darauf habe regiert
Eveddranchos aus der stadt Pautibiblon 18 Saren; und unter ihm sei wiederum erschienen aus

dem Roten Meere ein anderes fisch-und menschendabnliches, dessen name Odakon genannt wurde.

29



(12) Dieses samtliche gibt er vor ans dem Oan anszngsweise, eins nach dem anderen, berichtet u
haben.

(13) Danach die herrschaft des Amempsinos, des Chaldaeers aus Lanchara; regiert habe auch er
10 Saren. Und hieranf die herrschaft des Otiartes, des Chaldaeers ans Lanchara; regiert habe
auch er 8 Saren. Dann, nach dem tode des Otiartes, dessen sobnes Xisuthros regierung 18 Saren;

unter diesem sei gewesen die grosse sintflut. Alle zusammen sind es 10 kinige, 120 saren.

Berechnet werden sie aber folgenderweise:

1. Aloros Saren 10
2. Alaparos Saren 3

3. Amelon Saren 13
4. Amimenon Saren 12
5. Amegalaros Saren 18
6. Daonos Saren 10
7. <Ev>eddranchos Saren 18
8. Amempsinos Saren 10
9. Oftiartes Saren 9

10. Xisuthros Saren 18

im ganzen 10 kinige, 120 saren. Und 120 saren sollen 43 myriaden von jabren ausmachen, wenn ein Sar 3
tansend und sechshundert jabre bedeutet. Dieses berichtet des Polybistor Alexandros buch. Wenn nun_jemand es
mit jenem buche als einer wahrhaften geschichte halten machte, sodass wirklich es so viele myriaden von jahren
gewesen wdren, so miisste ein solcher weiter anch das iibrige, welches im usammenhang mit jenem sich als offenbar
unglanbwiirdiges in demselben buche befindet, glanben. (0.9, 5ff. K: fortsetzung der polemik; die jabre diirften, wie
bei den Aegyptern, monate bedenten). Also nur zebn geschlechter von Aloros, ibrem ersten genannten konige, bis
anf Xisuthron 2éblen ste .... Auch in den schriften der Hebraeer nennt zebn geschlechter vor der sintflut Moses ...
Aber die Hebraeergeschichte zieht die jabre dieser 10 geschlechter auf die gah! von etwa zweitansend
gusammen .... Darum also ist es nabeliegend anch dir .... dass Xisuthron derselbe ist, der von den Hebraeern NG
genannt wird, unter welchem gewesen ist die grosse sintflut, iiber welche anch des Polybistors schriften nachricht

geben. Er schreibt namlich dariiber etwa folgenderweise (F4).

30



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

(Abydenos 685 F 2) mpog tovto1g Kai "AToAAddwpog opoiwg TovTolg Tepatevduevos oUtw Aéyel Talta
L€V 0 Bnpwoodg 1otdpnoe, tp@dtov yevésBal Pacidéa "AAwpov €k BaBuAdvog XaAdalov, BactAeboot
8¢ odpoug déka. < (p.30, 6) GAN 6 uév Bnpwoodg d1& odpwv kai vApwv kal odacwv dveypdpato, Gv
PEV odpog TptoxtAiny kal e€akooiwv ET@V xpdvov onuaivet, 0 8¢ vijpog ETdV e€akosiwv, 6 8¢ 6®oo0g
g€fnkovta. kal ouviife odpoug £katov eikoot 01 PaciAéwv déka ftor xpdvov €TdV puplddwv
TEGOAPAKOVTA TPIOV Kal dVo x1Addwv. >

(11) xai kaBe&fic "ANdmapov kai "Audwva tov éx MavtififAwv: eita "Aupévwva tov Xaldalov, ¢’
00 @not gavijvat [[Tov pusapdv 'Qdvvnv]] tov 'Avviidwrov éx T Epubpac [[Emep "ANEEavSpog (F 1 §
4) poAaPwv eipnke @avival T TpOTWL £Tel, 00TOC 8¢ UETd 6dpoug Tesoapdkovtar 6 8¢ "ABudnvog
(685 F 2) tov debtepov "AvvAdwtov uetd odpoug eikootv £€]]. eit’ 'AueydAapov éx TMavtifiPAwv
noAews, Pacideboar § adTOV GAPOUG OKTWKAIdeKM. Kol MeTG TOOTOV AGwVOV TOlMEVA €K
HovtififAwv Pacideboor odpoug dékar kata tobtov mAAv @noi @avijvar €k th¢ 'Epubpdg
"AvvNddTwY TETPdda, TV avThV Toig dvw €xovtag didbeoty kal trv ix000g mpog dvOpdovg uikiy.
eita &p€an Eveddpa<y>xov éx MavtiPifAwy, kai Pacidedoat odpouvg dxtwraideka: £mi ToUToL Pnoiv
dMov gavijvan éx thic EpuBpag Baldoong Suotov katd thv ix000¢ Tpdg &vOpwmov uirv, w1 Svoua
"QddKwv.

(12) tovToug 8¢ Pnot TavTag T& VIO 'QAVVOL KEPAAXIWIRC PnBévTa katd uépog €nyroacdat. [[repl
T00UTOL "APUdNVOG 008V gimev.]]

(13) eita &p&at "Apeuivov Xaldaiov £k Aapdyxwv, Paciedoat 8¢ avtov EySoov odpoug déka. eita
dp&ar 'Qriaptnv XaAdalov €k Aapayxwv, Pacidedoat 8¢ odpoug 1 . ‘Qridptov 8¢ teAevthoavTog, TOV
vioV avTod Eicovbpov Pacidedoal odpoug dKTwKAIdEKa: €Ml TOUTOL TOV PEYAV KATAKAUGUOV @not
yeyeviobat. ¢ yivesOar 6pod mavtag PaciAelg déka, odpoug d¢ €katodv eikoot. [[tabtd pot €k td
XaAdaika peyalav yxooviwv 'AAe€dvdpov tob IMoAvictopog kal "APudnvod kal 'AmoAAodwpov

TPOCEVAVEKTAL TIPS EAEYXOV TG GAdYOL Kol HuBwdove adT@V SOENG ....]]

31



F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 — p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Alexandros des Polybistors von der sintflut ans derselben schrift, von welcher gesprochen ist. Nach dem ende des
Otiartes(sagt er) habe dessen sobn Xisuthros regiert 18 saren, und unter diesem sei gewesen die grosse wasserflut.
Und das einzelne in die schrift einschlagend, ergdblt er dieserweise:
(14) Kron (sagt er) habe ibm im schlafe geoffenbart ||derselbe, den sie "vater des Aramazd' nennen, und andere
"Zeit]], dass am fiinfzebnten des monats Destos |[das ist Marerd)| die menschheit durch die sintflut untergehen
werde. Befehl habe er gegeben, samtliche - sowobl die ersten als die mittleren und die letzten schrift werke - zu
vergraben und niederulegen in der Sonnenstadt der Siparer; ein schiff u banen und in das innere einzugeben mit
seinen geschlechtsgenossen und notigen (ndchsten) freunden; aufzuspeichern darinnen mundyorrite und getrinfke;
hineinzufithren anch wilde tiere und vigel und vierfiissler; und mit allen zuriistungen sich bereit zu halten ur
schiffabrt. Gefragt habe er, wobin denn nur er schiffen werde; antwort sei ihm geworden: u den gottern, gebete u
verrichten, damit beil den menschen werde. Und nicht unterliess er 3u wirken das werk des schiffswerkes, dessen
liange war fiinfzehn(?) pfeilschiisse und seine breite Zwei pfeilschiisse. Fertig, ansgeriistet nach allem, wie er auch
befebl erhalten hatte, habe er frau und kinder und die nitigen freunde in das innere eingefiibr.
(15) Als nun die sintflut hereingebrochen und eilends wieder abgenommen, entlasse Xisuthros etliche vigel, und sie
finden keine nabrung und weder stelle noch standort sich niederzulassen; Zuriickgekehrt nebme er sie wieder in das
schiff auf: Und nach einigen wenigen tagen entlasse er wieder andere vigel, und auch diese kebhren abermals in das
schiff zuriick, von lebm schlammige krallen fiibrend. Daranf lasse er ein drittes mal welche los, und sie kehren
nicht wieder in das schiff zuriick. Da erkenne Xisuthros, dass die erde zum vorschein gekommen und offen liege;
er erbreche eine seite des schiffsdeckes und sebe das schiff anfgefabren, an einen berg angelebnt. Er steige herans
begleitet von fran und einer tochter, mitsamt dem baumeister(?) des schiffes, und bete an tauf der erde, errichte
einen altar und bringe den gittern opfer dar. Und seither sei er aus den augen entschwunden gewesen samt jenen,
die mit thm aus dem schiffe heransgestiegen waren. Und die dort im schiffe geblieben waren und wit den
Xisuthriden nicht herausgegangen waren, als sie nachber hinausgetreten, suchten sie ihn, und umberirrend riefen sie
thn laut an, mit namen nennend. Xisuthros ist ihnen fiirderhin nicht mebr erschienen; der schall einer stinme
Jedoch, die ans den lifften kam, gab vorschrift, dass es ibnen pflicht sei, gitterverehrer zu werden; und dass er selbst
von wegen seiner gotterverehrung hingefabren in der wobnung der gitter wobne, und dass seine gattin und tochter
und der schiffbaumeister eben dieselbe ehre gendssen. Und er gebe ibnen weisung und vorschrifl, wiederum nach
Babylon zu gehen - so namlich lante fiir sie der schicksalsspruch der gotter: zu geben, aus der stadt der Siparer

ansgrabend die biicher zu holen, die dort geborgen lagen, und sie der menschheit u iibergeben - und dass der ort,

32



woselbst sie gelandet sich befianden, das land Armenien sei. Und jene, als sie alles dies vernommen, hitten den
gottern opfer dargebracht und seien u fuss nach Babylon gezogen.

(16) Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend sich niedergelassen in Armenien, noch bis auf heute ein kleiner
ter] anf demr Korduaeergebirge im Armenierland als iiberrest geblieben sein; und etliche sollen von der naphtatiinche
des schiffes abschabsel mitnehmen u heilzwecken und als schutzmittel ur abwebr von krankbeiten.

(17) Und jene seien abgereist. Angelangt zu Babelon, hitten <sie> nachgegraben in der stadt der Siparer und die
schrift<en> hervorgezogen und viele stidte gebant und tempel den gittern ervichtet und abermals Babelon ernenert.
([(18) Und nebst diesem allen tut der Polyhistor auch von dem turmban, iibereinstimmend mit Mdses' schriften
(Gen.11), solcherle: weise, Tselbst bis auf die silben, erwibnung: Alexandros des Polybistor diber den Turmbau.
Sibylla spricht (Orac. Sib. 3, 97tL.): eznstimmig alle menschen erbanten den hochragenden turm, damit sie um
himmeel anfstiegen. Und der allgewaltige gott blies einen wind an, stiirgte den turm um und teilte einem jeden seine
sprache u, weswegen auch der name der stadt Babilon genannt wurde. Nach der sintflut aber waren der Titan

und Prometheus, welcher Titan auch den kriegskampf mit Kron entfachte. Soviel jiber den turmban.]|

33



F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19

Aéyet yap 6 avtdg ANEEaVEpOG ¢ dmd TS ypaphis TV XaAdaiwv, addig mapakatiwv &md tod évdtov
Paciréwg 'Apdatov éml TOV Oékatov Aeyduevov map’ avtoig Eicovbpov oUtwg Apdatov O€
TEAELTHOAVTOG, TOV VIOV a0ToD Elcovbpov PaciAeboatl odpoug OKTwKaideka, <kai> £l TOVTOL PEyav
KatakAvouov yevéaOat, avayeypagbat de tov Adyov oltwg'

(14) tov Kpdvov avt®d1 Katd TOV UNMvov €MoTavTa @aval unvog Aaioiov méumtnt kai dekdtnt Tovug
dvBpwmoug vmd katakAvopod dragbapricesdat. keAedoar o0V [814] ypauudtwy mévtwv dpxdc kai
péoa kai teAevtdag dpvfavta Oelvon €v mdAer ‘HAiov Zifc]mdpoig, kai vaumnynoduevov okd@og
guPfivat HeTd TV ouyyev®V Kal avaykaiwv @idwv: évOésbar d¢ Ppidpata kal mopata, EuPaleiv 8¢
Kal {®a TTnva Kal TeTpdnoda, Kal TAvVTa eVTPEMIGAUEVOV TAELV. EpwTWUEVOV d¢ oD TAEL, @dvar
TpOg Toug Be0vg, e0ESUEVOV GvOpWToIg dyabd yevécsBal. TOv 8¢ 00 mapakovoavta vavnnyroacdat
OKAQOG TO pev ufikog otadiwv mévte, O d¢ mAdTog otadiwv dvo, ta d¢ cuvraxPévra mavta
oLVOEGBaL, Kal yuVaTka Kal TEKVA Kal ToUg avaykaioug gilovug Eupipdoat.

(15) yevopévou d¢ tod katakAvopol kai 00w An&avtog, TV Opvéwv Tvd TOV EloouvBpov agiévat,
Ta O¢ ol<te> TpoPNV ebpdvTa ovTe TOTOV OOV Kabicatl, TaAtv EABETV €1g TO TAoTov. TOV 8¢ Eicovbpov
TAAV peTd Tvag Nuépag aeiéval t@ Opvea, tadta 8¢ mdAwv eig tfv vadv €éABelv, toug médag
nemnAwpévoug €xovta. to O¢ tpitov dgebévia ovk £ti éABelv €ig TO mMAolov. OV 8¢ ZicovBpov
gvvondivar, yiv dvanepnvévar SieAdvtd te tOV to0 mAoilov pagdv uépog T, Kai iddvta
TPOCOKETAaY TO TAOTOV $pet Tivi, EKPRivan HETa THG YuVatkog Kai Th¢ Buyatpdg kai Tol KuBepvritov,
npookuvrcavta TNV Yiv kal Pwudv idpuoduevov kai Buoidcavta toig Beoig, yevéoBatl peta T@OV
gkPavtwv ol mAoiov d@avh. Tovg d¢ Umopeivavtag £v Tt TAolwl Ur| EI6TIOPEVOUEVWV TV TIEPL TOV
EloovBpov, ékPavtag (nteiv adtov, éml dvouatog fodvtag tov de Eloovbfpov avTOV UEV aDTOIG OVK
&1 0Ofvat, ewviv 8¢ &k Tod &épog yevésbat, kehebovoav w¢ déov abtolg eivat OsooePels kai yap
avTOV d1a TV eboEPertav mopevesbat uetd TOV Oe@v oikfoovta Thg 8¢ AT TIUAG KAl TNV yovaika
abTod kai v Ouyatépa kai TOV kLPepvATNY peTeoynkéval. einé te avtolg, 8ti éAedoovtal mdA &ig
BaPul@va, kai @¢ elpaptar avtolg, ¢k Zifolndpwv dvelouévolg ta ypdupata dadodvar toig
avOpwmolg kal 6Tt 6mov eiotv, N xwpa "Apueviag éoti. ToUg 8¢ drovoavtag tadta, 60cal te Tolg Oeolg
kal Te(fjt mopevdijvat €i¢ BafuAdva.

(16) o0 &8¢ mholov TovTOL KATAKAIOEVTOG €V THL "Apuevial €Tt pépog Ti v toig Kopduaiwv Speot Thg
"Apueviag Swapévely, kal Tvag and tod mAoiov kopilev dmofvovtag dogaitov, xpdcbar d¢ avTht
TPOG TOVG ATOTPOTLAGHUOVG.

(17) €éA0SVTag ovv ToUTouG £i¢ Baful@va Td te éx Zi[o]ndpwv ypdupata dvopiéat, kai TéAelg TOANXG
ktilovtag Kal 1iepa avidpvopévoug aAv émikticat trv BaPuAdva. tovtwv 8 and "AAeEdvdpov tod

TMoAviotopog w¢ &nd Brpwocol tod td XaAdaikd Pevdnyopolvtog mpokelpévwy, £€eott T0ig 0pORg

34



gmpParAerv Povdopévorg tht Thg Tevéoewe Osion ypagiit kal tht mpokelpévt XaAdatkit tepatoAoyiat,
néoov GAAAAwV dievnvéxaot ... [[(p. 80, 17) kai tadta pev 0 Tdonmnog (AJ. 1, 104ff.) mepi T@®V yetd
TOV KatakAvouov kai tov NePfpwb kai tfig mupyonotiag kai avtig BafuA&dvog. GAAG kal "AAEEavpog
0 MoAviotwp w¢ €k ZPUAANG tdde enot kai 'APudnvég (685 F 4). ’AAe€davdpou tob MoAvictopog mept
Tfig mupyomotiag. ZiPvAAa J€ Pnov: OHOPWVWYV BVTWV TAVIWV AVOPWIWV TIVAG TOUTWV TUPYOV
Umepuey€On oikodoufioal, 6mwg €l TOV 0bpavov dvafdot. toG 8¢ Beod dvépoug €ugpuorioavtog,
avatpéPar avtovg, Kal idiav Ekdotwt @wviyv dodvar 310 8r BafuAdva thv moAy kAnbfvar. peta O¢
OV KatakAvopov Titdva kai Mpoundéa yevéobat. kal ta pev thig mupyonotiag "AAEEavdpog tadta
paptup®v kai adtog BaPuddva S thv cOyxvov kAnbfjvar trv mpd mOAAQV uuplddwv £T@dv

puboAoyovuévny map avtoic PePaciAevkévat.]]

35



F4c
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

00 d¢ katakAvopod tovTov Kal TAG Adpvakog péuvnvtar mavteg ol tag PapPapikag iotopiag
dvayeypagdteg, GV €ott kai Bnpwo(c)dg 6 XaAdaiog. dinyolduevog ydp T mepl TOV KATAKAUGUOV
oUtwg nov dié€eior «Aéyetatl 8¢ kal told mAoiov €v tht "Apueviatl mpog td1 pel TOV
Kopdvaiwv &t1 uépog 11 £ival, kal kouiletv tivag th¢ do@dAtov deatpodvrag:
xp®dvtat 8¢ udAiota ol &vOpwmol TO1 KOUL{ouévwt TPOG TOUG ATOTPOTNLAGHUOVG».
(94) péuvnror 8¢ toltwv Kal ‘lepwvupog O Alyumtiog 6 tnv "Apxaioloyiav TNV DOLVIKIKNV
ovyypapduevog (787 F 2) kai Mvacéag (V) 8¢ kai &AAot mAgiovg. kai NikdAaog 8¢ O Aapacknvog év
Tht évevnkootiit kal £ktnt BiPAwt (90 F 72) 1otopel mept adT@V, Aywv oUTwG

(95) «€otv Umep TNV Mivudda uéya 8pog kata thv 'Appeviav Bapig Aeyduevov, €i¢ 0 moAAolg
oLUPLYOVIAG €ml ToD KatakAvopol Adyog €xel meplowdijvar kai tva éml Addpvakog OxoUUeVOV €mi
v dxpwpetav Okelhat, kal & Aslpava TdV E0AwV €l moAL cwbijvat. yévoito § &v obtog, vriva

Kal Mwuofic avéypapev 6 Tovdaiwv vouoBEéTncy.

36



Fo6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)

pvnuovevet d¢ tod matpdg UGV "APpduov Bpnwo(o)dg, ovk dvoudlwv, Aéywv § oltwe « UETE TOV

KaTakAvouov dekdtnt yevedtl mapd XaAdaioig tig Av dikatog dvip xai uéyag xai

TA 00pAVIA EUTELPOGH.

37



F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

BNnpwoodg ... 0G akoAovBwg Tva eipnke T Mwuoel, mepl Te KATakAvopoDd Kai £T€pwv TOAAQDV
¢€lotop®dv. £T1 unv kai toi¢ mpogrtalg Tepepion kal AavinA cOu@wva €k uépoug elpnke, td ye
ovupavta toig Tovdaiolg Und tod PaciAéws BafuvAwviwy, 6v adtog dvoudler "APofdocapov,
ké€kAntar d¢ mapd ‘EPpaiorg NaPouxodovécowp. pépvntar kol meplt tod vaod Ev
‘TepocoAluolg, w¢ Apnudcbar vmo tod XaAdaiwv PaciAéwg, kai 6t Kvpov t0o
devtepov €tog (559/8) PactAevoavtog tod vaod tdOv Beuediwv tebéviwy, Aapeiov

ndAv BactAeboavtog to devtepov €to¢ (520/19) 6 vaog éneteAéndn.

38



c. TRADUCCIO DELS TEXTOS

F3a
Eusebius, Chronicon, p.4, 8 — p.6, 8; (9, 2ff.) per Josef Karst

Tal com ho recullen les Croniques caldees: Alexandre Polyhistor parla sobre els escrits dels
caldeus i sobre el seu primer govern. Aquest episodi apareix explicat al primer llibre de Berosos
(F1 §9); 1 al segon ell escriu sobre els reis, referint-los un darrere l'altre, de la manera seglient: en
aquell temps era rei Nabonasaros. Dels reis que cita, ell unicament en recull els noms 1 explica les
seves eventuals gestes, perd no d’una manera precisa, o inclis no ho creu digne de consideracio
en absolut, atés que només ofereix un llistat cronologic dels reis. I ell comenca per escriure-ho
d’aquesta manera:

(10) [Apol‘lodor recull] que “el primer rei fou Aloros de Babilonia. Ell era un caldeu que regna 10
Saros”. Un Saros consta de 3.600 anys 1 a partir d’aquesta equivaléncia ell descriu alhora els neros 1
els sossos: “un meros”, diu ell sobre aquesta unitat de temps, “consta de 600 anys i un sossos de 60”.
Darrere d’aquest comput d’anys sembla haver-hi un metode primitiu dels antics. Ell recull
aquestes dades i continua enumerant en detall la llista dels reis assiris: van existir deu reis entre
Aloros, el primer monarca, 1 Xisouthros, “sota el regnat del qual”, diu ell, “s’esdevingué el primer
1 gran diluvi”, del qual Moises també fa esment. I el temps de govern d’aquests reis suma en total
120 saros, els quals fan en total 43 mirfades d’anys. I ell escriu sobre cada cas d’aquesta manera:
(11) Després de la mort d’Aloros (diu ell) regna el seu fill Alaparos durant 3 saros. 1 després
d’Alaparos, el caldeu Amelon, de la ciutat de Pautibiblon, que regna durant 13 Sares. I després
d’Amelon, Ammeénon de la ciutat de Pautibiblon, que regna durant 12 sarvs. En aquell temps va
aparcixer del Mar Roig un monstre, que fou anomenat Idotion 1 que tenia alhora forma humana i
de peix. I després d’aquest, el regnat d’Amegalaros de la ciutat de Pautibiblon qui regna durant 18
Saros. 1 després d’aquest, el de Daonos, un pastor també de la ciutat de Pautibiblon, qui va regnar
durant 10 saros; durant el seu mandat van aparcixer novament del Mar Roig uns altres quatre
monstres amb la forma abans esmentada, és a dir, amb un cos que tenia forma meitat humana 1
de peix. Llavors va regnar Evedoranchos de la ciutat de Pautibiblon durant 18 saros; 1 durant el
seu mandat va sorgir del Mar Roig un altre home-peix semblant, que va ésser anomenat Odakon.
(12) Ell va pretendre exposar aquestes informacions en resum d’Oannes, una darrere I’altra.

(13) A continuaci6 el regnat del caldeu Amempsinos de Lanchara durant 10 sarvs. El succel
Otiartes, un altre caldeu de Lanchara, que regna 8 saros. A continuacio, després de la mort

d’Otiartes, regna el seu fill Xisouthros durant 18 sarvs; durant el seu mandat s’esdevingué el Gran

39



Diluvi. En total, doncs, el recompte suma deu reis 1 120 $arvs.

S6n enumerats novament de la manera segiient:

1. Aloros Saros 10
2. Alaparos Saros 3

3. Amelon Saros 13
4. Ammenon Saros 12
5. Amegalaros Saros 18
6. Daonos Saros 10

7. <Ev>edoranchos saros 18

8. Amempsinos Ssaros 10
9. Otiartes Saros 9
10. Xisouthros Saros 18

en total 10 reis, 120 saros. 120 Saros equivaldrien a 43 mirfades d’anys, si, en efecte, un Saros
correspon a 3600 anys. Aquestes dades les recull 'obra d’Alexandre Polyhistor. St hom vol ara
considerar aquesta obra un text historic, com si realment haguessin transcorregut tantes mirfades
d’anys, hauria de creure’s també la resta, la qual cosa, per propia coherencia interna, apareix en el
mateix llibre com a clarament improbable. (p.9, 5ff. K: continuacié de la polémica; els anys
podrien, com entre els egipcis, significar mesos). Doncs compten només deu generacions des
d’Aloros, el primer qui anomenaren rei, fins a Xisouthros... També en les Escriptures Hebrees
Moises parla de deu generacions abans del diluvi.... Pero la Historia Hebrea dispara els anys
sumats d’aquestes 10 generacions a dos mil... Aixi, no resulta dificil deduir també que aquest
Xisouthros és el mateix que el No¢ de qui parlen els hebreus, en temps del qual s’esdevingué el
Gran Diluvi i sobre el qual donen noticia també els escrits de Polyhistor. Ell escriu efectivament

sobre aquest episodi de la manera segient (F4).

40



F3b
Georges Synkellus, Ecloga Chronographica, p.71, 3

(Abydenos 685 F 2) Sobre aquests fets també Apol-lodor falsejant de la mateixa manera diu aixo:
Berosos va escriure sobre aquests fets que el primer que va esdevenir rei dels babilonis fou el
caldeu Aloros, qui regna durant deu saros. < (p.30, 6) Berosos, doncs, registra els fets mitjancant
Saros, neros 1 sossos, sobre els quals escriu que un sazros compren tres mil anys, un zeros sis-cents 1 un
sossos seixanta. I suma cent vint Saros entre els deu reis, certament durant un temps de quaranta-
tres mirfades 1 dos mil anys. >

(11) El segiient fou Alaparos i després regna Amelon, de la ciutat de Pautibiblon. A continuacié
Ammenon el caldeu, durant el mandat del qual diu que va apareixer [’abominable Oannes]
I’Annedotos del Mar Roig [[sobre el qual Alexandre (Jacoby 273 F1§{4), avancant-se, ha afirmat
que va aparcixer el primer any, mentre Berosos considera que ho féu després de quaranta sarvs;
Abydenos (Jacoby 685 F2) recull que el segon Annedotos va aparcixer després de vint-i-sis §z7vs]].
A continuaci6 Amegalaros de la ciutat de Pautibiblon va regnar durant divuit sazros. 1 després
d’aquest Daonos, pastor de la mateixa ciutat, en regna deu. Durant el seu regant, diu que van
sorgir del Mar Roig uns altres quatre Annedotos, que tenien també la mateixa forma que els
anteriors, amb trets de peix sobre un cos d’home. Després va regnar Evedoranchos de
Pautibiblon també durant divuit szros. Durant el seu regnat diu que van sorgir del Mar Roig un
altre home-peix igual, que rebé el nom d’Odakon.

(12) Diu que tots aquests en part han fet refereéncia al que ha estat dit sumariament per Oannes.
[Sobre aixo Abydenos no en patlal.

(13) A continuacié governa el caldeu Amempsinos originari de Larancha, qui fou el vuite rei i
regna durant deu saros. Després Otlartes, un caldeu també de Larancha, que regna vuit saros. A la
mort d’Otiartes, regna el seu fill Xisouthros durant divuit Szres: en temps d’aquest diu que
s’esdevingué el Gran Diluvi. D’aquesta manera és com els deu reis sumen en total els cent vint
Saros. [|[Fins aqui, extret d’Alexandre Polyhistor, d’Abydenos i d’Apol-lodort, els continguts més
rellevants de la Chaldaika, i que he presentat com a prova de la creenga irracional i fabulosa

d’aquell...].

41



F4a
Eusebius, Chronicon, p.10, 17 — p.12, 16 per Josef Karst
(cf. Abydenos 685 F3, p.382, 4)

Alexandre Polyhistor escriu sobre el mateix diluvi, del qual s’ha parlat. Després de la mort
d’Otiartes (diu ell) regna el seu fill Xisouthros durant 18 sarvs, 1 fou llavors que s’esdevingué el
gran Diluvi. I recull amb detall el relat, explicant-ho d’aquesta manera:

(14) Cronos (diu ell) [el mateix a qui ells anomenen ‘pare d’Aramazd’, i altres “Temps’] i va
revelar en somnis que en el dia quinze del mes Desios [és a dir, Mareri] 1a raga humana seria
destruida per un Gran Diluvi. Ell i ordena d’enterrar completes les tauletes —tant les primeres
com les mitjanes i les ultimes— i d’amagar-les a la Ciutat del Sol, a la regié dels sipparis; també li
dona lordre de construir una embarcacié i de pujar-hi a dins amb la seva familia i els amics més
propers; d’omplir-la a continuacié de queviures 1 beures; de fer-hi pujar també besties salvatges,
ocells i animals de quatre potes; i de preparar-se finalment per comengar a navegar, un cop
enllestides totes aquestes tasques. Ell pregunta cap a on havia de navegar; i va rebre aquesta
resposta: cap als déus, per aconseguir d’aquesta manera que els humans esdevinguin sans i
estalvis. I ell no va deixar de treballar en la construccié del vaixell, la llargada del qual era de
quinze estadis i la seva amplada dos estadis. Un cop el va tenir acabat i el va equipar amb tot,
segons l'ordre que havia rebut, hi va fer embarcar la dona, els fills 1 els amics més propers.

(15) Un cop el diluvi sobrevingué i molt rapidament minva de nou, Xisouthros va deixar anar
alguns ocells, pero aquests no van trobar aliment ni tampoc un lloc on aturar-se; ell els va agafar
quan van tornar al vaixell. Després d’uns pocs dies va tornar a deixar anar uns altres ocells 1
també aquests van tornar novament a ’embarcacié pero amb les urpes cobertes de fang. Més tard
va deixar en llibertat per tercera vegada uns altres ocells 1 aquests ja no van tornar al vaixell. Aix{
Xisouthros va entendre que la terra havia aparegut i que es mostrava habitable; tot seguit ell
trenca un tros de la coberta de I'embarcacié 1 observa que el vaixell s’havia aturat, car havia
embarrancat sobre una muntanya. Llavors ell desembarca acompanyat de la seva dona, d’una filla
1 del capita de la nau; a continuaci6 es posa a pregar sobre la terra i aixeca un altar, sobre el qual
oferf un sacrifici als déus. I fet aixo, ell va desaparcixer dels ulls de tots aquells que havien
embarcat amb ell. Els que van restar al vaixell i no van sortir amb Xisouthros, més tard, en
desembarcar, el van buscar i, errants, el van cridar pel seu nom pertot arreu. Pero Xisouthros no
va tornar a aparcixer per enlloc. Tanmateix el ressé d’una veu que vingué dels aires els va donar la
instruccié que el seu deure era ser pietosos amb els déus i que ell mateix, a causa del seu respecte

cap als déus, havia estat portat a viure en la morada del déus, exactament el mateix honor del qual

42



també han gaudit tant la seva esposa com la seva filla i el capita del vaixell. I aquest els va donar la
instrucci6 1 Pordre de tornar a Babilonia —tal com estaven destinats pels déus a fer: anar a la ciutat
dels sipparis per desenterrar i recuperar les tauletes, que es trobaven ben protegides alla, per
tornar-los a la raca humana—, tot indicant-los que I'indret on es trobaven pertanyia al pais
d’Armenia. Després que van haver sentit tot aixo, els companys de Xisouthros van oferir un
sacrifici als déus 1 van tornar a peu cap a Babilonia.

(16) Pero una part del vaixell ha de ser a I'indret on aquest va embarrancar, a Armenia. De fet
avui dia encara se’n conserva una petita part a les muntanyes Korduaian al pafs d’Armenia com a
anica resta que en queda; existeix, pero, gent que trenca i s’endu parts de la coberta del vaixell
per protegir la salut 1 com a amulets per mantenir allunyades les malalties.

(17) 1 van marxar d’alla. Quan van arribar a Babilonia desenterraren les tauletes de la ciutat de
Sippar 1 se les endueren amb ells. Ells van fundar un gran nombre de ciutats i erigiren temples en
honor dels déus, refundant aixi novament Babilonia.

[[(18) I al costat de tots aquests fets, Polyhistor parla també sobre la Torre, coincidint en aquest
punt amb els escrits de Moises (Gen. 11). D’aquesta manera, ell mateix hi fa esment. Alexandre
Polyhistor sobre la Torre: La Sibil-la digué (Orac. Sib. 3, 97ff.): tots els humans alhora aixecaren
una torre ben alta, amb la qual poder pujar al cel. Llavors Déu totpoderds bufa un vent, la torre
caigué, i dona a cadascd una llengua propia: per aixo la ciutat dugué el nom de Babilonia. Després
del Gran Diluvi, pero, existiren Tita i Prometeu, el mateix Tita que lluita amb Cronos. Aixo pel

que fa a la Torre.||

43



F4b
Synkellus, Ecloga Chronographica, p.53, 19

El mateix Alexandre Polyhistor parla, segons els escrits dels caldeus, tornant novament del nove
rei, Adartes, al des¢, anomenat per ells Xisouthros, d’aquesta manera: a la mort d’Adartes regna el
seu fill Xisouthros durant divuit §zrvs, 1 en temps d’aquest s’esdevingué el Gran Diluvi. I ho recull
aixi:

(14) Cronos es va apareixer a aquell en somnis per revelar-li que el quinze dia del mes Daisios els
humans serien aniquilats per un cataclisme. Aixi doncs li ordena enterrar per complet totes les
tauletes, tant les primeres com les mitjanes i les ultimes a Heliopolis, a la regié de Sippar, i
construir una nau per embarcar-hi juntament amb la familia i els amics més propers. També havia
de pujar-hi queviures i beure; fer-hi pujar aus i quadripedes; i, amb tot a punt, comengar a
navegar. I, si hom li preguntava cap a on navegava, havia de respondre: “cap als déus, a pregar
que tot de coses bones esdevinguin als humans”. I ell, no desobeint, va enllestir el vaixell, de cinc
estadis de llargada i dos d’amplada. I, havent acomplert tot allo que se li havia ordenat, hi va
embarcar amb 'esposa, els fills i els amics més propers.

(15) Després del Gran Diluvi i tan aviat com es va aturar, Xisouthros va deixar anar alguns dels
ocells, els quals en no trobar ni aliment ni un lloc on posar-se, van tornar novament a
Iembarcacié. Després d’uns pocs dies, Xisouthros va deixar anar novament els ocells, que també
van tornar a 'embarcacié pero amb les urpes cobertes de fang. Quan els va deixar anar per
tercera vegada ja no van tornar més a 'embarcacié. Llavors Xisouthros va comprendre que la
terra havia tornat a sorgir de bell nou. I en treure una part de les juntures de 'embarcacio, va
comprovar que el vaixell havia embarrancat a sobre d’una muntanya i llavors desembarca
acompanyat de la seva dona, la filla i el capita de la nau. A continuaci, agenollant-s’hi, va adorar
la terra i, després d’erirgir-hi un altar i d’oferir un sacrifici als déus, va esdevenir invisible
juntament amb els qui havia desembarcat de la nau. Els que havien restat al vaixell, com que no
tornaven els que havien sortit amb Xisouthros, desembarcant, el van buscar cridant-lo pel seu
nom. No van poder trobar Xisouthros per enlloc, pero el so d’una veu que venia de laire els va
dir que havien de ser pietosos amb els déus i que aquest, a causa de la seva pietat, havia anat cap
als déus per conviure-hi; d’aquest mateix honor havien participat també la seva dona, la filla i el
capita de la nau. Després la veu els va donar instruccions de tornar novament a Babilonia, segons
havia estat fixat per a ells, i un cop desenterrades les tauletes a Sippar, tornar-les als humans.
També els va indicar que I'indret on es trobaven pertanyia a la regié d’Armenia. Després que ells

van sentir tot aixo, van oferir sacrificis als déus i van marxar a peu cap a Babilonia.

44



(16) Alguna part d’aquell vaixell que va embarrancar a Armeénia es troba encara ara en les
muntanyes dels kordiens d’aquest pafs. Hi ha persones que arrenquen trossos de la coberta per
protegir-se i fer-los servir en rituals per allunyar les desgracies.

(17) Quan van tornar a Babilonia van desenterrar les tauletes de Sippar i, fundant nombroses
ciutats i aixecant temples, van refundar novament Babilonia. Totes aquestes dades han estat
extretes d’Alexandre Polyhistor, tal com apareixen a la Chaldaica de Berosos, qui sovint s’expressa
falsament. Es possible per als qui vulguin comparar les Sagrades Escriptures del Génesi amb el
text caldeu exposat, ple de prodigis, en quina mesura divergeixen I'un de laltre... [[(p.80, 17) Es el
que diu Josep sobre els fets posteriors al Gran Diluvi i Nebroth i sobre la torre i la mateixa
Babilonia. Pero també Alexandre Polyhistor, a partir de la Sibilla, parla sobre aixo, d’acord amb
Abydenos (Jacoby 685, F4). Alexandre Polyhistor sobre la torre. La Sibil-la digué: d’entre tots els
humans, els quals parlaven una mateixa llengua, alguns van construir una torre enorme, per tal
d’arribar al cel. Déu, bufant vents, els feu caure i els dona una llengua propia a cadascun: a causa
d’aixo, a partir d’aquell moment la ciutat dugué el nom de Babel. Després del Gran Diluvi,
existiten Tita i Prometeu. 1 Alexandre, donant testimoni sobre la construccioé de la torre, també
ell mateix s’hi refereix amb el nom de Babilonia a causa de la confusié que durant moltes

mirfades d’anys s’explica que hi va regnar entre ells]].

45



Fac
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 93
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 11)

Tots els que han escrit relats sobre els no-grecs, entre els quals es troba Berosos el caldeu,
recorden aquest diluvi i arca. En efecte, ell, donant detalls sobre el cataclisme, explica el segiient:
«Hom diu que alguna part de I'arca és encara a Armenia, a prop del mont dels kordiens 1 que hi
conserven, havent-les tallat, algunes de les peces de la coberta; car els humans les fan servir
especialment en rituals per allunyar les desgracies».

(94) Igualment Jeronim Iegipci, el qual va escriure sobre antics relats fenicis, recull aquests fets,
de la mateixa manera que també ho fan Mnaseas i molts d’altres. Fins i tot Nicolau de Damasc al
seu llibre 96 (90 F 72), recull aquest episodi, escrivint el seglient:

(95) «Existeix sobre la Miniada, a Armenia, una gran muntanya anomenada Baris, on diuen que
foren salvats molts dels que escaparen del cataclisme; ja que un home transportat per I'arca I’hi
feu embarrancar en el punt més alt. Alla encara es conserven bona part de les restes de les fustes.
Aixi, potser aquest home ¢és el mateix que esmenta Moises, qui dona les lleis als jueusy». [Genesi,

6.5-9.17].

46



Fo6
Josephus, Antiquitates Judaicae, 1, 158
(Eusebius, Praeparatio Euangelica, 9, 16, 2)

Berosos fa menci6 del nostre pare Abraham, pero no pas pel seu nom siné de la manera segtient:

«Després del diluvi, a la desena generacid, entre els caldeus hi havia un home just, gran i

coneixedor de tot allo referent als cels».

47



F8d
Theophilus, Ad Autolycum, 3, 22

Berosos..., qui va explicar algunes coses d’acord amb Moises, investiga sobre el diluvi i molts
altres fets. A més, també va dir en part coses coincidents amb els profetes Jeremies i Daniel,
especialment pel que fa als esdeveniments que van patir els jueus sota el govern del rei babiloni
que ell anomena Abobassaros, al qual els hebreus donen el nom de Nabucodonosor.

Sobre el temple de Jerusalem explica que fou destruit pel rei dels caldeus, i també que en el segon
any de regnat de Cirus (559/8) van ésser colocats els fonaments del temple, la reconstrucci6 del

qual finalitza el segon any de regnat de Darius (520/19).

48



D. RESUM DELS FRAGMENTS SELECCIONATS

El primer dels fragments de 'obra de Berosos que fa referencia al Gran Diluvi és F3a.
Aquest text és lleugerament més extens que el segiient, F3b, la qual cosa no deixa de ser
interessant, ja que ambdoés s’han originat a partir d’'un mateix passatge de Berosos, que ha estat
transmés mitjancant dues vies diferents, com ja hem vist. Es per aquest motiu que conservem
textos molt semblants pero no exactament iguals sobre el mateix fragment.

Aquest fragment recull els noms dels primers reis caldeus i la durada de llur regnat fins
arribar al dese, Xisouthros, en temps del qual s’esdevingué el Gran Diluvi. Cal recordar, pero, que
no es tracta pas del text original escrit per Berosos sin6 que, en aquesta ocasio, aquest passatge es
troba dins de la traduccié feta per Josef Karst de la versié armenia del Chronicon d’Eusebi. Per
aquest motiu, doncs, no ens ha de resultar estrany que puntualment el valor del relat de Berosos
sigui qiiestionat, com per exemple en el cas seglent: “Der kdnige namen nur tut er sammelnd
aufschichten, ihre etwaigen taten jedoch er3dhlt er keineswegs genam, oder auch erachtet sie gar nicht einmal der
erwiihnung wiirdig, wenn (nur) dabei die 3ahl der kinige anfgestellt werde”

Tanmateix, tot i la critica a 'obra de Berosos, el fragment n’ofereix una cita prou extensa.
Per comencar déna el nom del primer rei caldeu, al qual li atribueix un regnat de 10 saros, 1
aprofita aquesta dada per explicar equivaléncia en anys d’aquesta mesura i d’altres dues, #eros 1
sossos, que considera propies dun metode “wranfanglichen weise der alten”. Segons les dades que
ofereix aquest text, un saros compren 3.600 anys, mentre que un zeros 600 1 un sossos 60.

A proposit precisament d’aquestes dades, cal parar atencio al sistema que F. Jacoby empra
en la seva edicié per distingir entre el que seria el text original i els afegits del traductor, en
aquesta ocasio, J. Karst, augmentant I’espaiat entre les lletres. A partir d’aixo podem afirmar que
aquest aclariment sobre les unitats de mesura del temps no es trobava en el text original de
Berosos, siné que ha estat incorporat en una ¢poca posterior, molt probablement amb la intencié
de fer-lo més entenedor per al nou lector desconeixedor d’aquests conceptes. Les citacions literals
del text de Berosos serien les que es troben editades entre cometes.

També és clarament un afegit posterior al text original, motiu pel qual apareix en un tipus
de lletra més petita, la breu introduccié que trobem just abans de continuar amb el llistat de reis
caldeus i que permet reprendre’n el fil després d’aquest excursus aclaridor. La narracié continua
explicant que la suma dels regnats dels deu reis fa un total de 120 $arvs, la qual cosa equival a “43
myriaden von jabren”. 1, en efecte, si sumem el nombre de saros atribuits a cadascun dels reis

babilonis, obtenim en total els 120 que aquest fragment afirma que van transcorrer entre el

% Per a la traduccié d’aquest i de la resta de textos de Berosos que recullen Pepisodi del Gran Diluvi, veg. pp.40-49.

49



primer 1 'altim.

Tornant al relat, el primer dels reis, Aloros, fou succeit pel seu fill Alaparos, que regna 3
Saros. Després d’ell ostentaren el poder, en aquest ordre, cinc reis originaris de Pautibiblon:
Amelon (13 saros), Ammenon (12 $aros), Amegalaros (18 sarvs), Daonos (10 sarvs) 1 Evedoranchos
(18 sarvs). Els tres darrers reis foren Amempsinos (10 saros), Otiartes (8 Saros) 1 Xisouthros (18
Saros). El text afegeix que tant Amempsinos com Otiartes eren orilinds de la ciutat de Lanchara (o
Larancha) pero, en canvi, no ens déna cap dada explicita sobre la procedencia de Xisouthros, tot
i que essent fill d’Otiartes podriem deduir que presenta el mateix origen. Si sabem, pero, que
durant el seu regnat s’esdevingué el Gran Diluvi, “deren anch Mdses erwibnung tuf’. Cal assenyalar
que, tenint en compte el tipus de lletra que F. Jacoby empra en I'edicié, aquesta darrera afirmaci6
no es trobava en el text original de Berosos 1 que es tracta, doncs, d’una valoraci6 feta per algun
dels transmissors dels seus escrits, probablement Josef Karst.

A més del llistat dels primers deu reis babilonis i del recompte de $zros que dura llur regnat,
F3a aporta algunes altres dades molt interessants relacionades encara d’alguna manera amb
I'episodi de la creacié. En primer lloc, afirma que durant el regnat ’Ammenon va sorgir del Mar
Roig un monstre que rebé el nom d’Idotion 1 que tenia un cos amb una forma doble, d’home i de
peix. Aquest esdeveniment es repeti en temps de Daonos, quan novament emergiren del Mar
Roig uns altres quatre monstres amb aquesta mateixa forma, que en aquesta ocasié foren
anomenats Odakon i que tindrien la funcié de tornar a explicar o de resumir aquells
coneixements que originariament havia exposat Oannes. Aquest fragment, pero, en cap moment
no fa referéncia a la manera com van ésser creats.”” Tot i aquestes referéncies, potser la dada més
significativa que ens proporciona FF3a per a 'estudi que ens ocupa és I'afirmacié que sota el regnat
de Xisouthros tingué lloc el Gran Diluvi.

Per ultim, el transmissor d’aquest fragment fa esment de la seva font, el llibre d’Alexandre
Polyhistor, que és, en efecte, un important epitomista de 'obra de Berosos, juntament amb
Posidoni i Juba de Muritania. Tot seguit, reprén la critica contra els escrits de Berosos amb qué
havia comengat i els compara amb les Escriptures Hebrees, les quals, segons afirma, també parlen
de deu generacions prediluvianes —element sobre el qual tornarem més endavant— per concloure
finalment que Xisouthros “derselbe ist, der von den Hebraeern ING genannt wird, unter welchem gewesen ist
die grosse sintflut, iiber welche auch des Polybistors schriften nachricht geben”. Observem, doncs, com els

autors que ens han transmes aquest fragment de Berosos troben prou significatives les

7 Com hem vist als fragments Fla i F1b (veg. nota 19) aquests monstres, que reben diversos noms, apareixen lligats
a la creaci6 dels humans i apareixen en diferents ocasions. La seva funcié era la d’instruir els humans en la civilitzacié
i la cultura, tot ensenyant-los coneixements relacionats tant amb les ciencies com amb Iarquitectura i la legislacio,
entre d’altres.

50



concomitancies entre I'obra d’aquest i els escrits biblics fins al punt de considerar-les possibles

versions d’un mateix episodi.

Molt lligat a aquest fragment F3a, trobem el segiient, F3b, que també ofereix la cronologia
dels reis de Babilonia fins arribar a Xisouthros. El text afirma que el primer d’aquests fou Aloros,
qui regna durant 10 saros, 1 aprofita també Iesment d’aquesta unitat de mesura per oferir
I'equivaléncia en anys d’aquesta i d’unes altres dues, el zeros i el sossos: “0 pev odpog TproxMwy Kai
e€akooiwv €tV xpdvov onpaivel, 6 8¢ vijpog €tV £€akosiwy, 0 8¢ o®aooog e&fkovta’. Després
d’aquest aclariment i abans de reprendre 'enumeracié dels reis babilonis, el text avanca que la
suma total de llurs mandats s’eleva a 120 sarvs. Pel que fa a aquest punt, les dades son coincidents
amb el fragment anterior.

Alaparos succef Aloros en el poder i el seguiren, en aquest ordre, Amelon, Ammenon,
Amegalaros (18 Sarvs), Daonos (10 saros), Evedoranchos (18 sares), Amempsinos (10 saros),
Otiartes de Lanchara —o Larancha— (8 $arvs) 1 finalment Xisouthros (18 $arvs). Pel que fa a I'origen
d’aquests personatges, el text explica que Amelon, Amegalaros, Daonos i Evedoranchos
procedien de la ciutat de Pautibiblon, mentre que Amempsinos i Otiartes eren de Lanchara (o
Larancha). Com hem apuntat arran del fragment F3a, és possible que Xisouthros, sota el qual
s’esdevingué el Gran Diluvi, també fos originari d’aquesta regié perque apareix com a fill
d’Otiartes, el seu predecessor en el tron, tot i que aquests dada no és explicita. D’altra banda, cal
assenyalar que F3b no concreta quants $zros van ostentar el poder Alaparos, Amelon i Ammeénon.

Aquest text no recull dades sobre les gestes que podrien haver dut a terme aquests reis,
pero si fa referéncia a un episodi que ja hem tractat a proposit del fragment anterior: I'aparicid
d’Oannes (veg. nota 19). Trobem, pero, algunes divergencies pel que fa al nom d’aquest monstre:
els fragments F3a 1 F3b coincideixen amb Fla 1 F1b, referint-shi com a Oannes. Sembla, doncs,
que aquest seria el nom general per a aquest tipus de monstres i, especialment, per al primer. Pel
que fa a la resta d’homes-peix, el darrer és anomenat Odakon, tal com apareix a F3a 1 F3b, 1
aquells que sorgiren del Mar Roig entre el primer i aquest darrer sén anomenats Idotion a F3a 1
Anedotos a F3b.

Pel que fa a Parribada d’aquest monstre, F3b recull les discrepancies que existeixen en els
escrits de diversos autors (Alexandre Polyhistor, Abydenos i el mateix Berosos) sobre I'any del
regnat ’Ammenon en que va tenir lloc. Aquesta informacid, que ha estat afegida per un autor
posterior i que, per tant, no era present en el text original de Berosos, apareix editada dins d’un

doble claudator, tal com el propi F. Jacoby indica a la introduccié de la seva edici6.”

*¥ Observem, doncs, que F. Jacoby, com ell mateix aclareix al principi de la seva edicié, fa servir diferents elements o
signes per editar els fragments tant de Berosos com de la resta d’autors que apareixen als seus llibres i que han estat

51



Segons llegim, en total foren quatre els monstres d’aquest tipus, meitat home meitat peix,
que van aparcixer del Mar Roig abans del regnat d’Evedoranchos, en temps del qual en va
emergir un altre, que fou anomenat en aquesta ocasié Odakon. Pero, tot i Pinterés que presenten
aquestes dades, no resulten d’especial rellevancia per a I'estudi del relat de Berosos sobre Gran
Diluvi que aqui duem a terme.

Finalment, el fragment acaba amb una critica —afegida sobre el text original de Berosos i,
per tant, reproduida novament entre un doble claudator— contra 'obra d’aquest autor. Synkellus
afirma que ha extret de diversos autors antics” les dades de ’'obra de Berosos que li han semblat

més rellevants per tal de presentar-les “mpdg EAeyxov tig dAdyov kai pubwdovg avtdv §6&ng”.

El seglient fragment seleccionat és F4a. Aquest és la continuacié de F3a i, per tant, hi
trobarem elements formals comuns, com per exemple la manera com F. Jacoby en la seva edici6
de Berosos discrimina el text més antic dels afegits posteriors augmentant, com ja hem vist,
Iespaiat entre les lletres. El relat es repren en el punt on I'havia deixat F3a i comenca a parlar en
detall sobre el Gran Diluvi i sobre el seu protagonista, Xisouthros, ’home que puja al tron
després de la mort del seu pare Otiartes i que ostenta el poder durant 18 saros.

Aquest fragment comenca recollint episodi en que Cronos, també anomenat aqui pare
d’Aramazd 1 déu Temps —literalment, Zei— s’aparegué en somnis a un home, Xisouthros, per tal
d’anunciar-li que el quinze dia del mes Desios un gran diluvi aniquilaria la raga humana. El text —o
més aviat un afegit posterior a ’escrit original, atés que aquesta afirmacio es troba dins d’un doble
claudator— recull que aquest mes es coneix també amb el nom de Mareri. Sobre el déu que avisa el
protagonista i sobre la dataci6 del cataclisme, hi tornarem al segiient apartat dedicat al comentari
d’aquests fragments que ara només presentem.

Cronos, pero, no només adverteix Xisouthros del perill que esta a punt d’arribar siné que
també li dona les instruccions necessaries per salvar la seva vida i assegurar aixi la supervivencia

40 <«

de la raca humana. En primer lloc, haura d’enterrar les tres tauletes™ “zz der Sonnenstadt der

Siparer”, tal com recull la traduccié alemanya feta per Josef Karst sobre la versié armenia del text

transmessos per diferents autors. En els fragments que estudiem destaquen principalment els seglients: 'augment de
la mida de les lletres i del seu espaiat per afegits de I'autor que ens transmet un determinat fragment; el doble
claudator per citacions no originals de Berosos sin6 dels transmissors postetiors de la seva obra; cometes per
identificar el text original de Berosos.

39 Sobre les fonts que segueix Synkellus per citar Berosos veg. p.16.

40 Aquestes tauletes, que recullen els principis de la civilitzacié que el monstre Oannes dona als humans, recorden les
tauletes del desti que apareixen al vers 157 del poema babilonic de la creacid, I’ Enuma Elish. Aquestes no recullen pas
cap element relacionat amb la cultura pero si presenten 'element de la continuitat; és a dir, la vida a 'univers no pot
continuar d’'una manera adequada sense aquestes tauletes. D’altra banda, La instruccié d’enterrar aquestes tauletes
esta relacionada amb la voluntat de preservar “the divine revelations concerning the origin of the world and to
transmit the arts and sciences, human culture, and civilization to the postdiluvian race” (Alexander HemEr, The
Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels, Chicago—London: Phoenix Press, 1970, p.237).

52



d’Eusebi. A continuacié ha de construir una embarcacié, en la qual embarcara no només amb la
seva familia i els amics més propers, siné6 també amb alguns animals, concretament bésties
salvatges, quadrapedes i aus. Xisouthros no va deixar de treballar en aquest enorme vaixell de
quinze estadis de llarg i dos d’ample, que havia de servir per protegir tant la raca humana com els
animals dels forts aiguats que el déu li havia anunciat. Aquesta nau, doncs, havia de ser totalment
hermeética per tal que les aiglies no s’hi poguessin filtrar, tot i que aquest és un detall que el
fragment no explicita.” Un cop enllestida 'embarcacié i carregada amb queviures i beure, hi havia
d’embarcar i comencar a navegar. Xisouthros només pregunta al seu informador sobre quina
havia de ser la seva destinaci6 1 aquest li respongué: “zu den gittern, gebete Ju verrichten, damit heil den
menschen werde”.

El protagonista seguf les instruccions de Cronos sense qiiestionar-les en cap moment i, tan
aviat com va deduir que el Gran Diluvi s’havia aturat i que les aiglies podien haver comencat a
baixar, va deixar en llibertat alguns ocells, que van tornar rapidament a la nau perque no van
trobar ni aliment ni cap lloc on aturar-se. Uns dies després va repetir la mateixa accio i els ocells
hi van tornar novament, pero aquest cop amb les urpes cobertes de fang. Al tercer intent els
ocells ja no van tornar i d’aquesta manera va comprendre que la terra havia aflorat novament.
Feta aquesta constatacid, va obrir un forat a la coberta de I'arca —tot i que el text no parla
explicitament de si 'embarcacié comptava amb finestres o d’altres obertures— i va veure que
havia embarrancat sobre el cim d’una muntanya. Xisouthros finalment desembarca, després d’un
periple de durada indeterminada, acompanyat de la seva dona, una filla i el capita de la nau, al
qual el text encara no s’hi havia referit directament. Un cop a terra resaren, aixecaren un altar,
oferiren un sacrifici als déus i després d’aixo tots tres van desaparéixer.

En desembarcar, la resta de companys el van buscar pero només van sentir una veu que els
deia que es trobaven al pafs d’Armenia i que Xisouthros, gracies a la seva pietat cap als déus,
havia anat a viure a la morada d’aquests juntament amb la seva dona, la filla i el capita de la nau.
La veu els va donar instruccions de ser reverents amb els déus i d’anar novament a Babilonia, “so
ndmlich lante fiir sie der schicksalsspruch der gitter”, per tal de desenterrar les tauletes de la ciutat de
Sippar, on estaven segures, 1 donar-les a la raca humana. Després de sentir aixo, van oferir alla
mateix un sacrifici als déus i van tornar a peu cap a Babilonia. D’aquesta manera, els companys
del protagonista van refundar Babilonia, reconstruint d’altres ciutats i erigint novament temples
en honor dels déus, i van fer possible que els humans i els animals tornessin a habitar la terra.
Aquesta missié no estava encomanada directament al protagonista, Xisouthros, atés que els déus

li reservaven un altre desti: la immortalitat.

1 Sf trobem, perd, a F4c una dada que ens pot fer pensar que ’embarcacié era un espai cobert: “[....] Kopilewv Tvag
Tig dodATou Geatpodvtag”.

53



En aquest punt del relat, F4a fa un parentesi per explicar que se n’ha fet de 'embarcacio,
tot afirmant que a 'indret on va embarrancar, a les muntanyes armenies dels kordiens, encara s’hi
conserven algunes restes perd que la gent que s’hi apropa a veure-les pren les peces de la seva
coberta per fer-les servir com un amulet per conservar la salut.

Finalment F4a ofereix una referéncia a I'episodi de la Torre de Babel i afirma que la seva
font, Alexandre Polyhistor, coincideix amb les Sagrades Escriptures de Moises en aquest punt. La
cita recull Poracle de la Sibil-la* que prediu que els humans, que compartien fins aleshores tots
una mateixa llengua, construirien alhora una torre ben alta per poder arribar als cels. Com a
castig, Déu totpoderés bufaria un vent molt fort contra la torre, que cauria i s’esberlaria en
diverses parts, cadascuna de les quals tindria una llengua diferent. A continuacié trobem una
referéncia a dos personatges que existiren després del Gran Diluvi: Prometeu i Tita, el qual lluita
contra Cronos: “nach der sintflut aber waren der Titan und Prome| |[theus, welcher Titan auch den
kriegskampf mit Kron entfachte”.”

El relat del Gran Diluvi que trobem en aquest fragment acaba, doncs, fent referéncia als
companys de Xisouthros que seran els encarregats de refundar Babilonia. Aquests sén els
avantpassats dels monarques postdiluvians que governaran aquesta ciutat i sobre els quals
Berosos parla en els fragments que conformen la tercera part de la seva obra, segons la divisio
que en féu P. Schnabel (veg. nota 17). Aquests fragments, pero, com ja hem assenyalat
anteriorment, no els tractarem aquf atés que presenten un caracter historiografic més que no pas
mitologic i que no parlen del Gran Diluvi, el tema escollit, tal com hem explicat en iniciar aquest

treball.

El segiient dels fragments que recullen la narracié diluviana de Berosos és F4b. Aquest 1
'anterior, F4a, son dues versions d’un mateix passatge d’aquest autor, que han seguit dues vies de
transmissié diferents (veg. pp.16-19). D’altra banda, F4b és la continuacié d’un altre fragment que
ja hem vist, F3b, i és per aixo que repren el relat en el punt que Phavia deixat aquest, recordant
que a la mort del nove rei babiloni, Otiartes (al qual també déna el nom d’Adartes), ostenta el
poder el darrer dels reis antediluvians, el seu fill Xisouthros, qui regna durant un periode de 18
Saros.

Durant el seu regnat, Cronos se li aparegué en somnis per advertir-lo que en el dia quinze

* Aquest oracle pronunciat per la Sibil‘la provenia directament dels déus i pel que fa als escrits de Berosos val a dir
és un dels elements que uneix la protohistoria de Babilonia amb I'inici dels episodis historics. Cal dir, pero, que bona
part de la narracié que entre amdues parts no ha arribat fins als nostres dies, de manera que la interpretacié d’aquest
passatge i de I'oracle és fins a un cert punt incerta. Tot i aixi, podem afirmar amb seguretat que esta relacionat amb la
referencia a la Torre de Babel que apareix al Liibre del Génesi, x1, 1-9.

# Aquesta part del fragment es troba editada entre un doble claudator i tant per aquest motiu com pel seu contingut
podem afirmar que no era present en els escrits originals de Berosos. Sobre aquest punt veg. també la nota 38.

54



del mes Daisios la raga humana seria destruida per un Gran Diluvi i per donar-li les instruccions
necessaries per tal de fer front a aquest cataclisme. El déu li indica que en primer lloc havia
d’enterrar les tauletes* “év méAetr ‘HAlov Zi[o]ndpoic”. A continuacié havia de construir una nau de
cinc estadis de llargada per dos d’amplada per embarcar-hi amb la familia, els amics més propers i
alguns animals, concretament ocells i quadripedes. Finalment, amb la nau preparada i plena de
queviures i beure, havia de comengar a navegar. El déu també li digué que si alga li preguntava
cap a on anava, ell havia de respondre: “mpdg Tovg Be0vg, eDESUEVOV avOpWTOLG dyadd yevéaDar”.

Xisouthros segui les ordres de Cronos i, més tard, quan els aiguats s’aturaren i les aiglies
comengcaren a minvar, deixa en llibertat alguns dels ocells. Aquests, pero, en no trobar aliments ni
un indret on poder aturar-se, van retornar aviat a la nau. Pocs dies després va deixar novament
uns ocells en llibertat que també li retornaren pero, en aquesta ocasid, amb les urpes cobertes de
fang. Repeti encara aquesta mateixa accié una tercera vegada, que fou la darrera perque els ocells
ja no tornaren. Aix{, Xisouthros va comprendre que la terra havia ressorgit d’entre les aigties.
Llavors va obrir un forat a la nau per poder desembarcar amb la seva dona, una filla i el capita de
la nau i, constatant que havien embarrancat sobre una muntanya, van adorar la terra agenollant-
s’hi. A continuacid, va erigir un altar i, després d’oferir-hi un sacrifici en honor als déus, va
desaparcixer juntament amb les tres persones que 'acompanyaven en desembarcar.

Quan els companys que encara restaven a linterior de la nau van sortir i van comengar a
buscar Xisouthros no el van trobar per enlloc. Només van sentir una veu que venia del cel 1 que
els donava l'ordre d’honrar els déus. Aquesta mateixa veu també els va explicar que Xisouthros,
gracies a la seva pietat, ara habitava entre el déus amb la seva dona, la filla i el capita de la nau, i
que ells havien de tornar a Babilonia des d’Armenia, on ara es trobaven, per desenterrar les
tauletes de Sippar i retornar-les als humans, “wg efpaptar avtoig”. En sentir aixo, els companys de
Xisouthros van oferir sacrificis als déus alla mateix i van tornar a peu cap a la regié de Babilonia.

Un cop narrats els fets relacionats directament amb I’episodi del Gran Diluvi, trobem un
breu parentesi per explicar que ha succeit amb P'arca. Segons F4b, encara se’n conserven algunes
de les restes “év tolg Kopdvaiwv Speot tig ‘Apueviag”, perd afegeix que algunes de les persones
que s’hi apropen per visitar-les, prenen peces de la coberta perque pensen que tenen la propietat
d’allunyar els mals.

Tornant novament al relat, el fragment afirma que els companys de Xisouthros van obeir
les ordres que provenien del cel i van desenterrar les tauletes de Sippar. Després d’aixo van
aixecar novament Babilonia fundant nombroses ciutats i erigint nous temples.

El fragment continua afirmant que els fets narrats han estat extrets dels escrits d’Alexandre

Polyhistor i que son fidels als que apateixen a la Chaldaica de Berosos, “Ppevdnyopodvtog”, és a dit,

* Sobre aquestes tauletes, veg. nota 40.

55



‘qui sovint s’expressa falsament’ —valoracié que, logicament, no és original de Berosos siné que
hauria estat afegida posteriorment per algun dels transmissors dels seus escrits. Observem, doncs,
aqui una critica a Berosos que cal posar en relacié amb el fet que la seva obra sigui considerada
“tepatoloyiat”, és a dir, plena ‘d’histories increibles’. G. Synkellus, qui ens transmet aquest
fragment, considera que és possible comparar I'episodi del Gran Diluvi, sobre el qual parla
Berosos, amb el que apareix recollit a les Sagrades Escriptures del Genesi, la qual cosa ens
demostra que aquest autor, o més aviat algunes de les seves fonts —principalment autors cristians
(veg. p.17)—, consideren que el cataclisme, del qual es feia resso Berosos, ¢s, en tot cas, molt
semblant al que narra el L/ibre del Genesi.

Per ultim, F4b afegeix un oracle de la Sibil'la que ja hem vist a proposit del fragment
anterior, F4a, afirmant que també és troba recollit per altres autors, com Alexandre Polyhistor,
Flavi Josep 1 Abydenos, els quals en efecte ofereixen citacions dels escrits de Berosos dins de les
seves obres (veg. p.17). Segons aquest oracle, tots els humans, que compartien una mateixa
llengua, construeixen conjuntament una torre enorme per poder pujar fins al cel. Llavors Déu els
castigaria bufant un vent ben fort que faria caure la torre, que s’esberlaria en diversos trossos i
cadascun d’ells rebria una llengua. D’aquesta manera, els humans quedarien condemnats a no
entendre’s. Per aixo, a partir d’aquell moment, “BafuAdva tv méAv kAnBfjvar”. Després de
Iepisodi de la torre i, per tant, també després del Gran Diluvi, s’esdevingueren els Titans i
Prometeu. Aquestes ultimes dades semblen trencar el fil de la narracié diluviana, exactament igual
que hem vist a F4a. Podriem pensar, atés que la referéncia a la torre és present en ambdos textos,
que ja era recollida per Berosos. Tanmateix, aixo és només una possibilitat, perqu¢ Eusebi de
Cesarea és un esglaé comu en la cadena de transmissié d’aquests dos textos (veg. p.17).

El relat del Gran Diluvi que presenta aquest fragment, igual que en el cas de F4a, acaba
amb la referéncia dels companys de Xisouthros que comencen a refundar Babilonia. Aquests
seran, doncs, els avantpassats dels reis babilonis postdiluvians, dels quals ens patlen els fragments
que conformen la tercera part de 'obra de Berosos i sobre els quals no aprofundirem, com ja

hem indicat en parlar del fragment anterior.

El seguent fragment, F4c, que formaria part del mateix passatge original de I'obra de
Berosos que els anteriors, F4a i F4b, pero que ens ha arribat a través de la Praeparatio Eunangelica
d’Eusebi de Cesarea, tot i que ja es trobaria també en les Awntiquitates [udaicae de Flavi Josep, se
centra principalment en les restes de 'embarcacié de fusta, dins de la qual alguns humans van

aconseguir sobreviure al Gran Diluvi.

56



En primer lloc, afirma que tant Berosos com alguns dels autors que han escrit relats sobre
els pobles no grecs es fan resso d’aquest diluvi i tot seguit se centra en les dades que el nostre
autor recull sobre la conservacié de les restes de 'embarcacid, que es fan servir com a amulets
perque es creu que tenen la propietat d’allunyar els mals. Aquestes restes, segons diu, es troben a
les muntanyes d’Armenia, regié on va embarrancar la nau quan les aigiies van comengar a baixar.

Dins d’aquest fragment trobem també una al-lusié a diversos escriptors que han fet
referéncia a aquests esdeveniments. Es tracta de Jeronim I'Egipci, Mnaseas i Nicolau de Damasc,
tot 1 que és aquest darrer qui sembla interessar més 'autor d’aquest fragment perque n’ofereix
una breu cita, en la qual exposa les contradiccions sobre la Miniada, regié d’Armenia on es troba
situada la muntanya de Baris, on embarranca 'embarcacié i on encara llavors se’n conservaven
algunes restes.

Finalment aquest fragment conclou amb una hipotesi que recull la possibilitat que el
protagonista del Gran Diluvi sobre el qual parla Berosos sigui el mateix home a que fa referéncia

Moisés en els seus escrits.

F6 recull el que podem considerar una interpretacié del text de Berosos, ja que afirma que
aquest autor “pvnpovevel d¢ Tod matpog UV "APpdpov” perque en els seus escrits parla d’un
home just, gran i coneixedor de tot allo referent als cels, que visqué entre els caldeus durant la
desena generaci6 postdiluviana. Aquest fragment de Flavi Josep, que ens ha arribat a través de la
Praeparatio Euangelica (9, 16, 2) d’Eusebi, conclou, doncs, que aquest home al qual fa referéncia
Berosos ha de ser Abraham. Aquesta afirmacié posa de manifest que, des del punt de vista
d’aquests autors dels segles 11 1v dC. respectivament, les semblances entre els escrits biblics 1 els
de Berosos eren tan significatives que necessariament havien d’estar parlant de les mateixes

persones i dels mateixos esdeveniments.

El darrer dels fragments, F8d, relaciona la narracié diluviana de Berosos amb els escrits de
Moises, tot afirmant que no existeixen gaires divergencies entre ambdods textos, la qual cosa és
molt interessant i situa Teophilus, 'autor del s.it dC. que ens ha transmes aquest fragment, en la
mateixa linia dels autors a traves dels quals ens ha arribat el fragment anterior.

Draltra banda, F8d afegeix que Berosos recull també altres fets de caire historic que es
troben en consonancia amb el contingut dels escrits dels profetes Jeremies i Daniel, en especial

els episodis de I’éxode jueu i de la destruccié del Temple de Jerusalem.

57



E. ANALISI DE LA NARRACIO DILUVIANA DE BEROSOS

Tots aquests textos que hem vist fins ara recullen passatges de 'obra de Berosos. D’una
banda, trobem fragments que simplement fan referéncia a Berosos en tant que un escriptor
caldeu transmissor dels escrits d’aquest poble als grecs, i en especial del relat sobre el Gran

Diluvi. Aixo és precisament el que trobem a:*

Fdc, 93
100 3¢ katakAvopol tovTtov Kai Th¢ Adpvakog péuvnvtar Tavieg ol Ta¢ PapPapikac iotopiong

dvayeypa@dteg, v ott kai Bnpwo(c)dg 6 XaAdalog.

F8d
Brpwocdg ... 6¢ dkoAovBwe Tivd eflpnke T®O1 Mwuoel, epl te KATAKALOUOD Kal £TépwV TOAAGDV

g&ioTopQdv.

Draltra banda, cal observar que algunes aquestes citacions no queden lliures de la critica per
part de Pautor que les transmet, atés que alguns dels fragments consideren Berosos un fals
profeta 1 un escriptor que parla d'una manera increible sobre determinats fets historics, que

també han estat tractats per d’altres:

F3a, 9;13

Der  kinige namen nur tut er sammelnd
anfschichten, ibre etwaigen taten jedoch erablt
er keineswegs genan, oder auch erachtet sie gar
nicht einmal der erwdibnung wiirdig, wenn
(nur) dabei die zahl der konige anfgestellt
werde. [...] Wenn nun_jemand es mit_jenem
buche als einer wabrbaften geschichte balten
mdchte, sodass wirklich es so viele myriaden
von jabren gewesen wdren, so wmiisste ein
solcher weiter anch das iibrige, welches im
gusammenbang mit jenem sich als offenbar
unglanbwiirdiges in demselben buche befindet,
lanben.

58

F3b, 13

tadtd por €k Ta XaAdakd peyaAav
xouvtwv "AAe€dvdpov tod IMoAvistopog
kai  'APudnvold  kai  AmoAAodwpov
npooevivektal mpdg EAeyxov thg dAdyou

Kol pubwdoug adTdv §6ENG.

* No tornem a oferir aqui la traduccié dels textos de Berosos, atés que ja han estat traduits entre les pagines 40 i 49.



F4b, 17
tovtwv O and 'AAe€dvdpov 1ol MoAvictopog @w¢ &md Brpwocod tobd td XaAdaika
Pevdnyopolvtog npokelpévwy, £eott To1g 0pBQC EmPdAAerv PovAopévorg tht Thg Fevéoews Beion

ypa@iit kal it tpokelpévnt XaASdaikijt tepatoloyiat, mdéoov GAAAAWV dievnvdyaot.

No deixa de ser interessant la manera com, tot i considerar els escrits de Berosos fruit de les
seves creences irracionals 1 fabuloses, els autors d’aquests textos hagin decidit incloure’n alguna
cita dins la seva obra. La conclusié que en podriem extreure és que o bé sén conscients de la
importancia d’aquests textos, que ja pertanyien a ’Antiguitat, o bé els ofereixen per posar de
manifest fins a quin punt sén erronis. La millor manera de corregir-los, doncs, és exposar-los per
tal de fer palesa la seva incoheréncia.

D’aquests tres fragments que acabem de veure, cal parar esment especialment al darrer,
F4b, en que Georges Synkelllus afirma que hom pot comparar la narracié diluviana de Berosos
amb la biblica que recull el Libre de/ Genesi. D’aquesta manera lautor esta d’una banda
pressuposant que els fets que narra Berosos sén molt semblants als que trobem al L/bre del Génesi
—amb diferencies, és clar, pel que fa a detalls concrets— i, de I'altra, que el relat autentic, aquell que
narra la veritat, és el biblic, atés que considera Berosos com un autor que sovint s’expressa
falsament. A 'apartat corresponent veurem quines sén aquestes concomitancies o divergencies
entre ambdues narracions.

Pero no tots els fragments que recullen els escrits de Berosos es limiten a criticar-los, sind
que alguns també proven d’interpretar-los, tot posant-los en comparacié amb d’altres, com per

exemple el mateix relat biblic.

F8d
Bnpwocdg ... 6 dkoAovBwg Tiva elpnke td1 Mwuoel, mepl Te KATAKAVOHOD Kal ETEPWV TOAAGDV

€Z10TopQV.

Fdc, 95

yévotito & &v obtog, §vtiva kai Mwuofig &véypapev 6 Tovdaiwv vouodétng.

F3a, 13

Also nur zehn geschlechter von Aldros, ibrem ersten genannten konige, bis anf Xisuthron ziblen sie ....
Auch in den schriften der Hebraeer nennt 3ehn geschlechter vor der sintflut Mdses. |...\Darum also ist es
naheliegend auch dir .... dass Xisuthron derselbe ist, der von den Hebraeern ING genannt wird, unter welchens

gewesen ist die grosse sintflut |...].

59



Fo6
pvnuovedet 8¢ t0b matpdg UGV "APpduov Bpnwo(c)dg, ovk dvoudlwv, Aéywv § oltwg «peTa
OV KaTakAvoudV dekdtnt yevedt mapd XaAdaioig Tig Av Sikatog dvip kai uéyag kai T

ovpavia EUTELPOG».

En el primer d’aquests fragments observem com l'autor, Theophilus, afirma que Berosos va
escriure sobre el Gran Diluvi, coincidint amb Moisés. Aqui en cap moment no es patla de copia
sin6é que l'autor es limita a constatar, sense entrar en detalls, que existeixen elements comuns a
ambdos relats. Un pas més enlla van uns altres dos fragments, que destaquen les similituds entre
’home que se salva del Gran Diluvi segons els escrits de Berosos i el protagonista del relat biblic.
F3a dedueix que si tant Berosos com el text biblic recullen que existiren deu generacions pre-
diluvianes, Xisouthros, ’'home del qual parla 'autor caldeu, ha de ser el mateix que aquell de qui
parla Moises, Noe. D’altra banda, F4c (95) no entra en detalls tan concrets ni dona cap nom pero
també conclou que els dos protagonistes podrien ésser el mateix. Aquesta comparacio, pero,
sembla prendre com a versi6 autentica el relat que recullen les Sagrades Escriptures del Genesi.
Tal com apareix la informacié en aquests fragments, el relat conegut pels autors és el text biblic i
simplement constaten que existeix una altra versié sobre aquests fets, els elements de la qual es
poden comparar amb els ja coneguts.

Observem doncs com, després d’una nova referéncia a les deu generacions anteriors a
Iesdeveniment del Gran Diluvi, el text de Berosos és identificat amb el de Moisés i, en
consequencia, el personatge de Xisouthros amb el de No¢. Aquest paral-lelisme té relacié amb un
dels fragments que hem vist anteriorment, F8d, que es limita a assenyalar lexisténcia de
semblances entre el text d’aquest autor i el de Moises.

El darrer dels textos que relaciona Berosos directament amb les Sagrades Escriptures és F0,
en que llegim que aquest autor parla d’Abraham, tot i que ho fa d’una manera indirecta. En
realitat no ¢és del tot clar que aqui Berosos parli d’Abraham. Simplement pot al-ludir a un
personatge amb caracteristiques semblants a les d’aquest perdo amb un nom diferent. Sembla clar
que ¢és Flavi Josep qui identifica un personatge amb laltre, pero, tanmateix, és possible que el text
que féu servir aquest autor si fes referéncia directa al nom del personatge i que ell 'ometés partint
de la base que aquest home savi, longeu i amb amplis coneixements dels cels només podia ser
Abraham.

Els fragments que resulten més rellevants per a l'estudi que aqui plantegem, pero, son
aquells que patlen extensament sobre el Gran Diluvi, especialment F4a 1 F4b, els quals fan una

narraci6 detallada d’aquest episodi.

60



Trobem ja en els fragments immediatament anteriors a aquests, F3a i F3b respectivament,

una breu introducci6 en forma de referéncia al protagonista dels esdeveniments:

F3a, 13 F3b
Dann, nach dem tode des Otiartes, dessen ‘Quidprov 8¢ televtricavtog, TOV VIOV

P - .
sobnes  Xisuthros regierung 18  Saren; avtod  EicovBpov  Pactheboar - adpoug

. . . . Oktwkaideka' €mi TOUTOL TOV WEyav
unter diesem sei gewesen die grosse sintflut.
KatakAvoudv @not yeyevijodat.

Observem que, en aquest punt, tots dos fragments ens donen la mateixa informacié fent
servir també practicament les mateixes paraules. Xisouthros, el personatge principal segons
Berosos, regna durant 18 saros abans que s’esdevingués el Gran Diluvi. Tot i que alguns textos
atribuits a aquest autor afirmen que el protagonista de la seva narracié era No¢ (recordem Fc i el
mateix F3a), aquest canvi de nom o identificaci6 cal atribuir-lo, com hem vist anteriorment, a les
mans que han fet possible la conservacié dels escrits de Berosos, tot fent-hi referencies dins de la
seva obra. D’altra banda, el fet que se’ns digui quants saros arriba a regnar Xisouthros és
interessant perqué permet datar el cataclisme. La relacié dels nou personatges que ocuparen el
poder abans que ell no és present, com veurem, practicament en cap dels textos que recullen el
relat del Gran Diluvi, tot 1 que confereix un aire historic 1 una major versemblanca a la narracio.
No entrarem a analitzar ni a comentar els llistats, perque no formen part del relat propiament
diluvia, tot i que contibueixen a conformar el moment historic previ, pero si direm que gairebé no
trobem discrepancies entre ambdoés fragments, excepte alguna variant en algun dels noms, com
per exemple en el cas d’Otiartes (F3a) que és anomenat Adartes a F3b. Aquests dos textos son de
tipus historico-literari i no entren gaire en detalls, si bé donen dades sobre el relat diluvia que no
trobem en cap altre dels textos de Berosos que han arribat fins als nostres dies.

En primer lloc cal destacar P'aclariment que tots dos fragments fan sobre el sistema emprat

pels babilonis per a mesurar el temps:

F3a, 10 F3b, 10

Er war aber ein Chaldacer, regirend zebn AN 6 pév Bnpwoodg S odpwv kal

4 \ 7 b3 7 ol «
Saren»», ein Sar geteilt in die 3abl von VipWY KAl GWOSWY aveypapato, wv o

dreitausend — und  sechshundert ~ jahren, Bev. obpog tproxthitoy e Earooivy
£tV Xpdvov onuaivel, 6 8¢ vijpog ETOV
wobei er zugleich anch die neren und ) L o
g€akooiwv, 6 8¢ sooog £EfKovTa.
sossen beschreibt ««ein ner»», sagt er von

den eren, ««ist 600 jahre, und ein sos von

61



den sossen 60 jabrevy, unter gablung solcher
Jabre nach irgend einer uranfinglichen weise

der alten.

I més endavant, a F3a, potser amb la intenci6 de justificar la xifra desorbitada d’anys que
doéna com a resultat aquest calcul, J. Karst afegeix que els anys podrien, com entre els egipcis,

13

significar mesos: “[...] fortsetzung der polemik; die jabre diirften, wie bei den Aegyptern, monate
bedenten” (F3a, 13). Es molt interessant que ambdés textos ofereixin una espécie de barem per
poder calcular els anys que regna cadascun dels monarques babilonis dels quals s’esta parlant.
Aixo pot significar que el public dels escrits de Berosos no estava familiaritzat amb aquest
comput del temps, i que qui va incloure aquest aclariment en el text no només n’era totalment
conscient siné que a més coneixia tots dos sistemes. Per la forma com estan escrites aquestes
equivaléncies —especialment en el segon cas, F3b, on directament s’afirma que Berosos fa servir
aquest sistema— no es pot descartar, pero, que formessin part dels escrits originals de Berosos.
Aix0 explicaria que aquest aclariment fos present en tots dos textos d’'una manera tan similar, i és
més logic que no pas pensar que foren afegits posteriorment per alguna ma que volia que els fets
que es narraven quedessin clars, tot i que aquesta segona explicacié tampoc no és totalment
impossible. Si tenim en compte que els escrits de Berosos anaven principalment adregats als grecs
1 que aquests no feien servir el mateix sistema per mesurar el temps, semblaria necessari afegir
una breu explicacié sobre el comput dels anys. Aixo, és clar, si no és que els grecs coneixien el
sistema per mesurar el temps que empraven els babilonis i aqui simplement el volgués recordar.
Per ultim és interessant observar com el mateix text F3a, cosa que no trobem a F3b, intenta
defensar 'elevada suma d’anys (43 mirfades d’anys, segons F3a, 1 43 mirfades 1 2 mil, segons F3b)
que resulta de convertir el nombre de saros (120 a F3a i F3b) que regna cadascun dels monarques
afirmant que on es parla d’anys es pot voler dir mesos i déna com a possible paral-lel el cas dels
egipcis. La xifra total gairebé astronomica que en resulta pot afegir inversemblanca al relat, i
potser és per aixo que J. Karst (o algun altre dels transmissors anteriors a aquest que hagués
estudiat 1 fins i tot questionat minimament el text des d’un punt de vista historic) va voler
defensar d’aquesta manera les dades de que disposava.

Pel que fa al llistat dels monarques babilonis anteriors a Xisouthros, només farem referéncia
als monstres, meitat home meitat peix, dels quals ja hem patlat (veg. nota 19) i que els fragments
conservats de Berosos afirmen que van sorgir del Mar Roig durant els regnats d’aquests. El
primer monstre, punt en el qual coincideixen F3a i F3b (no tenim cap altre fragment que reculli

aquest episodi), va apareixer durant el regnat ’Ammenon i fou anomenat Idotion, mentre que

62



F3b Ii dona el nom d’Anedotos. Aquest darrer fragment, en un afegit, s’hi refereix també com a

“TOV HLOAPOV 'QAvVNV”,

F3a, 11 F3b, 11
[...] Ammenin aus der stadt Pantibiblon, glta "Appéveva tov Xaldaiov, é¢’ ob

er habe regiert 12 saren; zu dessen tagen ot paviva [[tov pvoapdy Qdvvnv]]

.. . . . oV 'Avvidwtov £k thi¢ ‘Epubpac [...].
sel ein  untier erschienen, welches sie N A EpuBpac [..]
1dotion nennen, ans dem Roten Meere, das
die formen des menschen und des fisches

hatte.

Pel que fa a la datacié d’aquest primer monstre, F3b, malgrat coincidir en linies generals
amb I3a, afegeix que aparegué durant el regnat d’Ammenon i presenta el testimoni de diversos

autors que no es posen d’acord en I'any de I'aparicié d’aquest Anedotos:

F3b, 11
[[8mep "ANéEavOpoc (F 1 § 4) mpohaPwv elpnke @aviival td1 Tpdtwt £Tel, 00TOG O et
odpoug tecoapdkovtar 6 d¢ "ABudnvoc (685 F 2) tov devtepov "AvvidwTtov HeTa 6dpoug

eikootv £€]].

Segons recullen F3a i F3b, durant el regnat del sis¢ monarca, Daonos, aparegueren quatre
monstres més, amb la mateixa forma. Els darrers monstres, dada en que coincideixen totalment
F3a i F3b, foren anomenats Odakon i aparegueren durant el segiient regnat, el d’Evedoranchos,
originari de la ciutat de Pautibiblon.

Per dltim, cal assenyalar que F3a i F3b es refereixen al primer d’aquests monstres amb el
nom d’Oannes, afirmant que fou lorigen dels altres éssers hibrids que emergiren més tard del
Mar Roig amb la intencié d’explicar o de resumir els coneixements que ja havien estat exposats
per Oannes originalment.

Els fragments conservats de Berosos no donen més dades sobre aquests monstres que
presenten una funcié civilitzadora. L’Gnic element que ens pot fer pensar que eren un perill per
als humans és l'adjectiu ‘abominable’ que trobem tunicament a F3b, referit al primer d’aquests
monstres. Tanmateix cal tenir en compte que aquesta paraula ha estat afegida per una ma
posterior a Berosos, potser valorant el grau de certesa d’allo que estava llegint. Com hem
assenyalat anteriorment, F. Jacoby discrimina els afegits posteriors respecte del text que es

trobaria en els escrits originals de Berosos o bé augmentant de la mida de les lletres 1 del seu

63



espaiat o bé marcant-los amb un doble claudator, segons si es tracta d’un afegit de I'autor que ens
transmet un determinat fragment de Berosos o d’'un comentari d’algun dels transmissors
posteriors de la seva obra.

Tornant al relat diluvia, F4a 1 F4b fan referéncia als moments immediatament anteriors i
posteriors al cataclisme i narren d’una manera prou completa els episodis centrals. Ofereixen
prou elements per a dibuixar la totalitat de 'episodi, intentant aconseguir en alguns moments una
certa aparenca d’historicitat, ja que —no ho hem d’oblidar pas— estem tractant 'obra d’un
historiador; pero no existeix un excés de detalls, els quals queden per a la imaginacié dels oients o
dels lectors.

Tampoc no existeixen grans diferéncies entre F4a i F4b pel que fa propiament al relat dels
tets del Gran Diluvi, tot i que les que hi trobem sén forga significatives. Observem, doncs, quines
dades ofereixen aquests fragments.

El primer element coincident que presenten ambdds textos és la manera com el

protagonista, Xisouthros, se n’assabenta de quin sera el seu desti:

F4a, 14 F4b, 14
Kron (sagt er) habe ibm im schlafe geoffenbart OV Kpdvov adtdl katd Ttov Umvov
([derselbe, den  sie  'vater des Aramazd' émotdvra  @dvor  unvog  Amsiov

nennen, und andere 'Zeit)], dass am méumnt kai dexdTn Tovg dvOpdmoug
Siinfzebnten des  monats  Desios |[das  ist md katakAvopod SiagBapriceabar.

Marerd)| die menschheit durch die  sintflut

untergehen werde.

Podem veure que tots dos fragments ens transmeten un mateix missatge basic pero que F4a
aporta informaci6é afegida. La versi6 armeénia del Chronicon d’Eusebi de Cesarea, traduida a
I'alemany per Josef Karst, explica que Cronos (veg. nota 25), el déu que anuncia el seu desti a
Xisouthros, és també conegut com a pare d’Aramazd i com a Zeit. En primer lloc destaca la
referéncia a un déu de nom grec i no babilonic. Davant d’aixo tenim dues possibles explicacions:
que Berosos no emprés aquest nom en el seu text original sind que fes servir el corresponent
babilonic, 1 que algun dels transmissors o dels copistes de 'obra el canviessin per fer el relat més
entenedor i proper al nou public; o bé que Berosos recollis ja el nom de Cronos als seus escrits
perque aquests estaven adrecats al poble grec, la qual cosa explicaria que F4a 1 F4b coincidissin en
aquest punt. En aquesta mateixa linia, la traduccié de J. Karst va més enlla i, com deiem fa un
moment, identifica aquest Cronos amb el pare d’Aramazd —I’equivalent armeni de Zeus— i amb el

déu Temps (literalment ‘Zes?).

64



Aquest informa Xisouthros del perill que corre la raca humana i del dia en qué s’esdevindra
el cataclisme: el mes Daisios. Novament, en aquesta ocasio, F4a aclareix que Daisios correspon a
Parmeni Mareri, és a dir, un mes en que el aiguats devien ser frequents en aquella zona. En efecte,
el relat de Berosos assenyala com a data del cataclisme el quinze dia del mes Daisios, que, segons
la traducci6 del text armeni que ofereix J. Karst, equival al mes de Mareri. D’una banda, el mot
‘Daisios’ es correspon amb latic AvBeotnpiwv,’ que és emprat per fer referéncia al mes de
maig.” August Pauly i Georg Wissowa també relacionen Daisios amb el nostre mes de maig.
Draltra banda, a ’edicié comentada de la Cronica Armenia transmesa per Eusebi de Cesarea que
ofereix M. Augerean, podem llegir el segiient: “Placuit observari additamentum Interpretis Arm.
Armeniacum Mensem Mareri cum Daesio conferentis. Porro juxta immobilem calculum, Mareri
cohaeret cum Romanorum mense Majo; sive prima dies To0 Mareri est octava mensis Maji.”* Per
tant, Mareri també hi apareix relacionat amb el mes de maig.

A continuaci6, Cronos li dona les instruccions necessaries per tal que pugui salvar la vida.
D’aquesta manera el déu, que no és assenyalat explicitament responsable del cataclisme, vol
assegurar que la raca humana hi sobrevisqui, ja que 'objectiu d’aquest Gran Diluvi era I'extincié
de la humanitat. Es interessant, perod, que aquesta raca postdiluviana descendira de Xisouthros,
destacat per la seva pietat cap als déus, com veurem més endavant, i d’aquells familiars i amics
seus que 'acompanyin en el periple.

En primer lloc, el déu li indica que ha d’enterrar les tauletes a la ciutat de Sippar:

F4a, 14 F4b, 14
Befehl habe er gegeben, simtliche - sowobl die keleboor o0v [81&] ypapudtwv mévtwv
ersten als die mittleren und die letzten schrift &pxag kai péoa kai tedevtdg dpvavra

werke - zu vergraben nnd niederzulegen in Betvar év méAet ‘HAlov Zifo]ndpoig [...].

der Sonnenstadt der Siparer |...].

Aquestes tauletes estan relacionades amb “the divine revelations concerning the origin of
the world and to transmit the arts and sciences, human culture, and civilization to the

»¥. Amb aquesta acci6, Xisouthros assegura la pervivéncia de la raga humana

postdiluvian race
després del Gran Diluvi. Es tracta dels fonaments de la civilitzacié a partir dels quals es pot
reprendre novament la vida a la terra. Linic que els fragments conservats de 'obra de Berosos

expliquen sobre aquestes tauletes és que estan distribuides en tres grups: les primeres, les mitjanes

46 Veg. Anatole Banry, Dictionnaire Gree-Frangais, Patis: Hachette, 2000, s.2. Aalo10G.

" Veg. August Paury & Georg Wissowa, Realencyclopidie der classischen Altertumswissenschaft, vol. v.2, Stuttgart: Alfred
Druckenmiiller, 1901, pp.2014-2015.

*® Busesius, Chronicon bipartitum (ed. Mkrti¢ Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818, p.32.

* A. Heidel, op. cit., p.237.

65



iles ultimes.”
A continuacio, Xisouthros haura de construir una embarcacio i entrar-hi amb la seva familia

1 els amics més propers, sense donar detalls sobre el nombre total de persones que hi pujaran:

F4a, 14 F4b, 14

[...] en schiff zu bauen und in das innere [...] kal vavmnynoduevov okdeog EuPiivar
einzugehen mit seinen geschlechtsgenossen und HETA TOV oLYYEVQV Kal dvaykaiwv @idwv:
nitigen  (ndchsten) freunden; ~ anfuspeichern évBéoBar O¢ Bpdpata ki mopata, EuPaielv

darinnen. mundvorrite wnd  getriinke; 8¢ kol (®a wtnva kal tetpdnoda, kal mavta

o i " EVTPEMOAUEVOV TAETV.
hineinzufiibren anch wilde tiere und vigel nnd P K

vierfiissler; und mit allen guriistungen sich bereit

zu halten zur schiffabrt.

Com podem observar, les ordres que el protagonista rep sén practicament identiques a F4a
1 F4b. Només destaca una petita divergencia pel que fa al tipus d’animals, atés que F4a inclou
animals salvatges entre els animals que Xisouthros embarca. En canvi, F4b fa referéncia a ocells i
quadriapedes. Aquest detall pot resultar curidés perque, sumant només ocells i quadripedes, el
nombre d’especies salvades hauria quedat forca reduit. Aixo, que tampoc no tindria més
importancia, pot ésser degut a alguna de les persones que col-laboraren en la transmissi6 del text
de Berosos. Per tant, o bé algt elimina de la relacié els animals salvatges (ja fos de manera
involuntaria, és a dir, per un error de copista; ja fos de manera voluntaria, considerant, per
exemple, que resultava poc versemblant que els animals salvatges poguessin viatjar en una nau
amb persones i d’altres animals), o bé algu afegi els animals salvatges al text F4a per fer el total
d’animals més complet.

També és discutible si els ocells que Xisouthros fa pujar a la seva nau soén els que després
fara servir per constatar que la terra ha aflorat novament un cop les aigiies han tornat al seu llit o
si, pel contrari, en sén uns altres. Crida 'atencid, pel que fa als animals, que no s’especifiqui
quants hi embarquen de cada espécie, detall que si trobem en altres relats, com veurem en
'apartat corresponent.

Pel que fa a les caracteristiques de 'embarcacio, tenim també algunes dades:

% Fn analitzar aquest tipus de relats cal tenir en compte que no sempre les xifres que hi apareixen fan referéncia a un
calcul exacte, atés que amb freqliéncia sén més aviat emprades per la seva significaci6. El numero tres sol simbolitzar
Pequilibri o, en un sentit més ampli com pot ser en aquest cas, un plural indefinit.

66



Fda, 14 F4b, 14

[...] des schiffswerkes, dessen linge war [...] okd@Og TO pev pfikog otadiwv mMEVTE,
Jiinfzehn(?) pfeilschiisse und seine breite 3wei 70 8¢ mAdTog oTadicwv dvo [...].
pfeilschiisse.

Observem que en aquest punt, F4a i F4b presenten dades consierablement divergents. El
primer fragment déna com a mides 15 estadis de llargada i 2 d’amplada, la qual cosa equival
aproximadament a 1.200.000 metres quadrats, mentre que el segon parla de 5 estadis de llargada 1
2 d’amplada, és a dir, uns 400.000 metres quadrats.”’

L’objectiu d’aquesta nau és que estigui preparada, tant per dins com per fora per iniciar un
dificil viatge i, per tant, caldra carregar-la amb provisions i beguda suficient per passar-hi a dins
un temps indefinit, ja que en cap moment no es parla de quina sera la durada del diluvi. No tenim
cap dada sobre la seva forma ni sobre el material emprat en la seva construccio, tot i que al final
d’aquests dos fragments trobem un detall que ens fa pensar que podria ser de fusta (d’altra banda
el material emprat durant segles per a la fabricacié6 de naus). Tanmateix, podem imaginar que,
havent de ser totalment hermeética per impedir que les aiglies provocades pel cataclisme s’hi

poguessin filtrar, o bé aquesta fusta era especial o bé estava reforcada per algun altre material

impermeable:
F4a, 15 F4b, 15
[...] er erbreche eine seite des schiffsdeckes und SieAdvta te T@v tod TAoiov papdv uépog Tt
sebe das schiff aufoefabren |.. ]. [---]-

I aquest detall és encara més clar a F4c:

F4c, 95
Kai Tiva €ml Addpvakog OxoUHevov Emi TV dkpwpelav OkeTAal, kal T& Asipava tdv EVAWV €mi TOAD

owofval.

Tornant a les ordres que Cronos doéna a Xisouthos, en cap moment els fragments
conservats no ens fan pensar que aquest les posés en dubte. Ben al contrari, segons llegim,

accepta de bon grat el seu dest{ 1 inicament pregunta quina havia de ser la seva destinacio:

>! Per realitzar aquests cilculs hem pres com a referéncia les dades que ofereix ' Oxford Classical Dictionary en la seva
tercera edicid, segons les quals un estadi equivaldria a uns 200 metres. Veg. Simon HornsLowrr & Anthony
SeawrortH (eds.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford: Oxford University Press, 1996, s.o. stadium. Tanmateix,
aquest només és un calcul aproximat i un punt incert, ates que fins i tot la segona edicié d’aquesta mateixa obra no
patla d’una equivalencia de dos-cents metres siné de dues-centes iardes, la qual cosa donaria uns resultats prou
diferents.

67



Fda, 14 F4b, 14

Gefragt habe er, wobin denn nur er schiffen gpwtpevov 8¢ mod TAel, @dvar Tpdg
werde; antwort sei thm geworden: u den Tovg Beovg, e0ESEVOV AvBpwToIg dyadd
gottern, gebete u verrichten, damit heil den yeveada.

menschen werde.

Aquesta pregunta resulta estranya ja que el missatge, com hem vist, li fou tranmes al
protagonista en somnis. Sembla, per tant, que els textos farien referéncia a un dialeg oniric. En
tot cas, coneixent el final del relat, sobre el qual parlarem més endavant, la resposta que rep és
correcta, ja que, en efecte, el desti de Xisouthros era anar cap als déus —és més, viure entre ells— i
d’aquesta manera aconseguir la salvacié de I'espécie humana.

El protagonista segueix, doncs, les ordres del déu i comenca el seu incert periple
acompanyat de la familia, els amics i alguns animals i, després d’un interval indeterminat de
temps, tan aviat com intueix que les aiglies del Gran Diluvi s’han aturat, deixa anar alguns ocells

per constatar-ho:

F4a, 15 F4b, 15

Als nun die sintflut  hereingebrochen und yevouévov 8¢ tol katakAvopoDd kai
eilends  wieder  abgenommen,  entlasse e00éwg Agavtog, TV OpVEwV TIVa TOV
Xisuthros etliche vigel, und sie finden fkeine E{oovBpov dpiévar, T& 3¢ 0v<Te> TPOPIV

nabrung und weder stelle noch standort sich g0povTa ovte omov dmov kadioar, ity

. " . €NBelV €ig TO mAolov. Tov O¢ Eicovbpov
niederzulassen;  uriickgekebrt nehme er sie 6 P

TAAV peTd Twvag TMuépag d@iéval Ta

wieder in das schiff anf. Und nach einigen ¥ o NHepas o

) ) Spvea, tabra d¢ mdAwv eig thv vadv
wenigen tagen entlasse er wieder andere vigel, ) . , ;

ENBelv, toUg TOdag  memnAwpévoug

und anch diese kehren abermals in das schiff . e , , Y

gxovta. tO 3¢ tpitov dpedévta obk €Tl

guriick, von lehm schlammige krallen fiibrend. E\Oelv eic o mhotov. Tov 8¢ Zicovdpov

Darauf lasse er ein drittes mal welche los, und Evvonfvau, v dvarepnvéva,

sie kebren nicht wieder in das schiff uriick.
Da erkenne Xisuthros, dass die erde zum

vorschein gekommen und offen liege | .. .].

Aquests fragments no relacionen aquest episodi amb les ordres que la divinitat déna a
Xisouthros, pero per la manera automatica com actua aquest personatge podriem pensar que, o

bé aquesta era una altra de les intruccions que havia rebut de Cronos, tot i que cap fragment no

68



Pexplicita, o bé que segueix les técniques dels navegants de I’Antiguitat.”® D’altra banda, fins i tot
podriem deduir que 'objectiu d’introduir a la nau els ocells, dels quals se’ns parla al comengament
d’ambdos fragments, fos precisament aquest, és a dir, que servissin per comprovar que la terra
havia aflorat novament. El que en cap moment no s’aclareix és el nombre dels ocells que el
protagonista posa en llibertat fins a tres vegades™ ni tampoc la raga d’aquests. Sobre aquest
episodi hi tornarem més endavant, tot relacionant-lo amb d’altres relats que també el recullen.

Un cop Xisouthros comprova que la nau ha embarrancat i que, per tant, les aigiies han
baixat, trenca part de la coberta del vaixell per poder desembarcar. Aquesta dada ens fa pensar,
doncs, que no havia estat concebut ni amb portes ni amb finestres, com si es tractés d’una
construcci6 totalment hermetica 1 acabada des de dins. Aquest element ens déna a entendre que
aquells humans que foren testimonis directes del Gran Diluvi van morir sense remei i que, en
canvi, els que el van viure des de dins de I'arca se’n van salvar precisament perque no hi van estar
exposats. En aquesta linia podriem pensar que si la nau hagués tingut portes o finestres i alguna
de les persones que viatjava en el seu interior n’hagués obert alguna, tots ells haurien tingut la
mateixa sort que la resta d’humans. Aixo no obstant, hi ha un punt que no queda clar: de quina
manera deixa Xisouthros els ocells en llibertat si la nau era tota closa? Cap fragment no ofereix
una resposta explicita a aquesta pregunta, pero caldria suposar que 'embarcacié presentava algun
tipus de petita obertura. Si aixo fos aixi, implicaria un grau de premeditaci6 for¢a elevat per part
de Xisouthros. Es a dir, el fet d’incloure ocells a arca i de fer-hi una obertura per poder-los
deixar en llibertat evidencia que aquest pla per comprovar que la terra havia aflorat després dels
aiguats ja era previament al cap del protagonista. I tenint en compte que aquest protagonista és
simplement objecte de la voluntat del déu Cronos, no seria estrany pensar, recollint 'argument
que apuntavem al paragraf anterior, que fins i tot aquesta manera d’actuar fos provocada, com
tota la resta, per les instruccions del mateix déu. Sobre aixo val a dir que en aquest episodi, un
dels més interessants i potser més rellevants per al nostre estudi, resten alguns elements
inconnexos o sense sentit. Sobre aquest punt hi tornarem en la tercera part del treball, en que
durem a terme l'analisi comparativa del relat de Berosos amb d’altres i mirarem d’entendre el
perque d’aquests elements.

Un cop Xisouthros comprova amb els seus propis ulls que el vaixell ja no va a la deriva
sobre les aiglies perque ha embarrancat sobre una muntanya, decideix desembarcar. Sén diversos

els fragments conservats de 'obra de Berosos que fan referencia al lloc on queda aturada la nau:

2 Veg. Jean Borriro & Samuel Noah Kramer (eds.), Cuando los dioses hacian de hombres. Mitologia mesopotimica, (trad.
esp. Francisco Javier Gonzalez Garcia) Madrid: Akal, 2004, p.610.

% Com hem apuntat anteriorment, el nimero tres sol simbolitzar I'equilibri. Per tant, aquesta tercera comprovacié
amb els ocells és la que tanca la scrie. D’altra banda, el fet d’intentar tres vegades una mateixa cosa pot fer referencia
d’una manera més amplia a un plural indefinit. Sobre aquesta xifra, veg. nota 50.

69



F4a, 16 F4b, 16
Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend 00 8¢ mAoiov TovTOL KatakAOévTog €v

sich niedergelassen in Armenien, noch bis anf Tt Apueviar €TL HEPOG TL £V TOIG

Kopduaiwv Speot tfi¢ Apueviag Siapéverv

L]

beute ein Rleiner teil anf dem Korduacergebirge

im Armenierland als iiberrest geblieben sein

[.].

F4c, 93
Aéyetar 8¢ kai tod mAoiov €év tht "Apuevial npog¢ td1 Gper td®V Kopdvaiwyv €11

pépog Tt givat [...].

Com podem veure, ambdos fragments coincideixen que el vaixell s’atura en una regid
muntanyosa vers Armeénia, i molt probablement es tracti del nord de l'actual Kurdistan. D’altra
banda, aquesta dada permet dibuixar la imatge que deixa aquest cataclisme; les aiglies van creixer
tant que van arribar a cobrir per complet les muntanyes. Fdc, pero, ofereix encara una altra

versio:

F4c, 95

gotv Umep TV Mwvudda péya 8pog katd trv 'Apueviav Bdpig Asyduevov, £i¢ O moAAovg
cup@LYOVIag €ml Tol katakAvopol Adyog €xel mepiowdijvar kai tiva éml Adpvakog dxovpevov €mi

TNV AKpwpetay OKeTAAL [...].

Es interessant que un mateix fragment ens ofereixi dos noms diferents, malgrat presentar
evidéncies clares que tots dos indrets pertanyen a la regié d’Armenia. Cal suposar, per tant, que
aixo és producte de les diferents vies de transmissié que han seguit aquests fragments.

Pel que fa a Iarca, els tres fragments que s’hi refereixen (F4a, F4b i F4c) afirmen que a les
muntanyes on embarranca encara se’n conserven algunes restes, pero només els dos darrers
afegeixen que existeix gent que viatja a aquest indret per veure-les i per endur-se alguna de les

seves peces com a amulet, tot pensant que tenen la propietat d’allunyar els mals:

F4a, 16 F4b, 16
[...] und etliche sollen von der naphtatiinche [...] xai Tvag 4md tod mAoiov kopilerv
des  schiffes  abschabsel — mitnebmen — u anofvovtag dopaitov, xpaodar ¢ adTit

heilzwecken und als schutzmittel ur abwebhr TPOG TOLG GTOTPOTIACHOUG.

von krankheiten.

70



El fet de venerar certs elements que hom considera sagrats o de pensar que tenen poders
magics 1 que donen bona sort, o que serveixen per allunyar el maligne, és un fenomen forca
comu. Aquesta afirmacio, d’altra banda, pot ajudar a fer versemblant el relat del Gran Diluvi, ja
que no soén simplement uns fets narrats per un historiador siné que, a més, llavors encara
quedaven testimonis fisics d’aquell moment.

Tornant al relat del Gran Diluvi, el primer que fa Xisouthros un cop ha pogut constatar
amb els seus propis ulls que la terra ha aflorat novament, és desembarcar juntament amb la seva
dona, la seva filla i el tripulant de la nau, versié en que coincideixen F4a i F4b. Aquesta és una
dada que no havia aparegut anterioment, atés que fins ara només sabiem que havia fet pujar a la
nau la seva dona, els fills i els amics més propers. En cap moment no se’ns especifica quants fills
té (tot 1 que aqui els dos fragments patlen d’una filla) ni tampoc no hi ha fins ara cap referéncia al
fet que Xisouthros hagués designat un capita per a I'embarcacié. De fet, ja que el veritable
protagonista del relat és ell, sembla que hauria d’ésser ell mateix el capita de la nau. Doncs bé,
aquesta afirmacié deixa clar que no ho és i ens porta a deduir que seria un amic for¢a proper i de
molta confianga. Fins i tot podem pensar que es tractés del seu gendre, tot i que cap dels
fragments ni tan sols no ho insinua, pel fet que acompanyi Xisouthros, la seva dona i la filla. El
que si podem afirmar és que aquesta dada tampoc no es troba entre les instruccions que Cronos li
dona, o, si més no, en els fragments que ens han arribat.

Un cop a terra, el primer que fa Xisouthros és aixecar un altar i oferir sacrificis als déus:

F4a, 15 F4b, 15
[...] bete an Fauf der erde, errichte einen altar [...] kai i186vta mposokeTAav T mAoiOV
und bringe den gottern opfer dar. Und seither 8per rvi, kBvon et Thg yovaikog kal

sei er ans den angen entschwunden gewesen thg  Buyatpos kai Tob  KkLPepvriTov,

samt jenen, die mit ithm aus dem schiffe mpookuviicava TV Yilv Kal fwuoy

. 1dpuoduevov kai Buoidoavta toig Oeolg,
herausgestiegen waren.

yevéabal peta v ékPavtwv tol mhoiov

d@avi.

Aquest comportament de Xisouthros semblaria respondre a una ordre de Cronos, tot i que
no se’ns diu explicitament. Tanmateix, no resulta xocant ni fora de lloc, donat el caracter dels
esdeveniments i el perfil del mateix protagonista. Cal assenyalar que la salvacié del protagonista
repon a la seva vida pietosa vers els déus. Cap dels fragments conservats de 'obra de Berosos no
ens especifica quin fou el motiu que desencadena aquest Gran Diluvi, perd donat que el
protagonista rep la seva recompensa gracies al seu comportament pietos, podem deduir que fou

precisament la impietat vers els déus la que condui la raca humana cap a la seva propia destruccio.

71



Pero el desti ultim de Xisouthros 1 de les tres persones que desembarquen amb ell no és el
mateix que el de la resta de companys de periple, destinats a refundar la ciutat de Babilonia i,
probablement, a repoblar també la terra. F4a i F4b coincideixen novament afirmant que quan la
resta de companys —no se n’especifica el nombre— desembarca, no troba Xisouthros ni cap de les

tres persones que havien baixat de la nau amb ell:

F4a, 15 F4b, 15
Xisuthros ist ihnen fiirderhin nicht mebr oV 8¢ EicovBpov abTov UEv avtolc ovk
erschieneny der schall einer stimme jedoch, die &n 0@bval, pwviy 3¢ €k Tob &épog ye

aus den lifen kam, gab vorschrift, dass es véabal, kedeovoav wg Séov avTovg elvat

thnen pflicht sei, gotterverehrer u werden; und Ocooefelc wod ydp abtovV Sk Y

. . g0oéPeiav mopevecbal petd TOV OV
dass er selbst von wegen seiner gotterverehrung B P K

hingefabren in der wobnung der gotter wobne, oixtjoovra® tig 8¢ abtAc TiufiG Kat TAv
) ) yuvaika avtod kal trv Buyatépa kai Tov
und dass seine gattin und tochter und der
KUPEPVNTIV HETEOKNKEVAL.
schiffbanmeister eben dieselbe ehre gendssen.

En efecte, com avangava I'afirmacié que hem vist anteriorment en boca de Cronos, aquella
que donava resposta a la pregunta feta per Xisouthros sobre quin havia de ser el seu rumb, tot
dient que es dirigiria cap als déus, el desti del protagonista (i de tres persones més) era, en efecte,
literalment, anar cap als déus. La seva recompensa seria no només salvar I'especie humana i la
vida de la seva familia i amics sin6é també la immortalitat; és a dir, ésser dut entre els déus per a
conviure-hi i rebre honors divins. Una veu, presumiblement provinent de la mateixa divinitat que
havia donat les primeres instruccions a Xisouthros, va explicar a la resta de tripulants de la nau
que havia passat amb aquest 1 amb les persones que ’havien acompanyat a ’hora de desembarcar.
Tot seguit els va donar Pordre de ser pietosos amb els déus i de tornar a Babilonia per tal de
recuperar les tauletes que Xisouthros havia enterrat a Sippar abans d’iniciar el viatge i tornar-les a
la raca humana. Aquesta és la informacié que ens ofereixen tant F4a com F4b. Aquestes tauletes
—possiblement les del desti, a les quals hem fet referéncia anteriorment i que Xisouthros havia
enterrat a Babilonia, I'indret d’on salpa la nau i que és alhora I'epicentre del Gran Diluvi— han de
ser tornades a la raca humana. D’aquesta manera, els humans tornen a tenir futur.

Havent sentit 'explicacié sobre la desaparicié de Xisouthros, la seva dona, la filla i el capita
de la nau, van oferir alla un sacrifici als déus i van tornar a peu cap a Babilonia. Podem suposar
que aquesta també va ser una indicacié pronunciada per la veu que venia de laire, tot i que no

se’ns explicita. La seva missio, un cop a Babilonia, era la seglient:

72



F4a, 15 F4b, 15
[...] zu geben, aus der stadt der Siparer [...] €k Zifo]ndpwv d&velopévolg ta

ansgrabend die  biicher zun holen, die dort ypdupata Sradodva Toig GvBpwmols: Kal

geborgen ligen, und sie der menschheit u OT1L OMOV £lolv, 7] XWpa APHEVIAG £0TL

tibergeben - und dass der ort, woselbst sie Tovg 8¢ drovoavrag tadta, Bdoat Te Toig

gelandet sich befanden, das land Armenien sei. Beofc ot meCfit mopevdivar eic BapuAdva

Und jene, als sie alles dies vernommen, hitten
den gottern opfer dargebracht und seien u fuss
nach Babylon gezogen.

Observem, doncs, de quina manera la vida torna a la terra. El desti de Xisouthros, més
enlla de salvar la seva vida del cataclisme, era evitar 'aniquilacié de la raga humana. Per tant, un
cop les aigties del Gran Diluvi han baixat, els seus companys refunden Babilonia tot aixecant
ciutats i erigint novament els temples.

Pel que fa als esdeveniment immediatament posteriors al cataclisme, simplement exposarem
que diuen els fragments conservats, en aquest cas F4a i F4b. Ambdods recullen I'episodi de la
Torre de Babel, pronunciat per la Sibil-la, com a immediatament posterior a 'esdeveniment del
Gran Diluvi, un nou castig per a la humanitat condemnada eternament a no entendre’s pel seu
egoisme i falta de respecte cap als déus: construiren una torre ben alta per fer que Déu sentis
millor les seves supliques, perd aquest bufa un fort vent que feu caure la torre i, en dividir-se,
cada grup tingué una llengua diferent als altres. Es interessant aqui la referéncia a Déu barrejada
amb, per exemple, la preséncia de Cronos. Aixo fa pensar que aquest episodi o bé no estava
inclos entre els escrits originals de Berosos, o bé fou modificat per la semblanca que presenta
amb el text biblic per algun dels seus primers transmissors —diem primers perque aquest fragment
apareix tant a F4a com a F4b. Aquest episodi, com ja hem apuntat anteriorement, també és
recollit en el Libre del Genesi, x1, 1-9.

Per dltim, només resta fer referéncia als autors que, segons els fragments de Berosos,
recullen la narraci6é del Gran Diluvi i que podrien, per tant, haver resultat font d’inspiracié o, tal
volta, de contrastacié per a aquest autor. En primer lloc trobem Alexandre Polyhistor (F3a i F4a),
qui, a més a més, també recull I'episodi prediluvia dels monstres que sorgeixen del Mar Negre
(F3b) aixi com P'episodi postdiluvia sobre la Torre de Babel (F4a 1 F4b), punt en que coincideix,
segons F4a, amb el relat biblic de Moises. Un altre dels autors que parlen a la seva obra sobre el
Gran Diluvi és Abydenos, qui fa referéncia als monstres meitat home meitat peix, segons F3b, i

també a I'episodi de la Torre, segons F4b. En aquest darrer, narrat també per Josep 1 Nebroth,

73



coincideix amb el relat d’Alexandre Polyhistor, si fem cas d’F4b. D’altra banda, F4c explica que
Jeronim I'Egipci, Mnaseas, Nicolau de Damasc i d’altres que no especifica, han fet referencia

també a aquest relat, tot i que possiblement de manera més superficial.

Un cop comentat el relat de Berosos sobre el Gran Diluvi, passem ara a analitzar altres
textos que també lofereixen. Aquestes narracions persenten una procedencia diversa,
convenientment explicada en cada cas, 1 recullen principalment elements provinents de les
tradicions orientals o bé del mén grecollati. Ambdues poden haver servit d’inspiracié a Berosos i,
en tot cas, comparteixen amb ell una corrent comuna. Observem, doncs, quines son les
particularitats de cadascun d’aquests relats per poder comparar-los després amb la versié d’aquest

episodi que ofereix el nostre autor.

74



SEGONA PART

ALTRES RELATS QUE RECULLEN L’EPISODI DEL GRAN DiLuvi



InTRODUCCIO

Un cop seleccionats i analitzats els fragments de 'obra de Berosos que conformen el relat
del Gran Diluvi, tractarem ara uns altres vuit textos que recullen aquest mateix episodi. En
primer lloc presentarem, seguint aquest ordre, quatre narracions originaries del Proxim Orient: el
Poema d’Atrahasis, la que apareix recollida a la tauleta de Nippur, el Poema de Gilgamesh 1 el Liibre del
Genesi. 1 tot seguit ens centrarem en quatre relats més de procedencia grecollatina: la Biblioteca de
Pseudo-Apol‘lodor, Sobre la deessa siria de Llucia de Samosata, les Metamorfosis ’Ovidi 1 el
fragment 153 d’Higinus. Tal com veurem al llarg d’aquesta segona part aquests nou textos,
aparentment tan diferents, presenten un bon nombre de trets comuns que sén significatius i que
mereixen ser contrastats i estudiats conjuntament.

Tanmateix en el bloc que ara iniciem només comentarem aquests textos de manera
individual, tot dedicant un apartat diferenciat a cadascun d’ells, per tal de poder-ne fer una analisi
transversal aprofundida a la tercera part, tot prenent com a punt de mira la narraci6 diluviana de
Berosos. No presentarem aqui, doncs, ni una edici6 critica ni una traduccié propia dels textos de
la tradicié oriental perqué no esta al nostre abast i perque s’escapa de objectiu d’aquest treball.
Pel que fa als textos grecollatins, si proposarem una traducci6é dels fragments seleccionats de
Pseudo-Apol‘lodor, de Llucia de Samosata 1 d’Higinus pero no d’Ovidi, sobre el qual existeix una
traduccio al catala en vers.

Observem ara quins son aquests altres textos que recullen el relat del Gran Diluvi per tal de
posar-los després en relacié amb la narracié de Berosos que acabem de presentar en la primera

part.

76



E1 PoeEmMA D’ATRAHASIS

La narraci6 sobre el Gran Diluvi que ofereix el Poema d’Atrabasis és una de les més antigues
fins ara conegudes. Datat aproximadament al segon ter¢ del s. xvi aC., és a dir, practicament
quinze segles abans del text de Berosos, el manuscrit més antic d’aquesta obra apareix signat per
un copista del qual només en coneixem el nom: Kasap-Aya, o potser Nur-Aya com recullen
alguns autors.”® Disposem també d’altres relats practicament contemporanis, com el que fou
trobat en una tauleta de la Biblioteca d’Assurbanipal a Ninive 1 sobre el qual parlarem en el
seglient apartat. Sigui com sigui, J. Bottéro i S.N. Kramer semblen haver demostrat que el Poewa
d’Atrahasis és el més antic basant-se principalment en dades de tipus filologic.” En conseqiiéncia,
la resta de textos que recullen aquest episodi serien versions posteriors a aquella i, en la mesura
que s6n manifestament més breus, en vindrien a ser una mena d’exegesis o de resums.

Tot i que cap a finals del s. xix ja s’havien trobat els primers fragments d’aquesta obra, no
va ser fins gairebé cent anys després que es van poder desxifrar els seus versos, escrits en accadi.
Aix0 ha estat possible, a partir, principalment, del manuscrit del copista Kasap-Aya, que a més de
ser el més antic també és el que presenta un millor estat de conservacié. Malauradament, els
fragments d’aquesta obra que han arribat fins als nostres dies, poc més d’una vintena, només
permeten llegir unes dues terceres parts del poema. Aquesta perdua total d’alguns passatges,
sumada al mal estat de conservacié que presenten alguns dels versos, dificulten la lectura i la
comprensio tant del conjunt del text com de la part dedicada al Gran Diluvi.

Per aquest motiu, a 'hora d’afrontar el comentari del Poewa d’Atrabasis hem seguit
principalment la traduccié i edici6 de W.G. Lambert i A.R. Millard™ pero també la de J. Bottéro i
S.N. Kramer,” basada sobretot en el fragment signat pel copista Kasap-Aya perd que també fa
servir, de manera auxiliar, alguns dels altres documents conservats.

El text esta format per tres tauletes i cadascuna d’elles esta dividida en vuit columnes,
quatre a 'anvers i quatre més a revers. D’aquestes tauletes ens interessa principalment la tercera

perque és la que ofereix la narracié diluviana, pero ja que el cataclisme és presentat com la darrera

> Cf Stephanie DavLey, Myths from Mesgpotamia: Creation, the Flood, Gilgamesh, and Others, Oxford: Oxford University
Press, 1991 (p.3).

> Bl Poema d’Atrabasis “‘es, con toda probabilidad, anterior” al text que ens ofereix la tauleta de Nippur, ja que aquesta
tauleta, escrita en sumeri, “data muy probablemente de los ultimos tiempos de época paleobabilonia (]...] hacia el
1600) y es, por tanto, més reciente que la de Kasap-Aya: su lenguaje es torpe, distando mucho del sumerio clasico,
con muchos etrores lingtisticos [...]. En el estado actual de nuestros conocimientos existen muchas posibilidades de
que la primera narracion coherente del cataclismo [...] haya sido la realizada por los autores del Afrabasis |...]. No
obstante, serfa mucho mas sencillo llegar a una decisién definitiva a este respecto si encontrisemos un manusctito, al
menos, del Relato sumerio que estuviese mucho mejor conservado y redactado en una lengua que, en todos sus
matices, nos fuese mucho mas accesible” (J. Bottéro & S.N. Kramer, gp. cit., pp.609-610).

*W. G. Lamsert & A. R. MiLLARD (eds.), Atra-pasis. The Babylonian Story of the Flood, Oxford: Clarendon Press, 1969.
*7]. Bottéro & S.N. Kramer, ap. cit., p.610.

77



d’un seguit de plagues, que apareixen explicades en les dues primeres tauletes, no podem deixar
de fixar-nos breument en elles abans de centrar-nos en I'analisi del relat que ens ocupa.

Primerament el déu Enlil™® envia contra els mortals una epidémia de pesta que aconsegueix
reduir-ne el nombre pero no pas eliminar-los. En el segon intent els ataca amb una gran sequera 1
amb la fam pero el resultat és el mateix. Finalment, concep una tercera idea® que ha de resultar
infal-lible: negar la terra amb una gran inundacié que faci desapareixer el génere huma sota les
aiglies. Aixi, atacant el total de la poblacid, pensa que aconseguira el seu objectiu. Els humans,
perod, compten amb I'ajuda del déu Enki” que des del principi s’oposa als atacs d’Enlil.

El motiu que porta els déus a voler aniquilar la raca humana se’ns explica a les dues
primeres tauletes, on, davant les queixes per part d’alguns déus perque consideren que tenen un
excés de feina,”" Enki proposa una soluci6: crear humans que assumeixin les seves carregues per
tal que aquests en quedin deslliurats. Aquesta creacio, de la qual resultara una raga d’humans molt
longeva,” es dura a terme barrejant la sang d’un déu amb fang. En efecte, els humans van fer més
lleugera la vida d’aquells pero també els van portar un gran inconvenient: feien massa soroll 1 aixo

 Hs, doncs, precisament per aquest motiu que Enlil

molestava en gran mesura alguns dels déus.
es proposa destruir la creacié dels déus amb P'objectiu de fer tornar la tranquil-litat. Perd com
veurem tot seguit, no aconsegueix el seu proposit amb cap dels tres intents i, després de les

nefastes consequéncies que comporta el darrer, entén que aniquilar la raga humana no és una

*¥ Enlil és un dels grans déus de Mesopotamia i el seu nom sovint és traduit com a ‘senyor de I’aire’. “Enlil was said
to bestow the divine authority, given to him by his father, Anu, to the legitimate leader of the country” (G. Leick, gp.
cit., p45).

% Sobre el simbolisme d’aquesta xifra, veg. notes 50 i 53.

50 Al llarg del poema, aquest déu és presentat com a protector de la humanitat: “in the Akkadian myths, Fa is the god
who is appealed to in difficult situations because of his cunning and wisdom |[...]. He is ever ready to help those in
trouble and protects the persecuted.” Ea, un déu d’origen accadi, va patir aviat un sincretisme amb el déu sumeri
Enki, relacionat principalment amb la terra i a I'aigua (veg. també notes 90 i 120). Es dificil, doncs, afirmar amb
seguretat quines eren les qualitats que en origen foren atribuides a I'un o a T'altre en particular. De fet, el Poena
d’Atrabasis 'anomena indistintament tant Enki com Ea pero, curiosament, el document signat pel copista Kasap-Aya
sembla decantarse pel primer. Cf. G. Leick, gp. ¢it., pp.37;40.

5 Després de la creacié del mon, s’estableix un ordre jerarquitzat entre els déus, en qué els Igigu esdevenen els
encarregats de les feines més dures com, per exemple, excavar els llits dels rius o acumular les muntanyes. Quan
aquests, milers d’anys després, plantegen les seves queixes per aquesta feina que consideren excessiva, els déus
accedeixen a crear els humans per tal que els rellevin en les seves ocupacions (veg. vv. 1-187 de la primera tauleta).
En general, el nom ‘Igigu’ o ‘Igigi’ fa referencia al conjunt de déus accadis pero en el cas particular del Poema
d’Atrabasis designa més aviat els déus encarregats d’aquestes feines. ‘Anunnaku’ o ‘Anunnaki’ és un altre dels noms
que es fan servir per referir-se a la totalitat dels déus, tot i que en aquest context inclou només aquells que ocupen la
part alta de la jerarquia i que encarreguen als Igigu les seves tasques. Cf G. Leick, op. ¢it., p.85. Veg. també nota 142.
62 Sobre la longevitat dels antics humans veg. nota 64.

8 Aquest soroll, procedent de la superpoblacié de la terra ja que la vida dels humans era inicialment molt llarga i els
naixements no estaven regulats, és la causa que porta els déus a voler desfer-se dels humans. Aixi ho veuen alguns
autors, entre ells Walter Burkert: “humans multiply, the land opressed by their multitude, the outcome can only be
catastrophe to annihilate mankind: yet man sutvives the attempts at destruction; and so, ultimatley, the only effective
method is found: birth control” (a Walter Burkerr, The orientalizing revolution, Cambrigde—London: Harvard University
Press, 1997, pp.100-101).

78



solucié adequada i decideix simplement fixar-los uns anys maxims de vida 1 regular-los els
naixements.**

Ens trobem, per tant, davant d'un poema for¢ca homogeni que recull els esdeveniments
compresos entre la creacié de la raga humana i el Gran Diluvi, en el qual aquest cataclisme no és
més que una part que funciona com a desenllag¢ del relat.

La divinitat que, com hem apuntat a Iinici d’aquest comentari, té cura del futur de la
humanitat és Enki. Pero en contra del caracter filantrop que a primera vista podem atribuir a
aquest déu, cal veure un interés particular per part del conjunt dels immortals en aquesta
preocupacio cap als humans: gracies a la seva intel-ligencia, Enki compren que si els humans
desapareixen 'univers tornara al seu estat inicial i els déus hauran de reprendre les tasques de les
quals han estat deslliurats.” Seria, doncs, per aquest motiu que el poema el presenta interessat a
garantir la supervivencia de la raga humana a la terra, més que no pas pel fet d’haver-la creat o de
sentir un amor incondicional cap a ella.

En aquest punt s’inicia el relat del Gran Diluvi. Enlil ha pres la decisié d’enviar un tercer
atac contra els humans que ha de ser I'dltim. Davant la impossibilitat de contradir o modificar les
ordres d’aquest déu, Enki fa servir el seu enginy per salvar el futur de l'espécie humana,
aconseguint que un home sobrevisqui al cataclisme i pugui després repoblar la terra. Aquest
home és Atrahasis, el nom del qual significa ‘molt savi’.®* Tal com afirmen J. Bottéro i S.N.
Kramer,"” aquest és simplement ’home al qual Enki li agrada transmetre els missatges dels déus.
A primera vista podem pensar que es converteix en l'escollit pel pur caprici del déu, tot i que
potser hi ha alguna cosa més al darrere. Atrahasis no és pas fill de cap divinitat ni té cap relacié
especial amb aquest déu, pero és significatiu que sigui I'anica persona que apareix anomenada de
manera individual en tot el poema. La primera referéncia a aquest home la trobem en la setena

columna de la primera tauleta:

VII 364 Now [Atra-hasis]
365 Was informing his god Enki.
366 He spoke [with his god]
367 And his god [spoke| with him.

 Potser perqué els humans presenten un element immortal, ja que foren creats a partir de la sang d’un déu (¢f
primera tauleta, columna 1v, vv. 221 i ss.), “existen muchas posibilidades de que se haya imaginado que los primeros
hombres estaban dotados de una capacidad vital mucho mas duradera”. La soluci6 final és, doncs, ’establiment de la
mort natural després d’un periode d’anys restringit i la regulacié dels naixements. J. Bottéro & S.N. Kramer, gp. cit. p.
600.

% f J. Bottéro & S.N. Kramer, gp. cit., p.599.

5 ¢ S. Dalley, ap. cit, p.2 i B.B. Powell, gp. cit., p.127.

7 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramet, gp. cit., p.-604.

79



Es potser precisament per aquesta veneracié que Atrahasis mostra cap al déu que aquest es
fixa en ell i decideix salvar-lo. Aquesta qualitat, doncs, és la que el fa destacar entre els sorollosos
humans. Cal dir, pero, que no coneixem cap més dada sobre el protagonista, potser simplement
perque aquell qui li va donar forma, no ho considera necessari per al relat.

Aixi doncs, Enki, per tal d’aconseguir salvar aquest home, se li adre¢a a través d’un somni,
sobre el qual el text no ofereix detalls. Rapidament, Atrahasis li demana ajuda per interpretar el

seu missatge:

I 11 Atra-hasis opened his mouth
12 And adressed his lord,
13 ‘Teach me the meaning [of the dream],

14 [...] .. that I may seek its outcome®.’

El déu accedeix a la seva peticié perod no parla amb ell de manera directa per tal de no trair
el ‘secret dels déus’ siné que, donant grans mostres d’enginy, ho fa a través dels murs de canyes
que formen les parets de la casa del protagonista. D’aquesta forma, son les canyes que, en ser

agitades pel vent, fan arribar a Atrahasis el resso de les paraules d’Enki:

I 17 ‘Yousay, “What am I to seek?”
18 Observe the message that I will speak to you:
20 Wall, listen to me!

21 Reed wall, observe all my words!’

El fet que el déu no s’adreci de manera directa al seu protegit siné que ho faci d’amagat,
implica Pexistencia d’algun element que I’hi obliga. En efecte, Enlil sotmet tots els déus a un
jurament que els compromet a no intentar aturar la destruccié dels humans i a no desvetllar
aquesta decisi6. No conservem els detalls sobre aquest episodi pero hi trobem una clara

referéncia a la sisena columna de la tercera tauleta:

vI 7 ‘All we great Anunnaki
8 Decided together on an oath.
9 Where did life escape?

10 How did man survive in the destruction?’

% La major part de les citacions del Poema d’Atrabasis que presentem en aquest comentari estan extretes de la tercera
tauleta. En cas que formin part d’una altra tauleta, ho indicarem convenientment. El nimero que hi ha a inici de
cada fragment citat assenyala la columna a la qual pertany.

80



Aquests quatre versos parlen del compromis d’acceptar el projecte del Gran Diluvi i la
consegiient destruccié de la humanitat, al qual havien arribat els déus en assemblea (literalment:
“together”). Enlil intenta convéncer tots els déus, els Anunnaku,” perqué li donin suport. Pero,
escarmentat després dels dos intents que resultaren fallits per la intervencié d’Enki, aquest cop
decideix prendre’ls jurament. Es per aixo que aquest, preveient les nefastes conseqiiéncies que el
cataclisme ha de portar tant per als humans com per als déus, decideix trobar una manera per
salvar Atrahasis sense trencar aquest jurament. El poema presenta Enlil com un déu irreflexiu,
incapac de mesurar els resultats de la seva decisio, propia més aviat d’un moment de rabia.”

Tornant ara a les paraules que Enki adreca a Atrahasis a través de les parets de canya,

observem quines son les instruccions que hi apareixen:

I 22 ‘Destroy your house, build a boat,

23 Spurn property and save life.

Com veiem, d’una banda Atrahasis ha de destruir totes les seves pertinences, com si es
tractés d’una renuncia a la vida que ha dut fins a aquell moment. El fet de cremar o desfer-se de
les seves propietats per salvar la vida suggereix una idea de neteja, com si fos necessari que el
protagonista purifiqués la seva existeéncia per seguir endavant, oportunitat que no tindran la resta
d’habitants de la terra. D’altra banda, ha de construir una embarcacié, sobre la qual tenim alguns
detalls, com veurem tot seguit, i que no sempre son presents en tots els textos que recullen la
narracié diluviana. Abans de centrar-nos en aquesta embarcacid, observem que fins ara Enki no
ha parlat en cap moment a Atrahasis sobre el desti de la humanitat; simplement li diu que ha de
fer per salvar la vida pero sense fer referéncia al cataclisme ni a la resta de persones. A primera
vista, per tant, podriem pensar que el protagonista no sap del cert si el que ha de venir és un atac
directament contra ell o quelcom que ha d’afectar tota la poblacié. Tanmateix, aquesta
interpretacié pot resultar poc encertada si tenim en compte els anteriors castigs que han rebut els
humans per part dels déus. Es a dir, que el protagonista tenia prou elements per sospitar que allo
que havia de passar estava relacionat amb les dues plagues anteriors que havien estat enviades
contra els humans.

Pel que fa a 'embarcacié que ha de construir Atrahasis, el text ens ofereix dades suficients

per poder imaginar-la:

5 Sobre els Anunnaku veg. nota 61.

0 Els déus que trobem al Poema d’Atrabasis, aixi com d’altres que veurem a la resta dels textos, presenten un marcat
caracter antropomorfic. Com anirem comprovant al llarg del comentari, son irats i busquen venjanga pero també es
poden atribar a mostrar pietosos. Cf. p.92.

81



I 25 ‘The boat which you build

26 ...] be equal [(. )]
27 [..]
28 [...]

29 Roof it over like the Apst.

30 So that the sun shall not see inside it
31 Let it be roofed over above and below.
32 The tackle should be very strong,

33 Let the pitch be tough, and so give (the boat) strenght.’

La nau, doncs, ha de ser quadrada i completament hermética, coberta com 'Apsu,” per tal
que ni el sol no pugui veure el seu interior. A més d’aconserguir que no hi entri laigua, és
important que la nau estigui ben tancada sobretot per evitar que cap dels déus s’assabenti que
algi escapa amb vida del Gran Diluvi. D’aquesta manera, Enki es resigna davant d’Enlil a
acceptar la seva decisié perd amaga la llavor de la raca humana, Atrahasis, per tal que pugui
repoblar novament la terra quan arribi el moment i tot hagi passat. El text en cap moment no fa
refereéncia a obertures o finestres al vaixell i tampoc no n’ofereix les mides, tot i que es podrien
trobar en els versos 26 al 28 de la primera columna d’aquesta tercera tauleta que resten il-legibles.
Aquesta és tota la informacié que recull el document signat pel copista Kasap-Aya sobre
I'embarcacié. Existeixen d’altres fragments que també ens aporten dades interessants perque
complementen aquelles de que disposem. Observem a tall d’exemple un fragment de la tauleta

DT 42,” que data aproximadament de la primera meitat del 1 mil*lenni aC.:

2 [...]. like a circle [...

3 Let [the pitch] be strong above and below,
4 [..] .. caulk the [boat].

[-..]

11 Atra-hasis opened his mouth to speak

12 And addressed Ea, [his] lord,

13 ‘I have never built a boat . []

" El terme ‘Apsu’ fa referéncia a les “subterranean ‘sweet water ocean’ or groundwater, also generally the marshland
of southern Mesopotamia. In this area where rainfall is rare and where the semi-floating reed-islands support a great
variety of wild life, the fertile marshes were regarded as the source of abundance. In mythological terms the Apsu
extended underneath the surface of the earth, into a watery depth” (G. Leick, op. ¢it., p.11). Cf també nota 123.

72 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. ¢, pp.576-577 i ¢f també W.G. Lambert & AR. Millard, gp. cit., p.129.
Igualment J.G. Frazer fa referéncia a aquest document afirmant que “entre las ruinas de la biblioteca de
Assurbanipal, en Ninive, se encuentra un fragmento de otra versién del relato. Consiste en parte de la conversacion
que supuestamente mantuvieron antes del diluvio el dios Ea y Noé, habitante de Babilonia y llamado aqui Atrakasis
[...]” (.G. Frazer, op. cit., p.75).

82



14 Draw the design on the ground
15 That I may see [the design] and [build] the boat.’
16 Ea drew [the design] on the ground.

17 . .] my lotd, what you commanded ...

Aquest episodi, que en efecte complementa la informacié del text, pot ser considerat com a
un simple afegit d’¢poca posterior, ja que la informacié que inclou no és rellevant per al relat. De
fet, la major part dels fragments que conservem sobre el Poea d’Atrabasis, tots posteriors a aquest
copista, tracten d’adaptar el relat, ja sigui complementant-lo o fins i tot retallant-lo.

Tornant a la narracié, Atrahasis accepta de bon grat les ordres d’Enki, qui li omple
Pembarcaci6 set dies™ abans de l'inici del Gran Diluvi. Aixi, el déu abasteix el protagonista amb
una pluja d’aliments en abundancia, que probablement li hauran de servir com a provisions per al

seu periple:

I 34 ‘T wil rain down upon you here

35 An abundance of birds, a profusion of fishes.’

Tal i com podem veure en aquests dos versos, I'avis no sembla que hagi de dur
esdeveniments funestos siné més aviat al contrari. Aquest anunci d’una pluja abundant d’aliments
pot suposar un motiu d’alegria per als humans, ignorants de tot allo que els espera. Aquest sera
per a ells 'dltim element de felicitat, una enganyosa felicitat que comportara la seva destruccié. Es
d’aquesta manera cruel que s’anuncia el Gran Diluvi. El que el text no especifica és si aquesta

q q q q
pluja d’aliments és provocada per Enlil o per Enki —o fins i tot per algu altre com Shamash, una
divinitat solar, tal i com succeeix en algun dels altres textos que veurem en els seglients apartats.

, gu. q g
Potser caldria atribuir-ne I'autoria a Enlil ja que és el maxim responsable dels esdeveniments que
q q
s’han de produir.

Abans de seguir les ordres d’Enki i comencar a construir el vaixell que I’ha de portar fins a

la salvacio, Atrahasis reuneix els ancians per comunicar-los que ha de marxar i evitar aixi les seves

especulacions en veure’l construir una embarcacié. Aquesta és 'explicacié que els dona:

I 42 ‘My god |[does not agree] with your god,
43 Enki and [Enlil] are angry with one another.

44 They have expelled me from [my house (?)],

7 El set designa tradicionalment una série completa o un perfode acabat. En aquest context no hem d’entendre que
el Gran Diluvi va trigar exactament set dies a arribar sind que es va esdevenir quan va ser el moment. En paraules de
J. Bottéro i S.N. Kramer (0p. ciz., p.604), el nimero set és una xifra amb un important valor simbolic “que no implica
un superlativo de cantidad, sino que constituye una especie de superlativo de calidad”. Veg. també nota 174.

83



45 Since I reverence [Enki],
46 [He told me] of this matter.
47 1 can|not] live in [your ...],

48 1 cannot [set my feets on] the earth of Enlil.”

Veiem, doncs, com amb Texcusa dun enfrontament entre Enki i Enlil, queda
perfectament justificada la seva decisié d’exiliar-se de la terra, el “territori d’Enlil”. Tot i que no
apareix explicitament, cal entendre que el lloc escollit per anar a viure a partir d’aquell moment
sera el regne d’Enki, és a dir, ’Apsu’. D’aquesta manera queda perfectament justificada la
construccié d’una embarcacié per poder arribar a aquesta regié. Observem, doncs, com aquesta
excusa que dona Atrahasis als seus veins el converteix en un home sacrificat i protector, una
especie d’heroi, ja que suposadament marxa per evitar un castig col-lectiu per part dels déus. El
déu no li diu que aquestes instruccions han de ser un secret pero el protagonista, quan explica el
motiu que el porta a marxar, en cap moment no al-ludeix a la conversa que ha mantingut amb
Enki, com si se n’hagués d’amagar. Pero tenint en compte que el déu no li ha parlat de manera
explicita sobre perque ha de fugir, també podriem pensar que, en efecte, Atrahasis creu que Enlil
esta enfadat amb ell. D’altra banda, és interessant que el text posi aquesta explicacié directament
en boca d’Atrahasis i no d’Enki, com observem que succeeix en altres relats.

Abans que comencin les inundacions, Atrahasis ha d’haver enllestit la preparacié de la nau,
en la qual hi participen els veins del protagonista, tant els ancians com els nens, que porten algun
material o alguna eina (aixi apareix a la tercera tauleta, veg. versos 10-14 de la segona columna).
Destaca entre ells la preséencia de fusters, la qual cosa pot indicar que l'embarcacié era
principalment de fusta. Els fragments que conservem del poema no n’ofereixen les mides, pero
pot ser que es trobessin en alguns dels que ara resten il-legibles. Tanmateix, cal pensar que havia
de ser de dimensions considerables, tal i com recullen la resta de relats que parlen sobre el Gran
Diluvi, per la quantitat d’animals i coses que Atrahasis ha de portat amb ell. Aquests detalls els

trobem a la segona columna de la tercera tauleta, on es concreta que haura d’embarcar al vaixell:

I 31 Whatever he had [...
32 Clean (animals) . [............ ].
33 Fat (animals) [............ ]
34 He caught [and put on board]
35 The winged |birds of] the heavens.

™ A partir de 'ordenacié de P'univers, el cel fou entregat a Anu, la terra a Enlil i el regne de les aigiies subterranies a
Enki (veg. versos 11 i ss. de la primera columna de la primera tauleta). Sobre el regne d’Enki, ’Apsu, veg. també nota
71.

84



36 The cattle (?) [............ ]...
37 The wild [creatures (?) ......... ]

38 L feeeeennnn he put on board.

D’una banda, observem que Atrahasis haura d’introduir a I'embarcacié totes les seves
possessions. Aquesta dada pot semblar contradictoria perque una de les instruccions que havia
rebut d’Enki al principi d’aquesta tercera columna era precisament la de cremar els seus béns.”
Aquesta contradiccié pot ser entesa com a fruit de la barreja de diverses tradicions, tot i que les
riqueses de les quals parla aquest fragment poden ser enteses simplement com les possessions
materials necessaries per reprendre la vida a la terra després del Gran Diluvi. D’altra banda, el
text parla dels animals que acompanyaran Atrahasis mentre duri el seu periple: n’hi ha de purs,’
de grassos, ocells, ramats i fins i tot animals salvatges. Es possible que aquest fragment fes
refereéncia a d’altres animals pero, si aixi fos, no s’ha conservat ja que la segona columna presenta
en aquest punt una quinzena de versos que resulten il-legibles. Pel que fa al nombre de persones,
sabem que hi fa pujar tota la seva familia, pero el text no n’especifica en cap moment el nombre

ni déna cap més nom propi que el d’Atrahasis:
II 42 ...].he sent his family on board.

Un altre document, diferent del que ens ha arribat signat pel copista Kasap-Aya i del qual
hem patlat anteriorment, la tauleta DT 42,”” complementa aquesta informaci6 afirmant que tant

els animals com les persones que han d’embarcar amb el protagonista, sén enviades pel mateix

déu Enki:

5 ‘[Observe] the appointed time of which I will inform you,

6 Enter [the boat] and close the boat’s door.

7 [Send up into] it your batley, your goods, your property,

8 [Your wife], your kith, your kin, and the skilled workers.

9 [Creatures] of the steppe, all the wild creatures of the steppe that eat grass,

10 [I] will send to you and they will wait at your doot.’

Amb I'embarcacié enllestida i tota la seva familia a la porta, Atrahasis organitza un gran

banquet abans d’iniciar el periple, com si celebrés un gran comiat:

7> Sobre aquest punt veg. p.83.

76 Els animals purs havien de servir a Atrahasis per realitzar els sacrificis als déus un cop hagués desembarcat de la
nau després del Gran Diluvi. Al contrari, els animals impurs podtien servir per repoblar la terra.

7 Veg. J. Bottéro & S.N. Kramet, gp. cit., pp.576-577 i ¢f. també W.G. Lambert & A.R. Millard, gp. ¢it., p.29.

85



II 40 ...] heinvited his people
41 ...] to a banquet.
42 ...] . he sent his family on board,

43 They ate and they drank.

Llegint aquests versos sembla que el banquet tingui lloc dins de Pembarcacié que el
protagonista ha construit amb I'ajuda dels seus veins. Aixo ens fa pensar que potser tots aquells

que hi sén convidats, és a dir, la seva familia,”

acompanyaran Atrahasis en el seu periple. El
poema, perd, no ofereix prou detalls en aquest punt com per poder confirmar aquesta dada. Aixo
no obstant, J. Bottéro i S.N. Kramer” entenen que aquesta és més aviat 'iltima alegria que
Atrahasis els dona abans del funest desti que ni tan sols sospiten i, per tant, que els que participen
al banquet no compartiran necessariament la salvacié amb el protagonista.

Durant aquest banquet, Atrahasis es troba molt nervids, sortint 1 entrant continuament de
la nau, mentre espera un senyal per comengar a navegar. Aquest senyal, tot i que no apareix de
manera explicita en els versos de que disposem, sembla ser I'inici d’una gran tempesta després de
la conversa mantinguda amb Enki (vers 37 de la primera columna de la darrera tauleta). Aquest

déu, pero, també diu al protagonista que omplira la clepsidra.”

Podem entendre, doncs, que el
cataclisme comengara tot just en el moment que aquesta s’acabi de buidar, com si es tractés d’un
rellotge que funciona amb aigua.

Quan Atrahasis observa que el cel es comenca a tancar 1 sent entre els ndvols el bram

d’Adad,’" déu del vent i de les tempestes, comprén que ja ha passat el temps marcat i que ha

arribat el moment:

II 48 The appearance of the weather changed,
49 Adad roared in the clouds.

50 As soon as he heard Adad’s voice

8 El terme que fan servir J. Bottéro i S.N. Kramer (veg. supra) és “los suyos”, englobant aixi no només els que estan
units a Atrahasis mitjancant un vincle sanguini sind, més ampliament, també els amics més propets.

™ “Antes de zarpar, y a pesar de que su 4nimo no esta para fiestas (45-47), el Muy Sabio invita a sus stbditos a un
ultimo banquete (39 s.; 42 s.), ultima alegria antes de la llegada de su negro destino, sobre el que nada sospechan” (J.
Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.604).

% 1 element que s’encarregara d’assenyalar el moment escollit és la clepsidra, omplerta pel propi Enki. “La clepsydre
babylonienne était composée d’un récipient en bois, du moins a lorigine [...], cylindrique ou prismatique, rempli
d’eau qui s’écoulait lentement. Une graduation intérieure, étalonée empiriquement, permettait de mesurer le temps.
I’écoulement des 30 litres d’eau qu’elle contenait mesurait un jour sidéral, soit le temps que met le soleil pur aller du
zénith au zénith.” (veg. R. Larcement, “Clepsydre”, i Dictionnaire arquéologique des technigues, vol.i., Paris: Editions de
'Accueil, 1964). Per tant, quan aquest recipient quedi buit haura atribat el moment.

81 Adad és el déu de les grans inundacions i de les tempestes. En ocasions es presenta acompanyat dels bessons
Shul'lat i Hanish, dos heralds de la tempesta que formen patt de la seva cort. Per tant, és logic que el bram d’aquest
déu, com els trons, anuncii I'adveniment de la tempesta que arribara al seu moment algid amb la preséncia d’altres
divinitats. Cf. G. Leick, gp. cit., p.1.

86



51 Pitch was brought for him to close his door.
52 After he had bolted his door

53 Adad was roaring in the clouds,

54 The winds became savage as he arose,

55 He severed the hawser and set the boat adrift.

Atrahasis, preparat per comengar a navegar en qualsevol moment, tanca la porta de
I’embarcacié tan bon punt sent el brogit del déu i és aquest qui trenca les amarres. A partir d’aqui,
el text explica d’'una manera forga literaria tots els fenomens naturals que tenen lloc a fora de
I'embarcacié 1 que el protagonista ja no veu. Pel que fa a Iinici del cataclisme, és curiés com el
primer element del qual ens patla el text no és ni la pluja ni el desbordament dels rius siné el vent.
Podriem dir, doncs, que presenta el Gran Diluvi com una gran tempesta en la qual el cel es torna
fosc i no només hi ha intenses pluges sin6 sobretot forts vents.

Es especialment interessant, per la forca que presenta, la descripcié que ofereix el text sobre
Pestat en que queda la terra mentre té lloc aquesta tempesta fora de mida. Com veurem en els
seglients apartats, no tots els textos que recullen el relat del Gran Diluvi parlen d’aquests
elements, ja sigui perque segueixen una tradicié que no els considera prou importants per oferir-
los, o bé per estalviar a Poient o lector la cruesa de les imatges que calia reproduir. Observem,

doncs, de quina manera descriu el Poea d’Atrabasis, tot el que succeia fora de 'embarcacio:

I 13 One person did [not] see another,
14 They were [not] ricognizable in the destruction.
15 [The Flood] bellowed like a bull,
16 [Like] a whinnying wild ass the winds [howled].

18 The darkness [was dense], there was no sun.

La descripci6 del cataclisme i de les seves consequencies té molta forga, la qual cosa pot ser
atribuida, en part, a les comparacions que ofereix. El text en general no presenta una riquesa de
detalls destacable pero en alguns passatges, com per exemple aquest, les imatges que aconsegueix
dibuixar només amb un pocs tragos sé6n molt clares.

I aquests efectes s’allargaren durant una setmana: *

IV 24 For seven days and seven nights

25 Came the deluge, the storm, [the flood].

%2 No és casual que la durada de les inundacions estigui relacionada amb el niimero set, “cifra mitica y grandiosa que
no implica un superlativo de cantidad, sino que constituye un superlativo de calidad” (J. Bottéro & S.N. Kramer, op.
¢it., p.604). Com ja hem vist, set sén precisament també els dies que transcorren entre 'avis d’Enki a Atrahasis i el
desencadenament del Gran Diluvi. Sobre la simbologia d’aquest nimero, veg. nota 73.

87



En aquells moment, els esdeveniments provocats per la destruccié i la violencia que
comporta el Gran Diluvi havien espantat fins i tot els déus. El castig que havien dirigit als
humans se’ls havia escapat de les mans i ells mateixos comengaven a patir-ne les consequencies.
Alguns d’ells recriminen a Enlil haver pres la decisié d’aniquilar la raga humana. Veiem aqui el pes
de la jerarquia, al qual hem fet referéncia anteriorment: tot i que alguns dels déus —principalment
Enki— tenen clar que aniquilar la raga humana no és una bona solucié perque portara més
inconvenients que no pas avantatges, han d’acatar les ordres d’Enlil, el gran senyor. Tot 1 aixi,
davant de les nefastes conseqtiencies que el cataclisme comporta no tan sols per als humans siné
especialment per als mateixos déus, finalment es penedeixen d’haver acceptat la decisié6 d’aquest
déu.

Un cop els humans han desaparegut de la terra, els déus tornen a la situacié en qué es
trobaven en el moment previ a la creacié. Enki, gracies a la seva intel-ligencia, ja havia previst
quines serien les fatals conseqiiencies del cataclisme 1 per aixo va decidir salvar la humanitat. El
relat ofereix una descripci6é forga grafica 1 molt interessant de la situacié en que es troben els

déus:

mr 28 Nintu,” the great lady,
29 Her lips were covered with feverishness,
30 The Anunnaki, the great gods,

31 Were sitting in thirst and hunger.

Els déus, desacostumats a treballar des que havien creat els humans, necessiten que aquests
treballin per a ells i que els ofereixin libacions i sacrificis. Aquests versos expliquen que han entrat
en un estat febril per la manca d’ofrenes, com si aquestes fossin llur aliment i llur beure. Es per
aquest motiu i no tant per la llastima que els poden inspirar els humans que decideixen d’aturar
les aigiies, tot i que encara no saben que un home ha pogut escapar al Gran Diluvi. En els versos
que segueixen al fragment que acabem de citar, el relat recull les lamentacions dels déus que es
troben reunits en assemblea. La narracié pren aqui novament un caire literari ja que aquesta
conversa dels déus no és necessaria per a seguir 'argument i només aporta elements sobre el seu
estat.

Els versos de la tercera tauleta que recollien els episodis compresos entre la fi del Gran

Diluvi i el primer sacrifici que Atrahasis ofereix als déus en arribar a terra resten il-legibles.

% Nintu (sovint identificada amb Ninhursag) és considerada la deessa mare. El seu nom pot significar “senyora dels
naixements” i, per extensio, fou identificada també amb la creacié de la raca humana. En aquest passatge, doncs,
mostra el seu penediment per haver acceptat la mort d’aquells, en el naixement dels quals ha intervingut. Veg. G.
Leick, gp. cit., p.135 i ¢f. també nota 91.

88



Aquesta ¢és una de les llacunes més extenses de tot el poema i correspon aproximadament als
darrers quinze versos de la quarta columna i als trenta primers de la cinquena. No coneixem, per
tant, la manera com s’aturen les inundacions i la terra ressorgeix de les aigiies. Tampoc no tenim
detalls sobre com el protagonista s’adona, des de dins de la seva embarcacié totalment hermetica,
que tot ha passat i que pot sortir sense perill. El relat es reprén en el moment que Atrahasis

realitza un sacrifici que plau als déus i aplaca les seves necessitats:

V 34 [The gods sniffed] the smell,
35 They gathered [like flies| over the offering.
36 [After| they had eaten the offering
37 Nintu arose to complain against all of them,
39 ‘Where has Anu the president gone?
41 Has Enlil come to the incense?
42 They, who did not consider but brought about a flood
43 And consigned the peoples to destruction?
44 You decided on total destruction,

45 Now their clean faces have become dark.’

Quan els déus reben la flaire™ del sacrifici ofert per Atrahasis s’hi llencen com a mosques.®
Aquest és el primer impuls que tenen a causa de Pestat febril en queé els havia sumit la manca
d’ofrenes, la qual cosa ens permet veure novament el seu marcat caracter antropomorfic. Un cop
han saciat la seva set i calmat la seva gana, es qiiestionen qui els ha pogut oferir aquest banquet si
tots els humans han mort durant les inundacions. 1, fins i tot, una de les deesses vol saber si Enlil
n’ha pres part ja que, com a principal responsable del cataclisme, no s’ho mereixeria. Rapidament
s’adonen que alguna persona ha sobreviscut al castig d’Enlil i veuen el vaixell d’Atrahasis. Llavors
es pregunten com ha estat possible:

VI 5 [The warrior Enlil] saw the vessel,
6 And was filled with anger at the Igigi,
7 ‘All we great Anunnaki

8 Decided together on an oath.

¥ Tal com afirmen J. Bottéro i S.N. Kramer (gp. cit., p.191), “los banquetes, tanto para los hombres como para los
dioses, iban acompafiados de odorosos humos”.

% Ja que els déus s’havien llengat sobre el sacrifici ofert per Atrahasis com a mosques, aquest collaret que Anu li
regala a Nintu, li havia de servir per no oblidar mai aquella terrible situacié que havien viscut i que no s’havia de
tornar a repetit: “«iLes [these] flies be the lapis aronnd my neck | That I may remember it [every (?)] day [and for ever (?)]»” (vv.
2-4 de la sisena columna de la tercera tauleta). El sentit d’aquesta escena no és facil de desxifrar. J. Bottéro i S.N.
Kramer (gp. cit., p.605) afirmen que “se dirfa que el autor tenfa en mente explicar por qué una imagen, una estatua de
la diosa, muy famosa, sin duda, en el pais, se adornaba con un collar de lapislazuli talladas en forma de «moscas»”.
Sobre aquestes dades, veg. també la nota 155.

89



9 Where did life escape?

10 How did a man survive in the destruction?’

Enlil, ple de rabia en veure que algun dels déus ha trencat el jurament que els comprometia
a no interposar-se en la seva intencié de destruir la raga humana sota un Gran Diluvi, vol saber
com és possible que un home hagi pogut escapar al seu desti. La resta de déus ho tenen clar.
Estan convenguts que ningu, excepte Enki, el déu dels enginys i protector de la humanitat, hauria

estat capac de fer-ho i aixi li ho fan saber a Enlil. Anu,*

la divinitat celest, acusa directament Enki
1 aquest reconeix obertament que n’és el responsable. El text no ho recull explicitament (tot i que
cal dir que en aquest punt manquen una quinzena de versos) pero és possible que durant el seu
parlament Enki excusi la seva actuaci6 afirmant que no parla directament amb Atrahasis sin6 que
s’adreca a un mur de canyes, com succeeix en alguns dels altres relats que veurem en els apartats
seguents.

Davant d’aixo, els déus no castiguen Enki principalment perqué entenen que necessiten els
humans i que la seva decisié de salvar-los no ha estat desencertada, tot i haver-se oposat als
designis d’Enlil. Decideixen, pero, escurcar la durada de la vida humana 1 regular-los el
naixements per no tornar a arribar a una situacié de superpoblacié que els destorbi. Pel que fa a
Atrahasis, tot 1 que el text no ens ho mostra de manera explicita novament per Iexistencia de
versos il*legibles, els déus decideixen concedir-li la immortalitat.”” No tenim dades, pero, sobre el
lloc on anira a viure el protagonista a partir d’aquest moment ni tampoc sobre la regié on
desembarca. Detalls com aquests ens fan pensar que el centre del relat no sén els humans sind
més aviat els déus. Sobre aquest punt, important per entendre aquesta narracié i poder-la
comparar amb d’altres que recullen aquest mateix tema, en parlarem més endavant.

El poema conclou d’'una manera que podem considerar literaria, amb una mena de

conclusio de tots els fets narrats:

VIII 9 That we brought about [the flood],
10 But man survived [the destruction].
11 You, the counsellor of the |great| gods,
12 At [your] decree I set battle in motion.
14 For your praise let the Igigi hear

16 This song and extol your greatness to one another.

% Sobre aquest déu, veg. nota 74.

%7 1. Bottéro i S.N. Kramer (gp. ¢it., p.567) afirmen que després de la intervencié d’Enki davant els déus per justificar
la seva actuacié, els déus “decidian, entonces, conceder al Muy Sabio, superviviente del Diluvio, la immortalidad
después de haber preservado, a partir de este momento, el futuro de los humanos.” Els versos 27-38 de la sisena
columna de la tercera tauleta, on es trobaria aquesta dada, resten il-legibles.

90



18 I have sung the flood to all the peoples.

Hear it!

Com hem pogut veure, el relat sobre el Gran Diluvi que ofereix el Poema d’Atrabasis és
fragmentari i en alguns punts de dificil interpretacié. Tot 1 aix{ és clara la seva concepcio literaria:
es tracta d’un cant als déus per a recrear el Gran Diluvi i recordar-lo als pobles. No podem parlar
de proemi perqué el poema es presenta escapgat, pero si que és significatiu aquest final que
sembla recollir una conversa on el poeta es dirigeix directament als déus. Aquest ‘escolteu-ho’
final pot fer referéncia tant als pobles com als mateixos déus i deixa de manifest aquesta idea de
recreaci6 del cataclisme.

Draltra banda, i per dltim, cal dir que aquest relat recull referéncies molt interessants sobre
els déus que formaven part del panted babilonic. Tanmateix, aquest no és pas 'objecte principal
de I'estudi que ens ocupa i, per tant, hem obviat aquells elements que no resulten significatius per

al nostre proposit.

91



LLA NARRACIO SUMERIA DEL GRAN DiLuvi: 1.A TAULETA DE N1PPUR®

La versié sumeria del Gran Diluvi, anomenada per alguns autors “cicle de Ziusudra”®

a
partir del nom del seu protagonista, ens ha arribat gracies a una tauleta d’escriptura cuneiforme
trobada a Nippur a finals del s. xix. Aquesta tauleta, que data del 1600 aC., ofereix una de les
versions més antigues del cataclisme i és el principal document de qué disposem per poder
reconstruir la narracié sumeria del Gran Diluvi, tot 1 el mal estat de conservacié que presenta en
alguns punts. Durant la primera meitat del s.xx s’han trobat dos fragments que han estat
considerat copies d’aquesta mateixa tauleta, perd que no tractarem en aquest treball precisament
pel seu valor secundari, ates que el nostre objectiu principal no és pas dur a terme un estudi
aprofundit sobre aquesta tauleta ni sobre la seva transmissio, sind analitzar-ne el contingut per
poder comparar el relat diluvia que recull amb el que ofereix Berosos.

La narraci6é que trobem a la tauleta de Nippur és pobra pel que fa a detalls i forga senzilla, ja
que només hi apareix la informacié essencial per dibuixar la historia i en cap cas no trobem
elements superflus o prescindibles. D’altra banda no podem considerar-lo un relat historic perque
no ofereix prou dades, perod tampoc no és simplement un text literari perque no presenta grans
descripcions ni sembla tenir objectiu d’entretenir, sind de recrear uns determinats fets per tal de
mantenir-los vius en la memoria collectiva.

El text esta dividit en sis columnes, forca malmeses totes elles. El relat del cataclisme
apareix recollit principalment en les quatre darreres, pero abans d’arribar-hi és interessant
d’observar breument tant la primera com la segona tauletes perque fan referéncia als castigs —
previs al Gran Diluvi— que els déus envien contra la raca humana. Els versos que recullen el
motiu de la primera amenaga resulten en gran part il-legibles i la narracié es reprén en el moment
que el déu Enki, protector de la humanitat, promou la repoblacié de la terra després que el

nombre dels seus habitants hagi minvat a causa d’aquesta plaga:”

8 Per al comentari d’aquesta tauleta hem seguit principalment la traduccié estindard de M. Civil a I'anglés: The
Sumerian Floodstory, dins de W.G. Lambert & A.R. Millard, gp. cit., pp.140-145.

8 Cf. F. Lara PeNADO, La civilizacion sumeria, Madrid: Historia 16, 1998, p.38.

 En aquesta tauleta, Enki apareix com un déu filantrop i protector de la humanitat. Aixi ho apunten alguns autors
com J. Bottéro i S.N. Kramer (p. cit., p.608): “El relato en sumerio [...] concede a la pareja Enki-Nintu el papel
fundamental en la creacién y el cuidado de los hombres [...]”. Aquest déu, perd, és conegut dins de la cultura
sumeria també per altres qualitats associades principalment a la terra i a 'aigua: “The name can either be taken to
mean ‘Lord Earth’ [...]. Certainly the character of Enki ever since the eatliest documents from the Old Sumerian
period is formed by the association with the water, most notably in the ground-water or Apsu” (G. Leick, op. cit., p.
40). I encara apareix considerat com a déu de les arts i del desti: “Enki is also the god of ‘wisdom’ and magic who
instructed humandkind in all the arts and crafts” (B.B. Powell, gp. cit., p.58). També hem de dir, pero, que no és facil
patlar amb seguretat sobre les caracteristiques propies d’aquest déu pel seu rapid sincretisme amb el déu accadi Ea
(veg. nota 60). D’altra banda, cal destacar també que el relat atribueix la salvacié de Ziusudra —o almenys la voluntat
de protegir-lo— no a un sol déu siné6 a dos: Enki i Nintu. El primer és qui juga un paper més important pero tots dos
estan del mateix costat. Davant d’ells trobem una altra parella: Enlil i Anu, que tenen com a objectiu destruir la raga
humana i sobre els quals parlarem més endavant. La divinitat amb més pes d’entre aquestes dos és Enlil pero, com

92



I 38 Twantto [...] the destruction of my human race,
39 For Nintu,” I want to stp the annih[ilation of] my creatures,”

40 I want the people to come back to their dwelling grounds.”

El segon dels castigs contra la humanitat correspon a la tauleta segona. El mal estat en qué
es troben aquests versos fa impossible concixer els detalls sobre aquest nou atac; el text es
recupera quan ja tot ha passat i Enki torna a afavorir la repoblaci6 de la terra. Es precisament per
aquesta deficient conservaci6 del text que existéncia del segon castig és només una hipotesi.

Aquests castigs enviats pels déus tenen com a unic objectiu destruir la raca humana, pero

14, considerat

Enki aconsegueix fer fracassar els dos primers. Es per aquest motiu que el déu Enli
el més poderds dels déus del panted sumeri, envia un tercer i ultim castig, el Gran Diluvi, que ha
de ser el definitiu. En aquest punt trobem I'inici de la narracié diluviana, que ocupa les darreres
quatre columnes. Els primers versos que patlen del cataclisme no s’han conservat, pero per la
manera com es desenvolupen dels esdeveniments en el relat i tal com defensen alguns autors”,
podem pensar que aquesta llacuna amaga el perque del Diluvi. No sabem del cert que motiva els
déus a fer desapareixer la raga humana, creada per ells mateixos com afirma el poema (veg. nota
90), perdo podem suposar diverses causes com lenrenou produit per la superpoblacié”™ a la
superficie de la terra o com la impietat vers els déus. En tot cas ens movem en el terreny de la
hipotesi, cosa que no succeeix si parlem de la intencié d’aquest atac: destruir per complet la raca

humana sota les aigiies. Aquest objectiu, que apareix recollit als seglients versos, coincideix amb

el que trobem en altres textos, tal i com comentarem més endavant en 'apartat corresponent.

IV 156 On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].
157 The destruction of the descent of mankind |...],

158 'The final sentence, the word of the assembly [...]

159 The word spoken by An and Enllil and Ninhursag],

succefa amb Nintu, Anu també hi és present tot i que en un segon pla.

! Nintu (sovint identificada amb Ninhursag) és una de les més antigues deesses mares suméries. Fl seu nom pot
significar “senyora dels naixements” i, per extensio, fou identificada també amb la creacié de la raca humana. Veg. G.
Leick, op. cit., p.135 1 ¢f. també nota 83.

% La referéncia a Nintu i el possessiu emprat per Enki ens porta a confirmar el paper que assumeixen ambdés com a
creadors de la humanitat (veg. nota 90).

% De fet, altres textos —com ja hem vist al Poema d’Atrabasis— testimonien tres castigs (sobre la simbologia d’aquesta
xifra veg. notes 50 i 53). De fet, autors com J. Bottéro i S.N. Kramer (gp. ¢iz., p.578) consideren que, en efecte, sén
tres els atacs que els déus envien contra la humanitat i aixo és el que afirmen sobre aquest segon: “Parece que la
existencia de los hombres vuelve a estar nuevamente comprometida o que a estos se les ha impedido llegar a alcanzar
un desatrollo pleno”.

% Sobre el déu Enlil veg. notes 58 i 74.

% (f J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.579.

% A aquesta superpoblacié podria fer referéncia el vers 156 de la tercera tauleta, en el qual podem llegir que “on all
dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep]”.

93



160 The overthrowing of the kingship |...].

Com podem veure als darrers dos versos d’aquesta cita, el poema considera responsables
del Gran Diluvi a Enlil i Anu”. Aquests, en especial el primer pel fet de ser considerat el cap dels
déus (veg. nota 58), sén també responsables dels dos atacs previs que ha sofert la humanitat. Pero
tal i com s’ha esdevingut en aquests dos casos, no tots els déus son favorables a la seva decisio.
Es per aixd que reuncixen els déus en assemblea i els fan jurar® que no intentaran aturar la

destrucci6 de la raca humana:

I 141 Holy Inanna we[pt] because of the people,
142 Enki bethought himself (of the situation even though)
143 An, Enlil, Enki (and) Ninhursag,
144 ‘The gods of the universe, had [taken an oath by] the names of An nd Enlil.”

[-..]
IV 156 On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].
157 The destruction of the descent of mankind [...],

158 'The final sentence, the word of the assembly [...]

Aquest jurament complica les coses a la parella Enki-Nintu perque tot i que volen salvar els
humans de la destruccié total no poden trencar la seva paraula. Malgrat aquest obstacle, Enki no
es resisteix a donar-ho tot per perdut i, tal com acabem de llegir en el darrer fragment citat, pensa
quina pot ser la solucié per aconseguir el seu objectiu sense violar el compromis. Aquest paper
d’enginy6s filantrop és precisament el que juga Enki al llarg de tot el poema. Sembla que la seva
unica intencié és salvar la raca humana, ja que els versos que ens han arribat no recullen cap

consequencia derivada del cataclisme que afecti directament els déus. Es a dir, si 'aniquilacié de

7 Bl maxim responsable del Gran Diluvi és Enlil (¢f notes 58 i 74), perd Anu, divinitat celest, apareix donant-li
suport. Anu, també anomenat An —paraula que significa precisament ‘cel’—, és una de les divinitats sumeries més
antigues. Pel que fa a la relacié entre Anu i Enlil, “[...] the god Enlil, this ‘first-born son of An’, who originally
manifested power rather than authority, gradually acquired a status equal to that of his father and was said to
dispense authority and fate either with, or on behalf of, the sky-god. The distinction between the funtions of both
gods became blurred, specially when An also acquired traits of a Weather-god, which are generally more associated
with Enlil. He was called ‘Fecund Bull’, which implies fetility; the sky as the source of rain ‘impregnates the earth (so
that) vegetation becomes plentiful”” (G. Leick, gp. ¢, p.4-6).

% Fls déus que mostra aquesta tauleta presenten un comportament en certa manera antropomorfic. Si prenem com a
encertada una de les possibles hipotesis sobre les causes del Gran Diluvi, la superpoblacié de la terra, veiem que els
déus se senten molestos pel soroll que fan els humans i que el cataclisme no és més que una manera de venjar-se’n.
De la mateixa manera, el fet que aquests déus, reunits en assemblea, prestin jurament contribueix a fer-los propers als
humans. Cal destacar també que aquests vots no poden ésser trencats i, per tant, és aqui on a Enki se li presenta la
dificultat en voler salvar la raca humana.

* Es interessant aquesta manera de jurar “per la seva persona”. Els déus, perd, no només feien aquest tipus de
jurament: «Be conjured by heaven and underworld, let .. .», cita que correspon al vers 251 de la sisena tauleta. El context és
el mateix, el compromis al qual Enlil sotmet tota la resta de divinitats, pero I'objecte del jurament és diferent. En tot
cas, com deiem a la nota anterior, els vots realitzats pels immortals no es podien trencar de cap manera.

94



la raca humana sumis els déus en un estat de caos podriem pensar que Enki vol salvar la llavor
dels humans per evitar una conseqiéncia que I'afecta directament, pero en aquest context res no
ens porta a confirmar aquesta hipotesi i, per tant, més aviat cal veure-hi al darrere la llastima que

100

un home pietés provoca al déu. Es tracta de Ziusudra, ™ el gran protagonista del relat, tot 1 que

no apareix fins ben avangat el poema:

1T 145 At that time, the king Ziusudra, the anointed [...],
146 He made |[...]

147 With humility (and) well chosen words, in reverence |...]

Aquest personatge, sobre el qual no tenim cap dada, és I'escollit per Enki per dur a terme la
seva intenci6 de salvar la raga humana. El text només ens indica que es tracta d’un rei pero no ens
concreta ni la seva filiacié ni la seva procedencia. Potser aquestes sén dades irrellevants perque
només el titol ja li confereix una categoria superior a la resta de la raga humana. Pero com hem
vist anteriorment, no és pas per aixo que és escollit entre tots els humans siné més aviat per la
seva devocid cap als déus, dada que recullen aquests tres versos que acabem de veure. D’altra
banda, aixo ens torna a portar a la quiestié sobre la causa del Gran Diluvi, sobre la qual hem
parlat breument unes linies abans i que no apareix recollida en aquest text, probablement pel seu
estat fragmentari. Si la salvacié de Ziusudra és una recompensa pel seu bon comportament cap
als déus, de la mateixa manera podriem deduir que les inundacions que han de negar la terra i
aniquilar el génere huma sén un castig contra la impietat que podia regnar entre aquests mateixos
humans. En tot cas, aixo no deixa de ser una hipotesi.

Tornant al relat, observem com Enki, tot un f#rckster, concep un pla per aconseguir el seu
objectiu sense trencar el jurament que havia fet per ordre d’Enlil: amagara Ziusudra, fent que
sobrevisqui al Gran Diluvi, per tal que pugui repoblar la terra un cop tot hagi passat. La trampa
rau en el fet que no l'avisara a ell directament sin6 que ho fara a través d’'un mur de canyes que
repetiran el so de la seva veu. D’aquesta manera, ningt no el podra acusar d’haver explicat la

intencié d’Enlil a un mortal. El poema ho recull aix{:

IV 152 Ziusudra hea|rd], standing by its side,
153 He stood at the left of the side-wall [...]
154 ‘Side-wall, I want to talk to you, [hold on] to my word,
155 [Pay atten]tion to my instructions:

156 On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

"% Bl nom “Ziusudra’ ha estat interpretat per alguns autors amb el significat de ‘vida de llargs dies’, en relacié amb el
desti d’aquest personatge com veurem més endavant. Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.578.

95



157 The destruction of the descent of mankind [...],

158 The final sentence, the word of the assembly |...]’

En aquest fragment podem veure com Enki s’adre¢a a un mur de canyes, a 'esquerra del
qual es troba Ziusudra. Només conservem els versos en que el déu explica que ha de tenir lloc un
Gran Diluvi que aniquilara la raga humana. Es possible que els versos 161-200 d’aquesta quarta
columna, que resten il-legibles, recollissin altres instruccions dirigides al protagonista en relacio,
per exemple, a la construccié d’'una embarcacié o al moment en qué comencgaria el cataclisme.

Draltra banda, sembla que aquest avis indirecte d’Enki podria ser complementari d’una serie
de somnis —sobre els quals val a dir que no tenim més dades— que t¢ Ziusudra i que estarien

provocats per aquest mateix déu:

IV 148 Every day he stood constantly present at |...].
149 It wa not a dream, coming out and spealking...]

150 Conjured by heaven and underworld [...]

Aixi el protagonista s’assabenta que vindra un Gran Diluvi que exterminara la llavor del
genere huma, tal com ho han decidit els déus. Aquesta manera d’informar el protagonista és tan
enginyosa com interessant i ja ’hem trobada, com hem vist, en el Poewa d’Atrahasis. Un cop Enki
ha aconseguit informar Ziusudra, es desencadena el cataclisme, que és narrat d’'una manera molt

senzilla i practicament sense detalls en només sis versos, com podem veure a continuacio:

V201 All the destructive winds (and) gales were present,
202 The storm wept over the capitals.
203 After the storm had swept the country for seven days and seven nights
205 And the destructive wind had rocked the huge boat in the high water,

206 The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

En aquest fragment podem observar com les aiglies que provoquen la inundaci6 de la terra
provenen principalment del cel, és a dir, d’huracans i tempestes. Tot i que no tenim cap al-lusio al
desbordament dels rius ni del mar, cal pensar que les intenses pluges provoquen com a efecte
secundari un notable increment del cabal dels rius. D’altra banda, cal destacar que el vers 203 fa
referéncia a la durada del Gran Diluvi. No coneixem quan comenga ni quan acaba —i ni tan sols

on s’esdevé— pero si en coneixem la durada: set dies i set nits.""!

%" No és en absolut casual que en siguin precisament set els dies i les nits que duren aquestes pluges, atés que aquesta
xifra sol amagar una referéncia a un cicle complet o acabat. Sobre la simbologia d’aquest numero, veg. nota 73.

96



Rapidament tot el que hi ha sobre la terra és destruit, excepte I'embarcacié on viatja
Ziusudra 1 que possiblement ha estat construida per ell mateix. El text no ofereix gaires detalls
sobre el periple de Ziusudra; només podem observar la manera com Enki aconsegueix salvar-lo
de la destruccié sense que el gran déu Enlil se n’adoni, tot i que podria ser que les llacunes que
trobem al poema tampoc no donessin massa detalls més sobre aquest tema ja que, com hem
apuntat anteriorment, en aquest relat les descripcions sén for¢a esquematiques. Tampoc no tenim
coneixement dels detalls de I‘embarcacié (no sabem quines son les seves mides, quina forma té o
quin material s’ha emprat per a la seva construccid, per exemple). Tot i aixi, podem deduir que té

una finestra a través de la qual el protagonista s’assabenta que tot ha passat:

V207 Ziusudra made an opening in the huge boat,

208 And the Sun with its rays entered the huge boat.

El sol, el déu Utu,'” torna a ocupar el seu lloc al cel i les aigiies del Gran Diluvi comencen a
baixar. Es aixi com acaben les inundacions i com Ziusudra compren que el perill ha passat.
Podem entendre, per tant, que 'embarcacié del protagonista seria un cos totalment hermetic, al
sostre del qual Ziusudra hi hauria fer una obertura per constatar la fi del Gran Diluvi sense correr
cap risc.'” L’hermetisme de ’arca no respon tnicament a la necessitat que no hi entri aigua, sin6
probablement també —o sobretot— a la intencié d’amagar Ziusudra dels ulls d’Enlil.

En efecte, tot i la intenci6 inicial del cataclisme, el nostre protagonista acaba salvant la vida.
Un cop fora de embarcaci6, Ziusudra s’agenolla davant Utu i a continuacié, matant bous 1
degollant xais, els ofereix en sacrifici. Ja que tota forma de vida ha mort sota les aiglies de la gran
inundacio, cal pensar que aquests animals —aixi com d’altres que seran els que repoblaran la terra—
havien de viatjar a la nau del protagonista. Podria ser que aquests detalls fossin en alguns dels
versos que no ens han arribat, com hem apuntat unes linies abans, o bé que qui fixés per escrit el

text decidis ometre’ls en considerar-los innecessatis 0 no prou versemblants:

V209 The king Ziusudra
210 Prostrated himself before the Sun-god,

211 The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

192 Bl nom ‘Utw’ significa en sumeri precisament ‘sol’. Aquesta divinitat és identificada amb I'accadi Shamash (veg.
nota 130) i ¢/ G. Leick, op. cit., p.161-162.

' No hi ha res que apunti a Pexisténcia de cap obertura a mode de finestra a 'embarcacié per a conéixer la fi del
Gran Diluvi. Es tracta, doncs, d’'una embarcacié totalment hermética.

97



Tot seguit, trobem una nova llacuna al text que inclou el final de la tauleta cinquena 1 I'inici
de la sisena. Es possible que fos precisament en aquest espai on, si era el cas, s’expliqués de quina
manera els animals 1 els humans —cal recordar, pero, que en cap moment el text no recull cap
dada que faci pensar que Ziusudra anava acompanyat d’alguna altra persona durant el seu
periple— desembarcaren en un indret indeterminat, ja que no en conservem el nom.

Quan es repren el text, trobem el que sembla ser el final de la discussié que mantenen Enki

i Enlil:

VI 251 Be conjured by heaven and underworld, let ...""

252 An (and) Enlil, be conjured by heaven and underworld, ...

Els retrets que podria incloure el text no es conserven; possiblement estarien en aquest
versos de linici de la sisena tauleta que resulten il-legibles. Tot i la reaccié negativa que cal
pressuposar a Enlil en veure que el seu objectiu ha fracassat per tercera vegada, veiem als darrers

versos del poema com accepta que la vida humana torni a repoblar la terra:
VI 253 He/they made come up the animals which emerge from the earth.

En aquest vers podem observar com Enki regenera la vida fent que els éssers vius neixin de
la terra. Aquesta afirmacié pressuposa que en algun moment anterior, que el poema no recull,
aquest déu havia creat el genere huma, fent-lo néixer de la propia terra. Potser aquesta dada ens
ha de fer pensar que Ziusudra hauria afrontat el seu desti tot sol, o almenys sense altres persones,
ja que no eren necessaries per repoblar la terra perque els nous éssers van emergir d’aquesta.
Aquest detall no concorda amb els que apareixen en d’altres textos en els quals, com veurem a
lapartat corresponent, el protagonista que salva la vida esdevé el pare de la nova generacié
humana, engendrant-la. Tot i aix0, en certa manera podem entendre que aquest home n’és el pare
d’una forma simbolica.

Un cop duts a terme els sacrificis, Ziusudra s’agenolla 1 resa davant d’Anu i d’Enlil, els
responsables del Gran Diluvi. Es possible que aquesta sigui una de les instruccions que Enki li
doéna quan l'informa de I'adveniment del cataclisme. En tot cas, el resultat és que aquests déus
s’apiaden d’ell i li donen una vida semblant a la d’un déu, una vida eterna. A partir d’aquell

moment, Ziusudra és portat a viure a I'orient, al pais de Dilmun:

VI 254 The king Ziusudra

'% Pel que fa a aquesta —i encara a una altra— manera de jurar, ¢f notes 98 i 99.

98



255 Prostrated himself before An (and) Enlil

256 (Who) gave him life, like a god.

257 Elevated him to eternal life, like a god.

258 At the time, the king Ziusudra

259  Who protected the seed of mankind at the time (?) of destruction,

260 They settled in an overseas country, in the orient, in Dilmun.

Els darrers versos del poema, en que s’inclouen aquests que acabem de citar, tampoc no ens
han arribat en bon estat. Només es pot llegir que Ziusudra fou cridat a viure per sempre com un
déu 1 dut a Dilmun, “a mysterious land in the East where there is no pain or suffering, the

2 10

Sumerian paradise”.'” No sembla pas que els versos que manquen'®

fessin cap referéncia al
penediment dels déus o si aquests van jutjar Enki per haver donat a Ziusudra les instruccions
necessaries per salvar la vida, convertint-lo en preservador del génere huma. Per tant, el
protagonista aconsegueix d’aquesta manera la vida eterna i, tal com recullen autors com B.B.
Powell, la mateixa etimologia del nom faria referéncia al premi de la salvacié: Ziusudra (zé-u-su-
dra), “long life” a pions man.""’

Com a conclusié cal assenyalar breument que aquest poema ofereix una narracié forca
esquematica del Gran Diluvi, sense gaires detalls ni grans descripcions. Potser és per aixo que
alguns dels episodis que hi trobem sén dificils d’interpretar. Val a dir també que en ocasions fa
'efecte que algunes coses sén donades per sobreenteses i que, en definitiva, per acabar d’entendre
el poema és util recorrer a d’altres textos, com el Poema d’Atrahasis, del qual ens hem ocupat a

'apartat anterior.

105 Veg. B.B. Powell, op. «it., p.127. Alguns autors, com S.N. Kramer o W.F. Albright precisen la ubicacié d’aquesta
regi6 1 afirmen que el Dilmun era un pafs situat a Bahrein, al Golf Peérsic (veg. Samuel Noah Kramer, “Dilmun, the
Land of the Living”, Bulletin of the American Schools of Oriental Research, 1944, 96: 18-28, i William F. Arsricut, “The
Mouth of the Rivers”, The American Journal of Semitic Languages and Literatures, vol.xxxv, 1919, 4: 162-195, pp.182-183).
1% Quatre segons J. Bottéro i S.N. Kramer (veg. p. cit., p.581).

%7 B.B. Powell, gp. cit., p.127.

99



E1L Poema DE GILGAMESH™"®

Cap a lany 1870, I'arqueoleg George Schmidt va descobrir en una de les tauletes de la
Biblioteca d’Assurbanipal a Ninive un relat que havia de canviar la interpretacié del Gran Diluvi.
Es tractava d’un text cuneiforme que parlava d’una gran inundacié que havia assolat tota la
humanitat excepte el llinatge de Utnapishti, que havia sobreviscut en una mena d’embarcacié per
voluntat divina. Aquesta es convertiria, doncs, en la primera versié coneguda del diluvi
mesopotamic, que coincidia sorprenentment amb el Genesi biblic. A partir de llavors hom es va
comengar a questionar de quina manera la narracié biblica del diluvi encaixava en una tradicié
literaria encara més antiga.

El Poema de Gilgamesh ha pogut ser reconstruit practicament en la seva totalitat a partir d’un
conjunt de setanta-tres tauletes, trenta-cinc de les quals foren trobades a Ninive, vuit més a
ciutats d’Assiria i les trenta restants a ciutats de la regié de Babilonia. Els fragments més antics
conservats daten aproximadament de mitjan s.vir aC. i, per tant, sembla clar que aquesta versio
del Gran Diluvi fou fixada per escrit durant el primer mil‘lenni aC. Tanmateix, podem pensar en
Pexistencia d’una versié oral anterior, fruit de la tradicié. Cal dir també que el personatge de
Gilgamesh ja apareix en alguns relats independents del segon mil-lenni."”

El poema, format per uns tres mil dos-cents versos repartits en un total de dotze tauletes'",
narra principalment la recerca de la vida immortal per part del seu personatge principal,
Gilgamesh, i la manera com durant el seu viatge coneix i comenga a comprendre diferents
sentiments, com si es tractés d’una iniciacié al mén adult. Un cop completat el viatge, és a dir, la
iniciacio, accepta la seva condicié de mortal i, havent madurat, ja esta preparat per tornar a la seva
patria 1 ocupar el seu lloc al tron d’Uruk. El relat del Gran Diluvi apareix recollit a la tauleta x1
pero abans de centrar-nos en la seva analisi cal parar atencié al conjunt del poema per
comprendre en quin context se’ns presenta.

L’epopeia comenga amb un proemi on s’explica la intenci6é del poema: recordar i enaltir la
figura de Gilgamesh. Aquest inici ha portat alguns autors, com B.B. Powell, a veure una relacio

amb determinats poemes ¢épics grecs.'!!

'% Per al comentari de la narracié diluviana que ofereix el Poema de Gilgamesh ens hem basat en el text estandard
traduit al catala per Llufs Feliu i Adelina Millet: Llufs Ferv i Adelina Miier (eds.), E/ Poema de Gilgamesh segons els
manuscrits en lenguna accadia dels mil-lenis 11 7 1 a.C., Barcelona: Universitat Autonoma de Barcelona—Publicacions de
I’Abadia de Montserrat, 2007.

199 Cf 11 Peliu & A. Millet, ap. cit. 2007, pp.8 i ss.

"% Tot i que alguns autors consideren que la darrera tauleta és un afegit d’¢poca posterior al poema (¢f. Jean Borriro
(ed.), La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no queria morir, (trad. esp. Pedro Loépez Batja de Quiroga) Madrid:
Akal, 2004%, pp.51 i ss.).

""" “Many have noticed how the first lines of the Greek Odissey seem to echo this openning of Gilgamesh, a clue to
continuity from East to West in the mythical tradition [...]” (B.B. Powell, op. cit., p.319).

100



I 1 Aquell que va veure I'abisme, el fonament del pafs,
2 [Aquell que] va coneixer [els costums (de 'univers)], era savi en tot,
3 |Gilgamesh, aquell que va] veure ’abisme, el fonament del pais,
4 [Aquell que] va coneixer [els costums (de 'univers)], era savi en tot.
5 Igualment [va inspeccionar els santuaris],
6 [va concixer] completament la saviesa de totes les coses,
7 va veure els secrets, va descobrir les coses amagades,

8 va portar una nova anterior al diluvi;

41 El qui va explorar els confins del mén a la recerca de la vida,
42 el qui va aconseguir arribar, mitjancant la seva forca, a Utanapishti, el llunya,
43 el qui va refundar els centres de culte que el diluvi havia destruit,

44 el qui va restablir els ritus per a la nombrosissima humanitat.

Poc després d’aquest proemi comencga la narracié de les aventures de Gilgamesh 1 d’Enkidu,
amb el qual després d’enfrontar-s’hi en un combat inicia una gran amistat. Aviat, pero, la mort
d’Enkidu porta Gilgamesh a pensar que ell també morira quan li arribi el moment. Tot i saber
que aquest ha de ser el seu desti perque és inherent a la seva condicié humana, no s’hi resigna 1
recorda que un avantpassat seu, Utanapishti, havia aconseguit la immortalitat. Es llavors quan
comenga un viatge cap a la terra on habita aquest avantpassat seu per saber que ha de fer per
aconseguir el seu objectiu. L’ancia li explica que no esta en la seva ma fer-lo immortal pero que li
confiara un secret dels déus: I'existencia d’una planta miraculosa que déna l'eterna joventut. A
més a més, Utanapishti li explica que ell aconsegui la immortalitat gracies al fet d’haver
sobreviscut al terrible diluvi de Shuruppak'” i li explica de quina manera s’esdevingué i quines
foren les seves conseqiiencies.

Aquesta narraci6é del Gran Diluvi es troba a 'onzena tauleta, tal com deiem anteriorment, i
té una extensié forca breu si la comparem amb la resta del poema. Al llarg d’uns dos-cents versos,
lautor anonim del Poema de Gilgamesh recull, com si es tractés d’un afegit dins de la linia

argumental,'”

una de les narracions més completes del Gran Diluvi. Aquest relat podria ser
perfectament un cos independent perque presenta una cohereéncia interna propia i, de fet, la seva
presencia dins d’aquesta obra és secundaria. Aquests elements ens porten a pensar que en una

etapa inicial aquest episodi podria haver estat un afegit al poema original de base tradicional. Aixo

"2 Ciutat suméria corresponent a 'actual Fara, on regna la dinastia d’Ubar-Tutu, pare d’Utanapishti (veg. J. Bottéro
& S.N. Kramer, gp. cit., p.610). Aquesta dada sobre la ubicacié és molt interessant perqué tot i que el conjunt dels
textos que estem analizant patlen de la universalitat del Gran Diluvi, només aquest relat i el de Pseudo-Apol-lodor,
que tractarem més endavant, fan referéncia al punt concret del seu epicentre. En aquest cas el poema afirma que va
ser enviat sobre la ciutat de Shuruppak, tot i que la voluntat dels déus era destruir la totalitat de la raca humana.

' £ S. Dalley, op. ait, p.43.
101



no obstant, ja formaria part del conjunt en el moment que va ser fixat per escrit, atés que el
proemi, com hem vist anteriorment, fa refereéncia a les noticies sobre els temps diluvians que va
aportar Gilgamesh. Sigui com sigui, el context en que apareix fa que aquesta narracié diluviana
tingui unes caracteristiques especials, diferents de les que trobem a la resta de versions —com, per
exemple, el Poema d’Atrabasis— en qué aquest episodi és la patt central o el tot.'"* Destaquen, entre
daltres, que la relacié dels esdeveniments esta explicada en primera persona pel seu mateix
protagonista, Utanapishti, i que aquests fets estan ubicats tant geograficament com
temporalment. Aquest personatge, després d’haver sobreviscut al Gran Diluvi, fou recompensat

115

pels déus amb el do de la immortalitat > 1 és per aquest motiu que Gilgamesh se li adrega.

Utanapishti no pot concedir-li la la vida eterna pero accedeix a explicar-li la seva historia, “e/

misteri dels déns”."'® En efecte, es tracta d’un misteri o d’un secret que només coneixen els déus i
12 & : : c 117

aquest ancia perque tots aquells que van presenciar els fets hi van morir.

Utanapishti era rei de Shuruppak, una ciutat vora 'Eufrates on els déus prengueren la

decisié d’enviar el diluvi. Aixi és com comenca la narracié de I'ancia:

XI 11 Shuruppak, la ciutat que tu coneixes,
12 la ciuftat que] es troba [a la riba] de ’Eufrates,
13 aquesta ciutat és antiga i els déus habitaven al seu interior,

14 aleshores els grans déus van decidir enviar el diluvi.

Si llegim aquests versos d’una manera literal observem que els déus no viuen al cel ni sobre
elevades muntanyes siné a l'interior de les ciutats, concretament a Shuruppak. Aquest afirmacié
es pot interpretar entenent que les llars dels déus eren els temples que, efectivament, es trobaven
dins de les ciutats. Utanapishti afirma que Shuruppak és la ciutat sobre la qual els déus decideixen

enviar un gran inundacié amb P'objectiu de negar totalment la terra, pero cal observar que en cap

""" En efecte, molts autors opinen que 'episodi del Gran Diluvi és secundari dins del conjunt del Poewa de Gilgamesh i
que hi esta insertat amb I'Gnica finalitat d’explicar perqué Utanapishti és immortal (¢f Ruth E. StMOONS-VERMEER,
“The Mesopotamian floodstories: a compatison and interpretation”, Numen, 1974, 21:1, 17-34, pp.21-22; Jefrey H.
Ticay, The Evolution of the Gilgamesh Epic, Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1982, p.239). Tanmateix,
Pelement de la immortalitat és present al llarg de tot el poema. Es possible, doncs, que el text tingués un sentit
complet sense el relat diluvia, encara que sigui amb un caracter explicatiu? Potser no és I'episodi principal perque la
narracié gira entorn de Gilgamesh 1 no pas d’Utanapishti pero si sembla necessari per al conjunt. Si no fos aixi, fins i
tot podriem defensar que el relat del Gran Diluvi apareix al Poema d’Atrabasis unicament amb la finalitat d’explicar o
justificar la infertilitat entre els humans i el reduit nombre d’anys que viuen.

15 El seu nom significa: “el que cerca la vida”. Es, per tant, un nomen parlans relacionat amb la seva caracteristica més
rellevant: la immortalitat (Ll Feliu & A. Millet, gp. ciz. 2007, p.31 1 ]. Bottéro, gp. cit., p.162).

U6 T jteralment en els versos 9 i 10 de la tauleta xt: “Gilgamesh, jo et revelaré un sectet, / i explicaté el misteri dels
déus”.

"7 Aixi, Utanapishti és el darrer personatge mitologic. Després d’ell els déus ja han establert I'ordre de P'univers i les
seves lleis. Per aixo ja no es podran tornar a repetir les condicions que li han obert les portes de la vida eterna. Sobre
aquest punt ¢/ R. Simoons-Vermeer, gp. ¢it., p.21.

102



moment no parla dels motius que els van portar a prendre aquesta determinacié ni tampoc per
que van voler salvar-lo precisament a ell i a la seva familia, com veurem tot seguit. En canvi, com
hem vist, alguns textos, com el Poeza d’Atrabasis 1 la tauleta de Nippur, patlen de la superpoblaci6
de la terra com a causa principal del cataclisme, mentre que d’altres, com el Libre del Génesi
n’assenyalen la impietat humana.

El que si podem intuir és un acord previ per part dels déus a 'hora d’enviar el Gran Diluvi:

XTI 15 Llur pare Anu va jurar,
16 Llur conseller, Enlil el guerrer,
17 Llur visir, Ninurta,
18 Llur conestable, Ennugi,

19 El princep Ea va jurar amb ell.'"®

No tenim més detalls sobre aquest jurament, la qual cosa ens fa pensar en una mena de
resum d’un relat anterior, o en un sobreentés. Es a dir, I'autor anonim que va fixar per escrit el
Poema de Gilgamesh podria haver inclos una narracié resumida del cataclisme basada en algun relat
tradicional o anterior.'"”

Utanapishti, que no sembla mantenir una relacié especial amb cap divinitat, més enlla de la
que hi puguin tenir altres humans —és a dir, no els uneix cap vincle de parentiu com si succeeix en
d’altres relats—, aconsegueix salvar la vida gracies a la proteccié d’Ea,' el déu filantrop que vol
evitar I'extincié de la raga humana. El poema no especifica per quin motiu fou elegit, tot i que
podem pressuposar que ha d’estar relacionat amb el fet de tenir alguna qualitat que no presenten
la resta de mortals, com, per exemple, ostentar el titol de rei. Ea decideix adrecar-se-li per fer que
construeixi una embarcacid, dins de la qual podra sobreviure al Gran Diluvi. Pero aquest avis no
el dirigeix directament a Utanapishti sin6 a un mur de canyes, tal com mostren els seglients

VErsos:

118 Aquest jurament, amb tota seguretat referit al Gran Diluvi, mostra com els déus es van comprometre a no
desvetllar la seva intencié. Tot i aixi, com veurem, el déu Ea no hi esta d’acord i ideara un pla per poder salvar la raga
humana. Sobre Ea i Enlil, els grans protagonistes del relat, en parlarem a continuaci6. Pel que fa a la resta, cal dir que
Anu és una divitat celest (veg. nota 97), Ninurta és un déu de la terra, fill d’Enlil, que pot ser identificat amb
agricultura i la pluja i, per ultim, Ennugi sovint apareix associat amb els canals. Tots tres formen part de la cort
d’Enlil. Cf. G. Leick, op. cit., pp.135 i ss. i LL Feliu & A. Millet, gp. ciz. 2007, p.228.

" Aquest jurament, que no apareix en cap més relat, tret del que ofereix el Poema d’Atrabasis, apareix aqui només
alludit. Podem pensar, doncs, que en aquest punt el Poema de Gilgamesh dona per sobreentés aquest episodi i que per
aix06 no hi fa cap més referéncia.

120 Fis dificil parlar sobre les caracteristiques propies d’aquest déu d’origen accadi pel seu rapid sincretisme amb el déu
sumeri Enki (veg. notes 60 i 90). Les funcions d’Ea son, per tant, practicament les mateixes que les d’Enki: “He is a
water-god [...], a creator [...], a god of wisdom [...], the supreme master of magic [...], the protector of ceaftsmen
and artisans” (S. Dalley, p. ait, p.37). Es, doncs, el déu de les arts que sempre apareix disposat a ajudar els humans (¢f
Ll Feliu & A. Millet, gp. ciz. 2007, pp.227-228).

103



X1 22 Paret de canyes, escoltal Paret, estigues al cas!
23 Home de Shuruppak, fill d’Ubar-Tutu,
24 Enderroca la casa, construeix un vaixell!
25 Abandona les riqueses i busca la vidal
26 Refusa les propietats, salva la vidal

27 Fes pujar al vaixell la llavor de totes les criatures vivents!

Aquesta forma d’adrecgar-se a Utanapishti d’amagat fa pensar en una mena de llei o pacte
que prohibeix als déus desvetllar la seva intencié d’aniquilar la raga humana negant la terra. El
jurament al qual, com hem vist anteriorment, fan referéncia els versos 11-16 de la tauleta x1 pot
tenir relacié amb aquest assumpte. El relat sobre el Gran Diluvi que trobem al Poena de Gilgamesh
no explicita per qué Ea s’amaga a ’hora de salvar Utanapishti ni quin és aquest compromis al qual
se sotmeten els déus. Aquests elements ens fan pensar que aquests versos serien una mena de
resum del jurament que realitzen els déus en assemblea 1 que si apareix recollit en altres relats
anteriors que recullen la narracié del Gran Diluvi, com el Poema d’Atrahasis. Essent aixi, la
prohibicié de parlar als mortals sobre el fatal dest{ que els espera complicaria 'objectiu d’Ea de
salvar la llavor del génere huma. Es per aixd que fa servir el seu enginy i en lloc de dirigir-se
directament a Utanapishti s’adreca a un mur de canyes, al costat del qual es troba aquest. Actuant
aixi ningd no el podra acusar d’haver trencat el jurament perque en realitat no parla amb ’home
sin6 amb les canyes i sén aquestes les que transmeten el resso de les seves paraules.'”

D’aquesta manera Ea ordena a Utanapishti destruir totes les seves propietats materials —
sense especificar de quina manera ho ha de fer— i construir un vaixell on haura d’embarcar amb la
llavor de cadascuna de les espécies terrestres, és a dir, algun exemplars de cada especie —sense
concretar-ne el nombre— per tal que puguin repoblar la terra després del cataclisme. Aixi doncs, el
desti d’aquest home va més enlla de salvar-se a si mateix ja que sera 'encarregat de fer que també
sobrevisquin al Gran Diluvi la resta d’éssers vius que habiten la terra. D’altra banda, 'ordre de
deixar enrere totes les seves propietats sembla una espécie de purificacié. Es com si les riqueses i
les possessions materials en general fossin una carrega innecessaria per a la nova vida que haura
de dur a partir d’aquell moment. Podem entendre, per tant, que aquesta nova generacié que ha de
néixer d’Utanapishti estara deslliurada de carregues materials, en contrast potser amb el moment
actual que és mereixedor de castig; és a dir, s’establira un nou ordre.

Ea, a més d’ordenar a Utanapishti la construccié d’una embarcacio, i déna forca detalls

sobre com ha de ser:

2 ¢ 1. Bottéto, gp. ait., pp.182-183.
104



X1 28 Elvaixell que tu construiras
29 ha de tenir les mides exactes:
30 que es corresponguin la seva manega i la seva eslora,

31 cobreix-lo amb un sostre, com el de ’Apsu.

Segons aquestes instruccions, el vaixell, d’unes dimensions considerables,'” haura de ser
exactament quadrat i, sobretot, estar ben cobert com ’Apsu.'” Aquest és el nom que rep “la capa
de agua dulce considerada coextensiva a la tierra, que estaba totalmente recubierta y como
«techada» por ella”'] on residia precisament Ea.'” A més d’aquestes dades basiques sobre la

construcci6 del vaixell, tenim també les que ofereix el relat sobre el seu interior 1 que sén encara

més detallades:

XTI [...]
61 valg posar-li sis cobertes,

62 el vaig dividir en set parts,

[.]

Com podem veure, I'arca tenia set pisos, la qual cosa no pot ser casual ja que aquest
numero presenta un simbolisme que cal tenir en compte.'”® D’altra banda, és possible que aquest
disseny estigués inclos entre les instruccions que el protagonista rep d’Ea, tot i que el text no ho
especifica.

Utanapishti es mostra receptiu davant les ordres d’Ea 1 inicia la seva construccié de seguida,
sense posar en dubte ni un moment de les paraules del déu. Cal assenyalar, pero, que aquest en
cap moment no li ha concretat quin és el perill que amenaca la seva vida ni si ell és I"anic afectat o
si implica també la resta de persones. Tanmateix, I"nica cosa que preocupa el protagonista és que
haura de dir als seus veins quan el vegin fabricant un vaixell per comencar a navegar. Ea respon a

la seva pregunta d’aquesta manera:

XI 38 “Tu els diras aixo:

39 Segur que Enlil m’odia,

122 Segons recullen diversos autors, la seva mida aproximada seria d’uns 3.600 m? (¢ J. Bottéro & S.N. Kramer, gp.
¢it., p.584 1 L1 Feliu & A. Millet, op. cit. 2007, p.151).

123 Aquest vaixell, segons Jean Bottéro (ap. cit., p.183), “semeja un cubo hueco, cerrado por todos los lados, mientras
que sus divisiones interiores, cuya exacta finalidad se nos escapa, evocan una especie de micro-espacio
compartimentado y como preparado para disponer de un cierto orden”. Cf. també nota 71.

'* ]. Bottéro, op. cit., p.183.

' Cf L1 Feliu & A. Millet, p. cit. 2007, p.227.

12 Sobre la simbologia del nimero set, veg. nota 73.

105



40 no viuré més a la vostra ciutat,

41 ala terra d’Enlil no hi posa|té els pejus,

42 jo baixaré a PApsu i viuré amb Ea, el meu senyor.
43 Ell fara ploure abundantment sobre vosaltres:

44 |Un esplet] d’ocells, una muni6 de peixos,

45 [...] collites esplendides.

46 Al mati fara ploure pastissos,

47 ala nit una pluja de blat.”

Utanapishti, doncs, haura de fer creure als seus conveins que el déu Enlil'”’ 'odia'® per la
predileccié que mostra cap a Ea i que, en conseqiiéncia, ha de fugir per evitar que tota la regio
sigui castigada per culpa seva. El lloc on anira a viure a partir d’aquell moment, 1 al qual només

s’hi pot arribar navegant, sera I’Apsu,'”

el regne d’Ea. D’aquesta manera queda perfectament
justificat el seu viatge i, per tant, la construccié duna embarcaci6. A més de donar aquesta
explicacié, Utanapishti parla també d’una pluja d’abundancia que portara animals 1 grans collites:
al mati plouran pastissos i a la nit blat". Aquestes paraules no deixen de tenir un cert to de
cinisme ja que aquesta abundancia sera la que marcara el principi de la destruccio, la qual cosa pot
fer referencia a una especie de fi del moén en que els desitjos humans es converteixen en la pitjor
de les catastrofes a causa de I'excés. El senyal per a Utanapishti sera aquesta pluja de pans i blat:
ell marxara just quan la raga humana esta a punt de ser destruida, esdeveniment que s’anuncia
amb un moment de gran abundancia. Tanmateix, I’'home no sap —o almenys Fa no li ho ha dit
explicitament— que la intenci6 dels déus és aniquilar els humans.

Els veins d’Utanapishti no posen en dubte les seves paraules i corren a ajudar-lo en la seva
tasca de construir 'embarcacié. Tothom s’aplega en despuntar 'alba a la seva porta per comencar
a treballar: els uns fan servir la destral, els més ancians duen cordes... El fet que hi participin
fusters fa pensar que P'estructura de la nau és de fusta. La situaci6 és una mica cruel; tots ajuden el

protagonista a construir 'embarcacié que li ha de salvar la vida pero sense ésser conscients que el

desti d’aquells que en quedin a fora sera la mort.

17 Sobre aquest déu, que aqui apareix com a senyor de la terra, veg. notes 58 i 97.

128 Fis interessant observar que I'excusa que Utanapishti ha de fer servir té relacié amb el caracter antropomorfic dels
déus. A partir de les paraules d’Ea es dedueix que Enlil, envejos, estaria enfadat amb aquest home perqué prefereix
un altre déu i és per aquest motiu que decidiria castigar-lo. En tot cas, recordem que aixo és només el que han de
creure els veins d’Utanapishti i no pas el motiu real del Gran Diluvi.

1% Sobre I’Apsu veg. nota 71.

% Aquesta pluja d’aliments seria atribuida a Shamash, la divinitat solar que fa germinar els aliments sembrats (¢f J.
Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.612).

106



La construcci6 del vaixell, segons el text, dura aproximadament una setmana®' i un cop ha
finalitzat, Utanapishti ofereix una gran festa amb cervesa i vi, durant la qual sacrifica bous i

degolla xais cada dia, com a mostra de gratitud cap a aquells que ’han ajudat:

XI 70 Vaig sacrificar bous per als treba[lladors,)
71 vaig immolar bens diariament.
72 Cerve[sa, begudes fer]mentades, oli i vi,
73 |vaig fer beure als meus] treballadors com si fos
74 laigua d’un riu,

75 feien festes com el dia de ’Any Nou.

Tal 1 com recullen aquests versos es tractaria d’'una festa semblant a la de ’Any Nou,
anomenada Akitu."”” Aquest sembla novament un episodi cruel perqué tots els conciutadans del
protagonista, ignorants, celebraven l'inici d’una salvaci6, que ells no gaudirien.

Un cop enllestida la construccié del vaixell i abans que arribi el senyal que I’ha de fer

embarcar, prepara tot allo que s’ha d’endur:

XI 81 Hi vaig carregar [tot el que tenia,|
82 hi vaig carregar tota la plata que tenia,
83 hi vaig carregar tot 'or que tenia,
84 hi vaig carregar la llavor de totes i cadascuna de les criatures vivents.
85 Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva familia i parents,
86 vaig embarcar totes les besties de estepa,

87 els animals salvatges i tota classe d’artesans.

Aixo sembla una contradicci6 ja que Ea li havia ordenat destruir la casa i desfer-se de totes
les seves pertinences materials.'”” No deixa de ser curiés, doncs, que Utanapishti introdueixi al
vaixell totes les seves possessions. Podriem parlar, doncs, d’un text que ha patit, en primer lloc,

els canvis que provoca la transmissié oral i, posteriorment, els afegits dels diversos autors que

! Sobre la simbologia d’aquest nimero, veg. nota 73.

"2 Ta festa d’Akitu és la més solemne de la litirgia mesopotamica. s tracta de la festa de la “recreacié”, durant la
qual es recreava I'inici de 'ordenacié del mén amb la lectura de 'Ewnuma Elish, poema que narra la cosmogonia, la
teogonia i la creacié de I’ésser huma. Aquesta comparacié sembla fer referéncia a la magnitud de la festa que oferi
Utanapishti. A més, és interessant que aquesta festa previa al Gran Diluvi, Pesdeveniment que ha de portar un nou
ordre al mén, es compari precisament amb una celebracié que representa una regeneracié de 'univers i de la vida
humana. Per tant, la comparacié no només tindria a veure amb la magnitud de la celebracié siné també amb el seu
significat. Cf. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. ¢it., p.584 i Jorge Siva CasriLro (ed.), Gilgamesh. O la angustia por la muerte,
Barcelona: Kairés, 20006, pp.168-169.

'3 Sobre aquest punt veg. p.106.
107



I’han posat per escrit. El que fa el protagonista, en resum, és carregar tot allo que li sera necessari
> hY . . . ’ .
per tornar a repoblar la terra. L’autor anonim explica aix{ com torna la vida tant humana com
animal a la terra després del Gran Diluvi i de quina manera s’aixecaran novament les
construccions ja existents (d’aquf la referéncia als artesans).
Tan aviat com veu que el cel amenaga tempesta i que comenga la pluja de pans i blat,

Utanapishti compren que el moment ha arribat i puja rapidament al vaixell:

X1 87 Shamash va fixar una data:
88 “Al mati ell fara ploure pastissos, a la nit una pluja de blat.
89 Entra a dins del vaixell i segella la teva porta.”

90 Aquesta data ha arribat.

Aquest fragment atribueix a Shamash i no pas a Ea I’avis sobre I'inici del Gran Diluvi i la
pluja de pans i blat. Aquest fet no deixa de ser sorprenent i alguns autors, com F. Lara Peinado,"
es pregunten si fou inclos aqui pel seu caracter oracular. Pero potser la seva presencia simplement
esta relacionada amb el fet que el sol fa germinar la terra i, per tant, és qui dona els aliments, tal
com defensen d’altres autors com ara J. Bottéro i S.N. Kramer.'”

Seguint les ordres que Ea li havia donat, Utanapishti embarca en el vaixell pero deixa fora
de la seva nau molta gent, entre els quals hi ha 'encarregat de tancar-la des de fora per tal que fos

totalment hermeética:

XI 95 A lencarregat de segellar el vaixell, el mariner Puzur-Enlil,

96 i vaig donar el (meu) palau amb els seus béns.

Aquests versos, contenen novament una escena cruel ja que Utanapishti esta deixant el seu
palau a una persona que aviat motira i que no és conscient del fatal desti que 'espera.'

A continuacié, el poema dibuixa detalladament P'inici del Gran Diluvi com si es tractés
d’una fi del mén amb foc i ntvols. Es la descripcié d’una gran tempesta de foc. Aquesta és una

narracié tan interessant com original ja que sén pocs els relats que reprodueixen el moment

precis de I'inici del Gran Diluvi i els que ho fan no patlen de foc siné d’una tempesta que porta

134 (f. Federico Lara PEmaDO (ed.), Poema de Gilgamesh, Madrid: Tecnos, 2005, p.315.

3 Cf ]. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.612.

% Puzur-Enlil, o PuzurAmurru, com transcriuen altres editors del Poema de Gilgamesh com ara J. Bottéro, és
considerat per alguns autors un dels homes que acompanyen Utanapishti en el seu periple. Stephanie Dalley entén
fins i tot que és designat el capita de la nau, “the boatman”. Si és aix{, caldria entendre que aquest personatge tanca la
porta de 'embarcaci6 des de I'interior i que el fet de deixar-li el palau no és més que un engany. Tanmateix, no queda

clar objectiu d’enredar aix{ la resta del poble, ni tampoc no sembla que sigui necessari. Cf. S. Dalley, op. cit, pp.
112;133 1 J. Bottéro, op. cit., p.187.

108



una quantitat ingent d’aigua. Aquest episodi presenta un caracter literari i ofereix detalls suficients
per poder imaginar una escena terrorifica.

Destaca, en primer lloc, 'explicacié fisica i detallada de quin és el paper de cada divinitat
durant el cataclisme. Aquestes divinitats, sens dubte, personifiquen les forces naturals que hi

intervindrien:

X1 97 En despuntar les primeres llums de I’albada,
98 es va aixecar al cel un nuvol negre;
99 al seu interior, Adad no parava de bramar.
100 Shul‘lat i Hanish anaven davant seu,
101 hi anaven els visirs per les muntanyes i per la terra.
102 Errakal va arrencar els troncs,
103 wva arribar Ninurta, va fer desbordar els dics.
104 Els Anunnaku duien torxes,
105 amb la seva resplendor cremaven la terra.
106 La quietud mortal d’Adad va passar pel cel,

107 tot el que era brillant es va transformar en foscor.

El cataclisme comenga amb el bram d’Adad, déu de les tempestes i de les inundacions,"”
que sovint es presenta acompanyat, com en aquesta ocasio, dels bessons Shul'lat i Hanish,"® dos
heralds de la tempesta que formen part de la seva cohort. Podem entendre que aquests tres déus
anuncien I'adveniment de la tempesta que arribara al seu moment de maxima for¢a amb la
presencia de les altres divinitats. Mentrestant, Errakal, déu identificat amb la divinitat de

1,”” obre les comportes del cel i Ninurta,'* déu de la terra que sol aparéixer

I'inframén, Nerga
relacionat amb les pluges, desborda els dics."" D’aquesta manera el relat ens mostra com
comenga a caure sobre la terra una gran quantitat d’aigua provinent del cel. Finalment, el

desplegament de forces acaba amb I’aparici6é dels Annunaku que inflamen la terra amb les seves

137 Cf. G. Leick, op. cit., p.1.

¥ £ S. Dalley, op. cit, pp.323;328.

1% Errakal, o Netgal com tradueixen alguns autors com J. Bottéro, és una divinitat de l'inframén associada
especialment a la guerra tot i que en algunes ocasions també apareix relacionat amb P'agricultura. Cf. J. Bottéro, gp. .,
p.187 i G. Leick, op. cit., pp.127-128.

9 Sobre aquest déu, veg. nota 118.

! Cal dir que, tal i com afirma J. Bottéro, “el cielo se imaginaba como la béveda de un inmenso depésito de agua,
que, una vez arrancados sus puntales, se precipitaba en tromba sobre la tierra. [...] Ninurta acude aqui en apoyo de
Nergal, abriendo de par en par las compuertas de este dep6sito” (J. Bottéro, gp. cit., p.187).

109



torxes enceses de foc,'” les quals clarament fan referéncia als llamps que acompanyen la
tempestes.

A continuacio, el poema descriu quines son les primeres repercussions del Gran Diluvi:

XI 112 Era impossible veure’s 'un a laltre,

113 la gent no es reconeixia enmig del desas|tre].

Pero els humans no sén els unics perjudicats pel cataclisme. Com mostren el segiients
versos, les conseqiiencies afecten i fins 1 tot acaben per sobrepassar els mateixos déus que

I’havien enviat:

X1 114 Fins i tot els déus tenien por del diluvi!
115 Es van replegar i van pujar al cel d’Anu.
116 Els déus estaven cargolats com gossos, jeien al ras.
117 La deessa va cridar com una partera,

118 Belet-1li, la de la veu dolca, es va lamentar:

[.]

121 Com és que jo vaig pronunciar iniquitats a 'assemblea dels déus,
122 i vaig declarar la guerra per destruir la meva gent?
123 Jo mateixa els vaig parir, sén la meva gent!

124 Pero ara, omplen el mar com peixos.

El nivell de les aigiies que queien sobre la terra puja rapidament i els déus, espantats perque
els seus temples comengaven a quedar negats, fugen fins a la llar ’Anu,'® és a dir, fins la part
més elevada del cel. Es interessant aquesta reaccié totalment humana que mostren els déus quan,
espantats davant d’un esdeveniment que se’ls ha escapat de les mans, fugen i s’encongeixen.
D’altra banda cal destacar el penediment de Belet-1i'"** que comenca a veure que la decisi6
d’enviar el Gran Diluvi contra la terra no ha estat gens encertada. Aquesta deessa, a la qual el text
es refereix com a creadora dels humans, es lamenta entre gemecs d’haver donat el seu suport a
aquesta decisié. Aquesta dada fa referéncia a I'assemblea de la qual hem patlat unes pagines

enrere pero sobre la qual el poema no ofereix detalls. Les queixes de Belet-1li son interessants

2 ‘“Anunnakw’, o ‘Anunnaki’ com editen altres traductors, és el terme emprat per anomenar la totalitat dels déus. En
certes ocasions fa referéncia als grans déus celests mentre que en d’altres designa els déus infernals. Un altre terme
emprat amb aquesta mateixa finalitat és ‘Igigi’ o ‘Igigu’, que, com hem vist anteriorment, apareix en d’altres textos.
Cf. ]. Bottéro & S.N. Kramer, gp. cit., p.585 1 ]. Bottéro, gp. cit., pp.86 1 189. Veg. també nota 61.

'3 Segons S. Dalley (gp. cit, p.133), “the mesopotamians thought that there were three heavens: upper, middle, and
lower. The upper was domain of Anu”. Sobre el déu Anu veg. nota 97.

'* Belet-1li és la deessa mare i, en aquest sentit, com a deessa de la terra es pot considerar en certa manera
engendradora dels humans (¢f. L. Feliu & A. Millet, gp. ciz. 2007, p.227).

110



perqué mostren un element que encara no s’havia fet explicit: no tots els déus estaven a favor de
la destruccié de la humanitat. Aixo justificaria el jurament al qual sén sotmesos 1 que tindria a
veure clarament amb el fet de no oposar-hi al Gran Diluvi.

Pero les aiglies que neguen els seus temples no sén I'inica preocupacié dels déus, ni
tampoc la més important. Mancats de sacrificis i libacions perqué els humans havien sucumbit
sota les inundacions, els déus comencen a entrar en un estat febril, com si la seva supervivencia

depengués d’aquestes ofrenes:

X1 124 Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-1li],
125 els déus, humiliats, seien tot plorant
126 desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

127 els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

Aquesta situacié en que els deixa sumits la manca de libacions sembla que hauria d’haver
estat previst pels déus abans de desencadenar el Gran Diluvi, perd com hem vist no és aixi. Enlil,
el maxim responsable de la situacié en que es troben, és presentat com un déu irreflexiu ja que ha
donat P'ordre de negar per complet la terra sense tenir en compte quines podien ser les seves
consequencies. Sembla, doncs, que el cataclisme és un castig enviat per aquest déu en un moment
de rabia contra la raca humana.

Els aiguats del Gran Diluvi duraren només sis dies i set nits i al set¢ dia'* es comencaren a

aturar:

XI 130 En arribar el sete dia,
131 el diluvi ana minvant la batalla,
132 el mar es va calmar com una partera que havia lluitat,

133 la tempesta es va amansir, el diluvi es va aturar.

Un cop les tempestes han parat i la terra comenga a sorgir novament, el relat torna a centrar
la seva atencié en Utanapishti, explicant que 'embarcacié on viatja embarranca a la muntanya

Nimush'*. Aquest, espera set dies'"’ i obre la coberta de la nau.'*

' Sobre la simbologia d’aquest nimero, veg. nota 73.

146 Autors com S. Dalley llegeixen, en efecte, ‘Nimus’. D’altres, com J. Bottéro i S.N. Kramer opten per editar ‘Nisit’.
Aquests darrers, de fet, entén que tots dos noms son lectures possibles d’una mateixa paraula i els identifica amb el
cim anomenat actualment Pir Omar Gudrun, d’uns 3.000 m. d’algada, situat a la regi6 del Kurdistan. Cf. S. Dalley, op.
cat, p.114 1 ]. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610.

7 Sobre la simbologia del nimero set, veg. nota 73.

8 Tembarcacié, tal com hem vist a partir dels detalls de la seva construccié, estava tancada herméticament i no
semblava tenir cap finestra. Eis possible, perd, que tingués una trapa que permetés a Utanapishti comprovar si podien
sortir, quan fos el moment. D’altra banda, és interessant la manera com, fins a aquest moment, la narracié que fa

111



Abans de desembarcar, pero, comprova aixi que la terra ha emergit de les aigties:

XI 147 En arribar el sete dia
148 waig fer sortir 1 vaig alliberar un colom.
149 El colom va anar a buscar menjar,
150 no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.
151 Vaig fer sortir i vaig alliberar una oreneta.
152 L’oreneta va anar a buscar menjar,
153 no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.
154 Vaig fer sortir i vaig alliberar un corb.
155 El corb va marxar i va veure la baixada de les aigiies.

156 Va menjar, es va moure amunt i avall, perd no va tornar.

Es possible que aquesta comprovacié estigués també dins de les instruccions que el déu Fa
déna a Utanapishti, tot i que el text no ho explicita. L’episodi dels ocells no és exclusiu del Poewa
de Gilgamesh sin6é que apareix a d’altres textos, com veurem més endavant en parlar del L/bre del
Genesi, la qual cosa no ens ha de resultar estranya ja que aquest era un procediment tradicional en
la navegacié de I’Antiguitat emprat per cercar orientacié i determinar si la terra era a prop.'” El
que ens crida I'atencié és que deixi anar tres'™ aus diferents (un colom, una oreneta i un corb) i
que el darrer animal que deixa en llibertat sigui precisament el corb, que és qui presenta menys
problemes a ’hora de sobreviure, tant per la seva alimentacié com per la seva capacitat d’adaptar-
se a condicions adverses."”!

Un cop s’ha assegurat que les aiglies han baixat, fa desembarcar a tots aquells que ’havien
acompanyat durant el periple i ofereix una libacié 1 un sacrifici sobre la muntanya on han

embarrancat:

XI 158 [...] vaig oferir una libaci6 al cim de la muntanya.
159 Vaig situar set i set'” flascons,

160 davall seu vaig disposar canya, cedre 1 mirtal.

Utanapishti al seu descendent Gilgamesh recull detalls que no ha presenciat perque estava tancat dins de la nau.

" Veg. J. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., p.610. Cf. també nota 184.

10 Sobre la simbologia del numero tres, veg. notes 50 i 53.

S Es clar que existeix una progressié de color entre aquests tres animals. Primer deixa anar un colom —un ocell
blanc—, després una oreneta —ocell amb una barreja de colors blanc i negre— i finalment un corb —és a dir, un ocell
negre. Aquest seguit de colors del blanc cap al negtre ens pot fer pensar, per exemple, en el pas del dia a la nit, de la
claror que és immediatament seguida per la foscor. El que resulta més dificil de veure és una connotacié de tipus
moral som s{ podem trobar, per exemple, en el relat biblic que veurem en I’analisi del seglient relat (veg. nota 184).

'32 Sobre la simbologia del nimero set, veg. nota 73.

112



Els déus, en rebre P'olor agradable'™ de les libacions, s’apinyen com a mosques entorn del
sacrifici. Sens dubte, aquesta reaccid és conseqiiencia de lestat febril en qué els havia sumit la
manca d’ofrenes. Aqui torna a quedar de manifest el caracter antropomorfic —i fins i tot podriem

dir feble— del déus:

XTI 161 Els déus van sentir ’olor,
162 els déus van sentir la bona olor,

163 els déus es van amuntegar com a mosques damunt del sacrificador.

Just en aquest moment arriba també la deesa Belet-1li 1, segons recull el poema:

XI 165 [...] va aixecar les grans mosques, les que Anu havia fet per divertir-se:
166 «Oh déus! que aquestes siguin lapislatzuli al meu coll,

167 perque jo recordi aquests dies per sempre, que jo no els oblidi pasl»

Aquesta escena, que sembla explicar com arriba la deessa Belet-1li tocant les mosques del
collaret de lapislatzuli que li havia regalat Anu, és dificil d’interpretar. Alguns autors, com Lluis
Mateu i Adelina Millet li resten importancia considerant que es tracta dun collaret d’aquest
material que duien algunes deesses.””® D’altres, com J. Bottéro, pensen més aviat que els déus
s’haurien transformat en les mosques del collaret de lapislatzuli, seguint un mite que no hauria
tingut trascendéncia en la literatura posterior.” Sigui com sigui, sembla clar que aquest collaret
sera I’element que li ha de fer recordar per sempre aquests dies.

Mentre la resta de déus estan gaudint la flaire del sacrifici, arriba Enlil. Tots el culpen de la
situacié extrema a la qual han arribat, fent-lo explicitament el principal responsable del Gran
Diluvi. Llavors ell s’enfada en veure embarcacié d’Utanapishti, com si s’assabentés en aquell
moment que la seva intencié d’aniquilar per complet la raga humana ha fracassat perquée alguns
mortals han aconseguit escapar amb vida, 1 intenta trobar-hi un responsable. Enmig d’aquest

156

enfrontament, Ninurta ™ pren la paraula tot afirmant que:

XI 179 Qui, que no sigui Ea, pot haver fet aixo?

180 Només Fa sap fer totes les coses.

153 Sobre la referéncia a Polor dels sacrificis que plau els déus, veg. nota 83.

3 ¢ 11 Feliu & A. Millet, p. ¢it. 2007, p.155.

133 «“Hs posible que los autores, al menos los del viejo relato donde figura el presente episodio hayan visto, en algiin
santuario del pafs, una imagen de la Gran Diosa Madre, adornada con un famoso collar, de cuentas de lapislazuli
talladas en forma de «moscas» (tipo de colgante que conocemos) y hayan querido insertar aqui una leyenda
explicativa” (J. Bottéro, gp. cit., p.192). Veg. també nota 85.

'3 Sobre I'actitud favorable d’aquest déu cap a Enlil veg. nota 118.

113



Ea és assenyalat directament pel seu domini de les arts, essent considerat 1"anic capag
d’enganyar Enlil. Davant d’aquestes acusacions, Ea justifica la seva accié afirmant que Enlil podia
haver castigat els humans d’una manera més moderada, és a dir, sense aniquilar-los totalment.
Considera que hauria estat més adequat enviar-los qualsevol dels gran mals que amenagaven la
humanitat, com els lleons, els llops, la fam o 'Erra,"’ divinitat que és la personificacié de la pesta.
De les paraules d’Ea destaca que faci referéncia directament al Gran Diluvi com un castig, ja que
durant tot el poema ha estat presentat com un simple caprici d’Enlil, sense formular de manera
explicita cap causa concreta. En aquest episodi, a 'igual que en altres passatges del relat, trobem
una manca d’informacié. Aquests buits poden ser complementats per altres textos que recullen
aquest tema, la qual cosa apuntaria cap a la hipotesi que la narracié diluviana que ofereix el Poema
de Gilgamesh podria ser una versié d’una altra anterior.

Al llarg dels disset versos que dura el seu parlament, Ea en cap moment no arriba a
reconéixer que hagi trencat el jurament, afirmant que no s’adre¢a directament a Utanapishti sin

que li parla en un somni i, per tant, mentre aquest no n’era conscient:

XI 196 Jo no vaig descobrir el secret dels grans déus,

197 li vaig fer veure a Atrahasis un somnis i, aleshores, va escoltar el secret dels déus.

Al principi del poema, pero, hem vist que aquest déu explica el secret a un mur de canyes 1
que aquestes fan arribar a Utanapishti el resso de les seves paraules. Aqui trobem una dada nova:
ho fa a través d’'un somni. Aixo pot ser un error de autor que fixa el text per escrit, fruit de la
utilitzacié de dues versions diferents. Tanmateix, és possible encaixar ambdues coses: Ea s’hauria
aparegut a Utanapishti en un somni durant el qual se li hauria adrecat no pas directament siné a
través d’un mur de canyes.

Draltra banda, en aquests dos versos que acabem de veure trobem el que potser és una de
les dades més significatives 1 importants del poema, ja que aqui el text no parla d’Utanapishti sind
d’Atrahasis. Aquest nom significa ‘el molt savi’, sobrenom que és donat a Utanapishti. Podriem
entendre, doncs, que 'autor anonim del text comet un error, deixant veure la seva font. Aixo
demostraria que aquest episodi del Poemza de Gilgamesh estaria inspirat o seria una simple versio del
Poema d’Atrabasis. De fet, alguns autors com J. Bottéro i S.N. Kramer, consideren que el relat del
Gran Diluvi que ofereix el Poerma de Gilgamesh, no és més que “una reedicién, completa, revisada y

95158

enriquecida del Poema del Muy Sabio” ", és a dir, del Poema d’Atrahasis. Tot 1 aixo, J. Bottéro 1 S.N.

7 Erra, la divinitat accadia que simbolitza la pesta, és identificada —i en ocasions també confosa— amb Nergal (sobre
aquest déu veg. nota 139). De fet, presenta similituds amb ell ja que ambdds son considerats divinitats de la guerra i,
per tant, portadors de la mort. Cf. G. Leick, gp. cit., p.57 i ss.

'3 Veg. ]. Bottéro & S.N. Kramer, ap. cit., p.610.

114



Kramer, de la mateixa manera que René Labat,"’ no edita ‘Atrahasis’ siné ‘molt savi’, com si es
tractés simplement del sobrenom d’Utanapishti.

Finalment, Ea acaba per convencer Enlil, qui decideix recompensar el protagonista 1 la seva
esposa, de la qual en desconeixem el nom. Primerament puja al vaixell i a continuacié els fa
agenollar i els beneeix tocant-los el front, la qual cosa es pot entendre com a simbol de
benedicci6é i d’alliberament. Per dltim, els concedeix la immortalitat i Utanapishti, a partir de
llavors també anomenat ‘el Llunya’, és portat a viure amb la seva dona lluny, a la boca dels rius'®.

Aqui acaba la narracié del Gran Diluvi que recull el Poema de Gilgamesh, sense haver fet
referéncia en cap moment a la manera com desembarquen els acompanyants d’Utanapishti de la
nau ni com torna la vida a la terra. Aquestes dades no semblen interessants per a I'autor, més
centrat a relatar els esdeveniments posant el seu focus d’atencié en els déus.

El poema, pero, continua amb la historia de Gilgamesh i la seva intencié de trobar la

immortalitat. Utanapishti li recomana que intenti no dormir durant sis dies i set'”'

nits pero aquest
no ho resisteix 1 s’adorm. Per poder aconseguir la immortalitat necessita que es tornin a donar les
mateixes condicions que quan els déus ’hi van concedir al seu avantpassat i1 aixo és impossible. El
poema segueix, doncs, amb el fil que havia quedat trencat al final de la tauleta x amb la
introduccié de la narracié del Gran Diluvi. Cal dir, pero, que alguns autors com J. Bottéro

interpreten que el poema acabava amb la tauleta x1 1 que la x11 no és més que un suplement al

poema.'®”

'3 Observem com alguns autors, entre ells, L. Mateu i A. Millet (gp. cit., p.157) i S. Dalley (gp. cit, p.115) editen
‘Atrahasis’, mentre que d’altres com J. Bottéro i S.N. Kramer (gp. ¢it., p.193) i R. Labat opten per ‘Gran Sabio’ i “Trés-
sage’, respectivament. René Lasat, André Caquot, Maurice SzNYcER i Maurice VIEYRA (eds.), Les religions du Proche-
Orient asiatigue. Textes babyloniens, ougaritiques, hittites. Patis: Librairie Arthéme Fayard—Editions Denoél, 1970, p.218.

1% T.a regi6 on es dut a viure Utanapishti amb la seva dona correspondria a un indret imaginat per la tradici6 i es
podria identificar amb el Dilmun, lloc on va a viure Ziusudra, segons el relat sumeri del Gran Diluvi (veg. p.100). Cf.
J. Bottéro & S.N. Kramer, gp. ciz., pp.610-611 1 J. Bottéro, gp. cit., p.194.

' Sobre la simbologia del nimero set, veg. nota 73.

12 Cf. ]. Bottéro, ap. cit., p.51.
115



E1L LiiBRE DEL GENESI

La narraci6 sobre el Gran Diluvi que ens ofereix el L/bre del Genesi sembla datar de cap a la
primera meitat del primer mil-lenni aC. i ens ha arribat principalment a partir de dues versions
prou diferents que reben el nom de jahvista i sacerdotal respectivament. Sobre aquest dues

versions del L/ibre del Geénesi, R.P. de Vaux afirma el segtient:

“[...] un récit «yahvister, plein de couleur et de vie [...] et un récit «sacerdotaly, plus précis et plus
réfléchi mais plus sec [...]. Le rédacteur final a respecté ces deux témoignages qu’il recevait de la tradition
et qui concordent pour le fond. Il n’a pas cherché a supprimer les divergences de détail, ainsi le nombre

des animaux recueillis dans P’arche |[...] et surtout la chronologie du déluge”.'

Mentre que James G. Frazer:

“[...] mientras el relato jahvista es con toda probabilidad el mas antiguo, se admite ahora que el
Coédice Sacerdotal es el dltimo de los cuatro documentos principales que fueron reunidos para formar el
Hexateuco. Se cree que el Documento Jahvista fue escrito en Judea a comienzos de la monarquia hebrea,
probablemente durante los siglos viir o 1x a.C. en cambio, el Cédice Sacerdotal data del periodo posterior
al afio 586 a.C. cuando Nabucodonosor, rey de Babilonia, tomé Jerusalén y llevé consigo en cautividad a
los judios. En lo que concierne a la forma los dos documentos son histéricos, pero mientras que el autor
jahvista muestra un interés genuino por las aventuras y figuras de los hombres y mujeres que describe, el
sacerdotal parece ocuparse de ellos tan s6lo en la medida que los considera simples instrumentos en el
gran proyecto providencial de llevar a los de Israel el conocimiento de Dios y de las instituciones religiosas
y sociales, por las que, de acuerdo con su divina voluntad, habrian de regular sus vidas los componentes

del Pueblo Escogidlo”.l(‘4

El principal objectiu del nostre treball no és, pero, arribar a fer un estudi exhaustiu sobre els
manuscrits que han permes de conéixer aquest o altres relats sind presentar la narracié diluviana
que ofereixen per poder observar els paral-lelismes existents entre aquestes i la de Berosos. Es
per aixo, doncs, que no entrarem a valorar quines sén les aportacions que cadascun d’aquests

manuscrits fa al text considerat estandard. Aixi, per poder fer el comentari, hem seguit

!9 R.P. pe Vaux (ed.), La Genése, Paris: Les Editions du Cetf, 1951, p.57.
' 1.G. Frazer, op. cit., p.79.

116



fonamentalment la traduccié de Bonaventura Ubach,'® qui divideix el relat dels fets en tres
episodis: la preparaci6 del diluvi; el diluvi; 1 la fi del diluvi.

La narracié del Gran Diluvi apareix recollida als capitols vi-vir del Genesi pero ja abans, al
cinque, en tenim alguna referencia. Aqui trobem la genealogia dels patriarques antediluvians que
van viure un total de 8225 anys. Es tracta de deu homes, el darrer dels quals fou Noe.' T fou
precisament a I’any 600 de la vida d’aquest home que s’esdevingué el Gran Diluvi. Es interessant
aquesta genealogia perque comenca parlant d’Adam i perque és una manera d’ubicar
temporalment el cataclisme a partir de la creacié de la humanitat.

El capitol vi ens parla de la seva preparacio, afirmant que és concebut per Déu davant de la
corrupcid cap a la qual havia derivat la seva propia creacid; en aquell temps la raga humana vivia
en pecat 1 aixo no podia ser permes. La primera mesura que pren Déu és escurcar la durada de la

vida humana:
VI 4 [...]1iseran els seus dies cent vint anys.

Tal com afirma el traductor del text, Bonaventura Ubach, aixo pot ser entés com “un espai
de peniténcia que Déu concedi als contemporanis de Noe per fer peniténcia abans del diluvi”. '’
El mateix L/ibre del Génesi patla al capitol v d’una vida molt llarga. Els patriarques als quals fa
referéncia viuen una mitjana de 900 anys cadascun. Per tant, és clar que fixar la durada de la vida
humana en cent vint anys significa escurcar-la notablement. Pero tot i aquest primer avis, el

comportament immoral de la humanitat no millora i és llavors quan Déu es penedeix d’haver

creat els humans 1 decideix destruir-los:

VI 7 I Yahue digué: Exterminaré de damunt la fa¢ de la terra ’home que vaig crear; de ’'home

fins 'animal, fins el reptil, 1 fins les aus del cel, car em penedesc d’haver-los fet.

El que sobta en aquest fragment és que no vol aniquilar només la humanitat sind també

tots els animals. La conclusié és que vol acabar amb el conjunt de la seva creacid; amb tot tipus

19 Bonaventura Usact (ed.), La Biblia, vol. 1: Llibre del Génesi [versi6 dels textos originals i comentari pels monjos de
Montserrat], Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montsetrat, 1926.

' R.P. de Vaux (gp. cit., p.54) afirma que “la liste provient de la tradition «sacerdotale» et se rattache au chap. 1. Elle
veut combler I'intervalle entre la création et le déluge, comme la généalogie de Sem [...] couvrira le temps qui sépare
le déluge et Abraham. [...] Une longévité extraordinaire est attribuée aux premiers Patriarches, car on estimait que la
durée de la vie humaine avait diminué suivant les grands ages du monde [...], et cette diminution était sans doute
mise en rapport avec les progrés du mal, car une longue vie est une bénédiction de Dieu. [...] Les chiffres de la Bible
sont moins fantastiques et son horizon est plus large, embrassant les ancétres de toute ’humanité”.

17 Tal com trobem a les anotacions de Bonaventura Ubach (gp. eit., p.73), “alguns sants Pares i exegetes de tots
temps ho interpreten en el sentit d’un espai de temps que Déu concedi a algunes generacions contemporanies de
Noe¢ per fer penitencia abans del Diluvi”. D’altra banda, R.P. de Vaux (gp. ¢it., p.50) afirma que aquests 120 anys son
la “durée maxima a laquelle, d’apres cette source [...], Dieu réduisit alors la vie humaine”.

117



de vida terrena. Pero precisament perque els humans formen part de la seva obra, Déu té
compassié d’'un home 1 de la seva familia. Aquest home destaca entre tota la resta per la seva

pietat:
VI 9 [...] No¢ [era] un home just, perfet entre els seus contemporanis. Davant Déu caminava.

Es per aquest motiu que Déu vol salvar de la destruccié No¢ i tots els seus descendents i
d’aquesta manera convertir-lo en el fundador d’una nova raga, com veurem una mica més
endavant. Per tal de dur a terme aquest pla, es comunica directament amb aquest home i, havent-
li explicat la seva decisi6 de fer desaparcixer de la terra tota forma de vida, li déna les instruccions

necessaries per tal que pugui sobreviure al Gran Diluvi:

VI 13 [...] Per aixo jo vull exterminar-los de la terra.
14 Fes-te un arca de fusta de gofer. Compartiments faras a l'arca i 'embetumaras amb
asfalt de dins i de fora.

15 1 és d’aquesta manera que la faras: 300 colzades de llargaria de I’arca, 50 colzades la seva

amplaria, i 30 colzades la seva al¢aria.'®

16 Un sostre faras a ’arca, fins una colzada l'acabaras per dalt. I posaras la porta de I’arca

al seu costat; baixos, segons i tercers la faras.

Com podem veure, Déu ordena a No¢ construir una embarcacio i li déna les mides exactes
que haura de tenir, aixi com alguns altres detalls sobre com haura de ser la seva estructura. Es una
arca d’unes mides considerables i prou resistent, ja que esta recoberta d’asfalt per dins i per fora.
Seguint els elements que trobem en aquest fragment podem imaginar-la totalment impermeable —
malgrat que la base per a la seva fabricacié és la fusta, un material que li permetia surar—,
hermetica, i amb tres pisos a linterior, com acabem de veure al darrer verset. Pel que fa a les
obertures, sabem que tenia una porta lateral pero el text no fa, encara, referéncia a cap finestra.
Més endavant, pero, si que ens parlara, com veurem, d’una finestra que podria estar ubicada al
sostre 2 mode de claraboia.'” Aquest fet pot tenir relacié amb la intencié de Jahve que el
protagonista no veiés les escenes d’horror que s’estava vivint a fora i que no tingués por. I, anant
més enlla, hom pot pensar que d’aquesta manera I'autor estalvia elements dramatics als oients o

lectors 1 alhora evita la necessitat de reproduir-los o inventar-los. Com veurem a lapartat

'8 Tal com afirma Bonaventura Ubach a (ap. cit., p.74), “prenent com a mida la colzada babildnica ordinaria, que
tenia uns 495 mm., les dimensions de P'arca eren de 148’50 x 24’47 x 14’85 metres, amb una cubicacié de 53’961
metres [...].” No era pas quadrada, doncs, siné més aviat com un vaixell.

' Sobre aquest punt veg. nota 183.

118



corresponent, pocs son els textos que expliquen detalladament que succeeix a Pexterior de
Pembarcacié mentre té lloc el Gran Diluvi.
La construccié de l'arca, doncs, respon a la seva funcid, és a dir, protegir un grup

relativament elevat de persones 1 animals de la gran inundacié que negara la terra:

VI 17 Car jo, heus-me aqui fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota

el cel tota carn en la qual [hi hagi| esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perira.

170

18 Estableixo, pero, el meu pacte'” amb tu, i entraras a I'arca tu i els teus fills i la teva muller,

i les mullers dels teus fills amb tu.”

Com podem veure, No¢ no afrontara en solitari el seu periple siné que estara acompanyat
per muller, fills i joves, que sumen un total de set persones. D’aquesta manera una nova raga
humana provinent unicament del seu llinatge podra tornar a habitar la terra un cop superat el
Gran Diluvi. Per tant, aquesta humanitat renovada s’originara a partir d’'un tnic pare, un home
pietos. Cal destacar que els tnics noms que recull el text son, en primer lloc, el de Noe i, després,
els dels seus tres fills'"": Sem, Cam i Jafet.

Perod a Noe¢ i a la seva familia els han d’acompanyar també els animals, ja que els humans no
podrien viure i, per extensio, repoblar la terra sense ells. Per aixo el protagonista ha de fer entrar a
I’arca una parella (mascle i femella) de cada espécie i agafar viandes per alimentar-los tots durant
un temps indefinit. D’aquesta manera, Jahve no només preservara la llavor de la raga humana

sin6 també la de totes les especies animals:

VI 19 I de tot vivent, de tota carn, dos de tots menaras a I’arca per tal de servar la vida amb tu; que
siguin mascle i femella.
20 De les aus, segons la seva mena, i de les besties segons la seva mena, de tot réptil de la
terra, segons la seva mena, dos de tots entraran amb tu per tal de servar la vida.
21 I tu, procura’t de tota vianda que es menja, i proveeix-te, per tal que per tu i per ells sigui

nodriment.

170 Seguint les notes de la traduccié de Bonaventura Ubach (op. «i#, p.75), la paraula que apareix al text hebreu, 47i,
“[...] més que no pas un acord mutu, indica una disposici6 divina”, “non pas un pacte bilatéral”, com recull R.P. de
Vaux (gp. cit., p.59), “mais un engagement gracieux que Dieu prend vis-a-vis de ceux qu’il a discernés”. Sigui com
sigui, aquest “pacte” fa referencia al compromis de salvar Noe¢ i tota la seva familia de la destruccié a la qual esta
destinada la resta de la humanitat.

7! No és casual que sigui precisament tres el nombre de fills que engendra Nog, de la mateixa manera que tampoc no
ho és que no aparegui el nom de la seva dona o de les dones dels seus fills. En un context patriarcal només és
necessari coneixer el nom dels homes, perque ells esdevindran pares dels diferents llinatges. Igual que amb els textos
orientals que hem vist fins ara, en analitzar el L/bre de/ Génesi és interessant tenir en compte si les xifres que hi
apareixen son exactes o si més aviat sén emprades pel seu valor simbolic. En el cas del tres, pot ser simplement una
aproximacié a una xifra incerta pero en tot cas plural (veg. Xavier LEoN-Durour (dir.), VVocabulario de teologia biblica,
(trad. esp. Alejandro E. Lator Ros) Barcelona: Herder, 1985, p.599). Sobre aquest nombre, veg. també les notes 50 i
53.

119



Acabada aquesta mena d’introduccié que ens ha explicat la causa del Gran Diluvi i ens ha
parlat sobre el protagonista i sobre I'arca que li ha de permetre sobreviure-hi amb la seva familia i
alguns animals, comenca propiament la narracié del cataclisme. Aquesta segona part (LL/bre del
Geénesi, vi1) s’inicia com a continuacié de la primera part (L/bre del Génesi, V1) 1, per tant, patrlant
sobre els animals que No¢ ha de dur amb ell. Segons el fragment que acabem de veure en s6n dos
de cada especie pero a continuacié el text parla de set parelles d’animals purs i dues dels

impurs:'”

VII 2 De cada animal pur et procuraras set parelles, mascle 1 la seva femella; mentre que dels
animals que no sén purs dues parelles, mascle i la seva femella.
3 També de les aus del cel set parelles, mascle i femella, per ésser sement damunt de la fag

de tota la terra.

Aquests versets diferencien entre els animals purs'” i els animals impurs. Dels primers el
protagonista n’ha de dur set parelles mentre que dels datrers només li'n calen dues'™. Perdo Noé
no ha d’anar a buscar aquests animals perque vénen sols, de dos en dos, tal com ho havia ordenat
Déu.

Les instruccions de Jahve, que han comencat al capitol anterior, acaben amb 'anunci que

fara ploure durant una quarantena completa:

' Aquesta aparent contradiccié (o instruccié doble) amaga la barreja de dues tradicions, a la qual hem fet referéncia
en linici d’aquest apartat.

' Tal com afirma Bonaventura Ubach (gp. ¢it., p.76), “dels animals purs (¢f nota 76) Noé ha de procurar-se’n set
parelles, perque, ultra la conservacié de I'especie, serviran de nodriment durant el temps del diluvi, i, més tard, de
sacrificis al Senyor.” D’altra banda, James G. Frazer defensa que “en el relato jahvista se distingue entre animales
puros e impuros, y mientras entran en el arca siete de cada especie de los primeros no se permite la entrada mas que
a una pareja de cada especie de los segundos, por otro lado, el escritor sacerdotal no establece una distincion tan
injusta entre los animales; por el contrario, los deja entrar en el arca en pie de igualdad perfecta, aunque al mismo
tiempo limita imparcialmente el nimero de todos ellos a una unica pareja de cada especie. Se explica semejante
discrepancia del modo siguiente: para el escritor sacerdotal la distincion entre animales puros e impuros fue revelada
por vez primera a Moisés por Dios, y por consiguiente no pudo ser conocida por el muy anterior Noe. En cambio, el
escritor jahvista no deja que esa teoria le preocupe y da ingenuamente por sentado que la distincién entre animales
puros e impuros era conocida por la humanidad ya desde los tiempos mas tempranos, como si se tratase de una
diferencia natural demasiado evidente como para que nadie pudiese ignoratla” (J.G. Frazer, op. cit., p.84). La distincié
entre animals purs i impurs, “se fundaba probablemente en que algunos animales estaban de algin modo
relacionados con los dioses subterraneos [...]. También pudieron influir consideraciones higiénicas” (Herbert Haac
(dit.), Diccionario de la Biblia, (trad. esp. Serafin de Ausejo) Barcelona: Herder, 1987, p.476-480). Sobre aquest punt,
veg. també R.P. de Vaux, op. cit., p.60.

' Pel que fa al nombre set, cal dir que aqui sembla emprat més pel seu valor simbolic ja que “debe seguramente su
posicién privilegiada en todo el mundo semitico,no a la existencia de los siete planetas, siné a las cuatro fases de la
luna, cada una de las cuales dura siete dfas. De aqui se pasa naturalmente a asociar la idea a siete con un periodo lleno
o completo, y de aqui, a su vez, a la identificacién del numero siete con el concepto de algo entero y pleno” (H.
Haag, gp. cit., p.1585). Aquest nombre, doncs, acostuma a designar una série completa o una obra acabada i, per tant,
podem entendre que en aquest cas pot fer referéncia a un nimero necessari d’animals (X. Léon-Dufour, gp. ., p.
600). Sobre la simbologia del nimero set, veg. també nota 73.

120



VII 12 I fou l'aiguat damunt la terra quaranta dies i quaranta nits.

Tanmateix les aiglies no comengaren a drenar un cop aturades les pluges sindé que encara

trigaren cent deu dies més a fer-ho totalment,'”” com podem veure als versets segiients:
VII 24 Iromangueren gruixades les aigiies cent cinquanta dies damunt la terra.

Pero no és aquesta I'inica dada relacionada amb la datacié o la durada del Gran Diluvi. En

primer lloc el relat afirma que:
VII 10 [...] s’esdevingué al cap de set dies que les aigiies del diluvi foren damunt la terra.

Es a dir, que les aigiies del Gran Diluvi comencen a inundar la terra set dies després de
I'anunci de Déu a Noe, quan aquest tenia sis-cents anys (L/bre de/ Geénest, v, 6). El relat fixa fins i
tot la data exacta en que es desencadena; quan s’atura I’arca; quan comencen a apareixer els cims
de les muntanyes, i per tant a sorgir la terra; i quan desapareixen per complet les aigties:

VI 11 L any sis cents de la vida de Nog, al mes segon, el jorn disseté del mes [...].""

[..]

VIII 4 Ial mes sete, el dia dissete del mes, reposava I’arca damunt els monts Ararat.

[..]

vl 5 1 les aigiies anaren abaixant-se poc a poc fins al mes dese. Al mes dese, el primer del

mes,'”” aparegueren els cimals de les muntanyes.

[..]

VIII 14 I el mes segon, el vint-i-sete jorn del mes, era seca la terra.

De totes aquestes dates, podem extreure que la durada total del Gran Diluvi és d’un any i
q > P q y

deu dies.

'7% Seguint la interpretacié de Bonaventura Ubach (gp. cit., p.78), “les aigiies anaren engruixint-se els quaranta dies que
dura la pluja; després romangueren gruixades cent deu dies, al cap dels quals comengaren a minvar”. En els textos
biblics, el numero quaranta designa els anys d’una generacio i, per extensio, també sol ser emprat per fer referéencia a
un periode llarg de temps, com el que triga laiguat a aturar-se o, més endavant, el que No¢ passa dins de
Pembarcacié (X. Léon-Dufour, gp. cit., p.599).

176 Per a Bonaventura Ubach (gp. cit., p.77), aixo correspondria a principis del mes de novembre. D’altres, com A.
Heidel (op. cit., p.239) o J. Skinner (A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, New York: New York Scribner,
1910, p.168) contemplen també la possibilitat que faci referéncia més aviat a finals d’abril o principis de maig.
Tanmateix, ambdues dates fan referencia a mesos plujosos.

' Tal com recull Bonaventura Ubach (gp. ¢it., p.79), aixd podria correspondre a mitjan juny.

121



Tornant al fil de la narraci6, un cop tots soén dins de I'arca, Déu tanca la porta darrere de

Noe i les aiglies comencen a negar la terra d’aquesta manera:

VII 11 [...] en aquest jorn s’esberlaren les fonts del gran ocea, 1 les rescloses del cel foren obertes.

12 T fou aiguat'”™ damunt la terra quaranta dies i quaranta nits.

Observem, doncs, com les aigties del cataclisme provenen tant del cel com del interior de la
terra, tot i que el darrer verset fa referéncia només a la pluja.'”” Cal pensar que aixo és simplement
una manera dir-ho. En tot cas, sembla que no podem atribuir la crescuda de les aigies a un unic
fenomen. Sigui com sigui, el resultat és que una gran quantitat d’aigua, provinent de tot arreu,
comengca a negar la terra, deixant fins i tot submergides les més altes muntanyes 1 fent que 'arca
construida per Noe¢ suri i comenci a navegar.

La narracié no ens ofereix detalls sobre la manera com la raca humana, i tot tipus de vida
terrena, va anar morint a mida que creixien les aigiies del diluvi. No tenim cap dada sobre si van
intentar escapar o si van morir de gana o bé ofegats. No estem davant d’un text de tipus literari i
és per aixo potser que no tenim aquesta mena de descripcions. La intencié del text no és recrear
aquest esdeveniment siné presentar-lo com a castig pel mal comportament dels humans i explicar
Iestabliment del pacte de l'alianca entre Déu i Noe. Podem dir que el seu objectiu és més aviat
adoctrinar i per aixo trobem freqiients repeticions al llarg del relat pel que fa, per exemple, a qui
ha d’embarcar amb No¢ o, especialment, quina és la intencié de Déu."

Finalment 'anunci que Déu havia fet al protagonista s’acompleix:

VII 23 I s’esborraren tots els éssers que [eren] damunt la fac de la terra; de '’home fins 'animal, fins el
verm, fins 'ocell del cel. I foren esborrats de la terra, i romangué solament Noe i ¢o que amb ell

[era] dins Iarca.

Tota la vida ha estat aniquilada de la superficie de la terra i només hi han sobreviscut Noe¢ 1
tots aquells que 'acompanyaven en el seu periple. Aixi acaba aquesta segona part i comenga el

darrer dels tres capitols, que ofereix el desenlla¢ dels esdeveniments.

'78 Seguint les anotacions de Bonaventura Ubach (ap. cit., p.77), la paraula que es tradueix per ‘aiguat’ en hebreu
“s’aplica a les fortes pluges de I'estaci6 hivernal”. Aquesta dada coincidiria amb aquells que han datat el Gran Diluvi
a principis del mes de novembre. D’altra banda, si acceptem aquest cataclisme com a un fet historic podriem pensar
que fou una de les pluges habituals en aquesta estacié de 'any perd molt més intenses del que era normal.

' En paraules de R.P de Vaux (gp. ait., p.60) “les eaux d’en bas et les eaux d’en haut rompent les digues que Dieu
leur avait posées [...]: c’est le retour au chaos. D’apres le récit «yahvisten, le déluge est causé par une pluie
torrentielle”.

"% Trobem referéncies a qui ha d’anar dins de I'arca en cadascun dels episodis que recullen la narracié del Gran
Diluvi que ofereix el Lbre del Genesi: v, 18-20; vii, 1-3; vii, 13-16; v, 16-18; 1x, 18. Pel que fa a la intencié de Déu
d’aniquilar la raca humana i tota forma de vida terrena també és present a: vi, 7; v, 13; vi, 17; v, 4; vir, 7-9.

122



Després de cent cinquanta dies que comencés el Gran Diluvi, Déu es recorda de Noe¢ i fa

baixar les aigtes:

VIII1 I es recorda Déu de Noe i de tots els animals i de totes les besties que amb ell [eren] a
’arca, i Déu féu passar un vent damunt la terra per tal que minvessin les aigiies.

2 I es clogueren les fonts de 'ocea i les rescloses del cel, 1 fou retingut I'aiguat des del cel.

Es llavors quan I'arca que navega per les aigiies crescudes, embarranca en un muntanya i

s’atura. Es tracta dels monts Ararat: *!

VII 4 Al mes 7¢, dia 17¢ del mes, reposava ’arca damunt els monts Ararat.

Quan No¢ s’adona que 'embarcacio ja ha deixat de moure’s 1 intueix, en conseqiencia, que
les aigiies del Gran Diluvi es deuen haver drenat, decideix comprovar si ja tot ha passat. El
sistema que fa servir no apareix recollit entre les instruccions que li déna Déu abans de negar la
terra, pero podem pensar que No¢ simplement seguia els usos comuns en la navegacio:

VI 6 I s’esdevingué al cap de quaranta'™ jorns, que Noé obri la finestra de I'arca que havia fet.

Pero l'objectiu del protagonista en obrir aquesta finestra no és pas de constatar pels seus
propis ulls que la terra ha sorgit novament, siné de fer sortir unes aus per tal que explorin el
terreny. Aquesta dada ens fa pensar, com hem apuntat anteriorment, que aquesta finestra podia
estar ubicada al sostre a mode de claraboia.' Observem, doncs, el fragment que recull aquest

episodi de les aus:

viII 7 I avia un corb, que volava sortint 1 entrant, fins eixugar-se les aigiies de damunt la terra.
8 I avia de dins el colom, per veure si havien minvat les aiglies de damunt la fa¢ de la

terra.

'8 Tal com recull Bonaventura Ubach (gp. cit., p.79), els monts Ararat formen una “serralada que s’estén per tota una
regié que les inscripcions assiries coneixen amb el nom de Urartu, i cenyia bona part de ’Armenia. Segons el
Targum, les muntanyes on reposa I'arca serien el Qardu, que s’estén per la banda esquerra del Tigre, a ’Armenia
meridional, en direccié cap al Kurdistan”. Mentre que R.P. de Vaux (gp. ¢it., p.62) afirma que “Ararat est un nom de
pays [...] identique a I'Urartu des documents assyriens et situé en Arménie. Ce texte biblique mal traduit a fait
donner le nom de «Mont Ararat» au massif culminant de la chaine arménienne”.

182 Sobre el simbolisme del nimero quaranta, veg. nota 175.

'8 Per a R.P. de Vaux (gp. ait., p.62) “la fenétre est ménagée dans le toit et ne permet de voire que le ciel”. De la
mateixa manera, Bonaventura Ubach (gp. ¢z, p.80) afirma que la coberta devia ser una “especie de finestral col-locat
probablement no al costat siné al sostre de I’arca en forma de claraboia.” Essent aixi, No¢ no podia veure si encara
estava envoltat d’aigua o si pel contrari tornava a ser a terra ferma.

123



9 El colom, pero, no troba cap lloc de descans per la planta de la seva poteta, i se li entorna
a l'arca; car aigua damunt tota la fag de la terra. I allarga la seva ma i el prengué i I'introdui
amb ell, a ’arca.

10 I espera encara set dies més, i avia el colom altra vegada des de I'arca;

11 i cap al tard li torna, 1 miral una tendra fulla d’olivera al seu bec. Aleshores conegué Noe
que les aigiies havien minvat de damunt la terra.

12 I espera encara altres set dies 1 avia el colom que no li retorna més.

Veiem que primerament deixa anar un corb a mode d’explorador i tot seguit un colom, com
si rectifiqués. En realitat el corb sembla que no li aporti res perque tot seguit deixa lliure un

primer colom

. Aquest detall és forca interessant, de la mateixa manera que també ho és el fet
que No¢ deixa anar aquest mateix colom en tres'® ocasions fins que ja no li retona més. El corb
que allibera primerament podia haver sobreviscut en circumstancies adverses, alimentant-se de
restes d’altres animals i, per tant, el fet que retorni indica clarament que encara no hi havia
manera de sobreviure fora de la nau. El retorn del primer colom confirma que encara no han
sorgit ni tant sols les branques més altes dels arbres, ja que aquest tipus d’animals tenen suficient
amb una petita branca per posar-s’hi. El segon colom ja no li retorna de seguida sin6 cap el
vespre i amb una branca d’olivera, la qual cosa indica que la terra ja ha comengat a resorgir pero
que encara ¢s inhospita i per aixo el colom s’estima més passar la nit dins de I'arca. D’altra banda,
el fet que la branqueta sigui d’olivera significa que no només han aflorat les muntanyes siné fins i
tot les planes, ja que les oliveres no creixen per sobre d’'una certa al¢ada. Finalment, el fet que el
tercer colom marxi i no torni confirma que la terra ja pot tornar a ser habitada.

Quan Noe¢ comprova que les aiglies han baixat, ell i la seva familia desembarquen

acompanyats dels animals:

'8 Fs especialment significatiu que Noé deixi en llibertat dos aus diferents: primer el corb, un animal considerat
impur pels textos biblics (veg. Ler.11,15) i després, en tres ocasions, el colom, un animal que no apareix en la llista
dels animals impurs. D’una banda podem veure-hi un simbolisme de tipus moral: el corb, negre, pot simbolitzar el
mal mentre que el colom, blanc, simbolitzaria el bé. D’aquesta manera, el bé és qui va darrere del mal i no a I'inrevés.
Draltra banda, analitzant aquest episodi des d’un punt de vista més racional, cal tenir en compte que el corb és un au
que es pot mantenir fins i tot a sobre d’una branca prima. El colom, per contra, necessita una superficie més ampla
(d’aqui el detall que hem vist a vii, 9: “el colom, perd, no troba cap lloc de descans per la planta de la seva poteta
[...]"). El fet, doncs, que ni tan sols el corb trobés on posar-se vol dir que res no havia resorgit encara d’entre les
aiglies. En aquest sentit també és interessant observar que porta el colom el segon cop que torna a 'embarcacié: una
tendra branca d’olivera. Aquesta classe d’arbres no neixen a les muntanyes i, per tant, el fet que el colom li retornés
amb una branqueta d’olivera constatava que no només havien resorgit les muntanyes (si fos aixi potser portaria al bec
una branca de pi) siné que les aigiies havien arribat a baixar fins a les planes.

Pel que fa al métode d’emprar el ocells per localitzar la terra ferma, R.P. de Vaux (gp. cit., p.62) recull que “pour
savoir si la terre est découverte, Noe liche des oiseaux, comme faisaient les navigateurs antiques pour connaitre la
direction du rivage”. Sobre aquest sistema de navegacié basat en els ocells ¢ també la nota 149.

' De la mateixa manera que anteriorment hem comentat que el nimero tres (veg. notes 50 i 53) pot fer referéncia a
un plural indefinit, el fet de repetir una mateixa accié tres vegades pot ser entés com un element d’émfasi més que no
pas de manera literal ‘tres vegades’ (veg. X. Léon-Dufour, op. ¢t., p.599).

124



VI 13 |[...] I aparta Noe¢ la coberta de 'arca i esguarda, i miral la fac de la terra eixuta.

Resulta curiosa aquesta manera de sortir de I’arca ja que quan el text ens ha parlat de la seva
construcci6 ha fet referéncia a existéncia d’una porta lateral pero aqui sembla que hagin de sortir
“destapant” ’embarcacid, és a dir, per la coberta. Aixo pot ser fruit simplement d’una barreja
d’elements en el moment de la transmissié o d’un descuit en ser un detall de poca importancia.

Es Déu mateix qui, un cop Noe¢ ha obert I'arca, I'incita a sortir:

VIII 16 Surt de P’arca tu i la teva muller i els teus fills i les mullers dels teus fills amb tu;
17 i tots els animals que [sén| amb tu, de tota carn: de les aus i de les besties, i de tot verm
qui s’arrossega damunt la terra; treu-los fora amb tu, 1 que es belluguin per terra i que

prolifiquin, i que es multipliquin damunt la terra.

Es d’aquesta manera com comenga el repoblament, tant huma com animal, de la terra.
Iaspecte sobre el qual no trobem cap referencia és la vegetacio; el relat no recull de quina
manera les plantes tornen a aparcixer sobre la terra. El que si trobem en un passatge del capitol 1x

¢és que Noe és considerat el primer vinyataire:

IX 20 I Noe, agricultor, fou el primer que planta vinya.

Un cop tots els ocupants de I'arca han desembarcat alhora, Noe¢ erigeix un altar on duu a

terme un sacrifici, tal com havia promeés a Déu abans que s’esdevingués el Gran Diluvi:'®

V120 Aleshores aixeca No¢ un altar a Yahue i prengué de cada beéstia pura i de cada au pura i féu

sacrificis damunt ’altar.

87

Aquest seria el primer dels altars consagrats a Déu," a qui, com podem veure en el

fragment segtient fragment, plau el sacrifici:

viI 21 I flaira Yahue la flaire de Papaivagament, i Yahue digué en el seu cor: No tornaré més a maleir
la terra per culpa de '’home, car la intervencié de ’'home [és] dolenta des de la seva jovenesa. I

no tornaré més a abatre tot vivent, com he fet. Noe, agricultor, fou el primer que planta vinya.

1% Aquesta promesa no és explicita perd es pot deduir del fet que porti un determinat nombre d’animals purs i
impurs. Els primers son els que havien de servir per a aquest sacrifici (veg. nota 183).

'8 Segons afirma Bonaventura Ubach (gp. cit., p.80) “aqui es fa esment, la primera vegada, [...] de sacrifici ofert a
Déu”.

125



VIIT 22 D’ara en avant, mentre duri la terra, sembra i collita, i fred i calor, i istiu i hivern, i dia 1 nit no

mancaran.

D’aquesta manera queda segellat el pacte de I'alianga entre Déu i Noe. Per tant, no només
no tornara a intentar acabar amb la raca humana siné també garanteix Pexisténcia dels elements
que permeten la seva superviveéncia i, a més, reconeix que el mal, el comportament dolent, és
d’alguna manera inherent a I’ésser huma (v, 21), un altre motiu per no tornar-los a atacar. Pero
aquest pacte, amb el qual “després del desordre de tota la terra, consequencia natural de la
pertorbaci6 dels elements en aquella terrible catastrofe del diluvi, Déu promet la successié regular
de les estacions, condicié indispensable perque la terra doni els seus fruits, necessaris a la

95188

subsistencia de ’home”™, no és establert només entre ells dos sind que inclou també tots els

descendents de Nog, és a dir, tota la raca humana. Aixo queda de manifest a les segtients linies:

IX 9 I jo, heus-me aqui que estableixo mon pacte amb vosaltres i amb vostre sement després de
vosaltres,
10 1 amb tota anima vivent que [és] amb vosaltres: sigui au o béstia, o animal de la terra amb

vosaltres, entre tot co que ha sortit de I'arca ().

I, per dltim, el relat recull el nombre d’anys que visqué Noe¢ i ens diu quina edat tenia quan
s’esdevingué el Gran Diluvi, la qual cosa deixa de manifest que la recompensa per a aquest home,
que ha salvat la vida i ha garantit la supervivencia de la raca humana, no és pas la immortalitat,

contrariament al que hem vist en els textos que hem analitzat en els apartats anteriors:

IX 28 Visqué Noe després del diluvi 350 anys.

29 I foren tots els dies de Noe 950 anys; després mori.

'® Veg. B. Ubach op. cit., p.81.

126



LA NARRACIO DEL GRAN DiILUVI EN AUTORS GRECS: PSEUDO-APOL'LODOR I LLUCIA DE

SAMOSATA

A continuaci6 analitzarem el relat del Gran Diluvi que ofereixen dos autors grecsm dins de

190

la seva obra. El primer d’aquests és Apol-lodor (o Pseudo-Apol-lodor), ™ qui al segon episodi del
capitol seté del primer llibre de la Biblioteca, obra datada al s. 1 0 1 dC.,""" dedica un apartat a patlar
sobre el cataclisme 1 sobre els seus dos unics supervivents, Deucalio i Pirra. El segon és Llucia de
Samosata, escriptor siri del s. 11 dC. que també dedica un espai dins de la seva obra Sobre la deessa
siria a explicar els esdeveniments relacionats amb el Gran Diluvi. Comengarem, pero, presentant
el relat de Pseudo-Apol-lodor, atés que amb tota probabilitat es tracta del més antic.

Pseudo-Apol-lodor ofereix una narracié for¢a completa, tot i que no hi abunden els
detalls, comencant a partir de I'episodi del robatori del foc a Zeus per part de Prometeu.'”
D’aquesta manera, el Gran Diluvi no és més que un altre capitol d’un relat que s’inicia amb la
creacio 1 'ordenacié del mon. Lautor segueix el fil argumental de Prometeu, present als episodis
anteriors, 1 comengca a parlar del seu fill Deucalid, rei de la regi6 de Ftia, el qual es casa amb Pirra,
filla d’Epimeteu i de Pandora, la primera dona creada pels déus.

Deucali6 1 Pirra son els personatges principals de la narracié diluviana i és per aixo que el

primer que trobem és una breu presentacié de la parella:

Mpounféwg 8¢ maig Asvkaliwv éyévero. obtog PaciAebwv TdV mepi v ®Oiav ténwv youel

Moppav v Emunféws kai Mavdwpag, v Emhacav Oeol mpdtnv yuvaika.'”

"% Altres autors grecs, com Pindar (veg. Olimpigues 1, 41 i ss.) o fins i tot Platé (veg. Timen 22ab) parlen sobre el
Gran Diluvi. Hem triat Apol-lodor (o Pseudo-Apol-lodor) i Llucia de Samosata perque son els que ofereixen un relat
més complet i extens.

1% Per traduir i comentar el relat De Pseudo-Apol-lodor hem seguit 'edici6 segiient: Aporr.oporus, Mythagraphi Graeci,
vol. 1 (ed. R. Wagner), Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, Stuttgart: Teubner, 1996.

' Sembla demostrat que la Biblioteca no pot ser obra d’Apol-lodor per raons cronologiques ja que aquest autor
visqué al segle 1 aC. Es tracta més aviat d’una compilacié de textos realitzada als segles 1 o 1 dC. que estava dividida
en quatre llibres, tot i que actualment només se’n conserven els dos primers i una part del tercer. Disposem, a més,
d’un epitom de obra completa.

12 Hesfode a la seva Teggonia (veg. v. 508 i ss.) explica com I'enginyés Prometeu va robar el foc a Zeus. Aquest havia
privat els humans del foc perqué Prometeu ’havia intentat enganyar oferint-li els ossos de la victima en un sacrifici.
Hesiode només considera Prometeu un benefactor dels humans i en cap moment no es refereix a ell com el creador
de la raca humana. D’altra banda, autors com el filosof Heraclides Pontic al s. 1v afirmen que aquest personatge
modela els mortals amb fang (veg. Fr. 66ab). La filantropia que li atribueixen diversos textos, com el d’Hesfode, pot
haver dut alguns autors a considerar-lo el creador dels humans.

193« Javors va néixer el fill de Prometeu, Deucali6, qui regna sobre la regié de Ftia i es casa amb Pirra, filla
d’Epimeteu i de Pandora, la primera dona que els déus van modelar.”

127



Aquests versos recullen la filiacié dels dos protagonistes 1 la regié d’on sén originaris.
Sabem també que Deucali6 és el rei d’aquesta regio, situada a la Ftitide. Aixi, d'una manera breu

pero completa, sabem qui sén aquesta parella. Fins i tot coneixem a quina ¢poca van viure:

194 195

gnel 8¢ dpavicar Zevg TO xaAkodv'™ nBéAnoe yévog [...]

A continuacio, 'autor explica que Zeus volgué eliminar la raca humana pero no concreta en
cap moment quin és el motiu d’aquesta decisié. Queda clar, doncs, qui hi ha al darrere del Gran
Diluvi i quin és el seu objectiu, pero no la causa. Davant la intencié d’aquest déu d’aniquilar la
raga humana, Deucalié és avisat pel seu pare, Prometeu. Aquest li ordena construir una
embarcacié —sobre la qual no tenim més dades— i embarcar-hi amb Pirra, havent recollit les
provisions necessaries. Es interessant que precisament aquest tita, que s’enfronta a Zeus en
alguns textos de tipus mitologic per prendre-li el foc i lliurar-lo als humans, sigui qui avisa
Deucalié de les intencions del déu d’acabar amb tota forma de vida sobre la terra. Prometeu, a

més de ser el pare d’aquest personatge, destaca per la seva filantropia;'”

apareix en diversos
textos com a protector dels humans i per aquest motiu no és estrany que també en aquest episodi
jugui un cop més el paper de salvador de la raca humana. Pero d’altra banda, també cal tenir en
compte que Prometeu és el pare de Deucali6 1 que al llarg de la mitologia grega trobem diversos
episodis en que els déus protegeixen els seus fills, com és el cas, per exemple, de Tetis amb
Aquilles a la guerra de Troia."” Sigui com sigui, tenim per una banda Zeus, el pare dels déus, que
decideix acabar totalment amb la raca humana, i de I'altra Prometeu, qui no esta d’acord amb
aquesta decisi6 i s’hi oposa obertament.

Un cop Deucalié 1 Pirra han embarcat, les aigiies del Gran Diluvi comencen a pujar

d’aquesta manera:

Zebg d¢ oAUV Vetdov G’ ovpavod xéag td mAglota upépn th¢ EAAGS0o¢ katékAvoev, (ote
Srapbapfivar mavtag avBpdmoug, OAlywv Xwplg ol cuvEpLYoV €l Td TANnciov LYNAX Spn. téte 8¢

Kol Td Katd @sooaAiav Gpn difotn, kai ta ektog ToOpol kai MeAonovvricov cuvexvdn mdvra.'”

1% I anomenat “Mite de les Edats’ és recollit per diversos autors. Hesfode, per exemple (veg. vv. 106-201 de Treballs i
Dies), parla de cinc races. La primera fou la de 'Edat I’Or, on regnava la justicia; a continuaci6 aparegué la de Plata,
pitjor que I'anterior pero millor que la segiient; la tercera fou ’Edat del Bronze, de caracter bel-licés; després vingué
I’Edat dels Herois o Semidéus; i, finalment, s’esdevingué la raga de Ferro, amb la qual van arribar a la terra tota mena
de crims i deslleialtats. Aquest mite també apareix recollit per Ovidi (veg. primer llibre de Les Metamorfosis, vv.

89-150), tot i que aquest autor només parla de quatre edats, ometent la dels herois. Veg també nota 228.
195 <

2

Quan Zeus va voler aniquilar la raca de bronze |[...].
1% Sobre la filantropia de Prometeu veg. nota 192.
197 Tetis, la mare d’Aquil-les, sabent que Troia no podria ser presa sense ell, el va disfressar de noia i el va amagar a la

cort de Licomedes, on fou descobert mitjangant un enginy d’Odisseu. Aixi ho recull el tercer llibre de la Biblioteca
(veg. 11, 13.8).

128



Observem com el diluvi s’esdevé en dos temps: en primer lloc arriben del cel pluges
intenses i alguns humans encara es poden salvar de la mort pujant a les muntanyes més altes.
Perd immediatament, segons el text, les muntanyes s’obren i tota la terra queda negada. Aquest
darrer punt pot fer refereéncia a les inundacions provocades per la crescuda dels rius o potser a
Paflorament de Iaigua provinent de fonts subterranies. Es interessant observar com Pseudo-
Apol-lodor situa Dinici del cataclisme a Grecia pero afirma que s’acaba estenent a tota la
superficie de la terra. Observem, per tant, que aquest autor contempla la universalitat del diluvi, si
bé amb una perspectiva hel-lenocentrica.

El fragment que acabem de veure, recull una imatge prou completa del cataclisme pero no
gaire detallada. Simplement sabem que les aigiies, enviades per Zeus, provenen en primer lloc del
cel 1 posteriorment de dins de la terra, i que neguen per complet la superficie terrestre. Cal tenir
en compte que la intencié de 'autor no era compondre una narracié sobre el Gran Diluvi sind
que, ben al contrari, aquest esdeveniment és només un breu episodi dins del total de la seva obra.
Per aquest motiu no és estrany que no hi aprofundeixi més.

Després de dibuixar la manera com la terra cedeix el seu lloc a les aigiies procedents de tot

arreu, 'autor se centra en Deucalié i Pirra, els tnics supervivents de la catastrofe:

AgvkaAinv 8¢ év tff Adpvaxt S tfig Oaldoong @epduevog <€@’> Nuépag évvéa Kal VUKTOG <TaG>

foog t@ Napvaoc®d mposioyet |...J.""

Aquests versos ofereixen dades sobre la durada del diluvi (nou dies amb les seves nits) i la
regi6 on embarranca la nau dels protagonistes, el mont Parnas. No tenim detalls, en canvi, sobre
aquesta nau ni sobre la seva construccié, només sabem que és gracies a ella que aconsegueixen
aguantar amb vida fins que les aigiies del Gran Diluvi comencen a baixar. Aquesta dada ens fa
pensar que hauria de ser hermetica. D’altra banda, al text tampoc no trobem referéncies sobre si
havia embarcat amb Deucali6 1 Pirra alguna altra persona o animal. Per tant, podem pensar que
les mides de 'embarcacié no serien necessariament grans.

Pel que fa a I'instant en que les aigiies del cataclisme s’aturen, cal dir que en cap moment el
text no diu si és perque Zeus es penedeix de la seva decisio inicial d’aniquilar la raca humana o si
tenia pensat des d’un principi eliminar tots els humans excepte Deucalié i Pirra. Més aviat
haurfem d’optar per la primera solucid, ates que no és Zeus qui dona als protagonistes les

instruccions necessaries per salvar la vida siné Prometeu.

198 «Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de ’Hélade, de manera que tots
els ésser humans foren aniquilats, excepte uns quants, que fugiren cap les muntanyes elevades més properes. Llavors
les muntanyes de Tessalia se separaren i tot allo que envoltava I'Istme i el Peloponnes queda capgirat.”

2

19 “Deucalié, dut dins de I’arca a través del mar durant nou dies i les seves nits, embarranca al Parnas [...].

129



Un cop desembarquen, Deucalié ofereix un sacrifici a Zeus:

[...] KAkel TOV SuPpwv madlav Aafdvtwv ékpiag O0el Al puiw.*”

Observem per un moment aquests versos que mostren com Deucalié s’adreca a Zeus, que

7201 per demanar-li auxili. A Pinici de

apareix en aquest fragment com a “déu dels fugitius
I'episodi, és Prometeu qui parla amb el seu fill per dir-li que construeixi un arca i comenci a
navegar, sense donar-li detalls sobre quin sera el seu futur ni sobre el fet que Zeus enviara un
Gran Diluvi que negara la terra. Aixo no obstant, el protagonista adreca les seves pregaries a
Zeus. Resulta estrany que Deucalié demani auxili precisament al déu que ha provocat el
cataclisme en lloc de fer-ho a Prometeu, que és qui I'ha previngut. Aquest passatge només s’entén
si tenim en compte aquest atribut de Zeus (protector dels fugitius). També podriem pensar que
Deucali6, tot i que no apareix explicitament en la narracid, sap que és Zeus qui envia el Gran
Diluvi i per aixo li prega. Sigui com sigui, 'autor de la Biblioteca no sembla especialment interessat
a buscar una coheréncia absoluta entre tots els elements del relat. Aixo pot ser degut, pero, a la
influencia posterior de diverses mans sobre I'obra.

El sacrifici i els precs de Deucalié semblen plaure Zeus perque, com podem veure al

202

segient fragment, li envia el seu missatger Hermes™" per tal de concedir-li un desig:

Zevg 8¢ méppag ‘Epufiv mpdg avtdv énétpedev aipelobar 6 1 fovdetar 6 8¢ aipeltar avBpwmoug

avT® yevéobar.??

Resulta sorprenent aquest paper de Zeus perque ell havia decidit aniquilar la humanitat i
Prometeu es va oposar al seu designi, tot fent que Deucalié i Pirra n’escapessin amb vida.
Esperariem un castig del gran déu cap al tita com a reaccié per haver contradit les seves ordres
pero en cap moment el text no hi fa referéncia. Aixo pot ser simplement perque no és rellevant
per a la historia que, en aquest punt, ja sembla més interessada a explicar de quina manera la raca
humana torna a poblar la terra. I és que els protagonistes, de fet, no sén ni Zeus ni Prometeu,
sin6 Deucali6 i Pirra.

Com déiem, davant dels precs del protagonista, Zeus li envia Hermes, el missatger dels

déus, per dir-li que li concedira qualsevol cosa que desitgi. Deucalié decideix que no pot viure sol

200 “[...] i alla, havent-se aturat una estona les pluges, tot desembarcant ofereix un sacrifici a Zeus Fixios.”

2" En efecte, aquest déu, protector del dret i la justicia, fou també considerat déu dels juraments (Ze0g 8pK1oG), de
hospitalitat (Ze0g E£v10G) i dels suplicants (Ze0g 1k€0106) o els exiliats (Ze0g @UELOC), entre d’altres.

202 7cus converteix Hermes en el seu missatger i, en general, en el de tots els déus. Aixi ho trobem al llibre tercer de
la Biblioteca (veg. m, 10, 2).

203 <7 eus, havent-li enviat Hermes, li ordena escollir alld que vulgui; ell escull que Ii engendri humans.”

130



a la terra només amb Pirra perque comprén que d’aquesta manera la raga humana, en efecte,
s’acabara extingint i escull tornar a conviure amb d’altres humans. A primer cop d’ull no deixa de
ser curids que sigui Hermes qui s’adreci al protagonista per anunciar-li la decisié de Zeus, mentre
que I'avis del Gran Diluvi ’ha fet Prometeu. Podem veure, doncs, que Zeus dona l'ordre de
comunicar-los qué han de fer un cop ha passat el cataclisme pero que, pel contrari, no és ell qui
els n’avisa.

El text acaba amb I'acompliment de la promesa per part del déu:

Kal A10¢ eindvtog vmep ke@alfic EfaAlev ailpwv AlBoug, kai ov¢ pev EPale Asvkaiiwv, &vdpeg
gyévovto, obg 8¢ Mppa, yuvaikeg. G0sv kal Axol HETAQOPIKADG wvoudodnoav &md tod Adag O
AiBog. ™

D’aquesta manera la raga humana torna a repoblar la terra. El text de la Biblioteca continua
parlant sobre els fills de Deucalié i Pirra pero no fa referéncia a la manera com tornaren les
diferents especies animals a habitar la terra. Per ultim cal parar atencié a 'etimologia que empra
l'autor per explicar el nom que rebé aquest poble, aquesta nova raga. Segons aquest relat foren
anomenats /zoi perque nasqueren de les pedres, que en grec reben el nom de /zas. Aquesta part del
mite pot funcionar simplement com un joc etimologic, associant la paraula grega Aadg, ‘poble’,

> 205

amb Adag, ‘pedra’.

Hem vist quin sén els principals elements presents en el relat diluvia de Pesudo-Apol-lodor
1 ara ens centrarem en el darrer dels autors grecs que tractarem en aquest estudi: Llucia de
Samosata.””

La intencié que trobem en 'obra Sobre la deessa siria de Llucia és semblant a la de Pseudo-
Apol‘lodor. Ambdoés son historiadors 1 és precisament aixo el que fa que trobem un cert toc
racionalista en llur manera de transmetre el relat diluvia. Tornarem sobre aquest punt quan
entrem en la comparaci6 dels diversos textos, pero d’entrada cal destacar que el relat de Llucia,
potser perque omet practicament tots els elements fantastics de la narraci6, com la preséncia dels

déus, té un caire encara més historic que el de Pseudo-Apol-lodor. Només cal observar per un

% T lavors, per ordre de Zeus, anava llencant per sobre del seu cap les pedres que agafava; i de les que llencava
Deucali6 neixien homes, mentre que de les de Pirra, dones. Per aquest motiu, s’empra el mot ‘Aaoi’ metafoticament,
a partir de Adag’ que vol dir pedra.”

25 Aixf ho afirma Martin P. Nilsson (A history of greek religion, Wesport: Greenwood Press, 1980, p.72). Altres autors
com Acusilau (veg. Jacosy, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 1A (n.2), Leiden: E.J. Brill, 1968) i Pindar
(Olimpiques, 1x, 62 ss.) recullen també Pepisodi d’una nova raca humana nascuda a partir de les pedres. Es ben
interessant el joc de paraules que existeix entre Aaoi’ i Adag’ ja que el nominatiu singular del primer mot és Aadg’,
mentre que el genitiu singular del darrer és ‘Adog’.

26 Per comentar i traduir el relat de Llucia de Samosata sobre el Gran Diluvi hem seguit la segtient edicié: Luciani,
Opera, vol. m: lib. 44-68 (ed. M.D. Macleod), Oxford: Oxford University Press, 1980.

131



moment quina és la seva opinié sobre els esdeveniments del Gran Diluvi que esta a punt

d’exposar:

(11) [...] moAhot Adyor éAéyovTto, T@V ol uev ipoi, ol d¢ Eupavéeg, ol d¢ kdpta pubwbdeeg, kal
dAAot PapPapot, ot pev toiotv “EAANotv OpoAoYEOVTEG TOUG €Y TAVTOG UEV €pEw, dEKoUL O

ovdapd. >’

Tal com explica aquest fragment, Pautor presenta la seva obra com una mena de recerca
objectiva. A la manera dels logografs grecs, Llucia exposa les respostes i els comentaris dels

habitants de Hierapolis*”®

—I’actual Membidj, a la regié de Siria— a les seves preguntes. El que fa
en realitat és recollir mites i llegendes, explicats pels mateixos habitants de les zones on sén o han
estat vigents, per tal de presentar-los d’una manera racionalista, fent que semblin esdeveniments
historics.

El relat sobre el cataclisme comenga arran d’un temple sobre el qual interroga els siris:

(12) O1 ugv v moAoi Asukaliwva TOV ZkvBea T ipdv eloacbar Aéyovaty, todtov Asvkahinva

mi t00 16 ToAAOV Bdwp €yévero.””

Es, doncs, precisament a proposit d’aquest temple consagrat a Deucalié que Llucia
comenga a parlar sobre aquest personatge, 'inic supervivent al Gran Diluvi enviat pels déus. La

versié que ofereix, pero, no és pas la que li han explicat els siris sin6 la que ell ha apres dels grecs:
(12) AgvkaAiwvog d¢ mépt Adyov év "EAAnow fikovoa, Tov “EAANveG ¢’ a0Td Aéyovorv.””

Aquesta afirmacié indica que Llucia ha trobat a Siria dades sobre la historia atribuida a

Deucalié que sén prou semblants a les que recull la tradicié grega.”'' Precisament per aquest

207 «[...] he sentit explicar molts relats, alguns de caracter sagrat, altres populars i altres en bona mesura fabulosos;

uns coincidents amb els no-grecs i d’altres amb els hel-lens. Jo ara els exposaré tots, tot i que no n’admeto cap.”

% Tot i que Llucia escriu les seves obres en grec, cal dir que visqué a Samosata, regié de Siria corresponent a ’actual
Samsat. Els seus escrits son interessants precisament per aquesta barreja de tradicions, ja que patla sobre el que té a
Pabast perd coneix també la llengua i la cultura grega. Es per aixd que a les seves obres podem veure com identifica
elements grecs i orientals.

% “Molts diuen, doncs, que Deucali6 Pescita va edificar un temple sagrat: pel que fa a aquest Deucali6, durant els
seus dies va sobrevenir una gran quantitat d’aigua.”

219 “Sobre Deucalié he sentit entre els grecs un relat, que aquests expliquen sobre ell.”

' “En esta version griega tltima de la leyenda del diluvio [la de Llucii], las semejanzas con la versién babilénica son
bastante estrechas; y Plutarco aporta un detalle que aumenta aun mas la similitud de ambas. Segin él Deucalién soltd
un pajaro del arca a fin de poder juzgar por su regreso o su huida si continuaba todavia la tormenta o se habifa
calmado ya. En esa forma, la leyenda griega de la gran inundacién se hallaba indudablemente coloreada por la
influencia semitica, si no moldeada conforme a ella, tanto si los tonos y la forma habian sido importados de Israel
como si lo habfan sido de Babilonia” (J.G. Frazer, op. cit., p.94).

132



motiu no podem descartar que el mateix Llucia estableixi paral-lelismes entre ambdues fins al
punt d’identificar i substituir alguns dels elements. Per exemple, sembla estrany que els habitants
d’aquella regié anomenessin Deucalié el protagonista del cataclisme. Per tant, és possible que
l'autor, considerant que ’home al qual feia referéencia la versio siria i ’'home del qual parlaven els
textos grecs havien de ser el mateix, 'anomenés Deucalié prenent com a referencia el punt de
vista grec, bé perque li semblés més correcte, bé perque era més proper tant per a ell com per al
public al qual anava adregada la seva obra. Seria per aixo també que quan els siris li expliquen que
el temple sobre el qual pregunta esta dedicat a aquest home, Llucia relata la historia de Deucalio,
tot afirmant que n’ha tingut coneixement a través dels grecs.

La narracié diluviana de Llucia comenga explicant que la primera generacié humana fou
aniquilada i que l'actual prové de Deucali6. Trobem, doncs, en primer lloc, quina fou la
consequencia —o 'objectiu— del Gran Diluvi i el nom del seu protagonista principal, un dels pocs
supervivents, tal com veurem tot seguit. L’autor considera, per tant, que fins al seu temps
existiren dues races humanes: una primera que fou castigada a causa de la seva insoléncia (crims,
perjuri, incompliment del deure d’hospitalitat i manca de compassié amb els suplicants, entre
d’altres) i una segona engendrada per Deucali6.”'* Segons aquesta afirmacio, tots els ésser humans
que habitaven la terra en temps de Llucia, serien fills d’un mateix home, un home pietés que no
va dur a terme cap dels actes impius propis de la seva especie 1 que gracies a aixo va ser escollit

per engendrar una segona raca:

(12) “Hde 1 yeven, ol viv dvBpwrol, ob mpdTol £yévovto, AAN’ €kelvr] PV 1] YeEVEN TAVTEG
MAovto, o0tot 8¢ Yéveog Tod Seutépou elol, TO abBig €k Asukahiwvog é¢ TANBVV dmiketo. ékelvwv
d¢ mépr TOV avOpwnwv tdde pvbiovtar VPproTal kdpta £dvteg abéuiota Epya Empacoov [...].

aUtika 1] YA ToAAOV Gdwp €kdidot |...].*"

Aquestes linies recullen com el Gran Diluvi és un castig contra aquella primera generacid
, . . C . .
d’humans, motivat per llur comportament immoral i impietés. D’aqui es despren que

I'hospitalitat o la compasié vers els suplicants, entre d’altres, eren normes socials que calia

2 Els textos d’Apol-lodor i d’Ovidi recullen existéncia de cinc i quatre races respectivament (veg. notes 194 i 228).
En aquest cas, no sembla que Llucia estigui fent referéncia al mite de les edats del mén siné simplement a dues
generacions. La primera d’elles evoluciona fins al moment en qué es corrompé i calgué purificar-la, eliminant quasi
per complet la raca humana amb un Gran Diluvi. La segona nasqué a partir d’aquells que sobrevisqueren al
cataclisme. Els textos orientals (el Poemza d’Atrabasis, la tauleta de Nipput, el Poema de Gilgamesh) 1 el Liibre del Genesi
coincideixen amb Llucia a I’hora de parlar de les races humanes, tal com veurem en el segiient apartat d’aquest
treball.

23 “Aquesta raga, la dels humans que viuen actualment, no fou pas la primera, ja que aquella fou aniquilada
totalment. Aquests pertanyen a la segona raga, la qual arriba de nou a la multitud a partir de Deucalié. Sobre aquells
homes hom diu que eren extremadament superbs i que duien a terme actes d’impietat [...]. De sobte, la terra expulsa
del seu interior un gran quantitat d’aigua [...].”

133



observar. L’incompliment d’aquestes pautes de comportament portava com a conseqiiencia
necessaria un castig, en aquest cas el Gran Diluvi.

Un cop dibuixat 'escenari en que s’esdevé el diluvi, Pautor dedica unes poques linies a
explicar de quina manera les aigiies comencen a inundar la terra. La descripcié és molt breu pero
suficient per crear una imatge de la manera com les aigiies ocupen per complet la superficie de la

terra:

(12) [...] SuPpor ueydAot éyévovto kai ol motapol katéPnoav péfoveg kai 1 OdAacoa £t moAAOV

avéPn, £g 6 mavta Véwp Eyévovto kal mdvteg dAovro |...].*"

Observem com les aigiies vénen de tot arreu: del cel, del mar, dels rius i fins i tot de
Iinterior de la terra. El que 'autor no explica és qui envia el castig als humans. Podriem pensar
que fou una divinitat, Zeus potser, pero la veritat és que Llucia no responsabilitza del cataclisme a
cap dels déus. De fet, de la manera que ho explica, es podria tractar simplement d’una reacci6 de
la natura, és a dir, d'un fenomen natural desencadenat simplement per un comportament huma
inadequat. En tot cas, el resultat d’aquest esdeveniment és desaparicié de la raca humana, de la

qual només se’n salva Deucalio, gracies a la seva pietat:

(12) [...] AevkaAiwv 8¢ polbvog avBpwnwv €Aineto £¢ yeverv Sevtépnv evPovAing te kai tod

evoefPéog eiveka.?”
I a continuaci6 el relat ens explica de quina manera el protagonista aconsegueix sobreviure

al Gran Diluvi:

(12) ] 8¢ ol owtnpin 1de éyévero: Adpvaka peydAny, T&v avtog €1xeV, £¢ Tavtnv £oPiPdoag Taiddg
Te Kal Yuvatkag £wutod £€0€fn éoPaivovtt 3¢ ol dnikovto oveg kai immot kal Aedvtwy yévea kal
S@iec kai GAAa 0kdoa €v yij vépovTal, Tdvta ¢ (evyea. O d¢ mavTa €3EKETO, KAl Utv OUK £6iVOVTO

RS

Aqui podem veure com Deucalié puja a una embarcacié amb tota la seva familia —sobre la

qual no tenim cap més dada— 1 amb alguns exemplars de totes les espécies animals. En cap

214 «[...] sesdevingueren grans pluges; els rius es desbordaren; el mar experimenta una gran crescuda; fins que tot
esdevingué aigua i tots van morir [...].”

213 <[] Deucali6 fou I"inic dels homes que, tant per la seva prudéncia com per per la seva pietat, hi sobrevisqué per
a engendrar una segona raca.”

216 “F]l es va aconseguir salvar d’aquesta manera: prengué una gran arca que possefa, i entrant-hi, hi feu embarcar
també els seus fills i les seves dones. Un cop a dins, hi foren arribant senglars, cavalls, diferents races de lleons, serps
i tota mena d’animals que habiten la terra, tots apariats. Aixi els va rebre a tots i ells no I'atacaren pas [...].”

134



moment no se’ns explica, pero, si el protagonista hi puja havent estat avisat préviament o per la
seva propia voluntat. Sembla més aviat que inicialment actua com ho feren tota la resta d’humans
pero que només ell estava destinat a sobreviure-hi. De la nau no tenim més dades; no coneixem
ni les seves mides ni la seva forma, unicament sabem que era propietat d’aquest personatge.
Podem deduir que presentaria unes dimensions considerables per poder donar cabuda a tota la
familia de Deucalié 1 a un nombre indeterminat d’animals. Aquestes persones i animals que
viatgen amb ell poblaran la terra un cop passat el Gran Diluvi. D’aquesta manera la raca
postdiluviana sera originaria de Deucali6.

Es interessant també observar la relacié que el protagonista estableix amb els animals:

(12) [...] GAAX o@1v PeydAn 8160ev @iAin éyévero.?!’

Aquesta afirmacié pot ser una manera de justificar la relacié de superioritat dels humans
sobre els animals, que foren salvats pels aquells. La referéncia al poder divi, per efecte del qual els
humans estableixen un estret lligam amb els animals, pot tenir a veure simplement amb 'estrany
comportament que presenten aquestes beésties feres, apropant-se cap a 'embarcacié, un fet
sorprenent i inexplicable.

D’aquesta manera Deucalio, la seva familia i els animals foren salvats de Dextincio.
Observem que es tracta d’una historia inacabada perque, tot i saber que els qui navegaren dins de
I'embarcacié acaben salvant la vida, no sabem ni on arriben ni de quina manera desapareixen les
aigies que han negat la superficie de la terra —sense especificar tampoc en quina regié concreta ni
durant quant de temps. L’autor completa el relat amb la informacié que li ofereixen els habitants

de Siria, explicant en primer lloc que:

(13) TO 8¢ &nd tovtov Aéyetar Adyog UTO TdV &V Tf 1pfi TéAer peydAwg d&log Bwuudoat, 8t év tff

GPETEPN XWPN XEoua HEYa EYEVETO Kal TO oVUmay Udwp katedé€ato

Segons els habitants de Hierapolis, d’aquesta manera meravellosa va desaparcixer la totalitat
de les aiglies que havien inundat la terra. Llucia no atribueix aquesta accié a cap divinitat pero si
que ho presenta com una mena de prodigi, que xoca amb el seu objectiu de transmetre uns fets
historics. Tanmateix, ja ha anunciat al principi del fragment, tot situant-se en una posicio
imparcial 1 objectiva, que ell pretén transmetre la informacié que ha recollit parlant amb gent

diversa, malorat que no estigui del tot d’acord amb el contingut.
) grat q gu g

217[...] ans un gran vincle afectiu sorg{ entre ells com per voluntat divina.”
*18 «Sobre el que succef després s’explica, per part dels habitants de la Ciutat Sagrada, un relat molt digne d’admirar;
que en el seu pafs s’obti una enorme escletxa i s’escola tota I'aigua.”

135



A continuacid, I'autor recull que Deucali6 aixeca diversos altars i que sobre I'escletxa edifica
un temple que consagra a Juno. Aquest és el primer nom de divinitat que trobem en aquest relat.
En aquest cas no es tracta, com podem trobar en altres textos, d’una deessa que jugui un paper
d’agent, siné que simplement forma part de les creences de Deucalid, aixi com de moltes altres
persones.

Per ultim, Llucia assegura haver vist sota el temple, amb els seus propis ulls, aquesta

escletxa sobre la qual parlen els siris:

(13) éyw 8¢ kai TO xdoua idov, kal Z6TIFOTO TQ VNG KdpTa UiKpdV. £l uev OV mdAat kai péya £dv

vV T018v3e éyéveto, ok oida- TO 8¢ ¢y €idov, uikpbv Eotiv.?!”

En aquest fragment veiem com l'autor es qiiestiona si aquesta escletxa fou en algun
moment més gran que ho era en aquell moment perque, com diu, la que ha pogut veure és forca
petita. Resulta interessant que Llucia no es qliestioni que les aigiies fossin xuclades per una
esquerda d’origen incert siné que es pregunti si per aquesta esquerda hi cabria tanta quantitat
d’aigua. En tot cas, el to que ha emprat durant tot el relat fa pensar que considera aquest fet propi
de I'imaginari col'lectiu més que no pas de la Historia, tot i que es pot tractar d’una barreja
d’elements procedents de tots dos ambits.

Per dltim, 'autor fa referéncia a dos rituals que es recreen periodicament per mantenir viu a
la memoria aquest esdeveniment que deixa la terra submergida sota una gran quantitat d’aigua.
Llucia, interessat pels aspectes socials i culturals de la regié que estudia, no en té prou d’explicar
les llegendes que sén presents en les tradicions dels habitants de la zona sin6é que també intenta
mostrar quina repercussio hi han tingut al llarg del temps. El primer dels rituals en record del
Gran Diluvi es duu a terme dues vegades 'any. En ell, gent vinguda de tot arreu baixa fins al mar,
d’on treuen aigua per després vessar-la al temple. Aquesta aigua baixa cap a I'escletxa i finalment
s’hi filtra. I’autor pensa que aixi pretenen seguir una ordre de Deucalié, en memoria del
cataclisme i de la bondat dels déus. En el segon dels rituals un home puja a un dels fal'lus
consagrats a Bacus que estan situats sota el portic del temple. I’home ha de romandre-hi set
dies™ i demanar als déus prosperitat per a tota la regié de Siria. Llucia, tot i que déna més
credibilitat a aquesta primera explicacid, recull també que alguns pensen que aixo es fa en record

de Deucalio:

19 “Jo mateix també he vist 'escletxa; es troba sota el temple perod és extremadament petita. Si a I'antiguitat havia
estat més gran i ara ha esdevingut aixi, jo no ho sé. Pel que he pogut veure, en efecte, és petita.”

20 Tot i que el relat de Tlucia no ho explicita en cap moment, aquesta dada pot tenir a veure amb la durada del Gran
Diluvi. El fet que un home hagi de pujar al temple i romandre-hi durant set dies ens fa pensar que, segons la tradici6
que segueix I'autor, el cataclisme dura precisament set dies.

136



(28) £¢ TOUTEWV TOV < > GNP £KAOTOV £T0G Oi¢ GvEpXETAl OIKEEL TE €V AKPW TQ PAAAY Xpdvov
ENTA Nuepéwv. [...] GAAowowv 8¢ dokéel kal Tade Aecukahiwvog elveka moiéecbar, €xkeivng

EuppopAg uvruata, 6kéte oi &vBpwror £ T& oUpea kal €¢ T Tepiufkea TOV devEpéwv fetoav T

ToAAOV Bdwp oppwdéovteg.?!

Com es pot veure al llarg de tot el relat, Llucia pretén exposar els fets relacionats amb el
Gran Diluvi eliminant tots els elements fantastics que hi pugui haver. Es per aixo que en el seu
relat els déus no apareixen com a subjectes agents al seu relat i que en algunes ocasions Llucia es
mostra disconforme amb els fets sobre els quals esta parlant. D’altra banda, cal destacar, com ja
hem apuntat anteriorment, que aquesta narracié diluviana és incompleta en el sentit que hi
manquen alguns elements importants com per exemple el nom de l'indret on s’atura P'arca de
Deucali6é. Aixo pot estar motivat pel fet que la intencié principal de 'autor no és oferir una
descripcié detallada del Gran Diluvi sindé més aviat explicar qui és Deucali6 i per quin motiu es

considerava que li havia estat consagrat aquell temple que havia trobat a Siria.

2 «Un home <hi> puja dues vegades cada any i es queda a sobre del fal‘lus durant un perfode de set dies. [...] Altres
pyj g ¥ q p

creuen que aixo és degut als esdeveniments relacionats amb Deucalié, com a record d’aquesta desgracia, quan els

humans van fugir a les muntanyes i a les copes dels arbres, espantats per la gran quantitat d’aigua”.

137



LA NARRACIO DEL GRAN DiLuvi EN AUTORS LLATINS: OviDI 1 HiGINUS

er ultim hem triat dos dels autors llatins que ofereixen una narracié més completa de
Per dltim hem triat dos dels autors llati ferei rraci leta d
I'episodi del Gran Diluvi dins de la seva obra. El primer d’aquests és Ovidi, qui al llibre primer de
Les Metamorfosis dedica un espai prou extens a patlar sobre el cataclisme i sobre els seus dos tnics
supetrvivents, Deucalié i Pirra.”® El segon és Higinus, qui també fa referéncia a la historia
d’aquests dos personatges a les seves Fabulae, de 1a manera que veurem més endavant.

Ovidi inicia Les Metamorfosis patlant sobre els origens del moén i la seva evolucid. Després de
diversos episodis, com la separacié dels elements o la creacié de la raga humana, 'autor explica de
quina manera s’esdevingué el cataclisme. Els versos immediatament anteriors dibuixen quin era
Iestat de la terra en aquells moments. D’aquesta manera, el Gran Diluvi és plantejat com una
consequencia natural i necessaria d’aquella situacié. De fet, el relat comenca a proposit de
Pepisodi de Licaon,™ qui intenta enganyar Jupiter oferint-li la carn d’un jove esquarterat, quan
aquell baixa a la terra sota una aparenca humana.”** Enfadat, el déu converti el jove en llop,

destruf la seva llar amb un llamp i tot seguit parla d’aquesta manera:

240 Occidit una domus, sed non domus una perire
241 Digna fuit: qua terra patet fera regnat Erinys;
242 In facinus iurasse putes; dent ocius omnes

243 Quas meruere pati, sic stat setentia poenas.”

El castig al qual fan referéncia aquests quatre versos és el Gran Diluvi, 'esdeveniment que
ha de servir als déus per fer una “neteja” de la raca humana, creada per ells mateixos temps
enrere. Els humans han deixat de conviure pacificament 1 ara la deessa de la discordia, Eris, és
present a tota la terra. Perd tot i I'aparent necessitat d’aquest atac, no tots els déus hi estan

conformes:

222 Per tal de dur a terme el comentari d’aquesta obra ens hem basat principalment, d’una banda, per al text original
lati, en 'edicié d’A.M?*. Trepat i A.M* de Saavedra, i, de I'altra, en la traduccié en vers que ofereix J. Parramon, ates
que recull d’una manera molt acurada I'essencia del text original. Veg. Ovidi, Les Metamorfosis, vol. 1 (trad. cat. Adela
Maria Trepat i Anna Maria de Saavedra), Barcelona: Bernat Metge, 1921; Ovidi, Les Mefamorfosis (trad. cat. Jordi
Patramon), Barcelona: Quaderns Crema, 1996.

3 “But Ovid does not isolate the Deucalion-Pyrrha myth as a free-standing story to emphasize the sinfulness and
deserved the destruction of the human race. Rather, he makes it part of one continous, coherent narrative which
begins with the creation of the world from Chaos, followed by the Fall (or Downward Slide) of man through four
ages —gods, silver, bronze and iron; a council of gods, in which Jove justifies the decision to destroy the mankind by
telling how he was offered human flesh to eat by Lycaon, the exemplar of human devil; the flood; and finally, the
recreation of man” (Michael SmupsoN, Gods and Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorus, Amherst: University of
Massachusetts Press, 1976, p.45).

*2* Sobre l'episodi de Licaon veg. vv. 222 i ss. del llibre primer de Les Metamorfosis.

225 «Una casa ha caigut, mes 1o era sols una casa / digna de caure: és el mén en mans d’una Erinis impial / Sembla
que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un castig ben merescut; aixo decideixol»”

138



244 Dicta lovis par uoce probant stimulosque frementi
245 Adiciunt, alii partes adsensibus implent.

246 Hst tamen humani generis iactura dolori

247 Omnibus, et, quae sit terrae mortibus orbae

248 Forma futura, rogant, quis sit laturus in aras

240 Tura ferisne paret populandas terras.”

Tal i com mostra aquest fragment, aquells que no consideren encertada la decisi6 de Jupiter,
pare dels déus, simplement I'accepten perque no tenen cap altre remei. Tot 1 aixi, es qlestionen
quin sera 'aspecte de la terra sense humans i que faran ells mateixos sense libacions ni sacrificis.
El que s’estan preguntant en realitat és quin sera el seu propi desti, com si la seva supervivencia,
malgrat ser immortals, estigués condicionada a les libacions i sacrificis que els ofereixen els

humans. Davant d’aquestes preocupacions, Jupiter els promet el segtient:

250 Talia quarentes, sibi enim fore cetera curae,
251 Rex superum trepidare uetat sobolemque priori

252 Dissimilem populo promitit origine mira.”’

En aquests versos, Jupiter fa referéncia a una mena de purificacié de la humanitat, com si
aquella sota la qual s’esdevingué el Gran Diluvi estigués d’alguna manera corrompuda. L’objectiu
del castig, per tant, no és tant aniquilar la raga humana sin6é millorar-la. El que el déu promet,
doncs, és que una nova raga “origine mira” tornara a poblar la terra, ateés que especialment a partir
del que Ovidi anomena “aenea proles”, és a dir, 'Edat de Bronze, la raca humana comenca a

degenerar notablement.”®

El fet que aquesta nova generacié sigui meravellosa té a veure, sens
dubte, amb la manera com naixera: el seu origen estara en aquells que sobrevisquin al Gran

Diluvi. Podem entendre, per tant, que aquelles persones que mereixin salvar la vida destacaran

226 <3 aprovar una part dels present el que Jupiter deia / encoratjant-lo més, i uns altres només assentiren; / perd
tots, amb dolor perqué el génere huma s’ha de perdre, / van demanar-li com seria la fag de la tetra / sense mortals, si
ningd no dutia encens a les ares / i si pensava deicar que les feres el mon devastessin.”

7 «“Tots aquests precs els respon dient que o s’hi capfiquin, / el sobira dels déus, i els promet que hi haura un altre
poble / ben diferent del d’abans, i que sorgira d’un prodigi.”

28 Draltres autors, com Hesiode, parlen de cinc races, atés que inclouen entre la del bronze i la del ferro una quarta
que ¢és la dels herois o semidéus (veg. vv. 106-201 de Treballs i Dies i també les notes 194 1 212). Ovidi només parla de
quatre races: la de PEdat d’Or, on regnava la justicia sense que les lleis fossin necessaries; la de plata, pitjor que
P'anterior pero millor que la segiient; la de ’'Edat de Bronze, més bel licosa que les anteriors; i, finalment, la raca de
ferro, que va portar a la terra tota mena de crims i deslleialtats 1 sota la qual s’esdevingué el Gran Diluvi. El mite de
les quatre edats del mon és recollit per Ovidi entre els versos 89 1 150 del llibre primer de Les Metamorfosis i recull la
degeneracié de les races fins arribar a un extrem que cal aturar. Es per aixo que el cataclisme és presentat com un
castig necessari per netejar els defectes d’aquesta raca.

139



per la seva pietat i la seva moralitat, davant del comportament que presenta la humanitat en
aquells moments, 1 que la nova raga haura de néixer d’ells.

El cataclisme comenga en el moment en que Jupiter deixa anar els seus llamps contra la
Terra, pero quan és a punt de destruir-la amb la seva tempesta de foc, li sobrevé la por que I'éter

celest, és a dir, la llar dels déus, segueixi la mateixa sort,” i decideix aturar-se per un moment:

253 lamque erat in totas sparurus fulmina terras;

254 Sed timuit, ne forte sacer tot ab ignibus aether
255 Conciperet flammas longusque ardesceret axis.
256 Hsse quoque in fatis reminiscitur adfore tempus,

257 Quo mare, quo tellus correptaque regia caeli

28  Ardeat et mundi moles obsessa laboret.?*’

Es, doncs, per la por de Jupiter que el castig adrecat als humans es torni en contra d’ells que
s’atura i1 decideix destruir la terra d’una altra manera. Havent aturat el seu atac de foc, deixa els
projectils —els llamps forjats pels ciclops, segons Ovidi— i escull un altre castig: aniquilar la raca
humana sota les aigiies. En primer lloc, és interessant observar la imatge dels ciclops ja que en
ocasions eren considerats els fabricants dels llamps de Jupiter”'. D’altra banda també és
significatiu que Jupiter canvii de metode, tot i mantenir la seva decisié d’acabar amb la humanitat.
No és clara la intencié que segueix Ovidi pero cal destacar que aquest element no apareix en cap
altre dels textos que recullen la narracié del Gran Diluvi. Es possible que la finalitat de Pautor fos
simplement la d’oferir —potser a mode de profecia— aquesta teoria que, com deiem, ja apareixia a
les doctrines estoiques.

Per aconseguir el seu proposit, Jupiter tanca I’Aquild, el vent del nord, i la resta de vents
que dispersen els navols dins les coves d’Fol, déu dels vents, i deixa anar el Notos, el vent del
sud. El que fa, per tant, és mantenir aturats aquells vents que s’enduen els nivols i només deixa
lliure el del sud que és el que porta la pluja i les tempestes. D’aquesta manera, pretén aconseguir

que els nuvols de la pluja restin un periode llarg de temps sobre la Terra, descarregant les seves

? T.a teoria que argumentava que el mén sencer seria destruit pel foc apareix ja a les teories d’alguns autors estoics,
com Heraclit (veg. John M. Rist, La filosofia estoica, (trad. esp. David Casacuberta) Barcelona: Critica, 1995, p.
184-185).

230 “Ja es disposava a llencar els seus llamps per tota la terra, / mes va témer que el foc no artibés a I'éter altissim /
tot propagant fins a I'eix del mén el fragor de Pincendi. / Va recordar que també, per decret del dest, arribatien /
temps en queé tota la terra, el mar i els alcassers celestes / es crematien plegats i tothom es veuria en el trangol.”

31 Fls ciclops, fills d’Ura i Gea, sén gegants amb un sol ull que pertanyen a la primera generacié divina. Servidors de
Hefest, el déu del foc i de la farga, sén considerats els fabricants dels llamps de Zeus i de les armes d’Atena, Artemis i
Apol-lo, entre d’altres (veg. Hesiode, Teogonia, 139 i ss.; Pseudo-Apol-lodor, Biblioteca, 1, 2, 1).

140



aigies. La descripcié que ens ofereix Ovidi en aquest punt de la narracié és especialment

detallada 1 literaria:

265 Terribilem picea tectus caligines uultum,

266 Barba grauis mimbis; canis fluit unda capillis,

267 Fronte sedent nebulae, rorant pennaeque sinusque;
268 Vtque manu late pendentia nubila pressit,

269 Fit fragor: hinc densi funduntar ab aethere nimbi.
270 Nuntia Iunonis uarios induta colores

2711 Concipit Iris aquas alimentaque nubibus affert.

274 Nec caelo contenta suo est Iouis ira, sed illum

275 Caeruleus frater fuuat auxiliaribus undis.

283 Ipse tridente suo teram percussit, ad illa

284  Intremuit motuque uias patefecit aquarum.

285 Bxspatiata ruunt per apertos flumina campos

286  Cumque satis arbusta simul pecudesque uirosque

287 'Tectaque cumque suis rapiunt penetralia sacris.””

Observem com els adjectius emprats aqui per Ovidi dibuixen perfectament l'inici d’una
gran tempesta, un combat entre les forces de la natura que ha de portar com a resultat la
destruccio total de la terra. La descripcio recull detalladament la manera com les aigiies inunden la
terra. Aquestes aigiies no provenen només del cel sind també dels rius que, desbordats per ordre
de Neptd, germa de Jupiter, comencen una cursa cap al mar a tota velocitat. Els versos que
acabem de veure s6n una mostra que 'objectiu de I'autor no és pas donar una versié historica
dels fets sin6 simplement narrar uns esdeveniments, sense questionar llur veracitat. Es
interessant, pero, que reculli dades que no apareixen en altres textos que parlen sobre aquest
mateix tema. Es tracta de detalls que donen color al relat i, malgrat que en aparenca s’allunyen de
la realitat, intenten oferir una explicacié sobre I'origen de les aigiies que negaren la Terra durant el

Gran Diluvi. D’aquesta manera trobem, per exemple, que és el Notos, el vent del sud, qui aplega

2 “[El Notos] amb el rostre cobert de fosca terrible s’envola. / Porta la pluja a la barba i pels blancs cabells li
destillen / les nuvolades del front, tot ruixant-li el vestit i les ales; / entre les seves mans esprem tots els nuvols que
pengen, / es produeix un tro i es fonen pels aires en pluja. / Itis, que és de Juné missatgera i va embolcallada / de
molts colors, incrementa aiguat i els nuvols engreixa. / [...] Jupiter amb el cel que ell té no es conforma, i I'ajuda /
el seu germa blavds aportant unes altres onades. / [...] Amb el trident ell mateix colpeja la terra, que amb fressa / va
tremolat, i de dins les aigiies ocultes fluiten. / Envaeixen el camp els rius desbordats, i 'ofeguen / arrossegant, al seu
pas, arbredes, homes, ramades, / cases i temples, amb tots els tresors sagrats que hi havia.”

141



els ntivols que comencaran a deixar caure aigua sobre la terra; Iris, la missatgera de Juno,” qui
recull I'aigua i la puja de nou als navols per tal que la tornin a deixar anar; Neptd, senyor de les
aiglies terrestres, qui per ordre del seu germa Jupiter convoca els rius i els ordena desplegar les
seves forces deixant anar els dics. Sense pretensions cientifiques, doncs, Ovidi explica de quina
manera apareix tal quantitat d’aigua sobre la terra.

A continuacid, un cop tota la superficie de la terra ha estat sepultada sota les agties, 'autor

ens mostra la desolacié que ha provocat aquesta situacio:

201 lamque mare et tellus nullum discrimen habebant:

202 Omnia pontus erant, deerant quoque litora ponto.

[.]

311 Maxima pats unda rapitut: quibus unda pepercit,

512 1llos longa domant inopi ieiunia uictu.™*

Aquests versos ens fan imaginar un moment de caos, de desordre en el sentit estricte, en
que les aigiies cobreixen totalment la terra. Ovidi afirma que la gent intenta salvar la vida en
barques o pujant als cims de les muntanyes i a les teulades. Tots aquest esfor¢os, pero, son inutils
perque aquells que no moren ofegats ho fan d’inanicid. So6n també interessants les referencies a
les situacions que provoca el Gran Diluvi, com que les foques sén a les muntanyes 1 els llops
neden envoltats d’ovelles. Fins ara 'autor ha dedicat practicament un centenar de versos a patlar
del cataclisme i de les seves conseqiiencies pero encara no ha fet cap referéncia als seus
protagonistes, aquells qui estan cridats a sortir-ne sans 1 estalvis per restaurar novament la vida a
la terra. Cal recordar que aixo ja estava previst per Jupiter des del principi perque el seu objectiu
final no és aniquilar la raga humana siné crear-ne una de nova sense els defectes que presentava
aquella a causa de la qual s’esdevingué el cataclisme.

La primera referéncia que trobem als veritables protagonistes del relat, Deucali6 i Pirra,*”
recull directament que tots dos van arribar en una petita barca a la regié del Parnas. No sabem si
aquests personatges havien estat advertits préviament sobre el Gran Diluvi ni com era

I’embarcacié que els permet sobreviure a la pujada de les aigties. Ovidi només diu que:

3 Bl paper d’Iris és semblant al de Mercuri. Aquesta deessa és considerada la missatgera dels déus, en especial de
Jupiter i de Juno. Iris simbolitza, a més, I'arc de Sant Marti i per extensié la uni6 entre el cel i la terra que fa possible
aquest fenomen.

24 «“Entre la terra i el mar no hi havia ja diferéncia: / etra tot ocea, petd un ocea sense costes. / [...] L’ona s’ho enduu
quasi tot, i aquells que se salven de 'ona / a la llarga també cauran vencuts pel dejuni.”

35 Deucali6 i Pirra sén fills de Prometeu i d’Epimeteu respectivament i, per tant, cosins. Prometeu, segons les
paraules que Ovidi posa en boca de Deucalié, modela els homes a partir del fang: “O wutinam possim populos reparare
paternis | Artibus atque animas formatae unfundere terrae!” (vv.363-364 del llibre primer de les Metamorfosis). El
protagonista del relat desitja en aquests dos versos tenir les arts del seu pare per poder crear novament els humans
després del Gran Diluvi.

142



32 Non illo melior quisquam nec amantior aequi

523 Vir fuit aut illa metuentior ulla deorum.?¢

Com podem veure, lautor es mostra més interessat a explicar quines foren les
consequencies del Gran Diluvi 1 com els humans repoblaren la terra, que no pas a parlar de les
causes o del periple de Deucali6 i Pirra, dels quals només sabem que la seva pietat vers els déus és
I"anic que els diferencia de la resta d’humans que han intentat escapar del cataclisme.

Tan bon punt Jupiter comprova que només resten vius Deucalié i Pirra, decideix aturar les
aiglies per deixar-los viure i repoblar aixi novament la terra. En primer lloc ordena a ’Aquilo, el
vent del nord, allunyar les pluges i a Trit, divinitat marina del seguici de Neptd, bufar la seva
petxina sonora per fer retrocedir les aiglies 1 els rius. D’una forma molt grafica, igual que hem
observat al llarg de la descripcié de les inundacions, Ovidi relata com les aigiies comencen a

baixar i la terra, desolada, emergeix finalment:

324 luppiter ut liquidis stagnare paludibus orbem
325 et superesse virum de tot modo milibus unum,
326 et superesse vidit de tot modo milibus unam,
327 innocuos ambo, cultores numinis ambo,

328 nubila disiecit nimbisque aquilone remotis

329 et caelo terras ostendit et aethera tertis.

345 surgit humus, crescunt sola decrescentibus undis,
36 postque diem longam nudata cacumina silvae

347 ostendunt limumque tenent in fronde relictum.
348 Redditus orbis erat; quem postquam vidit inanem

349 et desolatas agere alta silentia terras [...].>

La terra, que ha quedat totalment arrasada, sorgeix entre les aiglies. Deucali6 1 Pirra son ara
els seus unics habitants. Ovidi no parla en cap moment de cap altra persona o animal que els
acompanyés en el seu periple. Tampoc no tenim detalls sobre 'embarcacié en la qual van

sobreviure a les inundacions, pero val a dir que podria ser tancada i d’unes dimensions no

6 “Mai no hi hagué cap home com ell tan just i tan digne / ni com ella cap dona que als déus tingués més respecte.”
»7 “Tapiter, quan veié que al mon, estrany sense marges, / Iinic supervivent entre tants milers era un home, / inica
supervivent entre tants milers una dona, / que eten tots dos innocents i tots dos els déus veneraven, / va escampar
tots els navols, tragué amb ’Aquild les tempestes / i mostra les terres al cel i a les terres Pempiti. / [...] surt la terra i,
en créixer els indrets, les aigies decreixen / i, amb el temps que ha passat, les branques nues dels boscos / apateixen
plenes de llim enmig de les fulles. / Els continents han tornat, perod, en veute les terres tan buides / i desolades que

arreu s’escolta només el silenci [...].”

143



excessivament grans perque, segons es despren del relat, viatjaven sols. En aflorar la terra, el

vaixell dels supervivents embarranca a la zona del Parnas i, desembarcant, Deucalié i Pirra

8 9

adrecen pregaries tant a les nimfes Coricides®™ i a les divinitats de la muntanya®’ com a la

profetica Temis*:

318 Hic ubi Deucalion (nam cetera texerat aequor)
519 Cum consorte tori parua rate uectus adhaesit,

320 Corycidas nymphas et numina montis adorant

321 Fatidicamque Themin, quae tunc oracla tenebat: [...]**!

Com podem veure en el fragment anterior, els protagonistes es dirigeixen a divinitats
considerades secundaries i no pas directament a Jupiter. Aixo pot posar de manifest que Deucalié
1 Pirra no havien estat avisats del seu desti perque si hagués estat aixi, o bé ja haurien tingut les
instruccions necessaries per saber qué fer i s’haurien adrecat directament al seu protector, o bé
haurien dirigit les seves supliques a Japiter, maxim responsable del cataclisme. Podem pensar
també, pero, que I'al*lusié a Temis fa referéncia de manera indirecta a Jupiter.”*

A continuacid, davant la incertesa sobre el que els espera a partir d’aquell moment,
Deucali6 planteja a Pirra que son els tnics de la seva especie que han sobreviscut i que no haurien

pogut fer-ho I'un sense I’altre:

350 Deucalion lacrimis ita Pyrrham adfatur obortis:
351 ‘o sorot, o coniunx, o femina sola superstes,
352 quam commune mihi genus et patruelis origo,
353 deinde torus iunxit, nunc ipsa pericula iungunt,
334 terrarum, quascumque vident occasus et ortus,

355 nos duo turba sumus; possedit cetera pontus.

3% Les nimfes Coricides sén considerades divinitats que habitaven la cova Coricida, al mont Parnas, d’on reben el seu
nom.

9 Existien diferents tipus de nimfes. Trobem, per exemple, les de les fonts, les dels jardins o les de les muntanyes,
entre d’altres. En aquest cas, quan Ovidi fa referencia a les divinitats de les muntanyes podem entendre que es tracta
de les nimfes que habiten aquestes zones i, concretament, les del Parnas, ja que és aqui on han embarrancat després
del cataclisme.

240 D’una banda, Temis, la deessa de les lleis i de la justicia, és la segona esposa de Jupiter 1 sovint és considerada
també la seva consellera. En aquest sentit, doncs, no ens ha de sorprendre que Deucali6 i Pirra adrecin les seves
supliques a aquesta deessa per fer que Jupiter tingui pietat d’ells. D’altra banda, Temis és també la divinitat que
ensenya a Apol-lo les seves arts endevinatories. Per tant, ja que presenta un caracter oracular, també és natural que
els supervivents del Gran Diluvi es dirigeixin a ella per coneixer quin sera el seu desti.

1 “Deucalion a aquest lloc (puix que el mar cobreix tots els altres) / junt amb la seva esposa artiba amb una
barqueta / preguen llavors als déus muntanyencs, les coricides nimfes / i la profetica Temis, que duia llavors els
oracles.”

2 Sobre aquest punt veg. nota 240.

144



356 haec quoque adhuc vitae non est fiducia nostrae

357 certa satis; terrent etiamnum nubila mentem.

[.]

363 O utinam possim populos reparare paternis
364 artibus atque animas formatae infundere terrae!

365 nunc genus in nobis restat mortale duobus.

366 sic visum superis: hominumque exempla manemus.”*

En aquest punt observem com Ovidi concentra P'atencié en els sentiments de la parella. Els
veritables protagonistes de la narraci6é diluviana no sén pas els déus —tot 1 que sén els maxims
responsables dels esdeveniments— sind els humans. Aquest detall, que és interessant per entendre
el significat del relat, no és present a tots els textos que recullen el Gran Diluvi, com ja hem vist i
com també comentarem més endavant.

Pel que fa a Deucali6 i Pirra, prenent consciencia que sén I'altim vestigi de la raga humana 1
Ianica possibilitat per a la supervivencia d’aquesta, s’arriben al riu Cefis, situat al nord del Parnas,
ruixen amb unes gotes de les seves aigiies els seus vestits i els seus caps, i es dirigeixen al santuari
de Temis. Aquest temple sembla que ha resistit les inundacions pero, segons Ovidi, el color de les
seves teulades ha quedat esmorteit per la molsa i als seus altars no queden restes del foc sagrat.

Un cop alla demanen ajut a Temis amb aquestes paraules:

375Vt templi tetigere gradus, procumbit uterque

376 Pronus humi gelidoque pauens dedit oscula saxo,

[.]

379 ‘Dic, Themi, qua generis damnum reparabile nostri

380 Arte sit, et mercis fer opem, mittissima, rebus!”*

Aquest quatre versos mostren com Deucalié 1 Pirra s’adrecen a Temis, com a deessa
oracular més que no pas com a consellera de Jupiter, per demanar-li consell de manera humil
sobre com han d’actuar a partir d’aquell moment per tornar la raga humana a la Terra. Ella sent
pietat vers els suplicants i els dona aquesta resposta ambigua que en un primer moment no saben

interpretar, tal i com sovint succeia amb els oracles:

2 «“Deucalion, tot plorant, s’adreca a Pitra per dit-li: / «Oh germana, oh esposa, oh I'dnica dona salvada, / en primer
lloc unida a mi pet la sang i Potigen / i el matrimoni desptés, fins que ara els petills ens uneixen; / de la terra que es
veu de llevant a ponent som nosaltres / "anica poblacié: la testa és sota les ones. /Ara, pero, tampoc no podem
pensat que és segura / la nostra vida, i encara ens causa tetror la tempesta. / [...] Ah, si pogués repoblar jo mateix el
moén amb la destresa, / com el meu pare, animant el fang després de pastar-lo! /Ara, pero, dels mortals nosaltres dos
som els unics / (és voluntat dels déus!) per donar testimoni dels homes.»”

** “En arribar als graons del temple tots dos es prosternen / amb temor per besar les seves lloses gelades, / |[...]
«[Oh Temis] digues que podem fer perqueé el nostre poble es recobti / i, pietosa com ets, el mén submergit auxilia»”

145



381 Mota dea est sortemque dedit: ‘Discedite templo

382 Bt uelate caput cinctasque resoluite uestes

383 Ossaque post tergum magnae iactate parentis.””*

Com recullen aquests versos, oracle dona als protagonistes unes instruccions que semblen
un sacrilegi: llencar darrere de la seva esquena els ossos de la seva gran mare. Aviat, pero,
aconsegueixen desxifrar el significat d’aquestes paraules i entenen que els ossos son les pedres de
la mare terra. Pirra desconfia de les instruccions divines, pero Deucalié 'anima a fer-ho i, com a
resultat, de les pedres neixen humans. D’aquesta manera, a partir de les pedres llengades, Pirra
engendra les dones i Deucalié els homes. Segons Ovidi, aquesta nova raca sorgida a partir

d’aquests dos unics supervivents és especialment forta perque nasqué precisament de les pedres:

407 Quae tamen ex illis aliquo pars umida suco

408 Bt terrena fuit, uersa est in corporis usum;

409 Quod solidum est flectique nequit mutatur in ossa;
410 Quae modo uena fuit, sub eodem nomine mansit;
411 Inque breui spatio superorum numine saxa

412 Missa uiri manibus faciem traxere uirorum,

413 Bt de femineo reparata est femina iactu.

414 Inde genus durum sumus experiensque laborum

415 Et documenta damus, qua simus origines nati.**

L’element d’una raca engendrada d’aquesta manera el trobem també en d’altres textos, tot 1
que no pas orientals.”*’ Aquesta és, doncs, la nova raga que Jupiter havia promés d’engendrar
després del Gran Diluvi.

D’aquesta manera, Ovidi explica com a partir de pedres i terra humida van aparcixer els

humans, i tot seguit fa el mateix amb els animals:

416 Cetera diuersis tellus animalia formis
47 Sponte sua peperit, postquam uetus umor ab igne

418 Percaluit solis caenumque udaeque paludes

* “Commoguda els respon la deessa: «Sortiu d’aquest temple / i un cop a fora cobriu-vos el cap, el cinyell
deslligueu-vos / i de la vostra gran mare llanceu els ossos enrerax”

246 «“Totes les parts que hi ha dins els rocs, terrosses o humides, / es converteixen en catn, que modela el cos i
P’aguanta, / mentre les parts més dutes, que no es dobleguen, sén ossos / i conservant el seu nom canvien de forma
les venes. / Aixi, doncs, en un temps escas i per ordre dels nimens / totes les pedres que ell ha agafat es transformen
en homes / iles dones resulten de totes les que ella carrega. / Som per aixo una gent molt dura, que tot ho suporta /
i demostrem amb els fets de quin origen nasquérem.”

*7 Sobre aquest punt veg. p.133.

146



419 Intumuere aestu fecundaque semina rerum
420 Viuaci nutrita solo ceu matris in aluo

21 Creuerunt faciemque aliquam cepere morando.”®

Aquesta és una explicacié molt interessant sobre l'origen de la vida que recull com a
element fonamental l'aigua i la terra. El relat de la creacié dels humans a partir d’aigua i terra per
part de Prometeu que trobem tot just a I'inici del capitol sete del primer llibre de la seva Biblioteca,
també va en aquesta mateixa linia. Per tant, encara que el relat d’Ovidi sigui de caire més literari
que no pas historic, podem afirmar que presenta alguns elements que tendeixen cap a una
explicacié racionalista, tot i que aviat s’acaba barrejant amb la creenca religiosa. En aquest text
observem alguns detalls, especialment sobre la inundacié, que podriem considerar com a
originals ja que no apareixen en els altres escrits. A lapartat corresponent veurem més
ampliament quines sén les similituds o les diferencies que trobem entre aquest text i els altres que

tracten 'episodi del Gran Diluvi, d’una banda, 1 el de Berosos, de Ialtra.

Un cop estudiats els elements que apareixen en el relat diluvia d’Ovidi, passem ara a
analizar el d’Higinus, per poder comparar després amb la narracié de Berosos tant aquests dos
relats com els altres sis que hem vist anteriorment. Cal dir, perd, que el text d’Higinus no
presenta un caire tan literari com el d’Ovidi i que és considerablement més breu que aquest.
Tanamateix, hem decidit tractar-lo aqui perque tot i ésser forga sintetic es tracta dun relat
complet sobre el Gran Diluvi i perqué presenta elements que poden ser interessants per al
comentari conjunt posterior que tindra com a centre el relat diluvia de Berosos.

Catus Julius Higinus, autor llatf que visqué a cavall dels segles 1aC. i1 dC., dedica una de les
seves Fabulae, la nimero 153, a parlar sobre Deucali6 i Pirra. Podriem dir que més que narrar
detalladament els esdeveniments que tingueren lloc durant el Gran Diluvi, el que fa és resumir-
los. Es clar, per tant, que aquest autor coneixia el relat sobre el cataclisme que oferien altres
textos, els quals utilitza, sens dubte, com a inspiracio.

En primer lloc cal dir que en el relat d’Higinus no trobem cap referéncia a la causa del
diluvi ni a la manera com les aigiies van cobrir la terra, i tampoc no se’ns explicita qui en fou el

responsable. ’autor comenga directament anunciant que:

28 «F]s animals restants, la terra, amb formes diverses, / els engendra tota sola, quan fou la humitat que hi havia /
escalfada el sol, i el llim del fons de les basses / amb la calor s’infla, i els gérmens fecunds de les coses / varen nodrir-
se al terreny vital com al si d’una mare / i amb el temps una forma exacta prengueten en créixer.”

* Per dur a terme P'analisi del relat diluvia d’aquest autor hem seguit l'edicié del text original feta per Jean-Yves
Boriaud: HicNus, Fables (ed. Jean-Yves Boriaud), Paris: Les Belles Lettres, 1997.

147



Cataclysmus, quod nos diluvium vel irrigationem dicimus, cum factum est, omne genus

humanum interiit practer Deucalionem et Pyrrham, qui in montem Aetnam, qui altissimus in

Sicilia esse dicitur, fugerunt.”’

En aquest fragment podem observar d’una banda la conseqiiencia del Gran Diluvi:
I'extermini de la raga humana. Tota la humanitat mor sota les aigiies excepte Deucali6 i Pirra,
sobre els quals no tenim cap més detall. Aquesta parella, les dniques dues persones destinades a
salvar la vida, ho aconsegueixen fugint al mont Etna, considerat el més alt de Sicilia. Val a dir que,
tot 1 que Ovidi no faci explicit on es troba I'epicentre del cataclisme, darrere d’aquesta referencia
al mont Etna podem intuir una concepcio italocentrica de episodi.

El text d’Higinus no ofereix tampoc referéncies a cap embarcacié o a la manera com
arribaren els protagonistes fins al mont Etna, simplement recull que arribaren alla fugint de les
aiglies. I’autor tampoc no s’interessa per com van morir la resta d’humans ni per I'estat en que va
quedar la terra; en cap moment no trobem un dibuix de la situacié. Aixi doncs, podem afirmar
que el text omet els detalls innecessaris i que presenta com a objectiu principal explicar la manera
com després del Gran Diluvi la raga humana va tornar a habitar la terra.

Un cop salvats, 1 davant la impossibilitat de sobreviure sols, Deucali6 i Pirra demanen al
déu Jovis tenir companys o morir, seguint el dest{ de tota la resta d’humans. Llavors el déu se’ls
adreca directament i els ordena que llencin pedres darrere de la seva esquena. De les pedres que
llenci Deucalié naixeran els homes, mentre que de les que llenci Pirra naixeran les dones. Les
instruccions del déu vénen donades per les supliques de la parella. El fet que els protagonistes
s’adrecin a Jovis no ens ha de semblar estrany ja que aquest és el pare dels déus, pero podem anar
encara més enlla i pensar que aixo és aixi perque aquest déu és el principal responsable del Gran
Diluvi. Tanmateix, la veritat és que no trobem en aquest text cap indici que ens permeti
considerar-lo com el desencadenant del cataclisme. De la mateixa manera, tampoc no hi ha cap
clement que ens permeti saber per queé van ser escollits entre tots els humans precisament
Deucali6 1 Pirra.

Finalment Higinus conclou el text afirmant que:

Ob eam rem laos dicitut, laas enim Graece lapis dicitur.”'

0 “Quan s’esdevingué el cataclisme, que nosaltres coneixem pel nom de diluvi o d’inundacié, tota la raga humana

fou aniquilada, excepte Deucali6 i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicilia.”
1 “Per aquest motiu sén anomenats /os, ja que en grec les pedres reben el nom de /aas.”

148



Aquesta ultima frase ens pot fer afirmar que Higinus fa servir fonts gregues per
documentar-se a I’hora d’escriure sobre aquest tema.””

Per dltim, cal dir que el relat del Gran Diluvi que ofereix Higinus constitueix un episodi
que només és citat superficialment; és a dir, no es tracta d’una narracié amb detalls sin6 d’una

referéncia que només recull en esséncia els elements principals d’aquest esdeveniment.

2 Sobre aquest punt veg. p.133.
149



TERCERA PART

CONCOMITANCIES I DIVERGENCIES: ANALISI PER ELEMENTS



0. InTRODUCCIO

Un cop presentats, analitzats i comentats els diferents textos que ofereixen la narracio del
Gran Diluvi, inclos el de Berosos, que considerem central per al nostre proposit, s’escau ara
d’aprofundir en la seva analisi mitjangant 'encreuament sistematic d’aquest text central amb
aquells altres. Aixo ho farem tot analitzant per separat cadascun dels elements que conformen
I'episodi del Gran Diluvi (causes 1 protagonistes, entre d’altres), a cadascun dels quals dedicarem
un dels apartats que s’inicien a continuacid, pero prenent sempre com a punt de referéncia el text
de Berosos, ates que I'objectiu principal d’aquest treball és el d’intentar establir possibles relacions
entre aquest relat i la resta dels que hem vist fins ara. Abans d’iniciar aquesta tercera part, pero,
cal dir que la presentaci6 dels elements segueix 'ordre mateix en que es troben dins del relat de
Berosos, de manera que aquells altres punts que també comentarem a causa de la seva significacio

pero que no apareixen en els escrits d’aquest autor, els deixem per als darrers apartats.

151



1. REIS O PATRIARQUES ANTEDILUVIANS

Un dels aspectes principals que permeten establir una concomitancia clara entre el text de
Berosos i d’altres que també ofereixen el relat del Gran Diluvi és el de presentar una determinada
cronologia previa al cataclisme en forma d’una llista tancada de reis o patriarques. En concret, el
nostre autor estableix que abans del cataclisme regnaren sobre Babilonia un total de deu reis, o
més exactament nou, essent Xisouthros justament el que en completa la desena. Davant d’aixo
trobem que el L/bre del Genesi parla igualment de deu patriarques des del primer home, Adam,
fins a Noe¢, en temps del qual s’esdevingué el cataclisme. I precisament aixi ho constata R.P. de
Vaux: “a cette suite de dix Patriarches antédiluviens correspond, dans la tradition babylonienne,
une liste de dix rois mésopotamiens d’avant le déluge: chacun d’eux aurait régné plusieurs
dizaines de milliers d’années.”*’

A partir de les dades que ofereixen aquests textos, hem elaborat una taula que ens permet

de confrontar els noms i els anys que regnaren sobre Babilonia els diferents monarques

antediluvians amb els noms i, en aquest cas, els anys que visqueren els primers patriarques biblics

fins a Noé¢:

Berosos (Babyloniakd, F3a,13)  Berosos (Babyloniak4, F3b, 13) Llibre del Génesi (V)
Aloros $aren 10 "AAwpov adpoug 10 Adam 930 anys
Alaparos saren 3 "AAGrapov Seth 912 anys
Ameélon Saren 13 "ApiAwva [odpouvg 28] Enos 905 anys
Amménon Saren 12 "AppéVWVa Cainan 910 anys
Amegalaros daren 18 "ApeydAapov odpoug 18 Malaleel 895 anys
Daonos saren 10 Adwvov oGpoug 10 Jared 962 anys
<Ev>edoranchos Saren 18 Evedwpa<y>xov adpoug 18 Henoch 365 anys
Amempsinos saren 10 "Aueunvov adpovg 10 Mathusala 969 anys
Otiartes saren 8 ‘Qridptny oGpovg 8 Lamech 777 anys
Xisouthros saren 18 EicovBpov oapovg 18 Noe 950 anys

Total: 120 $aren Total: 120 6dpoug Total: 8575 anys

Observant aquestes dades podem afirmar, doncs, que la relacié entre ambdues obres és
clara. No ens hem de precipitar a concloure, pero, que un text hagi pres com a font laltre, ja que
potser simplement han fixat per escrit una tradicié6 comuna. Val a dir que el codex sacerdotal esta
datat després de I'any 586 aC., “cuando Nabucodonosor, rey de Babilonia, tomé Jerusalem y

25 254

llev6 consigo en cautividad a los judios”,”" mentre que obra de Berosos data de la primera

meitat del s. 1 aC. Com podem veure, d’'una banda, la localitzacié geografica de 'autor d’aquest

3 Veg. R.P. de Vaux, gp. cit., p.54.
**Veg. ].G. Frazet, ap. cit., p.79

152




codex biblic i la de Berosos son practicament la mateixa, i, de I'altra, ambdos textos, tot i no ésser
estrictament contemporanis, daten d’una ¢poca suficientment propera. Per tant, basant-nos en
llur proximitat geografica i temporal, podem pensar que ambdues narracions haurien recollit una
tradicié present en la zona de Babilonia entre, almenys, els segles vi i 11 aC., o bé podriem pensar,
com apunta J.G. Frazer™ que els hebreus van dur aquesta tradicié a Babilonia en ser-hi portats
com a captius.

La situacié antediluviana que exposen altres relats és diferent. Per exemple, el Poema
d’Atrahasis i 1a tauleta de Nippur®® narren la historia de la raca humana des de la seva creaci6 per
part dels déus fins 'esdeveniment del Gran Diluvi, pero no ofereixen dades concretes sobre cap
dels homes que visqueren durant aquest temps. Aquests textos se centren més aviat en les
relacions entre els diferents déus i només patlen d’un home, aquell qui aconsegui sobreviure al
cataclisme 1 salvar la humanitat de la destruccio total.

En el cas d’altres relats, com el de Llucia de Samosata o el d’Ovidi, només coneixem la
situacié immediatament anterior al Gran Diluvi, atés que aquest se’ns presenta com un castig

necessari, motivat per la corrupcié de la raga humana.

3 (1. ].G. Frazer, op. ait., p.87.

26 Val a dir, pero, que també es coneix una llista de reis antediluvians en la tradicié sumeria (veg. Thorkild JacoBsEN
(ed.), The Sumerian King List; Ancient Near Eastern Text relating to the Old Testament, Chicago: The University of Chicago
Press, 19606, p.265). Aixo no obstant, s’ha de remarcar que la narracié diluviana no es troba inclosa dins daquesta
obra de caire historic —o, més ben dit, protohistoric— i és per aquest motiu que no la tractem dins d’aquest estudi.

153



2. Causa

la causa d’aquest esdeveniment. Ja sigui de manera explicita o implicita, tots els textos que hem
analitzat, excepte el d’Higinus, recullen el motiu que porta els déus a enviar aquest cataclisme
contra els humans. Prenent com a centre el seu desencadenant, podem dividir els diferents relats

en dos grups: d’una banda, els que atribueixen el Gran Diluvi al soroll que feien els humans i, de

Un dels elements més importants que trobem en les diverses narracions del Gran Diluvi és

Paltra, els que prenen com a motiu fonamental la impietat en qué havia caigut la raga humana.

pietat entre els humans. No ho fa, pero, de manera directa siné afirmant, d’'una banda, que

aquells que hi van sobreviure ho van aconseguir gracies a la seva pietat vers els déus i, de Ialtra,

Berosos es troba dins d’aquest darrer grup, ja que atribueix el cataclisme a la manca de

que els supervivents van rebre lordre de seguir aquest comportament:™’

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15):

[...] der schall einer stimme jedoch, die ans den
liiften kam, gab vorschrifl, dass es ibnen pflicht
sei, gotterverebrer zuwerden; und dass er selbst
von wegen Seiner gotterverehrung bingefabren in
der wobnung der gotter wobne, und dass seine
gattin und tochter und der schiffbanmeister eben

dieselbe ebre gendssen.

Pero, com déiem, el nostre autor no és I'inic que apunta a la manca de pietat com I'element

desencadenant del cataclisme:

Llibre del Génesi (v1, 5-7):

Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

[...] @owviv 8¢ €k T0D &épog yevésHal,

keAebovoav (¢ déov  adTolg  eival

BeooePels kal yap avTOV did TV eVGEPeLavV
mopeLeabal petd TV Be®v oiknoovta: TG
d¢ avtfi¢ TipAg kal TV yuvaika avtod Kal
kal TOV  KuPepvrtnv

mv  Buyatépa

HeTeoxnkévat,

I veient Yahué que era molta la malicia de ’home en la terra, i que totes les formes del

pensament del seu cor [eren] només dolentes tots els dies, es penedi Yahue perque havia fet

I’home en la terra, i s’entristi en son cor. I Yahue digué: Exterminaré de damunt la fag de la

terra ’home que vaig crear; de ’'home fins I'animal, fins el reptil, i fins les aus del cel, car em

penedesc d’haver-los fet.

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, I11, 8, 2):

7 Per a la traduccié d’aquest i de la resta de textos de Berosos que recullen I'episodi del Gran Diluvi, vegeu pp.

40-49.

154



Nuktipov 8¢ v Pacidelav mapadaPdvrog O éml AsvkaAiwvog KatakALopOg EyEveTo. ToDTOV £viol

310 thv TV Avkdovog Taidwv duccéPelav einov yeyeviioBar.”®

Llucia de Samosata (De dea syria, 12):
Exefvwv 8¢ mépt TV avOpwnwv téde pubéovtar UPprotal kdpta fovteg abéuiota Epya Enpriocov,
olte yap Spkia épvlacoov olte Eglvoug £8ékovto olte iketéwv fveixovto, &vO GOV opioy 7

unyd&An cvpgopn amiketo.”

Ovidi (Metamorfosis, 1, 240-243):

Occidit una domus, sed non domus una perire
Digna fuit: qua terra patet fera regnat Erinys;

In facinus iurasse putes; dent ocius omnes

Quas meruere pat, sic stat setentia poenas.*”

Observem, doncs, que els textos grecollatins coincideixen amb Berosos quant a la causa del
Gran Diluvi. Tanmateix aquest detall no és exclusiu d’aquests sin6é que també apareix al L/bre de/
Genesi, la qual cosa ens fa pensar que Berosos, més que seguir la tradicié grecollatina, fa servir la

mateixa font que recull el text biblic*”'

i que, en aquesta ocasio, és present també en els textos
d’origen grec i llati.

Acabem de veure un dels motius que ofereixen alguns textos per justificar el Gran Diluvi.
Draltres, pero, assenyalen com a causa el soroll que feien els humans a la terra i que molestava els

déus. Per extensio, podem entendre que aquesta referencia als sorollosos humans és simplement

una manera de parlar de la superpoblacié de la terra:**

Poema d’Atrahasis (tauleta 1, columna vii, 352-359):

Twelve hundred years [had not yet passed]
[When the land extended] and the peoples multiplied.
The [land] was bellowing [like a bull],

8 “En rebre Nictim el tron, s’esdevingué el cataclisme en temps de Deucalié. Alguns van dir que s’havia
desencadenat a causa de la impietat dels fills de Licaon.”

> “Sobre aquells homes hom diu que eren extremadament superbs i que duien a terme actes d’impietat, doncs no
complien els seus juraments, no acollien els hostes, i tampoc no tenien compasié vers els suplicants. Per aquests
motius els sobrevingué un gran castig.”

260 <« Una casa ha caigut, mes no era sols una casa / digna de caure: és el mén en mans d’una Erinis impial / Sembla
que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un castig ben merescut; aixd decideixol»”

1 Sobre les coincidéncies entre el text biblic i el relat de Berosos, veg. I'apartat anterior sobre els reis o patriarques
antediluvians.

%2 Sobre la superpoblacié com a motiu del Gran Diluvi en el Poema d’Atrabasis, veg. Tikva Frymer-Kinsky, “The
Atrahasis Epic and its significance for our understanding of Genesis 1-9”, Biblical Archeologist, 1977, 40.4: 147-155,
pp-150-151.

155



The god got disturbed with [their uproat].

[Enlil heatd] their noise

[And adressed] the great gods,

‘The noise of the mankind [has become too intense for me],

[With their uproar] I am deprived of sleep.’

Tauleta de Nippur (columna 1v, v.156):

On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

Els déus, especialment Enlil, mostren en aquests dos fragments la seva cara més humana,
atés que Iinic motiu per voler destruir els mortals és la moléstia que els provoquen.”” Aquesta és
la causa que els porta a enviar tres atacs contra els humans, el darrer dels quals és el Gran Diluvi.

Pel que fa a anic text que ens queda per comentar, el Poema de Gilgamesh, cal dir que no
recull d’'una manera explicita el desencadenant del Gran Diluvi. A primer cop d’ull, doncs,
podriem deduir que la causa és la mateixa que trobem al Poema d’Atrabasis 1 a la Tauleta de
Nippur, per les semblances existents entre aquests textos. Tanmateix, no hi ha cap dada que ens
permeti afirmar que la causa no és, per exemple, la impietat humana o que el Gran Diluvi és
enviat simplement per caprici d’Enlil. Val a dir, pero, que és logic que aquest text no ens parli
d’aquest element, perque el relat del cataclisme el fa directament Utanapishti, el protagonista, en
primera persona i, per tant, ell no podia coneixer del cert quins eren els motius que els déus
tenien per enviar aquest castig contra la raca humana, tot i que de vegades trobem certes
incongrueéncies en aquest aspecte com, per exemple, quan Utanapishti reprodueix la conversa dels
déus sobre si ’han de perdonar un cop ha passat el Gran Diluvi (Poema de Gilgamesh, x1, 179-181).

Per dltim només ens queda destacar el fet que els textos més antics assenyalin com a causa
del cataclisme la moléstia que els humans provoquen als déus mentre que la resta, és a dir, el
Llibre del Génesi, els textos grecollatins 1 Berosos apunten a la impietat i la immoralitat de la raca
humana. Per tant, podem concloure que els textos més antics parlen d’un element fisic, un
problema demografic, mentre que la resta apunten cap a un desencadenant de tipus moral.
Tanmateix, és significatiu que tots ells consideren el cataclisme com un castig dels déus contra els

humans.

263 Bis interessant que aquesta mateixa reacci6 la trobem també al v.21 i ss. de la primera tauleta de VEnwma Elish, el
poema babilonic de la Creaci6, quan Tiamat ataca els déus joves perque fan soroll i no la deixen dormir (veg. Lluis
Frriv & Adelina Mitier, Enuma Elish, Barcelona: Universitat Autonoma de Barcelona—Publicacions de ’Abadia de
Montserrat, 2004, p.66).

156



3. OBjECTIU

Un altre dels elements que esta present, ja sigui de manera explicita o implicita, a tots els
textos que ofereixen la narraci6 diluviana és I'objectiu del cataclisme. En I'obra de Berosos és clar:

aniquilar per complet la raca humana:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
[...] die menschheit durch die sintflut unter- [...] tobg avBpddmovg OO KatakAvouod
gehen werde. drapBapriceabdar.

Excepte per a Higinus, qui no en parla, 'objectiu que apareix associat al Gran Diluvi en la
major part dels textos que hem analitzat és igualment la destrucci6 de la humanitat mitjangant una

gran inundacié que implicara necessariament la fi de tots els éssers vius sota les aigties:

Tauleta de Nippur (columna 1v, 156-158):

On all dwellings (?), over the capitals the storm will [sweep].

The destruction of the descent of mankind |...],

The final sentence, the word of the assembly [...].

Llibre del Geénesi (v1, 17):

Car jo, heus-me aqui fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota el cel

tota carn en la qual [hi hagi] esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perira.

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):

gnel 8¢ d@avicor Zebg 1O XaAkodv 10éAnce yévog, UmoBeuévov Mpopndéwg AgvkaAinv
TEKTNVAPEVOG Adpvaka, kal Ta emitrdeia évOEUeVOg, €l TavTny uetd TOppag eioéPn. Zevg 8¢ moALV

DeTOV & 00pavod xéag t& mAglota uépn thc EANGSo¢ katékAvoey [...].2%

Aquests tres fragments, de la mateixa manera que hem vist en 'obra de Berosos, afirmen
explicitament que el Gran Diluvi té I'objectiu d’eliminar per complet la raga humana de la

superficie de la terra. D’altres, pero, hi fan referéncia de manera indirecta:

264 “Quan Zeus va voler aniquilar la raza de bronze, Deucalié, construint un arca seguint el consell de Prometeu i

omplint-la de provisions, hi va embarcar amb Pirra. Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va
inundar la major part de 'Helade [...].”

157



Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna vi, 9-10):

‘Where did life escape?

How did man survive in the destruction?’

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 175-176):

«D’on ha sortit aquesta criatura?

Cap home no havia de sobreviure al desastre.»

Llucia de Samosata (De dea syria, 12):

Avtika ) T ToAAOV Udwp €kd1d01 kal SuBpot peydAot Eyévovto kai ol totapol katéPnoav uéloveg
kal 1 OdAacoa mi ToAAOV &vEPN, €¢ O mavta Udwp éyévovto kal mavteg GAovto, AsvkaAiwy 3¢

podvog &vOpdnwv éNineto é¢ yeverv deutépnv e0PovAing te kai tod edoeféog elveka, >

Ovidi (Metamorfosis, 1, 242-243; 250-252):

In facinus iurasse putes; dent ocius omnes
Quas meruere pati, sic stat setentia poenas.
[...] Talia quarentes, sibi enim fore cetera curae,

Rex superum trepidare uetat sobolemque priori

Dissimilem populo promitit origine mira.”

Cal assenyalar, pero, que alguns d’aquests textos fan referéncia a una neteja radical de la
raga humana més que no pas al seu extermini total. Aquest sembla ser el cas dels tres darrers
fragments que hem citat: d’'una banda, en el Poewa de Gilgamesh veiem com Enki demana a Enlil
que tingui pietat d’Utanapishti i eviti d’aquesta manera Iextincié de la raca humana. Per tant,
I'objectiu inicial del Gran Diluvi és la destruccio total de la humanitat pero un déu que s’hi mostra
contrari aconsegueix salvar amb vida alguns mortals. D’altra banda, tant a I'obra de Llucia de
Samosata com a la d’Ovidi, el castig no és total sind que un home és escollit ja d’entrada per la
seva pietat com a repoblador de la terra. Aixi, el cataclisme es conceb com una depuracid, després
de la qual, la nova raca humana a qué¢ donara origen ja no tindra els defectes de l'anterior.
Aquesta dada no és present al relat de Berosos, qui si recull la destruccié dels humans com a

objectiu del cataclisme, sense especificar, pero, si la salvacié de Xisouthros estava ja prevista.

25 “De sobte, la terra expulsa del seu interior un gran quantitat d’aigua; s’esdevingueren grans pluges; els rius es
desbordaren; el mar experimenta una gran crescuda; fins que tot esdevingué aigua i tots van morir. Deucalié fou
Ianic dels homes que, tant per la seva prudencia com per per la seva pietat, hi sobrevisqué per a engendrar una
segona raga.”

266 «<Sembla que tots hagin fet un vot de maldat: doncs, que tinguin / tots un castig ben metescut; aixo decideixol. /
[-..] Tots aquests precs els respon dient que o s’hi capfiquin, / el sobira dels déus, i els promet que hi haura un altre

poble / ben diferent del d’abans, i que sorgira d’un prodigi.”
158



4. RESPONSABLE

El nostre autor, Berosos, potser per la seva condicié d’historiador, omet un element que es
pot considerar clau a ’'hora d’analitzar el focus principal de la narracié del Gran Diluvi: quin és el
déu que pren la decisié d’enviar aquest cataclisme sobre els humans i que, per tant, en pot ésser
considerat el maxim responsable. Tanmateix, cal tenir en compte la possibilitat que sigui Cronos,
el mateix déu que adverteix Xisouthros sobre el que s’ha d’esdevenir, ja que és Iinica divinitat
que apareix esmentada en tot el relat. Si fos aixi, trobarfem que en aquesta narracié el déu que
s’apiada de la humanitat és el mateix que la castiga enviant el cataclisme, tal com recull el text
biblic.

Els textos més antics, en que els déus juguen un paper forga actiu, coincideixen a assenyalar
el déu Enlil com a principal responsable; ens referim al Poema d’Atrabasis, 1a tauleta de Nippur 1 el
Poema de Gilgamesh. Enlil, una de les grans divinitats de Mesopotamia, és presentat com un déu
irreflexiu 1 incapag¢ de mesurar les conseqiencies del Gran Diluvi que ha decidit enviar contra els

humans. Les seves atribucions no sén del tot clares®’

pero tots els textos coincideixen a tractar-lo
com a senyor dels déus. De fet, el Poewa d’Atrahasis (veg. tauleta 1, columna 1, vv. 11 1 ss.), el
considera també el senyor de la terra, després que en 'ordenacié de I'univers el cel fou entregat a
Anu i el regne de les aigiies subterranies, I'apsu, a Enki. En la tauleta de Nippur, Enlil apareix
formant parella amb Anu, pero en tot cas el maxim responsable del cataclisme sempre és el
primer.

Pel que fa a la relat que ofereix el L/bre de/ Genesi, el responsable del Gran Diluvi és I"anic
possible, Jahve. De fet, no pot ser de cap altra manera perque I'unic capa¢ de desencadenar un
esdeveniment d’aquesta magnitud és un déu i aquest text defensa el monoteisme. Aquest cas es
pot considerar un punt d’inflexi6é entre els relats de tipus oriental i els grecollatins, ja que aqui
Jahve té un paper for¢a important pero la narracié també apareix molt focalitzada sobre Noe.
Observem, tal com hem apuntat als paragrafs anteriors, que els relats de tipus oriental se centren
molt especialment en el paper actiu dels déus, mentre que els grecollatins semblen més interessats
a parlar sobre la parella que aconsegueix sobreviure al cataclisme, en tant que pares d’una nova
raca humana postdiluviana.

Els textos grecollatins, doncs, no semblen especialment interessats a parlar sobre el

responsable, tot i que en alguns d’ells si que hi apareix referit: tant per a Pseudo-Apol-lodor com

per a Ovidi és el pare dels déus, Zeus o Jupiter.

%7 Cf G. Leick, op. ait., p.45
159



Es interessant d’anotar que, tot i rebre un nom diferent practicament en cada relat, tots els
responsables comparteixen una caracteristica important: sén déus que tenen el poder absolut
sobre altres divinitats —en el cas d’Enlil, Zeus i Jupiter— o sobre tots els éssers vius i el mén en
general —en el cas de Jahve.

No hem fet encara referencia al text d’Higinus ni al de Llucia de Samosata, perque no
assenyalen cap déu com a aqgent que desencadena el Gran Diluvi, el primer potser per la brevetat
de la seva narracio i el darrer tal volta per la seva condicié d’historiador. En aquesta ocasio, Llucia
sembla forca proper a Berosos, atés que ni 'un ni I'altre no afirmen en cap moment que una
divinitat envii el Gran Diluvi, conferint d’aquesta manera un to més racionalista al seu relat i
aconseguint, ja sigui de manera voluntaria o fortuita, que el cataclisme pugui semblar un
esdeveniment desencadenat a partir de fenomens naturals.

Cal afegir, per dltim, que la responsabilitat fisica del Gran Diluvi, en el cas d’alguns relats, és
d’altres divinitats que, per ordre del déu principal, s’encarreguen de cobrir d’aigua la superficie de
la terra. Es el cas, per exemple, d’Adad en el Poema d’Atrahasi?® o de Nepti en el relat d’Ovidi.®
Tanmateix, no aprofundirem més en aquest punt, que ja ha estat analitzat de manera individual a
I’hora de tractar cada relat, perque no resulta significatiu per al nostre estudi en la mesura que

Berosos, com hem dit, no atribueix clarament la responsabilitat del Gran Diluvi a cap divinitat.

2% Sobre el paper que juga el déu Adad en la narracié diluviana que recull el Poema d’Atrahasis veg. tauleta 11, columna
1, v.49 1 ss.
*% Sobre la participacié que els versos d’Ovidi atribueixen a a Neptt veg. Metamorfosis, llibre 1, v.274 i ss.

160



5. EricENTRE DEL GRrRAN DiLuvi

Tots els textos que hem analitzat, inclos el de Berosos, coincideixen a patlar de la
universalitat del Gran Diluvi. Aixo ja és aixi en el moment que, com hem vist, el cataclisme és
concebut amb I'objectiu d’exterminar la raga humana de la superficie de la terra.

El tret distintiu, pero, el trobem en el fet que alguns dels relats concreten el punt geografic
on les aigiies comencen a negar la terra. La tauleta de Nippur 1 el Poewa de Gilgamesh, per exemple,

coincideixen a assenyalar com I'epicentre la ciutat de Shuruppak, que correspon a I’'actual Fara:

Tauleta de Nippur (11, 92-97):

Gave them their names, apportioned the capitals;

The first of these cities, Eridu, he gave to the leader Nudimmud,
The second, Badtibira, he gave to the ‘nugig’,

The third, Larag, he gave to Pabilsag,

The fourth, Sippar, he gave to the hero Utu,

The fifth, Suruppak, he gave to Sud.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 11-14):

Shuruppak, la ciutat que tu coneixes,
la ciuftat que] es troba [a la riba] de 'Eufrates,
aquesta ciutat és antiga i els déus habitaven al seu interior,

aleshores els grans déus van decidir enviar-hi el diluvi.

El tret diferencial entre aquests dos relats és que mentre Shuruppak és la ciutat del
protagonista segons el Poema de Gilgamesh, la tauleta de Nippur en cap moment no relaciona el rei
Ziusudra amb aquesta poblacié. Tanmateix, ambdds relats presenten una concepcio
babilonocentrica del cataclisme, tot i que, rapidament, les aiglies que comencen a negar aquest
indret s’estenen per la totalitat de la terra fins a cobrir-la per complet.

L’altra narracié que ofereix aquesta dada és la de Pseudo-Apol-lodor, malgrat que no resulta
del tot coincident, perqué¢ mostra una concepcid hel-lenocéntrica d’aquest esdeveniment,

assenyalant Grecia com a Iepicentre del Gran Diluvi:

161



Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):
Zebg 8¢ moAbv Uetdv G’ oUpavold xéag td mAelota pépn thg EAAGdo¢ katékAvoev, ote
dapOapfivan avtag GvOpwmoug, dAlywv Xwpig ol cuvépuyov eig td TAnsiov LYNAX Spr. tdte &¢

kol T& kot @sooaliav 8pn Siéotn, kai T& £ktd¢ ToOU0D kal MTeAomovvricov cuvex£on ndvta.”””

Berosos no coincideix del tot ni amb una versié ni amb laltra, tot i que en aquesta ocasio
resulta més proper als textos de tradicié oriental: si bé no parla de Shuruppak com el punt
geografic inicial del Gran Diluvi, si fa referencia als Sippar, la quarta ciutat antediluviana segons
el text de la tauleta de Nippur. J. Bottéro 1 S.N. Kramer argumenten aquesta aparent casualitat
basant-se en el fet que en temps de Berosos Shuruppak ja havia desaparegut pero, en canvi, la
ciutat de Sippar encara existia com a tal.””"

Aixi, podem concloure que novament el relat de Berosos presenta algunes caracteristiques
afins a la tradicié oriental, tot i que el tret més significatiu en aquesta ocasio és la divergencia
respecte d’un dels textos grecollatins, concretament el de Pseudo-Apol-lodor, que concep el Gran

Diluvi des d’una perspectiva hellenoceéntrica, plantejament que no es troba al relat de Berosos.

770 «Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de 'Hélade, de manera que tots
els ésser humans foren aniquilats, excepte uns quants, que fugiren cap les muntanyes elevades més properes. Llavors
les muntanyes de Tessalia se separaren i tot allo que envoltava I'Istme i el Peloponnes queda capgirat.”

7' ¢f.]. Bottéro & S.N. Kramer, op. cit., pp.612-613.

162



6. PROTAGONISTA

Un element comud en tots els relats que hem analitzat és la preséncia d’'un home que
sobreviu al Gran Diluvi. I si bé naturalment aquest personatge rep un nom diferent segons cada
text, no es poden deixar de remarcar algunes concomitancies significatives entre tots ells. Berosos
I'anomena Xisouthros, nom que ens recorda el protagonista del relat sumeri: Ziusudra. Autors
com, d’una banda, S. Dalley i, de laltra, J. Bottéro i SN. Kramer”* consideren en efecte que
Xisouthros, el nom emprat per Berosos, no és més que un préstec fonetic provinent del sumeri
Ziusudra, el significat del qual sembla ser “vida de dias prolongados”.*” D’altra banda, segons
reporta la mateixa S. Dalley, aquest nom “is an aproximate translation of Akkadian Ut-napishtim,

together with his epithet, in which the element sudra corresponds to Atrahasis’ epithet rigu, ‘the

995 274
b

far-distant mentre que el significat del seu propi nom, Atrahasis, seria ‘molt savi’.”” I aquest

¢és precisament, gairebé tancant el cercle, 'epitet que rep Utanapishti, nom que per la seva banda
significaria ‘el que cerca la vida’,””® tal com afirma, entre d’altres autors, Stephanie Dalley: ““Ut-
napishtim and Uta-na’ishtim in Gilgamesh, a name which can mean ‘He found life””.*”

Quant als autors grecollatins, tots quatre empren el nom Deucalié per referir-se a aquest
home. Segons S. Dalley, “Deucalion, son of Prometheus, may possibly be an aproximate Greek
translation of Atrahasis, and it is just possible that an abbreviation of (Uta)-na’ish-(tim) was
pronounced ‘Noah’ in Palestine from very eatly times”.””®

Per tant, d’'una banda, podem concloure que, pel que fa al nom del protagonista, Berosos
presenta, si més no, una inspiracié de tipus clarament oriental. Mentre que de laltra, cal
assenyalar que es pot establir una linia d’influéncies entre els noms que ofereixen els relats
orientals (babilonis i hebreu) pero no aixi en el cas dels textos grecollatins que donen al
protagonista del relat el mateix nom 1 que, per tant, semblen seguir sense variacions una mateixa
tradicio.

Draltra banda, els diferents textos ens proporcionen també dades sobre les caracteristiques

d’aquest protagonista. En primer lloc, el relat de Berosos, a 'igual que el text de la tauleta de

Nippur, el Poema de Gilgamesh i la narracié de Pseudo-Apol-lodor, destaca d’aquest home la seva

2 ¢f. S. Dalley, gp. cit., p.2; ]. Bottéro & S.N. Kramer, gp. cit., p.613.

7 Veg. |. Bottéro & S.N. Kramet, op. cit., p.578.

7 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2.

B ¢f. S. Dalley, gp. cit., p.2; R. Labat & alii, gp. cit., p.26.

7 ¢ L1 Feliu & A. Millet, gp. cit. 2007, p.31; ]. Bottéro, ap. cit., p.162.

7 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2.

8 Veg. S. Dalley, op. cit., p.2. La hipotesi que presenta S. Dalley és realment interessant i posa de manifest la relacié
entre el nom que rep el protagonista del Gran Diluvi segons el Libre de/ Génesi amb el nom dels protagonistes dels
relats de la tradicié oriental, pero cal dir també que aquest argument no el trobem en cap altre dels autors
contemporanis que tracten aquest punt.

163



posici6 de rei, és a dir, que es tracta d’un individu prominent, superior a la resta en ’escala social.
Davant d’aixo, el Poema d’Atrahasis i el Lilibre del Génesi no fan referéncia a la seva posicié social
sin6 a la seva superioritat moral respecte a la resta d’humans: es tracta d’un home molt pietds.

Per que fa al seu llinatge, tant Berosos com el L/ibre del Génesi ofereixen una llista de nou
avantpassats del protagonista, mentre que el Poewa de Gilgamesh, Pseudo-Apol-lodor 1 Ovidi en
donen només el nom del pare. En tot cas, deixant de banda les diferéncies en els noms, és
interessant observar com aquests relats presenten dades que permeten situar I'origen d’aquest
home. En aquesta linia, també algunes de les narracions fan referencia a la regié de la qual
procedeix. No observem coincidéncies en aquest punt, ja que Xisouthros és un caldeu originari
de Lanchara (o Larancha), Utanapishti de Shuruppak, i Deucalié de Ftia o d’Escitia,”” segons
Pseudo-Apol‘lodor i Llucia de Samosata respectivament. Un cop més, en aquest cas, no soén tan
importants els detalls com la voluntat que presenten els diferents textos de situar geograficament
el protagonista. Fs possible que simplement cadascun dels autors faci referéncia com a lloc de
procedéncia d’aquest home a la ciutat o regié d’on ha extret el relat del Gran Diluvi. Cal destacar
també que, malgrat les dades concretes sobre el personatge principal, no tenim el testimoni de
cap persona que I’hagi conegut o que hi hagi conviscut, excepte en el Poewa de Gilgamesh, on el
cataclisme és narrat en primer persona.

Pel que fa al protagonista, podem concloure, doncs, que tot i que cadascun dels relats
analitzats 'anomena d’una manera diferent, com hem vist, tots aquests noms estan relacionats
d’una manera o altra. En el cas de Berosos, Xisouthros’ és una adaptacié grega del sumeri
“Ziusudra’. Per tant, a partir d’aquesta dada podem observar una clara i significativa influéncia del
relat sumeri que conté la tauleta de Nippur sobre la narracié del nostre autor. D’altra banda,
aquest nom, tal com hem vist, pot ser una traduccié de I'accadi ‘Utanapishti’, nom que sovint
porta epitet de ‘molt savi’ o “‘Atrahasis’. Finalment, d’aquest darrer nom en seria traduccio el grec
‘Deucali®’, 1 ‘Noe” podria ser simplement una abreviacié adaptada d” ‘Utanapishti’. Per tant, tot i
que en aparenc¢a sembla que som davant de noms completament diferents, veiem que tots ells
estan relacionats i que, d’alguna manera, el nom que recull Berosos i també tots els altres podrien
provenir del que trobem en el relat més antic, ‘Atrahasis’.

Quant a les qualitats o caracteristiques d’aquest home, podem dir que varien depenent del
relat que analitzem, perdo que no soén significatives perque no semblen seguir cap tradicid
determinada, siné que aquest aspecte depen més aviat de 'extensié i de les pretensions literaries

de la narracio, aixi com de I'autort.

2 Aixo no obstant, hi ha autors que interpreten que la filiacié escita de Deucalié pot ser deguda a una alteracié o
mala lectura en lloc d’un molt sensiblement diferent com ara Li16v0éa, el qual tindtia relacié justament amb el nom de
Ziusudra. Cf. Montserrat Camps 1 Gaser, “Llucia de Samosata: De Dea Syria” iz Gregorio DEL Ormo Lete (ed.), Awla
Orientalis, 1996, sup.14, p.166.

164



7. INFORMADOR

Un element molt interessant a I’hora d’analitzar els diferents relats que recullen la narracié
del Gran Diluvi és la presencia d’una divinitat que vetlla pel futur de la humanitat i que es
converteix en la seva protectora, advertint el protagonista sobre aquest esdeveniment i donant-li
les instruccions necessaries per salvar no només la seva propia vida sin6 també la llavor de la raca
humana.

Per a Berosos, el déu que juga aquest paper és Cronos o, com trobem a F4a, el déu Temps,

pare d’Aramazd.*”

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
Krin (sagt er) habe ibm im schlafe geoffenbart oV Kpdvov avt®dl katd TOV Umvov
[[derselbe, den  sie  ‘vater des Aramazd’ EMoTAVTa Qavon unvog Aaiciov méumTny
nennen, und andere Zeit']], dass am kol Sexdtmi Tobg  GvBpwrovg  Hro
Sinfzebnten des monats De[]sios [|das ist KatakAvopod SrupBapriosodat.

Mareri]] die menschheit durch die  sintflut

unter-geben werde.

Podriem pensar que Cronos protegeix la raca humana i la vol preservar de I'atac que els
envia com a castig un altre déu, pero recordem que, com hem vist en el punt corresponent, el
relat de Berosos no atribueix explicitament la responsabilitat del Gran Diluvi a cap divinitat. Una
altra possibilitat, doncs, és que el responsable del cataclisme sigui el mateix Cronos pero que la
seva intencié no sigui destruir completament la raca humana siné purificar-la, permetent que
Xisouthros, un home destacat per les seves qualitats morals, aconsegueixi salvar la seva vida i la
de la seva familia. D’aquesta manera tots els humans que en el futur repoblaran la terra
procediran del llinatge d’aquest home pietds.

Aixo precisament és el que trobem al L/ibre del Génesi, en que Jahve és alhora el responsable

del cataclisme i el protector de Noe¢ i de la seva familia:

Llibre del Génesi (v1, 13;17-18):

Aleshores digué Déu a Noe: “Davant meu és la fi de tota la carn; car plena és la terra de
violencia per culpa d’ells. Per aixo jo vull exterminar-los ‘de’ la terra. [...] Car jo, heus-me

aqui fent venir el diluvi, aigua damunt la terra per exterminar de dessota el cel tota carn en la

80 Sobre la relacié entre Cronos, Temps i Aramazd, veg. nota 25.

165



qual [hi hagi| esperit de vida. Tot el que [és] en la terra perira. Estableixo, pero, el meu pacte

amb tu, i entraras a 'arca tu i els teus fills i la teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.”

Trobem altres textos en que el paper de protector i informador el fa un déu que és
obertament contrari a enviament del Gran Diluvi. Es el cas del Poema d’Atrabasis, de la tauleta de

81

Nippur i del Poema de Gilgamesh, en els quals Enki —o Ea—"' s’oposa a la destruccié de la raca
humana que vol dur a terme Enlil, pero no pas per filantropia siné més aviat per evitar que els
mateixos déus entrin en un estat febril per la manca de les libacions i dels sacrificis que els
procuren els humans.**

El relat de Berosos, com apuntavem a I'inici d’aquest apartat, no coincideix en aquest punt
amb les narracions orientals, atés que ni tan sols recull cap possible enfrontament entre el déu
que envia el Gran Diluvi i la resta. Pero tampoc no el podem relacionar directament amb els
grecollatins: el relat de Pseudo-Apol-lodor, "anic d’aquests que fa referéncia a Pexisténcia d’un
informador, afirma que és Prometeu, el pare del protagonisa. Aixi, tornem a trobar que el
protector dels humans i el responsable del cataclisme —Zeus en aquest cas— no sé6n el mateix, tot 1
que en el relat estricte del Gran Diluvi no trobem cap referéncia a un conflicte entre ambdds. Cal
dir, pero, que en els capitols anteriors de la seva Biblioteca si sTha parlat sobre diversos
enfrontament entre ells.”®’

Pel que fa a la resta de textos, cal dir que no recullen episodi en qué un déu s’adrega al
protagonista per donar-li les instruccions necessaries perque salvi la vida. Tant el Deucalié que
apareix a l'obra de Llucia de Samosata com els que sén protagonistes dels relats d’Ovidi i
d’Higinus en cap moment no reben cap ordre; simplement intenten escapar de les aiglies com la
resta dels humans, sembla que per iniciativa propia. La diferéncia és que Deucalié i Pirra
aconsegueixen sobreviure navegant entre les aiglies del Gran Diluvi mentre la resta de mortals
acaben morint ofegats o d’inanicio.

Per ultim, només ens queda observar la manera com la divinitat protectora dels humans es
posa en contacte amb el protagonista per donar-li les instruccions. Berosos afirma que Cronos

s’adreca a Xisouthros mitjancant un somni. Aquest detall el trobem també en alguns dels textos

orientals:

21 Tanmateix, tal i com apunta R. Simoons-Vermeer, no hem d’entendre el paper que juguen Enlil i Enki als
diferents relats de tradicié oriental com un enfrontament entre el bo i el dolent, ja que “each god acts according to
his nature and is worshipped for the sake of his nature, be it «good or badw. [...] His nature constitutes the cosmic
order; in other words: because he is a god” (R. Simoons-Vermeer, op. ciz., pp.33-34).

*2 Sobre els diferents noms d’aquest déu veg. nota 60.

* Com a exemple dels enfrontaments entre Zeus i Prometeu, vegeu I'inici del capitol seté del primer llibre primer de
la Biblioteca de Pseudo-Apol-lodor.

166



Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna 1, 11-14):

Atra-hasts opened his mouth
And addressed his lord,
‘Teach me the meaning [of the dream]|,

[...] . . that I may seek its outcome.’

Tauleta de Nippur (columna 11, 148-150):

Every day he stood constantly present at [...].
It was not a dream, coming out and spealking...]

Conjured by heaven and underworld [...].

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 196-197):

Jo no vaig descobrir el secret dels grans déus,

li vaig fer veure a Atrahasis un somnis i, aleshores, va escoltar el secret dels déus.

La diferencia és que en aquests darrers textos el déu filantrop ha d’actuar d’amagat d’Enlil,
comunicant-se amb el protagonista a través d’un somni o mitjan¢ant el resso de laire en les
canyes que formen la paret de la casa on viu aquest, perque ha jurat que no s’oposara a la decisio
d’enviar el Gran Diluvi als humans. Berosos, pero, no recull aquesta dada sin6 que en el seu relat
el déu s’adreca a ’home en somnis com si aquesta fos la via normal de comunicacié. La presencia
d’aquest element torna a fer palesa la relacié de Berosos amb les narracions que segueixen la
tradicié oriental. Tanmateix, també podriem pensar que el fet que el nostre autor parli d’un somni
no és pas un romanent de la tradicié oriental sindé més aviat una manera de racionalitzar el relat, ja

que, després de tot, estem tractant amb un historiador.

167



8. INSTRUCCIONS

L’informador del qual acabem de parlar en I'apartat anterior déna al protagonista una serie
d’ordres que no sén pas les mateixes en tots els textos.

En primer lloc, en el Poema d’Atrabasis trobem que Enki s’adreca a Atrahasis, primer en
somnis i després a través d’una paret de canyes, per donar-li les instruccions necessaries per salvar

la vida:

Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna 1, 22-23):

‘Destroy your house, build a boat,

Spurn property and save life.

En el mateix sentit apunten les instruccions que la divinitat ofereix tant en el Poewa de

Gilgamesh com en el Llibre del Genesi:

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 22-27):

“Paret de canyes, escoltal Paret, estigues al cas!
Home de Shuruppak, fill d’Ubar-Tutu,
Enderroca la casa, construeix un vaixell!
Abandona les riqueses i busca la vidal

Refusa les propietats, salva la vidal

Fes pujar al vaixell la llavor de totes les criatures vivents!”

Llibre del Génesi (v, 14; 18):

“Fes-te un arca de fusta de gofer. Compartiments faras a 'arca i 'embetumaras amb asfalt de
dins i de fora. [...] Estableixo, pero, el meu pacte amb tu, i entraras a ’arca tu i els teus fills i la

teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.”

Pel que fa a la tauleta de Nippur, és possible que els versos 161-200 de la quarta columna,
que resten il'legibles, recollissin altres instruccions dirigides al protagonista en relacid, per
exemple, amb la construcci6 d’una embarcaci6 o amb el moment en que¢ comengaria el
cataclisme. No podem, per tant, parlar de quines son les instruccions que Enki déna a Ziusudra
segons aquest poema, pero tampoc no podem afirmar rotundament que originalment no hi fossin

referides, com en d’altres casos que ja hem vist.

168



Es interessant observar com en els textos que recullen un conflicte entre diferents divinitats
el déu informador s’adreca d’amagat al protagonista. En el cas de Berosos, no apareix aquest
conflicte pero, com hem comentat en 'apartat anterior, Cronos també déna unes instruccions
semblants a Xisouthros i ho fa en somnis, un sistema que, com també ja hem vist, no és exclusiu

d’aquest text:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, FAb, 14):
Befehl habe er gegeben, simtliche —sowobl die keleboar o0v [814] ypapudtwv méviwv
ersten als die  mittleren  und die  letzten apxag Kal uéoa kal  TeEAEvTAG

schriftwerke — u vergraben und niederulegen opb€avtabelvar  év m6Aer  ‘HAfov

in der Sonnenstadt der Siparer; ein schiff zu 2i[oJndporg, Kai vavmynoduevov okdpog

. . . Lo guPfivar  petad  TOV  ouyyev@dv  kal
banen und in das innere eingugeben mit seinen upA K Y

. dvaykaiowv @idwv: évBécbar d¢ Ppwparta

geschlechtsgenossen  und — nitigen  (ndchsten)
) _ kol mopata, éufadelv 8¢ kal {Ga mrrva

[freunden; anfzuspeichern darinnen mundyorrite . , o, i ,

Kol TeTpdmoda, Kal TAVTA EVTPEMIGAUEVOV

und getranke; hineinzufiibren auch wilde trere
8 ’ R TAETV.

und vigel und vierfiissler; wund mit allen

guriistungen sich bereit zu halten zur schiffabrt.

Cal observar que aquest autor posa I'accent en un detall interessant perd que no apareix
recollit per cap altre dels textos que ofereixen la narracié del Gran Diluvi: les tauletes de la
civilitzacié o del desti. Com ja hem comentat en analitzar el text de Berosos, la instruccié
d’enterrar aquestes tauletes esta relacionada amb la voluntat de preservar la civilitzacié humana.”
Aquests ensenyaments els pot haver donat a la humanitat Oannes, el monstre meitat home 1
meitat peix que, segons afirma Berosos, sorgi del Mar Roig i dona a la raga humana tots els
coneixement que en aquell moment posseien sobre les ciencies, l'art i, en general, la cultura i la
civilitzaci6.*®

Pel que fa als textos grecollatins, només trobem una referéncia a les instruccions rebudes

per Deucalié, tot i que de manera molt secundaria:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

[...] UoBepévou Mpounbiwg AsukaAiny Tektnvdapevog Adpvaka |[...].2%

% Sobre aquest punt veg. notes 19 i 37.
5 Els fragments de Berosos que recullen referéncies a aquest monstre Oannes s6n F3a i F3b. Sobre la seva tasca
com a civilitzador de la humanitat veg. notes 19 1 37.

286 «[...] Deucalié, construint un arca seguint el consell de Prometeu [...].”

169



Centrant-nos ens les instruccions que el protagonista rep de la divinitat en els diferents relats
que hem analitzat, podem concloure que Berosos s’apropa forga als textos orientals, tot i que

presenta un element diferencial significatiu; la referencia a les tauletes del desti o de la civilitzacié.

170



9. EXCUSA O JUSTIFICACIO

Berosos, a ’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi, ofereix una altra dada que
apareix unicament en dos textos més pero que tanmateix no constitueix un element principal dins
de l'analisi global del cataclisme. Es tracta de la resposta que ha de donar el protagonista a les

possibles preguntes formulades pels seus veins sobre quina és la seva destinacio:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
Gefragt habe er, wobin denn nur er schiffen gpwtpevov 8¢ Tod mAET, eavar mpodg Tovg
werde; antwort sei ihm  geworden: 3 den Beotg, evSpevov  dvbpwmog  dyaba
gottern, gebete u vervichten, damit heil den yevéabau.

menschen werde.

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 1, vv. 42-48):
‘My god [does not agree| with your god,

Enki and [Enlil] are angry with one another.

They have expelled me from [my house (?)],

Since I reverence [Enki],

[He told me] of this matter.

I can[not] live in [your ...],

I cannot [set my feets on] the earth of Enlil.”

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, vv.38-42):
“Tu els diras aixo:

Segur que Enlil m’odia,

no viuré més a la vostra ciutat,

a la terra d’Enlil no hi posa|[ré els pejus,

jo baixaré a ’Apsu i viuré amb Ea, el meu senyor.”

Tot i que les respostes son diferents, els tres fragments presenten el protagonista com un
salvador o protector de la humanitat. En tots els casos, pero, el fet de marxar esta justificat per
una causa prou important. Segons Berosos, el protagonista ho fa per aconseguir que tot de coses
bones esdevinguin als humans. Darrere d’aquesta afirmacié resta implicit Pobjectiu de salvar la

raca humana. Al Poema d’Atrahasis 1 al Poema de Gilgamesh, en canvi, el protagonista déna com a

171



excusa davant dels seus veins que Enlil esta enfadat amb Enki, déu venerat tant per Atrahasis
com per Utanapishti. Amb aquest exili, doncs, estaria evitant que la ira d’Enlil caigués sobre tot el
seu poble per culpa seva, convertint-se d’aquesta manera en una mena d’heroi als ulls dels seus
veins, desconeixedors de la realitat.

Aquest element, doncs, pot provenir de la tradicié oriental, ates que cap altre dels textos
que hem analitzat no el recull. La diferencia és que darrere d’aquesta excusa que el Poewa
d’Atrabasis 1 el Poema de Gilgamesh posen en boca del protagonista hi ha el conflicte entre Enlil i
Enki sobre el fet de destruir o no la raca humana. En Berosos, perd, aquesta trama ja no apareix i,
en consequencia, la referencia de Xisouthros al fet que marxa per aconseguir tot de coses bones
per als humans sembla quedar una mica fora de lloc. Per tant, el nostre autor pot haver pres
aquest element de la tradicié oriental, pero en emprar-lo fora de context el resultat és prou

diferent.

172



10. EMBARCACIO

Tots els relats que recullen la narracié del Gran Diluvi —excepte el d’Higinus, potser per la
seva brevetat— fan esment de 'embarcacié en la qual el protagonista aconsegueix salvar la seva
vida 1, per extensio, la raca humana. Alguns dels relats ofereixen més dades que d’altres en parlar
sobre aquesta embarcacid, tal com veurem. Per exemple, el nostre autor, Berosos, fa referéncia
principalment a les seves mides. Aixi, el tret diferencial entre la descripcié que en fa Berosos i les
de la resta de textos, el trobarem fonamentalment en una dada que, tanmateix, dins de ’analisi
global del cataclisme, es podria considerar més aviat secundaria: lestructura d’aquesta
embarcacio.

Berosos, com ja hem apuntat, afirma que Xisouthros la construi per ordre de Cronos i en

doéna, a més, les mides:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):

Befehl habe er gegeben [...] ein schiff zu banen keleboar  o0v  [...] vavmnynoduevov
und in das innere einzugeben |...]. Und nicht okG@og EufAvar  [...]. tOv 3¢ o0
unterliess er u  wirken das werk  des napakovoavTa vavtnyfioacdor okdgog To

schiffswerkes, dessen linge war fiinfzehn(?) pev pfikog otadiov mévte, 0 3¢ mAdrog

pfeilschiisse und seine breite swei pfeilschiisse. otadiwv dvo [...].

Els termes en que el nostre autor parla de 'embarcacié recorda molt la narracié de Pseudo-
Apol-lodor, qui també afirma que el protector del protagonista, en aquest cas Prometeu, li ordena

construir una nau, tot 1 que sense concretar-ne les mides o ’estructura:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, I, 7, 2):

[...] OoBepévou MpounBéwg Acvkaliwv tektnvduevog Adpvaka [...].%

Els textos orientals, pero, donen encara molts més detalls sobre aquesta nau i també sobre

la seva construccio:

Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna 1, 25-26; 29-33):

The boat which you build
... be equal [(...)].

2

87 «[...] Deucalién, construint un arca seguint el consell de Prometeu [...].

173



Roof it over like the Apsu.

So that the sun shall not see inside it

Let it be roofed over above and below.

The tackle should be very strong,

Let the pitch be tough, and so give (the boat) strength.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 28-31; 57-62):

El vaixell que tu construiras

ha de tenir les mides exactes:

que es corresponguin la seva manega i la seva eslora,

cobreix-lo amb un sostre, com el de 'Apsu.

[-..]

La seva superficie era de mitja quarterada, les seves parets feien deu canes d’alcada,
cada un dels costats superiors mesurava deu canes,

valg disenyar la seva alcada, el vaig dibuixar,

vaig posat-li sis cobertes,

el vaig dividir en set parts,

vaig dividir el seu interior en nou parts.

Llibre del Génesi (v1, 14-16):

Fes-te un arca de fusta de gofer. Compartiments faras a I'arca i 'embetumaras amb asfalt de
dins i de fora. I és d’aquesta manera que la faras: 300 colzades de llargaria de 'arca, 50 colzades
la seva amplaria, i 30 colzades la seva al¢aria. Un sostre faras a ’arca, fins una colzada I’acabaras

per dalt. I posaras la porta de I'arca al seu costat; baixos, segons 1 tercers la faras.

L anic dels textos orientals que no hem citat és el de la tauleta de Nippur, ateés que no

reprodueix les instruccions relacionades amb la construccié de I'embarcacié ni amb les seves
caracteristiques. Tanmateix, un cop més, no podem afirmar rotundament que aquest text no
recollis originariament aquestes dades perque és possible que s’hi trobessin en els versos 161-200
de la quarta columna, que resten il-legibles. Per tant, tot i que el poema no recull cap referéncia a

les mides o a I'estructura de 'embarcacié, no podem estar segurs que originariament no hi fossin.

Observem, doncs, que el relat de Berosos i tots aquells textos que segueixen la tradicid

oriental contenen detalls sobre la nau que ha de construir el protagonista. No tots coincideixen,
pero, a '’hora de concretar-ne, per exemple, les mides. En primer lloc, el relat de Berosos fa

referéncia Gnicament a les mides: 15 estadis de llargada i 2 d’amplada —o 5 1 2 si seguim F4b—, la

174



qual cosa equival aproximadament a 1.200.000 o 400.000 metres quadrats, respectivament.” Pel
que fa a 'embarcacié que apareix al Poema d’Atrahasis sabem que és quadrada —tot 1 que no se’ns
explicita la mesura del seu perimetre— i que esta tancada hermeticament no només per evitar que
s’hi filtri P'aigua 1 pugui naufragar sind també per aconseguir amagar el protagonista i la seva
familia de la ira del déu Enlil. El vaixell del qual ens patla el Poera de Gilgamesh també és quadrat,
com una mena de cub, i totalment hermeétic. A més, sabem que la seva superficie total és d’un iku
—traduit en l'edici6 que hem seguit com a “mitja quarterada”, és a dir, d’'uns 3.600 metres
quadrats—* i que el seu interior esta dividit en set pisos. I, per Gltim, el L/bre del Geénesi, afirma
que l'arca, que presenta tres pisos, és de fusta de gofer 1 que fa 300 colzades de llargaria, 50
d’amplaria i 30 d’al¢aria. Tal com afirma A. Parrot,” prenent com a mida la colzada babilonica
ordinaria, que equivaldria practicament a 0,5 metres, les dimensions de Darca serien
aproximadament 150 metres de llargada, 25 d’amplada i 15 d’al¢ada, la qual cosa fa un total de
56.250 metres cubics.

Pel que fa a la forma de 'embarcacié en el cas del Poema d’Atrabasis 1 del Poema de Gilgamesh,
com hem vist, és quadrada i totalment hermetica, mentre que segons el relat de Berosos i el Lbre
del Genesi és rectangular 1 també esta tancada, tot i que aquesta dada no és explicita, tal i com
veurem més endavant. Les mesures tampoc no son les mateixes, pero tots els relats coincideixen
a apuntar que son extraordinaries. Cal parlar també de la distribuci6 interior, a la qual el nostre
autor no fa referencia, pero que apareix explicada en el Poema de Gilgamesh i en el Liibre del Genesi.
Segons el primer text, la nau esta dividida en set compartiments, mentre que per al darrer només
té tres pisos.””

Coneixem encara algunes altres dades sobre aquesta embarcacié que apareixen referides

de manera secundaria:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15): Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

Er erbreche eine seite des schiffsdeckes |...]. S1eAévtd te TdOV toD mAoiov Pap®dv pépog Tt

...

Tauleta de Nippur (columna v, 207):

Ziusudra made an opening in the huge boat, [...].

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 94):

% Veg. nota 51.

* Veg. L. Feliu & A. Millet, gp. ait. 2007, p.151. Tanmateix, autors com A. Parrot (gp. cit., p.50) consideren que un
ik equival més aviat a uns 3.500 metres quadrats.

0 Cf André Parrot, gp. cit., p.51.

! Sobre el simbolisme de les xifres tres i set, vegeu notes 50 i 73, respectivament.

175



Vaig entrar dins del vaixell i vaig segellar la porta.

Llibre del Génesi (v1, 16; v, 6):

[...] Després Yahue tanca la porta darrera d’ell. [...] No¢ obri la finestra de I'arca que havia fet.

A partir d’aquest fragment, podem entendre que, segons Berosos, 'embarcacié no tenia cap
obertura, detall que sembla coincidir amb la narracié de la tauleta de Nippur. Aixo vol dir, doncs,
que ambdos relats consideren que estava tancada. Pel que fa als altres textos, tant el Poema de
Gilgamesh com el Liibre del Genesi parlen d’una escotilla o d’una porta. A més, aquest darrer fa
referéncia fins i tot a 'existéncia d’una finestra.

Draltra banda, pero no tots els textos afirmen que algtd va ordenar al protagonista que
construis aquesta embarcacié. Llucia de Samosata, per exemple, diu que Deucali6 ja posseia 'arca
en qué embarca; Ovidi no fa referéncia al detall si el vaixell fou construit de nou pel protagonista

o si, pel contrari, ja el tenia; 1 Higinus ni tan sols parla de cap embarcacio:

Llucia de Samosata (De dea syria, 12):
Adpvaka peydAny, Thv adtog eixev [...].~"

Ovidi (Metamorfosis, 1, 318-319):

Hic ubi Deucalion (nam cetera texerat aequor)

Cum consorte toti parua rate uectus adhaesit [...].>”
Higinus (fragment 153):

[...] Deucalionem et Pyrrham, qui et montem Aetnam, qui altissimus in Sicilia esse dicitur,

fugerunt.”*

Per tant, pel que fa a aquest punt, podem concloure que el relat de Berosos presenta més
semblances amb els textos que recullen la tradicié oriental que no pas amb els grecollatins, tot i
que no ofereix una descripcié tan detallada sobre 'embarcacié com, per exemple, el Poewa de

Gilgamesh o el Lilibre del Génesi.

2

2 “Una gran arca que posseia [...].
* “Deucalion a aquest lloc (puix que el mar cobreix tots els altres) / junt amb la seva esposa arriba amb una
barqueta [...].”

294 “[...] Deucalié6 i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicilia.”

176



11. AcompPaNYANTS

Tots els textos que hem analitzat donen el nom de ’home que aconsegui sobreviure al
Gran Diluvi enviat pels déus. Aquests relats, a més, coincideixen a afirmar que no afronta sol el
seu desti sind que ho fa acompanyat d’una o de diverses persones.

Tres dels autors grecollatins que hem escollit (Pseudo-Apol-lodor, Ovidi i Higinus)
expliquen que Deucali6 viatjava amb Pirra, la seva cosina que alhora li era esposa. Aquests dos
noms son els unics que ofereixen els tres relats. Aquestes narracions presenten, doncs, com a
protagonistes la parella formada per Deucali6 i Pirra. Llucia de Samosata, 'altre autor grec, afirma
que Deucalié viatjava amb la seva familia i amb alguns animals, apropant-se aix{ les tradicions

orientals:

Llucia de Samosata (De dea syria, 12):

Adpvaka peydAnv, tev avtog €xev, £ tavtnv éoPifdoag maldag te kal yuvaikag £wuvtod £0€Pn’
¢oPaivovtt 3¢ oi dnikovto oveg kal immor kal Aedvtwv yévea kai S@ieg kal GAAa okboa €v Y
vépovtal, mdvta &g fedyea. ‘O d¢ mavta €déketo, Kal utv ovk €aivovto, GAAG o@t peydAn d166ev

@IAIN éyévero.”

En efecte, el que trobem als textos orientals és ben diferent, atés que el protagonista
principal només n’és un 1 viatja acompanyat per un grup de persones, sobre les quals no tenim
cap més dada. La tauleta de Nippur és I"inic d’aquests relats que no recull aquesta dada, pero no
podem descartar totalment que no es trobés entre els fragments del poema que actualment resten

il"legibles.

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 11, 42):

[-..] - he sent his family on board |...].

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 85; 87):

Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva familia i parents,

[...] i tota classe d’artesans.

295 “Prengué una gran arca que posseia, i entrant-hi, hi feu embarcar també els seus fills i les seves dones. Un cop a
dins, hi foren atribant senglars, cavalls, diferents races de lleons, serps i tota mena d’animals que habiten la terra, tots
apariats. Aix{ els va rebre a tots i ells no I'atacaren pas, ans un gran vincle afectiu sorgi entre ells com per voluntat
divina.”

177



Llibre del Génesi (v1, 18):

[...] entraras a I’arca tu i els teus fills i la teva muller, i les mullers dels teus fills amb tu.

Aix0 és el mateix que trobem al relat de Berosos:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14):
Befehl habe er gegeben |...] ein schiff zu bauen
und in das innere eingugehen mit seinen

geschlechtsgenossen  und — nitigen  (ndchsten)

freunden.

A partir de Dlanalisi d’aquest element podem concloure que Berosos s’aproxima a les
tradicions emprades pels textos orientals i, en especial, a la que recull la narracié que ofereix el

Liibre del Génesi. Cal destacar, pero, que només aquest darrer concreta el nombre de persones que

Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
keleboar  o0v  [& ]  vavmnynoduevov
oKG@oG EuPfivar Petd TOV oUYYEVAV Kal

dvaykalwv @idwv.

aniran en aquesta embarcacio: un total de set (vuit si comptem també Nog¢).

Pero, segons aquests textos, a 'embarcacié del protagonista no hi viatgen només persones,
sin6 que també hi trobem animals. Aix{ a apareix tant a Berosos com als textos que segueixen la

tradici6 oriental, excepte a la Tauleta de Nippur possiblement pel motiu al qual hem fet referencia

en les linies anteriors:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14):
Befehl habe er gegeben |...| hineinzufiibren

anch wilde tiere nund vigel und vierfiissler.

Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
keleboal ovv [...] éuPadelv 8¢ kai {da

TTNVA Kol TeTpdmoda.

Poema d’Atrahasis (tauleta m1, columna 11, 32-38):

Clean (animals) . [............ ].

Fat (animals) . [............ ].

He caught and [put on board]

The winged [birds of] the heavens.

The cattle () [............ ]...
The wild [creatures (?) ............ ].
oo ] he put on boatd.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 86-87):

[.]
178



vaig embarcar totes les besties de I'estepa,

els animals salvatges [...]

Llibre del Génesi (v1, 19-20):

I de tot vivent, de tota carn, dos de tots menaras a ’arca per tal de servar la vida amb tu; que
siguin mascle i femella. De les aus, segons la seva mena, i de les bésties segons la seva mena,
de tot reptil de la terra, segons la seva mena, dos de tots entraran amb tu per tal de preservar

la vida.

En el cas de la tauleta de Nippur, cal deduir que els animals que Ziusudra sacrifica en
desembarcar després que les aiglies del Gran Diluvi hagin minvat, havien de viatjar a la nau del
protagonista. Podria ser que aquests detalls fossin en algun dels versos que no ens han arribat,
com hem apuntat unes linies abans, o bé que qui fixés per escrit el text decidis ometre’ls en
considerar-los innecessaris. Sigui com sigui, la presencia d’animals i de persones en el moment
que el protagonista inicia el seu periple ajuda a entendre la manera com es repoblaria la terra un
cop minvessin les aiglies del Gran Diluvi, element que comentarem més ampliament en el punt
dinove que duu per titol “repoblacié de la terra”. En tot cas, pel que fa als acompanyants del
protagonista, cal assenyalar que Berosos és molt proper als textos orientals i a Llucia de Samosata,
tot 1 que aquesta darrera coincidéncia es pot explicar a partir de la base que aquest autor també
presenta elements propis de la tradicié oriental en els seus escrits, ja que, com hem comentat a
'apartat corresponent, desenvolupa gran part de la seva obra a Siria, amb I'objectiu de donar a
cong¢ixer la cultura d’aquesta regié al poble grec.

En aquesta ocasio, el relat de Berosos s’allunya clarament dels que segueixen la tradicié
grecollatina, atés que en les narracions de Pseudo-Apol-lodor, d’Ovidi i d’Higinus només

aconsegueixen sobreviure al Gran Diluvi un home i una dona.

179



12. DaTacio

Berosos, a 'hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi, ofereix una dada que no
trobem en gairebé cap dels altres relats: la dataci6 del cataclisme. Unicament el Libre del Génesi
recull aquest detall, potser perque els altres textos el consideren prescindible. Cal tenir en compte
també que només aquestes dues narracions intenten ja des de bon principi oferir elements que
serveixen per datar aquest esdeveniment, com la llista de deu reis —o de patriarques, en el cas del
relat biblic, que hem comentat en el primer apartat d’aquesta tercera part.

Pel que fa a la datacié del Gran Diluvi, aixo és el que llegim en aquests dos textos:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):

Krin (sagt er) habe ibm im schlafe geoffenbart v Kpévov avt@®dl kata TOV Umvov
[...] dass am fiinfzebnten des monats De[ |sios €moTdvta gavar unvog Aaisiov méumTy
[[das ist Mareri]] die menschheit durch die Kad  Sekdrnu Tovg  dvBpwmoug OO

sintflut unter-geben werde. katakAvopol dapbaprioesdat.

Llibre del Génesi (v, 11):

L’any sis cents de la vida de Nog, al mes segon, el jorn dissete del mes [...].

El relat de Berosos assenyala com a data del cataclisme el quinze dia del mes Daisios, que,
segons la traduccid del text armeni que ofereix J. Karst, equival al mes de Marerz. Com hem vist,
el mot Daisios es cortespon amb I'atic AvBeotnpiwv,” que és emprat per fer referéncia al mes de
maig.””’ D’altra banda, la Cronica Arménia d’Eusebi de Cesarea reafirma aquesta equivaléncia.””

El Liibre del Genesi, en canvi, patla del segon mes, identificat per Bonaventura Ubach® amb

300
1,

Iinici del mes de novembre. En el mateix sentit apunta A. Heide qui considera que el comput

dels mesos per als hebreus esta relacionat amb el calendari agrari™

1 que, en conseqii¢ncia, el
segon mes ha de correspondre, en efecte, a finals d’octubre o principis de novembre: “the second
month would refer to the second harvest month, know as Bul or Marcheshwan, and
corresponding to the latter part of our October and the first part of November, when the rainy

season in Palestine began.” Tanmateix, d’altres autors consideren que aquest calcul s’ha de fer a

¥ Veg. A. Bailly, op. cit., 5.0. Aaic10G.

*"Veg. A. Pauly & G. Wissowa, gp. cit., pp.2014-2015.
% Sobre aquest mes veg. nota 48.

% Veg. B.Ubach, op. cit., p.77.

* Veg. A. Heidel, gp. cit., p.239.

301 Sobre aquest punt ¢f. Liibre de I’Eixode, 23,16; 34,22.

180



partir de la primavera. Essent aixi, segons el mateix A. Heidel,” estariem parlant del mes “called
Ziw or lyyar, which corresponds to the latter part of April and the early part of May, when the
Tigris and Euphrates, following the metting of the snow in the mountains of Armenia and
Kurdistan. Reach their highest point of innundation”.”” En aquest darrer cas, el L/ibre del Genesi
apuntaria a 'estacié de la primavera coincidint, tot i que no de manera exacta, amb Berosos. Sigui
com sigui, ambdues opcions fan referéncia a estacions de pluges tant a Palestina com a
Babilonia.”

En tot dos casos, doncs, el Gran Diluvi no esta només datat a partir dels reis o dels
patriarques, siné que també s’al-ludeix al mes concret en que s’esdevingué. Pero, com ja hem
apuntat d’inici, aquest és un elements que no es troba en cap altre dels textos que prenem en

consideracié. Per tant, en aquest cas, el text de Berosos no coincideix amb la tradicié grecollatina

siné més aviat amb loriental i, concretament, amb el L/zbre de/ Genes:.

%2 Veg. A. Heidel, gp. cit., p.239.
33 Sobre aquest punt ¢f. Libre de I’Eixode, 12.2.
™ ¢ J. Skinner, ap. cit., p.168.

181



13. DuraDA

En relacié amb la datacié dels Gran Diluvi, una altra dada interessant i que tampoc no tots
els textos recullen és la durada del cataclisme.
Berosos hi fa una breu referencia, afirmant simplement que passa rapid i, en tot cas, a partir

de la seva descripcid, no fa Iefecte que es perllongués extensament en el temps:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15): Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):
Als nun die sintflut hereingebrochen und eilends yevouévov 8¢ tod katakAvopol kal
wieder abgenommen |...]. g00€wc Aéavtoc [...].

La tauleta de Nippur, per la seva banda, considera que dura set dies i set nits, una afirmacio

semblant a la que recull el Poema de Gilgamesh, en que el Gran Diluvi es calma exactament al sete

dia™

Tauleta de Nippur (v, 203-206):

After the storm had swept the country for seven days and seven nights
And the destructive wind had rocked the huge boat in the high water,

The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 130-133):

En arribar el sete dia,
el diluvi ana minvant la batalla,
el mar es va calmar com una partera que havia lluitat,

la tempesta es va amansir, el diluvi es va aturat.

Pel que fa a la quantitat de dies, aquests dos textos son forca propers al relat de Pseudo-

Apol-lodor, segons els qual el cataclisme dura nou dies i les seves nits:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):

Asvkahiwv 8¢ év Th Adpvakt 81 Thg Oaddoong pepduevog <é@’> fuépag vvéa kai vokrtag [...].°"°

3% Sobre la simbologia del nimero 7, vegeu nota 73.
3% «“Deucali6, dut dins de I'arca a través del mar durant nou dies i les seves nits [...].”

182



El Liibre del Genesi es desmarca d’aquestes dades 1 afirma que la seva durada fou de quaranta

dies i quaranta nits:™"”

Llibre del Génesi (vi1, 12):

I fou l'aiguat damunt la terra quaranta dies i quaranta nits.

Seguint la interpretacié de Bonaventura Ubach,™® quaranta sén els dies que duren les
intenses pluges sobre la terra. Tot i aixi, encara trigaran cent deu dies a comencar a minvar, de
manera que la durada total de la inundaci6 seria exactament de cent cinquanta dies. Pel que fa al
numero quaranta cal dir que, en el context biblic, designa els anys d’una generaci6 i, per extensio,
també sol ser emprat per fer referéncia a un periodes llarg de temps, com el que triga l'aiguat a
aturar-se o, mes endavant, el que Noé passa dins de "embarcaci6.”

La resta de textos no fa referéncia a la durada del cataclisme. Berosos, tot i que com ja hem
apuntat hi fa una breu referéncia, no sembla pas interessat tampoc en oferir detalls concrets sobre
aquest punt. Aixi, podem dir que, en aquesta ocasio, el nostre autor no és tan proper a la tradicié

oriental.

%97 Sobre la simbologia del nimero 40, vegeu nota 175.
% Veg. B. Ubach, gp. cit., p.78.
% Cf X. Léon-Dufour, ap. cit., p.599.

183



14. INDRET ON S’ATURA L’EMBARCACIO

Una dada que ofereixen practicament tots els textos que recullen la narracié del Gran
Diluvi és el nom de Tindret on s’atura 'embarcacié del protagonista. Tal i com veurem
seguidament, en tots els casos es tracta d’una regié muntanyosa, la qual cosa no ens ha de resultar
en absolut sorprenent, ja que aquests accidents geografics son els primers a ressorgir quan les

aiglies que havien negat la terra comencen a minvar:

Berosos (Babyloniaka, F4c, 95):

Arminta

«&otv mep TV Mivudda uéya 8pog katd trv "Apueviav Bapig
Kurdsian

Aeybuevov, €1 6 ToAAOUG cuu@uySviag €mi Tod KatakAvopol
Abyog €xer meprowdijvar kai tiva €l Adpvakog oxovpevov £ml Mont Baris ()
NV akpwpelav OkeTAat, kal ta Asipava tdv EOAwV €l ToAD
cwdfvary
Berosos (Babyloniaka, F4a, 16):
Von dem schiffe aber soll dort, wo es landend Berosos (Babyloniakd, F4b, 16):
sich niedergelassen in Armenien, noch bis auf t00 ¢ mAoiov tovTOL KaTAKAOEVTOG €V
hente ein Rleiner teil anf dem Korduaeergebirge Tt ‘Apueviar £mi pépog T €v TOIG
im Armenierland als iiberrest geblieben sein KopSuaiwy Speat tfi¢ ‘Apueviag Stapéverv
ol L]

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 142-143):

El vaixell va encallar a la muntanya Nimush,

La muntanya Nimush va agafar el vaixell i no el va deixar moure.

Llibre del Génesi (vii1, 4):

Al mes sete, dia dissete del mes, reposava I’arca damunt els monts Ararat.

En efecte, els diversos fragments que acabem de citar fan referéncia a zones muntanyoses,
pero no es posen d’acord pel que fa a llur nom. Fins i tot abans d’iniciar la comparaci6 entre els
diversos textos, trobem ja en els fragments de Berosos diverses localitzacions: les muntanyes
Kordienes, segons F4ab, i la muntanya armenia Baris a la regié de la Miniada, segons F4c.

> S€8 > Yy g > S€8

Observem, doncs, com el nostre autor assenyala dues regions diferents com a destinacié final de

184



Iembarcacié de Xisouthros: el Kurdistan i, més al nord, Armenia. Tanmateix, cal destacar que es
tracta de dues zones molt muntanyoses.’"

El segiient dels fragments, corresponent al Poewa
de Gilgamesh, assenyala el mont anomenat Nimush —o
Nisir segons altres lectures— com el lloc on embarranca
el vaixell d’Utanapishti. Aquest indret és identificat
actualment amb el Pir Omar Gudrun®', un cim

d’aproximadament tres mil metres d’alcada, situat al

nord-est de Kirkuk entre el Tigris i el Zab inferior, dins 3
de I'actual regié de Sulaimaniya (Iraq).

Per ultim, el L/ibre del Genesi recull que la destinacié final de I'arca de Noe¢ fou la zona dels
monts Ararat. Per a Bonaventura Ubach,’” aquest indret és una “serralada que s’estén per tota

una regié que les inscripcions assiries

sonwanzes 4 KN coneixen amb el nom de Urartu, i que
SRESHONAND gz = cenyia bona part d’Armenia. Segons el
et R o :
A = ok %, Targum, les muntanyes on reposa
5 =5
EAPHTHAN ENITTITER e Sl ‘%_J. S Y ’&Gp

larca serien el Qardu, que s’estenen

: per la banda esquerra del Tigre, a

i
a2
J’QN

%;m wanor UArmenia meridional, en direccié cap
A s ahmy
R T == al Kurdistan”. R.P. de Vaux, pero,
“rrllt o i Zarn
= afirma que “Ararat est un nom de pays
3 [...] identique a 'Urartu des documents

1% Segons afirma A. Parrot (gp. cit., p.57), Berosos podria intentar aqui “conciliar dos tradiciones diferentes: la que
habla de Urartu (Armenia) y la que cita el Kurdistin ( = monte Nisir), de la cual procedfan sus cordienos.” Seria
interessant i potser necessati d’estudiar amb major detall aquest aspecte: el de la identitat en termes de geografia i
toponimia actuals d’aquell mont Baris i d’aquella regié de la Miniada, esmentats en el text que ens ocupa, i, en
conseqiiencia, el de la seva veritable ubicacié, la qual cosa podria posar en qlestié I'adscripcié a Armenia que
habitualment ha estat acceptada a partir de la literalitat del text. Com a minim, sembla que caldria tenir en compte
Pexistencia al sud de I'actual Iran, prop de la ciutat de Siraaz, d’'una muntanya anomenada actualment Bari que
presenta una alcada superior als 3000 metres. En cas de confirmar-se aquesta correspondencia, ara com ara incerta,
caldria canviar les tradicionals asseveracions respecte del final del periple de Xisouthros propiament vers Armeénia, ja
que 'esmentada muntanya de Bari es troba no pas al nord o el nord-oest (Kurdistan) de ’actual Iran, siné forca més
al sud, encara que certament formant part d’'una molt extensa cadena muntanyenca que, pel seu extrem septentrional
arriba fins al Kurdistan i més enlla (fins al Caucas), i pel sud gairebé enllaca amb el sistema que, a la riba nord del
Golf Persic, separa els actuals Iran i Pakistan.

"' Veg. S. Dalley, gp. cit., p.132, n.135; ¢f. també J. Bottéro & S.N. Kramer, ap. cit., p.610 i A. Parrot, ap. cit., p.56.

312 Mapa 3: Paul Perr, Précis d’Histoire Ancienne, Paris: Presses Universitaires de France, 1962, carte 1v.

13 Veg. B. Ubach, gp. cit., p.79.

" Mapa 4: G. Ernest WriGHT i Floyd V. Fison, Kleiner Historischer Bibelatlas, Stuttgart: Calwer Verlag, 1960, Karte vii.

185



assyriens et situé en Arménie. Ce texte biblique mal traduit a fait donner le nom de «Mont Ararat»
au massif culminant de la chaine arménienne”.’” Sigui com sigui, les interpretacions dels dos
autors ens duen novament fins a la regié compresa entre el sud d’Armenia i el nord-est de
Turquia.

Tal 1 com hem pogut observar, els relats que segueixen la tradicié oriental (en aquest cas
hem d’incloure-hi Berosos), apunten a una regi6é for¢a amplia que s’estén des d’Armeénia fins al
nord d’Iraq, passant per Turquia i 'extrem occidental d’Iran, és a dir, el Kurdistan, com l'indret al
qual va arribar Pembarcacié. En efecte, és un territori molt ampli i els diversos textos no
coincideixen de manera exacta en el moment de parlar sobre aquest indret. Tanmateix, aquesta
zona ¢és ben diferent de la que trobem als textos grecollatins i aixo ens porta a constatar un nou
punt d’unié entre aquests textos i el de Berosos. Els textos grecollatins que recullen aquesta dada
fan referéncia també a regions muntanyoses, ubicades, pero, a la Grecia continental o a la

Peninsula Italica:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):

Asvkaiwv [...] 7@ Mapvac® mpocioxet [...].7"°

Ovidi (Metamorfosis, 1, 316-319):
Mons ibi uerticibus petit arduus astra duobus,
Nomine Parnassus, superantque cacumina nubes.

Hic ubi Deucalion (nam cetera texterat aequor)

Cum consorte toti parua rate uectus adhaesit [...].>"

Higinus (fragment 153):

Deucalionem et Pyrrham, qui in montem Aetnam, qui altissimus in Sicilia esse dicitur,

fugerunt.”®

Novament, en aquesta ocasio, els textos grecs i els llatins presenten coincidencies: Pseudo-
Apol-lodor 1 Ovidi assenyalen el Parnas, un dels monts més alts de Grecia, situat a la regié de la
Focide, com el lloc on embarranca la nau de Deucali6 i Pirra. D’altra banda, Higinus afirma que

els protagonistes arriben al mont Etna, el més alt de Sicilia.

315 R.P. de Vaux, op. cit., p.62.

316 «“Deucali6 [...] embarranca al Parnas [...].”

317 “Una muntanya amb dos cims cap als astres des d’ella s’eleva: / rep el nom de Parnas i aixeca el seu front sobre
els nuvols. / Deucalion a aquest lloc (puix que el mat cobreix tots els altres) / junt amb la seva esposa atriba amb
una barqueta [...].”

318 “[...] Deucalié6 i Pirra, els quals fugiren al mont Etna, considerat el més elevat de Sicilia.”

186



La tradici6 que segueixen els textos grecollatins, doncs, situa el final del Gran Diluvi i Iinici
de la repoblacié de la terra en una regié més propera per a ells que la d’Armenia: la Focide o

Sicilia. Pero, en tot cas, assenyalen igualment regions muntanyoses d’una al¢ada considerable.

Salapia
_— savoue
i
x|

i
Flie Liabate.

,é‘?ﬁnnmc

 Wiesy

Mara 53 Mara 6

3 Mapa 5: “Joan Alberich.
320 Mapa 6: Paul Petit, gp. cit., carte .

187



15. EPI1soDI DELS OCELLS

Berosos, en relacié amb els textos grecollatins, presenta nombrosos trets diferencials, algun
dels quals resulta especialment significatiu; és el cas, per exemple, de episodi dels ocells. Aquest

element no apareix en cap dels quatre textos d’origen grecollati que hem vist ni tampoc és recollit

per cap altre autor d’aquesta procedencia.

Per contra, aquest episodi apropa de manera clarissima el nostre autor a alguns dels textos

d’origen oriental, tal com es pot veure en els segiients fragments:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15):

Als nun die  sintflut - hereingebrochen und
etlends wieder abgenommen, entlasse Xisuthros
etliche vogel, und sie finden keine nabrung und
weder stelle noch standort sichnieder-zulassen;
guriickgekehrt nebme er sie wieder in das schiff
anf. Und nach einigen wenigen tagen entlasse
er wieder andere vigel, nund anch diese kebren
abermals in das schiff zuriick, wvon lebm
schlammige krallen fiibrend Darauf lasse er ein
drittes mal welche los, und sie kehren nicht

wieder in das schiff guriick.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi1, 147-156):

En arribar el sete dia
vaig fer sortir 1 vaig alliberar un colom.

El colom va anar a buscar menjar.

Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

yevouévov d¢ tol katakAvopod kal
e00£w¢ AEavtog, TV dpvEwV TIVE TOV
ZioovBpov agiéval, T& Od¢ ob<te>
Tpo@NV evpoévVTa 08te TOMOV Omou
kabioat, TdAv EABelV €ig tomAoiov. TOV
d¢ Eloovbpov mEAv petd Tivag MUEPAg
apiéval ta@ Spvea, tadta d¢ mAAvV €ig
mv  vabv  €ABelv, tobg  modag
nemnAwpévovg €xovta. T d¢ Tpitov

apedévta ok €11 EADETV €ig TO mAoTov.

no va trobar cap lloc on posar-se i va tornar.

Vaig fer sortir i vaig alliberar una oreneta.

L’oreneta va anar a buscar menjar,

no va trobar cap lloc on posar-se 1 va tornar.

Vaig fer sortir i vaig alliberar un corb.

El corb va marxar i va veure la baixada de les aigiies.

Va menjar, es va moure amunt i avall, perd no va tornar.

188



Llibre del Génesi (vi1, 7-12):

I avia un corb, que volava sortint i entrant, fins eixugar-se les aigiies de damunt la terra. I avia
de dins el colom, per veure si havien minvat les aigiies de damunt la fag de la terra. El colom,
pero, no troba cap lloc de descans per la planta de la seva poteta, i se li entorna a I’arca; car
aigua damunt tota la fa¢ de la terra. I allarga la seva ma i el prengué i I'introdui amb ell, a
Parca. I ‘espera’ encara set dies més, 1 avia el colom altra vegada des de Iarca; i cap al tard li
torna, i miral una tendra fulla d’olivera al seu bec. Aleshores conegué Noe que les aigiies
havien minvat de damunt la terra. I ‘espera’ encara altres set dies i avia el colom que no li

retorna més.

Tanmateix, tal i com es pot constatar a partir de les citacions que acabem de llegir, hi ha en
cada cas detalls interns de I'episodi dels ocells que divergeixen d’uns textos respecte els altres.
Aixi és notori que mentre els ocells emprats per Utanapishti en el Poewa de Gilgamesh son, en
aquest ordre, un colom, una oreneta i un corb, No¢ allibera, segons el relat biblic, primer un corb
i després, en tres ocasions, un colom.” Berosos, en canvi, no especifica de quina espécie eren les
aus que Xisouthros deixa anar en tres vegades; simplement s’hi refereix amb el mot generic
Opveq, aus.

Malgrat aquests detalls, pero, no hem de perdre de vista que el que és fonamental és la
presencia o no presencia d’aquest episodi dels ocells en uns textos i en d’altres. Aixi, podem
afirmar que en aquesta ocasié Berosos presenta un element que només recullen els textos

orientals.

21 progressio de colors, del blanc cap al negre, en les aus que deixa anar Utanapishti (un colom, una oreneta i un
corb) ens pot fer pensar, per exemple, en el pas del dia a la nit, de la claror que es immediatament seguida per la
foscor. El que sembla forgat seria voler veure-hi una connotacié moral com la que si trobem al relat biblic. Noe¢ deixa
en llibertat primer un corb (un animal impur) i després, en tres ocasions, un colom. El primer animal, negre, pot
simbolitzar el mal mentre que el darrer, blanc, simbolitzaria el bé. D’aquesta manera, el bé (per)segueix el mal. D’altra
banda, resulta curiés que el text del Genesi no parli d’orenetes ja que aquesta au no era pas desconeguda a Palestina,
com confirmen els llibres dels profetes Isaies (38,14) i Jeremies (8,7).

189



16. FINAL DEL PERIPLE: DESEMBARCAMENT

Un altre dels elements que és present a practicament tots els textos que recullen el relat del
Gran Diluvi és el moment en que el protagonista desembarca del vaixell que li ha permes
sobreviure al cataclisme.

Berosos afirma que la primera cosa que fa Xisouthros en sortir de la nau és aixecar un altar i

oferir un sacrifici als déus:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 14): Berosos (Babyloniaka, F4b, 14):
Er steige herans begleitet von frau und einer [..-] éxPrivan petd thg yovakog kai g

tochter, mitsamt dem baumeister(?) des schiffes, Buyatpos  kal  T00  Kufepviitov,

. . npookvviicavta THV Yyiiv kal Pwuov
und bete an fauf der erde, ervichte einen altar P L v pop

idpvoduevov kai Buoidoavta toig Oeolg

[...].

und bringe den gottern opfer dar.

En aquest detall coincideix per complet amb la narraci6 del Liibre del Genes::

Llibre del Génesi (v, 20):

Aleshores aixeca No¢ un altar a Yahue 1 prengué de cada bestia pura i de cada au pura i féu

sacrificis damunt ’altar.

Els textos orientals, pero, també parlen d’un sacrifici que el protagonista ofereix als déus

per tal de guanyar-se el seu favor:

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna v, vv. 34-35):

[The gods sniffed] the smell,
They gathered [like flies] over the offering.

Tauleta de Nippur (columna v, vv.209-211):

The king Ziusudra
Prostrated himself before the Sun-god,

The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, vv.158-160):

[-..] vaig oferir una libacié al cim de la muntanya.

190



Vaig situar set i set flascons,

davall seu vaig disposar canya, cedre i mirtal.

El tret diferencial el trobem en observar els detalls, ja que Berosos simplement parla
d’aixecar un altar i oferir un sacrifici, mentre que els textos orientals expliquen de quina manera
aixo es duu a terme. Per aquest motiu no aprofundirem més sobre el tipus de sacrifici que recull
cada relat, ates que no és un element prou significatiu per al nostre objecte d’estudi.

Els textos grecs en aquesta ocasi6 també presenten semblances amb els anteriors ja que,
segons Pseudo-Apol-lodor, Deucalié ofereix un sacrifici al Zeus dels fugitius i, segons Llucia de
Samosata, aquest home aixeca un altar 1 sobre 'escletxa per on s’havien escolat les aigiies del

Gran Diluvi edifica un temple consagrat a Juno:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):

[...] kdxel TV SuPpwv Tadlav Aafdvtwv EkPag O0et Al puéiw.””

Llucia de Samosata (De dea syria, 13):

[...] Bouolg te #0eTo kai vnov émi t® xdopatt “Hpng dytov éotcato.’”

Les narracions llatines, en canvi, no entren en detalls sobre aquest episodi. Ovidi
simplement afirma que, en desembarcar, Deucalié6 demana ajut als déus, mentre que Higinus

omet qualsevol referéncia sobre el comportament dels supervivents.

322 «[...] i alla, havent-se aturat una estona les pluges, tot desembarcant ofereix un sacrifici a Zeus Fixios.”

323 “Tirigf altars i sobre I'escletxa aixeca un temple consagrat a Hera.”

191



17. DESTI DEL PROTAGONISTA

Berosos, d’altra banda, posa I’accent a ’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi en

un altre element que hem de considerar clau en lanalisi que en duem a terme: el desti del

protagonista un cop el cataclisme ja ha passat.

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15):

Und seither sei er aus den angen entschwunden
gewesen samit jenen, die mit ihm aus dem schiffe
heransgestiegen waren. Und die dort im schiffe

geblieben waren und mit den Xisuthriden nicht

Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

[E{covBpov] yevésBar petd t@V EkPavtwv
100 mhoiov d@avi. Tovg 8¢ vroueivavtag
év T TAolwt pr| elomopevopéviv T@OV

Tepl TOV  ZicouvBpov, €kPavtag Cnrelv

herausgegangen  waren, als  sie  nachher a0TéV, émi Svluatog Podvtag ToV O
hinausgetreten, — suchten — sie  ibn,  wund EloovBpov avTov pev avrols ovk Er

. . . . opbivat wvnv 0 ék tob d&épo
umberirrend riefen sie ihn lant an, mit namen prnvat, - wvn pos

) Lo . L. evéolal, keAsbovoav w¢ déov avToL
nennend. Xisuthros ist ihnen fiirderbin nicht ¥ ’ 5 S

) ) ] ) gtvar OeooePels kal yap avtdv S thv

mebr erschieneny der schall einer stimme jedoch,
gvoéfetav mopevecbatl peta TV Oeddv
die aus den liiften kam, gab vorschrift, dass es L, e, - L
oikfjoovta’ th¢ 8¢ avtfic Tiufic kal trv
thnen pflicht sei, gitterverebrer uwerden; und . o , o
yuvaika avtol kal thv Buyatépa kai tov

dass er selbst von wegen seiner gotterverehrung xuBepviTv peteoxniévar

hingefabren in der wobnung der gitter wohne,
und dass seine gattin und tochter und der

schiffbanmeister eben dieselbe ehre gendssen.

Berosos recull que el protagonista del Gran Diluvi, Xisouthros, és portat a viure entre els
déus juntament amb la seva dona, la seva filla 1 el capita de la nau. Aixi ho diu la veu que senten
els acompanyants que desembarquen més tard. D’aquesta manera, el relat ens indica que el desti
del protagonista és la immortalitat. Un premi del mateix tipus el trobem també en dos dels

poemes que segueixen la tradicié oriental: la tauleta de Nippur i el Poemza de Gilgamesh.

Tauleta de Nippur (columna vi, 254-260):

The king Ziusudra

Prostrated himself before An (and) Enlil
(Who) gave him life, like a god.
Elevated him to eternal life, like a god.

At the time, the king Ziusudra
192



Who protected the seed of mankind at the time (?) of destruction,

They settled in an overseas country, in the orient, in Dilmun.

Poema de Gilgamesh (tauleta x1, 199-206):

Enlil va pujar al vaixell,

em va agafar les mans i em va treure.

Va treure i va fer agenollar la meva esposa al meu costat,

va tocar els nostres fronts i es va posar entre nosaltres i ens va beneir:
«En el passat, Utanapishti era mortal,

ara, que Utanapishti i la seva esposa esdevinguin com nosaltres, els déus.
Que Utanapishti visqui lluny, a la font dels rius.»

Em va agafar 1 em va fer viure lluny, a la font dels rius.

En el primer text Enlil i Anu, en veure Ziusudra agenollat, el porten a viure al Dilmun.”** Es
tracta d’un indret misteriés on no existeixen ni el dolor ni el sofriment. Es considerat, per tant,

una mena de paradis sumeri,”” situat per alguns autors com William F. Albright**

en la regi6 del
Golf Persic. En el segon, Enlil no té inconvenient a concedir-li la immortalitat 1 portar-lo a viure a
la desembocadura dels rius juntament amb la seva esposa. En tots dos casos el final és el mateix:
els déus s’apiaden del protagonista i li concedeixen una vida eterna. La diferéncia en aquesta
ocasi6 rau en el detall que la tauleta de Nippur en cap moment no especifica si Ziusudra va ser
elevat a la immortalitat tot sol o amb algun dels seus acompanyants. En el Poewa de Gilgamesh, en
canvi, trobem una referencia explicita al fet que Utanapishti comparteix amb la seva esposa el nou
desti que els déus li han preparat. En aquest sentit, el nostre autor és més semblant a aquest
darrer, perque Xisouthros també comparteix el premi de la immortalitat amb part de la seva
familia.

Seguint amb els textos de tipus oriental, cal dir que el Poewa d’Atrahasis també podria fer
referéncia a la immortalitat com a recompensa per al protagonista en algun dels fragments que no
han estat conservats. Aixi ho afirmen J. Bottéro 1 S.N. Kramer: “los dioses [...] decidian,
entonces, conceder al Muy Sabio, superviviente del Diluvio, la inmortalidad después de haber
preservado, a pattir de este momento, el futuro de los humanos.”””” Els versos 27-38 de la sisena
columna de la tercera tauleta, on, segons aquests autors, es trobaria aquesta dada, resten ara

il-legibles.

324 «[...] the Tigris and the Euphrates flow beneath the sea and the surface in Bahrain and Failake, bringing their

water to Islands which are famed for their miacolous supply of sweet water” (S. Dalley, gp. ciz., p.44).
5 Veg. B.B. Powell, gp. ait., p.127.

26 Veg. W.F. Albright, gp, cit, pp.162 i ss.

7], Bottéro & S.N. Kramer, ap. cit., p.567.

193



La resta dels textos que hem analitzat recullen altres finals diferents per al protagonista:

Llibre del Génesi (1x, 9-10; 28-29):

I jo, heus-me aqui que estableixo mon pacte amb vosaltres i amb vostre sement després de
vosaltres, i amb tota anima vivent que [és] amb vosaltres: sigui au o béstia, o animal de la terra
amb vosaltres, entre tot ¢co que ha sortit de I'arca (). [...] Visqué No¢ després del diluvi 350

anys. I foren tots els dies de Noe 950 anys; després mori.

El Llibre del Genesi destaca com a premi per a Noc¢ i tota la seva familia un pacte: el de

lalianca nova i eterna. Aquest text no atribueix al protagonista ’honor de la immortalitat’™ sind
que 1’n reserva un altre de prou diferent: esdevenir el pare de la nova raga postdiuviana. A més,
tant No¢ com tota la raga humana gaudiran eternament de la proteccié de Jahve.

Finalment, pel que fa als textos grecollatins cal assenyalar que no se centren tant en el desti
de Deucalié o Pirra sin6 més aviat en el seu paper com a repobladors de la terra. En cap dels
quatre textos no es parla d’'una recompensa dels déus per als protagonistes i la narracié segueix el
fil parlant dels descendents d’aquests, en el cas de Pseudo-Apol-lodor i Ovidi, o del temple de la
deessa siria 1 altres tradicions de la zona en el cas de Llucia de Samosata. Aquests relats, doncs,
semblen apuntar que els dos unics supervivents del Gran Diluvi segueixen la seva vida a la terra
un cop les aiglies han minvat.

Per tant, podem concloure que, partint de I'analisi d’aquest element, Berosos és molt més
proper als textos de tradici6 oriental i, concretament, als que, al contrari que el L/bre del Génesi,

contemplen el politeisme i, per tant, 'opcié de la immortalitat com a recompensa extraordinaria

per al protagonista.

2 Ta recompensa de la immortalitat no té cabuda en el marc d’una religié monoteista, com ho és el d’aquest text.
Aix6 no obstant, hi podem trobar una reminiscéncia de les antigues religions politeistes en I'episodi dedicat al sete
del patriarques, el pietés Henoch, qui viu 365 anys, una xifra notablement més baixa que ’atribuida a la resta. En el
cas d’aquest home, el Lzbre del Genesi (v, 24) no diu explicitament que motis, com si fa amb els altres nou patriarques,
sin6 que “no és, car Déu el prengué” (veg. B. Ubach, gp. ¢iz., p.70).

194



18. INSTRUCCIONS PER ALS ACOMPANYANTS DEL PROTAGONISTA

Berosos, d’altra banda, posa 'accent a ’hora de narrar els esdeveniments del Gran Diluvi en
un altre element que, tanmateix, dins I’analisi global del cataclisme, es podria considerar més aviat
secundari, pero que li serveix per explicar de quina manera la terra pot ésser repoblada novament
després del cataclisme.

Un cop Xisouthros, el protagonista, ha estat portat a viure entre els déus, Berosos ens parla
de les instruccions que reben els seus acompanyants, que encara resten a embarcacié. Aquesta

dada no és present en cap altre dels textos que recullen la narraci6 diluviana.

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15): Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

Der schall einer stimme jedoch, die ans den [...] ewvrv 8¢ €x toD dépog yevéohar,
liiften fkam, gab vorschrift, dass es ibnen pflicht kedebovoav ¢  Sfov  avtodg  elvat
sei, gotterverebrer Zuwerden; und dass er selbst BeooePeic: kai yap avrov S TV

von wegen seiner gotterverehrung bhingefabren in evoefeiav mopedeobar peta oV Bedv

der wobnung der gotter wobne, und dass seine olxficovra Thg 8¢ abriig TG Kal Ty

. ) . vvatka a0tod kal trv Buyatépa kai ToOv
gattin und tochter und der schiffbanmeister eben Y Yorep

) , kuPepvhTnV ueTecKNKEVAL. €ié Te adTOIG,
dieselbe ebre  gendssen. Und er gebe ihnen
6t éAedoovtar ndAwv ei¢ BafuAdva, kai
weisung und vorschrift, wiederum nach Babylon . . S ,
w¢  elpaptar  avtoig, €k Zi[olndpwv
u gehen — so ndmlich lante fiir sie der X , . , . R
avelopévolg ta ypaupata dadodvar toig

schicksalsspruch der gotter: zu geben, aus der vBpdsTorc:

Stadt der Siparer ansgrabend die biicher u
holen, die dort geborgen lagen, und sie der

menschheit gu iibergeben |. ...

Aquestes instruccions que reben els companys de Xisouthros que no han desembarcat amb
ell, i que ja no el tornaran a veure perqué gaudiran d’un desti diferent, reprenen el fil de les
instruccions que Berosos havia posat en boca de Cronos a I'inici dels fragments 4a i 4b. El
protagonista, abans d’afrontar el periple que I’havia de dur a la immortalitat i que havia de garantir
la supervivencia de la raga humana, ha d’enterrar les tauletes de la civilitzacio, les quals ara, un cop
passat el Gran Diluvi, han de ser recuperades per aquells que ’han acompanyat en el seu periple.

D’aquesta manera preservarien les revelacions divines sobre I'origen del mén i tot allo relacionat

195



amb la transmissié de Dart, les ciencies 1 la cultura humana, és a dir, la llavor de la civilitzacié per
poder repoblar la terra a partir del punt en qué es trobava la humanitat abans del Gran Diluvi.””

Draltra banda, 'ordre d’ésser pietosos vers els déus permet albirar el motiu no explicit, tal
com hem vist, del cataclisme. Aquesta dada apunta la possibilitat que aquest esdeveniment fos un
castig cap als humans que havien esdevingut irrespectuosos amb els déus. Fs per aixd que la nova
raga postdiluviana no ha de tornar a caure en aquest mal comportament i que Xisouthros, el seu
paradigma, ha estat considerat digne d’ésser salvat pels déus 1 de conviure-hi.

Finalment, cal assenyalar que resulta significatiu que aquest element aparegui només al relat
de Berosos 1 que cap altra de les narracions que recullen Pepisodi del Gran Diluvi no hi faci
referencia. L’explicacié pot tenir a veure precisament amb la particularitat de I'obra de Berosos, a
cavall entre la tradicié oriental i la grega, tal com estem veient en aquesta tercera part. Els textos
que apunten cap a la vida eterna com a desti del protagonista —es a dir, el Poema d’Atrabasis, 1a
tauleta de Nipur i el Poema de Gilgamesh—, no ofereixen una explicacié detallada sobre la manera
com es va repoblar la terra després del Gran Diluvi; contrariament a aixo, els relats que si dediquen
unes linies a aquest episodi —és a dir, el Libre de/ Génesi i les quatre narracions grecollatines— no
patlen sobre la immortalitat del protagonista, siné que el converteixen en I'encarregat de fer tornar
la vida a la terra. En el cas de Berosos, observem una barreja d’elements: d’'una banda afirma que
Xisouthros fou dut a viure entre els déus, mentre que de laltra recull també I'episodi de la
repoblaci6 de la terra. Per tant, el nostre autor presenta aqui una caracteristica que el fa diferent a
la resta i, per tant, la soluci6 narrativa també haura de ser necessariament diferent. Cal recordar, a
més, que el relat del Gran Diluvi que ofereix Berosos es troba integrat en una obra que havia de
contenir la historia de Babilonia des de la creacié6 de l'univers. En aquest context, doncs, és
necessari parlar de la repoblaci6 de la terra després del cataclisme per poder seguir amb la narracié
de la historia, pero aquest episodi no el pot protagonitzar la mateixa persona, és a dir, Xisouthros,
ja que els déus li han concedit la immortalitat. Es per aquest motiu que, tal i com hem vist, una veu
procedent del cel es dirigeix als que han compartit el periple amb el protagonista i els dona les
instruccions necessaries per fer tornar la vida a la terra. Es d’aquesta manera, doncs, que Berosos

segueix amb la narracié de la seva historia.

* Cf A. Heidel, gp. ait., p.237.
196



19. REPOBLACIO DE LA TERRA

A partir dels diferents textos que hem analitzat, hem pogut establir relacions entre Berosos i
els relats de tipus oriental, o bé entre aquest autor i d’altres grecollatins. Una manera d’estudiar
aquestes relacions és trobar les coincidéncies entre uns textos i els altres, perd també és molt
important analitzar les divergencies entre ells.

Després del Gran Diluvi, algunes de les narracions expliquen la manera com els
supervivents repoblen la terra. Tres dels textos grecollatins que hem tractat coincideixen a afirmar
que la nova raga humana sorgeix a partir de les pedres que Deucali6 i Pirra llencen a la seva

esquena:

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):

Kal A0¢ einévrog Umep ke@afic EfarAev aipwv Alboug, kai ob¢ uév Efaie Asvkaliwv, dvdpeg

¢yévovro, ol 8¢ IMoppa, yuvaikeg.™

Ovidi (Metamorfosis, 1, 381-383; 409-413):

Mota dea est sortemque dedit: ‘Discedite templo
Et uelate caput cinctasque resoluite uestes
Ossaque post tergum magnae iactate parentis.’
Quod solidum est flectique nequit mutatur in ossa;
Quae modo uena fuit, sub eodem nomine mansit;
Inque breui spatio superorum numine saxa

Missa uiri manibus faciem traxere uirorum,

Et de femineo reparata est femina iactu.”

Higinus (fragment 153):

Ob eam rem laos dicitur, laas enim Graece lapis dicitur.’”

30 “Llavors, per ordre de Zeus, anava llencant per sobre del seu cap les pedres que agafava; i de les que llencava
Deucalié neixien homes, mentre que de les de Pirra, dones.”

3l “Commoguda els respon la deessa: «Sortiu d’aquest temple / i un cop a fora cobtiu-vos el cap, el cinyell
deslligueu-vos / i de la vostra gran mate llanceu els ossos entera» / [...] Mentre les parts més dutes, que no es
dobleguen, sén ossos / i conservant el seu nom canvien de forma les venes. / Aixi, doncs, en un temps escas i per
ordre dels nimens / totes les pedres que ell ha agafat es transformen en homes / i les dones resulten de totes les que
ella carrega.”

332 “Per aquest motiu sén anomenats /s, doncs en grec les pedres reben el nom de Jaas.”

197



Llucia de Samosata, en canvi, no ofereix aquesta dada —potser perque objectiu principal de
la seva narracié no és patlar sobre el cataclisme, atés que es mostra més interessat a narrar els
esdeveniments postdiluvians i que, per tant, el Gran Diluvi és només un episodi secundari dins
del conjunt de la seva obra. Simplement es limita a afirmar que P'actual raga prové de Deucalio,
un esdeveniment més racional i molt menys miraculés que la transformacié de pedres en ésser

humans:

Llucia de Samosata (De dea syria, 12):

“H¢ 1 yeven, ol viv dvOpwmot, o0 mpdtot yévovto, AN €kelvr pev 1} yeven ndvteg dAovto, oUtot

8¢ yéveog T00 deutépou elot, TO adTIg €k Asukaiwvog £ TANOLV dmikero.*™

Draltra banda, cal assenyalar que els textos que atribueixen l'origen de la humanitat a les
pedres son precisament aquells que parlen només de dos tnics supervivents: Deucali6 1 Pirra. En
aquestes circumstancies és dificil explicar que la terra es pogués arribar a repoblar a partir d’una
sola parella.

En canvi, alguns dels textos, que, com hem vist, afirmen que a 'embarcacié viatjava un
home amb tota la seva familia, atribueixen precisament a aquestes persones la repoblacié. Es el

cas de Berosos i del L/bre del Géness:

Berosos (Babyloniaka, F4a, 15): Berosos (Babyloniaka, F4b, 15):

Und er gebe ibnen weisung und vorschrift, giné e avtoig, 8§11 éAedoovtatl AL gig
wiedernm nach Babylon un geben — so némlich BaPuAdva, kai wg efpaptar avtoig, €k
lante fiir sie der schicksalsspruch der gotter: zun Zifondpwy dvelonévog T ypdupata

geben, aus der stadt der Siparer ansgrabend die Sradobven tofg dvBpdmorg: kai St mov

bifcher zu holen, die dort geborgen lgen, und sie elofv, 1| xpa “Appeviag £oti. Tobg B¢

. ; akovoavtag tadta, O0cal te Toig Beolg
der menschheit zu iibergeben — und dass der ort, ’

‘ ) kal el mopevbiiva gi¢ BaPuAdva.
woselbst sie gelandet sich befinden, das land
Armenien sei. Und jene, als sie alles dies
vernommen, hdtten den gottern gpfer dargebracht

und seien u fuss nach Babylon gezogen.

Llibre del Génesi (vii1, 16-17):

Surt de P'arca tu i la teva muller i els teus fills i les mullers dels teus fills amb tu; i tots els

animals que [s6n] amb tu, de tota carn: de les aus i de les bésties, i de tot verm qui s’arrossega

3 “Aquesta raca, la dels humans que viuen actualment, no fou pas la primera, ja que aquella fou aniquilada
totalment. Aquests pertanyen a la segona raca, la qual arriba de nou a la multitud a partir de Deucalié.”

198



damunt la terra; treu-los fora amb tu, i que es belluguin per terra i que prolifiquin, i que es

multipliquin damunt la terra.

D’aquesta manera, els acompanyants del protagonista —1 en el darrer cas, el mateix Noe—
esdevenen els encarregats de repoblar la terra: segons el text de Berosos, aixecant temples i
refundant construccions i, segons el text biblic, creixent i multiplicant-se.

Un altre element interessant, tot i que forga secundari, és el repoblament de la terra per part
dels animals i el (re)naixement de la vegetacio6. Pel que fa als animals, és possible que tornin a

habitar la terra a partir dels que viatgen a 'embarcacié amb el protagonista i la seva familia:

Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna 11, vv. 32-38):

Clean (animals) . [............ ]

Fat (animals) [............ ].

He caught [and put on board]

The winged [birds of] the heavens.

The cattle (?) [............ ]...
The wild [creatures (?) ......... ]
N PR he put on board.

Tauleta de Nippur (columna vi, v.253):

He/they made come up the animals which emerge from the earth.

Poema de Gilgamesh (tauleta x1, vv.85-87):

Vaig embarcar a dins del vaixell tota la meva familia i parents,
vaig embarcar totes les bésties de I'estepa,

els animals salvatges i tota classe d’artesans.

Llibre del Génesi (v, 16-17):

[...] i tots els animals que [s6n] amb tu, de tota carn: de les aus 1 de les besties, i de tot verm
qui s’arrossega damunt la terra; treu-los fora amb tu, i que es belluguin per terra i que

prolifiquin, 1 que es multipliquin damunt la terra.

Els animals que viatgen amb Atrahasis ocupen probablement de nou la terra, mentre que en
la tauleta de Nippur els déus fan emergir tant els animals com la vegetacié de la terra, afirmant

que Ziusudra en fou el preservador. Pel que fa al Poema de Gilgamesh, també podem pensar que la

199



referéncia als animals que viatgen amb el protagonista serveix per explicar, tot i que de manera
indirecta, com les diferents espécies animals tornen a la terra després del Gran Diluvi. Per dltim,
el cas del text biblic és potser el més clar, ja que afirma directament que els animals que duu No¢
a I'arca han de servir per preservar la vida de les diferents espécies animals.

Observem, doncs, que els textos orientals ofereixen for¢a més dades sobre la manera com
totes les especies tornen a poblar la terra. La narracié6 de Berosos no és tan detallada en aquest
aspecte com les de tipus oriental i, per tant, hauriem de pensar que és més propera a les de tipus
grecollati, pero aquestes recullen un element molt important, al qual el nostre autor no fa
referéncia: la nova raca humana pobladora de la terra prové de les pedres. Per tant, cal concloure
que, a partir d’aquests punts, no presenta semblances prou significatives ni amb uns textos ni

amb els altres.

200



20. ALTRES

Hi ha una serie d’elements que son recollits especialment pels relats orientals, tot i que
també els trobem ocasionalment en els textos grecollatins, 1 que tanmateix no apareixen en la
narracié de Berosos. Aquests detalls son més aviat de tipus literari, 1 aquest pot ser un motiu per
justificar que el nostre autor no hi faci referéncia. Aixo no obstant, sén dades prou interessants
per tractar-les encara que no ho fem d’una manera tan aprofundida com en els casos als quals

hem dedicat els apartats anteriors.

A. OprosIciO D’ALGUNS DEUS AL GRAN Diruvi

Aquest element, tal i com veurem tot seguit, només és present en dos dels textos que
segueixen les tradicions orientals: el Poema d’Atrabasis i la tauleta de Nippur. Al llarg d’aquest
estudi hem anat observant com el text de Berosos presenta algunes semblances significatives amb

els textos orientals. En aquest cas, pero, la clau esta en el fet que no reculli aquest element.

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna vii, 40-48):

Enki opened his mouth

And adressed the gods [his brothers],

‘Why will you bind me with an oath [...]?
Am I to lay my hands on [my own peoples]?
The flood that you are commanding [me],
Who is it? I [do not know].

Am I to give birth to [a flood]?

That is the task of [Enlil].

Let him [and ...... ] choose.”

Tauleta de Nippur (tauleta 11, 140-142):

The Nin|tu ... het] creaftures?...]
Holy Inanna we[pt| because of the people,

Enki bethought himself (of the situation even though).

La resta de relats no recullen d’una manera tan clara 'oposicié d’'un o diversos déus al Gran
Diluvi. Cal parar atencio, pero, al Poema de Gilgamesh 1 a la narracié de Pseudo-Apol-lodor. El fet

que algi —Ea i Prometeu, respectivament— informi el protagonista sobre els esdeveniments i li

201



doni les instruccions necessaries per salvar la vida es pot entendre com una oposici6 al designi
d’una altra divinitat de desencadenar el cataclisme. Tanmateix, aquest element pot haver estat
omes en el Poema de Gilgamesh justament pel fet de ser ja prou conegut, mentre que en el cas del

relat grec pot amagar una simple reminiscencia de les tradicions orientals.

B. PENEDIMENT DELS DEUS

Com acabem de veure, alguns relats parlen de 'oposicié de certs déus al Gran Diluvi. Cal
destacar, d’altra banda, el penediment que mostren els déus que estaven a favor del cataclisme tot

just en comengar a patir les consequencies de I'absencia dels humans:

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 11, 28-31):

Nintu, the great lady,
Her lips were covered feverishness.
The Anunnaki, the great gods,

Were sitting in thirst and hunger.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 124-127):

Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-1li],
els déus, humiliats, seien tot plorant,
desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

La manca de les libacions i dels sacrificis que els oferien els humans, fan entrar els déus en
un estat febril. Aquesta dada, que accentua el caracter antropomorfic que presenten els déus en
els textos orientals —a excepcid, logicament, del L/bre del Genesi—, és molt interessant ja que
confirma la hipotesi que el protagonista salva la vida 1 la raga humana torna a poblar la terra no
pas gracies a la filantropia del déus, siné com a conseqiiéncia de la necessitat de sacrificis i
libacions que aquests tenen. Aquest detall sobre la salvacié de la humanitat motivada per la
situacié en que es troben els déus no apareix en altres textos, els quals 'atribueixen a la filantropia
dels immortals o al fet que T'objectiu del Gran Diluvi no era exterminar per complet la raca
humana siné purificar-la.

La resta de textos que hem analitzat no fan referéncia explicitament al penediment per part
dels déus. Tanmateix, podem veure aquest sentiment en el L/bre de/ Génesi darrere del fet que

Jahve prometi no tornar a enviar cap més castig d’aquesta magnitud contra la seva propia creacio.

202



C. BANQUET EN ACABAR LA CONSTRUCCIO DEL VAIXELL

Una altra dada del relat que només apareix recollida en el Poema d’Atrabhasis 1 en el Poema de
Gilgamesh és la celebracié d’un banquet per part del protagonista un cop finalitzada la construccié

de 'embarcaci6 i1 abans de comencar a navegar. Aquesta festa, segons el darrer text, era semblant

a la de I’Akitu o Any Nou:™*

Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna 11, 40; 42-44):

...] he invited his people
...] to a banquet.
...] . he sent his family on board,

They ate and they drank.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, 70-75):

Vaig sacrificar bous per als treba[lladors,]

vaig immolar bens diariament.

Cerve[sa, begudes ferjmentades, oli i vi,

[vaig fer beure als meus] treballadors com si fos
'aigua d’un riu,

feien festes com el dia de ’Any Nou.

En el primer dels fragments citats sembla clar que la celebracié la gaudeixen tots aquells que
han ajudat Atrahasis i que compartiran amb ell el periple rumb a la salvacié. En el darrer cas el
banquet també esta dirigit als qui han col‘laborat en la construccié de la nau d’Utanapishti, pero
no ¢és explicit que comparteixen amb ell la salvacié. Tanmateix, deixant de banda aquesta
divergencia, és interessant que tots dos relats patlin d’una gran festa a mode de comiat abans de

salpar.

D. SeEnvAL PER A 1iNICI DEL GRAN DiLuvi

Un altre dels elements significatius que només recullen alguns dels textos és el senyal que ha
de servir per avisar de 'inici del Gran Diluvi. Després de donar les instruccions necessaries per tal
que el protagonista aconsegueixi salvar la seva propia vida i, aixi, la llavor de la raga humana, la

divinitat que se li adreca parla, segons alguns relats, d’un senyal que marcara 'inici del cataclisme.

3* Sobre aquesta celebracié, veg. nota 132.

203



De tots els textos que hem analitzat, I"anic que parla clarament sobre un senyal d’aquest

tipus és el Poema de Gilgamesh:

Poema de Gilgamesh (tauleta x1, 43-47):

“Enlil fara ploure abundantment sobre vosaltres.
[Un esplet] d’ocells, una munié de peixos,

[...] collites esplendides.

Al matf fara ploure pastissos,

a la nit una pluja de blat.”

També hi podem trobar alguna refereéncia en el Poema d’Atrahasis, perdo és més aviat

indirecta ja que no apareix cap referéncia a un senyal en el parlament que Enki adrega a Atrahasis

sin6 a la datacié que el narrador fa del Gran Diluvi:

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 1, 36-37):

He opened he water-clock and filled it;

He announced to him the coming of the flood for the seventh night.

E. ORIGEN DE LES AIGUES

Un altre dels element que no apareix a Berosos pero si en la majoria dels textos analitzats és
la descripci6 de la procedeéncia de les aigiies que cobreixen la superficie de la terra durant el Gran
Diluvi.

El Poema d’Atrabasis, per exemple, parla del desencadenament del cataclisme com si es

tractés d’una gran tempesta:

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 11, 13-18):

One person did [not] see another,

They were [not] ricognizable in the destruction.
[The Flood] bellowed like a bull,

[Like] a whinnying wild ass the winds [howled].

The darkness [was dense], there was no sun.

La tauleta de Nippur i el Poena de Gilgamesh ofereixen una descripcié prou semblant:

204



Tauleta de Nippur (columna v, 201-202):

All the destructive winds (and) gales were present,

The storm wept over the capitals.

Poema de Gilgamesh (tauleta x1, 97-107):

En despuntar les primeres llums de I’albada,

es va aixecar al cel un nivol negre;

al seu interior, Adad no parava de bramar.

Shul-lat i Hanish anaven davant seu,

hi anaven els visirs per les muntanyes i per la terra.
Errakal va arrencar els troncs,

va arribar Ninurta, va fer desbordar els dics.

Els Anunnaku duien torxes,

amb la seva resplendor cremaven la terra.

La quietud mortal d’Adad va passar pel cel,

tot el que era brillant es va transformar en foscor.

Pero si hi ha un text que parla amb detall sobre la procedencia d’aquests aigties, és el

d’Ovidi, on llegim que provenen de tot arreu:

Ovidi (Metamorfosis, I, 265-271; 274-275; 283-287):

Terribilem picea tectus caligines uultum,

Barba grauis mimbis; canis fluit unda capillis,
Fronte sedent nebulae, rorant pennaeque sinusque;
Vtque manu late pendentia nubila pressit,

Fit fragor: hinc densi funduntar ab aethere nimbi.
Nuntia Iunonis uatios induta colores

Concipit Iris aquas alimentaque nubibus affert.
[-..]

Nec caelo contenta suo est louis ira, sed illum
Caeruleus frater iuuat auxiliaribus undis.

Ipse tridente suo teram percussit, ad illa
intremuit motuque uias patefecit aquarum.
Exspatiata ruunt per apertos flumina campos

Cumgque satis arbusta simul pecudesque uirosque

205



Tectaque cumque suis rapiunt penetralia sacris.”

Draltres textos no son tan literaris com els anteriors 1 simplement parlen d’un gran aiguat:

Llibre del Génesi (vi1, 18):

I creixeren les aigiies, 1 molt s’engruixiren damunt la terra; [...]

Pseudo-Apol-lodor (Biblioteca, 1, 7, 2):
Zebg 8¢ oAV DeTOV &’ 0Vpavod xéag t& mAelota wépn thg EAAGSog katékAvoey [...].7%

Per tant, cal dir que el fet d’oferir o no aquest element no depén de les tradicions que
segueixen els diferents textos, siné més aviat del seu caracter literari, com en el cas d’Ovidi, o bé

historic, com Llucia de Samosata, qui, a I'igual que Berosos, no hi fa pas mencio.

F. DESAPARICIO DE LES AIGUES

El darrer dels elements que no apareix a Berosos pero que si és recollit per gairebé tots els
altres textos que narren I'episodi del Gran Diluvi, és la manera com les aiglies desapareixen de
sobre la terra.

La Tauleta de Nippur, per exemple, simplement diu el segtient:

Tauleta de Nippur (columna v, 206):

The Sun came out, illuminating the earth and the sky.

Aquesta pot ser una manera indirecta de dir que les aigiies del Gran Diluvi foren assecades
per Utu, és a dir, el déu del sol. Per tant, no es van filtrar ni van desaparcixer miraculosament sin6
que es van evaporar.

El Liibre del Génesi també afirma que les aiglies es van assecar pero, en aquest cas, no pas pel

sol sin6 sobretot per un vent enviat per Jahve:

5 “[El Notos] amb el rostre cobert de fosca terrible s’envola. / Porta la pluja a la barba i pels blancs cabells li
destillen / les nuvolades del front, tot ruixant-li el vestit i les ales; / entre les seves mans esprem tots els nuvols que
pengen, / es produeix un tro i es fonen pels aires en pluja. / Itis, que és de Juné missatgera i va embolcallada / de
molts colors, incrementa aiguat i els nuvols engreixa. / [...] Jupiter amb el cel que ell té no es conforma, i I'ajuda /
el seu germa blavds aportant unes altres onades. / [...] Amb el trident ell mateix colpeja la terra, que amb fressa / va
tremolat, i de dins les aigiies ocultes fluiten. / Envaeixen el camp els rius desbordats, i 'ofeguen / arrossegant, al seu
pas, arbredes, homes, ramades, / cases i temples, amb tots els tresors sagrats que hi havia.”

36 «Zeus, fent vessar una gran quantitat d’aigua des del cel, va inundar la major part de P'Helade [...].

206

2



Llibre del Génesi (v, 1-2):

I es recorda Déu de Noe i de tots els animals i de totes les besties que amb ell [eren] a Iarca, i
Déu féu passar un vent damunt la terra per tal que minvessin les aiglies. I es clogueren les

fonts de 'ocea i les rescloses del cel, i fou retingut 'aiguat des del cel.

Ovidi apunta en la mateixa direccié pero atribueix el vent que fa evaporar les aigiies a

Jupiter:

Ovidi (Metamorfosis, 1, 328-329):

[...] nubila disiecit nimbisque aquilone remotis

et caelo terras ostendit et aethera terris.””
I encara trobem una altra explicaci6 diferent per a la desaparicié de les aigiies:

Llucia de Samosata (De dea syria, 13):

[...] &V T oQeTépn xdpN xdoua péya éyéveto kai o suumav Gdwp katedéfato.

Es interessant observar que, de fet, la intencié d’aquest autor en el moment de comencar a
narrar 'episodi del Gran Diluvi era explicar qui fou Deucalié i per qué tenia consagrat un temple.
Aquesta explicacié sobre la manera com van desapareixer les aiglies dona peu a tancar la narracio
del cataclisme per seguir amb la trama del relat principal sobre els costums i les tradicions del
poble siri.

Draltres textos, com el Poema de Gilgamesh, el relat de Pseudo-Apol-lodor i el d’Higinus no
fan cap referéncia a la manera com desapareixen les aigiies potser perqué consideren que és un

detall que no té cap mena d’importancia per al conjunt del relat.

G. REACCIONS DELS DEUS DAVANT LA SALVACIO DEL PROTAGONISTA

Existeix encara un element al qual ni Berosos ni cap dels quatre textos grecollatins no fan

menci6. Si és present, pero, en els relats orientals, la qual cosa no deixa de ser significativa. Es

37 «[Japiter] va escampar tots els ntvols, tragué amb I’Aquil6 les tempestes / i mostra les terres al cel i a les terres

Pempiri.”
338 “[...] en el seu pafs s’obti una enorme escletxa i s’escola tota I’aigua.”

207



tracta de la reacci6 dels déus en ésser conscients de la magnitud del Gran Diluvi que han
provocat.

Els textos orientals, més preocupats per narrar aquest episodi focalitzant la seva atencié
sobre dels déus, recullen I'estat en que es troben sumits un cop el castig que han enviat als

humans se’ls ha escapat de les mans:

Poema d’Atrahasis (tauleta 11, columna 11, vv. 28-31; columna 1v, vv. 21-22):

Nintu, the great lady,
Her lips were covered with feverishness,
The Anunnaki, the great gods,

Were sitting in thirst and hunger.

[--]
Their lips were feverishly athirst,

They were suffering cramp from hunger.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, vv. 124-127):

Els déus, els Anunnaku, ploraven amb ella [Belet-1li],
els déus, humiliats, seien tot plorant
desfets en plors es lamentaven [amb ella;]

els seus llavis estaven ressecs, estaven enfebrats.

Observem el curiés paral-lelisme existent entre els dos textos: ambdds dibuixen una escena
en que els déus es troben asseguts, afamats i amb els llavis enfebrats per la manca d’ofrenes
procedents dels humans. Potser podriem pensar que tots dos relats fan servir una font comuna,
pero el fet que emprin les mateixes paraules confirma la relacié de dependéncia del darrer
respecte del Poema d’Atrabasis, st més no pel que fa a aquest episodi concret.

Aquest estat deplorable que presenten els déus acaba en el moment que el protagonista els

ofereix sacrificis o libacions:

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, vv. 158-160):

[-..] vaig oferir una libacié al cim de la muntanya.
Vaig situar set 1 set flascons,

davall seu vaig disposar canya, cedre i mirtal.

208



El Poema d’Atrahasis no ofereix detalls sobre aquestes ofrenes, tot i que, com veurem, si
recull que hi van existir. Aixo fa pensar que aquestes dades es trobarien en els versos anteriors al

33 de la cinquena columna de la tercera tauleta, que resten il-legibles.

Pero no només els textos que presenten les ofrenes com una necessitat dels déus afirmen

que el protagonista en va fer. Els textos seglients també ens donen detalls sobre aquest punt:

Tauleta de Nippur (columna v, v.221):

The king slaughtered a large number of bulls and sheep.

Llibre del Génesi (v, 20):

Aleshores aixeca No¢ un altar a Yahue i prengué de cada bestia pura i de cada au pura i féu

sacrificis damunt ’altar.

Cal observar que cada relat fa referéncia a un tipus diferent d’ofrena pero que totes elles
presenten una mateixa finalitat: complaure la divinitat.
En efecte, aquest acte de redempcié plau al déu o déus responsables del Gran Diluvi, 1 aixi

ho recullen els mateixos textos:

Poema d’Atrahasis (tauleta 111, columna v, vv. 34-36):

[The gods sniffed] the smell,
They gathered [like flies] over the offering.
[After] they had eaten the offering.

Poema de Gilgamesh (tauleta xi, vv. 161-163):

Els déus van sentir ’olor,
els déus van sentir la bona olor,

els déus es van amuntegar com a mosques damunt del sacrificador.

Aquests versos ofereixen la reaccié dels déus en rebre els sacrificis o les libacions que el
protagonista els ha ofert en desembarcar. Es possible que aquesta escena també fos recollida dins
del relat de la tauleta de Nippur, pero que es trobés entre els darrers versos de la cinquena
columna o els primers de la sisena, que actualment resulten il-legibles. El text conservat es limita

a afirmar que el sacrifici fet per Ziusudra va plaure als déus i que, com a mostra d’aixo, Enlil i

209



Anu I'acaronaren. Aquest punt presenta for¢a semblanca amb el text del L/ibre de/ Génesi, on Jahve
beneeix Noe.

A partir d’aquests fragments podem trobar novament una relacié directa entre el Poerza
d’Atrabasis 1 el Poema de Gilgamesh, ates que tots dos dibuixen una escena en que els déus s’apinyen,
literalment, com a mosques sobre el sacrifici que Atrahasis o Utanapisthi, respectivament, els
ofereix. Com podem veure, als déus els plau l'olor del sacrifici, tot i que alguns dels textos els
presenten enfadats perque no han assolit 'objectiu esperat, és a dir, destruir la poblaci6é de la
terra. Aquest detall el trobem tant en el Poema d’Atrahasis, com en el Poema de Gilgamesh i, d'una
manera més breu, potser per la seva deficient conservacio, també en la tauleta de Nippur. En
aquests dos primers relats, que desenvolupen d’una manera més extensa aquest episodi, Enlil es
mostra clarament disgustat quan, arribant-li la flaire de les ofrenes, dedueix que algun ésser huma
ha sobreviscut al cataclisme gracies a 'ajuda d’algun altre déu, que ha trencat aix{ el jurament de
no oposar-s’hi.

Com hem vist, el Poema de Gilgamesh parla del nauseabund quadre de I'eixam format per uns
déus que s’apinyen com a mosques sobre el sacrifici. Una reminiscéncia d’aquest episodi també es
troba al L/ibre del Genesi, tot 1 que la descripcié de Jahve no recull pas els detalls antropomorfics

que acabem de veure en els altres textos:

Llibre del Génesi (viu, 21):

I flaira Yahue la flaire de I'apaivagament [...].

Aquest relat, doncs, no recull la comparacié amb les mosques que veiem tant al Poewa
d’Atrabasis com al Poema de Gilgamesh, siné que simplement es limita a afirmar que a Jahve li plau
I'olor. Aquesta complaenga dels responsables del cataclisme amb el sacrifici que els ofereix el
protgonista és present, doncs, en aquests tres textos.

El Poema d’Atrabasis i el Poema de Gilgamesh recullen encara una altra dada que resulta de
dificil explicacio: la refereéncia a la deessa Belet-ili que apareix jugant amb el seu collar de mosques
fet de lapislatzuli 1 exclamant que no oblidaria aquells dies passats, durant els quals ella també
tingué por. Aquest collar podria estar fet precisament dels déus que s’apinyaren com a mosques
sobre el sacrifici i sembla que I’hi hauria regalat Anu. Podria ser una explicacié del collaret que, en
efecte, duien les respresentacions escultoriques d’aquesta divinitat. Sigui com sigui, aquest simbol
hauria de recordar aquells dies funestos durant els quals no només va estar a punt de desapareixer

la raca humana sin6 també tot 'univers.

210



Tots aquests detalls que en aquesta ocasié actuen clarament com a elements diferencials
entre els textos que segueixen la tradicié oriental 1 els grecollatins no sén presents, pero, al relat

de Berosos. Per tant, en aquest punt el nostre autor es mostra més proper als darrers.

A partir dels elements que hem anat observant en aquest subapartat, podem afirmar que
Berosos presenta diferencies interessants amb els textos orientals, especialment, el Poema
d’Atrabasis, la tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh (¢of. punts A-p). D’altra banda, pero, com
hem vist al llarg d’aquesta tercera part que ara tanquem, també presenta nombroses semblances,
apropant-s’hi aixi de manera significativa. Aquestes 1 d’altres conclusions les desenvoluparem en

el seglient apartat.

211



21. CONCLUSIONS PARCIALS

Com a sintesi dels diferents aspectes que hem desgranat en els capitols d’analisi anteriors,
podem observar que el text de Berosos se situa en una posicioé clau i altament significativa entre
els relats diluvians del Proxim Orient i els grecollatins. Anem veient amb un cert detall, doncs,
quines sén les conclusions que ens permeten afirmar tal cosa, corresponents a cadascun dels vint

elements que hem contrastat.

1. I’enumeraci6 dels deu reis que, segons Berosos, governaren Babilonia fins que s’esdevingué el
Gran Diluvi presenta una correspondencia clara amb el llistat de deu patriarques antediluvians
que ofereix el L/bre del Genesi. Tot i que el nombre d’anys que resulta de calcular les dades d’un
relat 1 I'altre no coincideixen, si que estan d’acord a assenyalar que el Gran Diluvi tingué lloc en

temps del dese.

2. Els textos que hem tractat i analitzat presenten com a principal desencadenant del Gran
Diluvi un aspecte negatiu associat amb els humans: o bé el soroll que comporta la superpoblacié
de la terra (aixi ho trobem tant al Poema d’Atrabasis com a la tauleta de Nippur), o bé la
immoralitat de la raca humana (com afirmen el L/bre de/ Génesi, Pseudo-Apol-lodor, Llucia de
Samosata 1 Ovidi). Berosos estaria inclos en aquest darrer grup, atés que apunta la impietat com a
causa principal. Tanmateix, com acabem de veure, aquest element no és exclusiu dels textos
grecollatins, i per aixdo no podem afirmar amb total seguretat que el nostre autor segueixi aqui

aquesta tradici6 i no la mateixa que és present en el text biblic.

3. Pel que fa a I’ objectiu del cataclisme, és el mateix en els nou textos que hem analitzat, tot i
que no sempre apareix de manera explicita: aniquilar —o fins i tot depurar— la ra¢a humana.

Aquesta dada, doncs, resulta irrellevant a ’hora d’establir paral-lelismes.

4. Els relats que confereixen una major importancia al paper dels déus (el Poema d’Atrabasis, 1a
tauleta de Nippur 1 el Poema de Gilgamesh) assenyalen clarament un responsable: el déu Enlil.
També el L/ibre del Génesi atribueix a Déu, Jahve, la responsabilitat d’haver enviat un Gran Diluvi
a la terra. Pel que fa als autors grecollatins, Pseudo-Apol-lodor i Ovidi coincideixen a culpar Zeus
(o Jupiter), mentre que Berosos, Llucia de Samosata i Higinus ometen aquesta dada. En el darrer

cas, aquest fet pot tenir a veure amb la brevetat del relat, que ofereix un nombre reduit de detalls,

212



si bé en els altres dos és possible que estigui relacionat amb el to racionalista que aquests

historiadors, Berosos i Llucia, volen donar a llurs narracions.

5. La universalitat del Gran Diluvi, logica des del moment que I'objectiu d’aquest cataclisme és
eliminar la raca humana de la superficie de la terra, és present en tots els textos que hem
seleccionat. Tanmateix, és interessant assenyalar que alguns d’ells en concreten I'epicentre. Es
tracta de la narracié de Berosos, la de la tauleta Nippur, el Poema de Gilgamesh 1 la de Pseudo-

Apol-lodor.

6. Quant al protagonista, Berosos 'anomena Xisouthros, derivat amb tota seguretat del nom
Ziusudra que trobem a la tauleta de Nippur. El protagonista del Poema d’Atrabasis, Atrahasis ‘el
molt savi’, sembla estar directament relacionat, com hem vist, amb el nom Utanapishti que
apareix al Poema de Gilgamesh. Els quatre textos grecollatins coincideixen a anomenar-lo Deucalié.
I, per altim, el L/ibre del Genesi 1i dona el nom de Noe, forca diferent de la resta, tot i que, com
hem vist, també podria estar relacionat amb Utanapishti. Podem concloure, per tant, que el nom
del protagonista de la narracié de Berosos esta directament vinculat amb els textos del Proxim
Orient.

Draltra banda, pel que fa a les caracteristiques i qualitats d’aquest personatge, cal remarcar que: en
el Poema d’Atrabasis, la tauleta de Nippur i el L/ibre del Geénesi destaca per la seva pietat; en el relat
de Berosos, la tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh és anomenat rei; Berosos, el Poewa de
Gilgamesh, el Liibre del Genest, Pseudo-Apol-lodor i Ovidi ofereixen la seva filiacio; i, finalment,
Berosos afirma que Xisouthros és originari de Babilonia, el Poema de Gilgamesh que Utanapishti ho
és de Shuruppak, Pseudo-Apol-lodor que Deucalié ho és de Ftia i, per tltim, Llucia de Samosata
que el mateix Deucali6 ho és d’Escitia.”” Observem, doncs, que cadascun dels textos,

independentment del seu origen, atribueix caracteristiques diferents a aquest protagonista.

7. En alguns casos, com en el Poema d’Atrabasis, la tauleta de Nippur i el Poema de Gilgamesh,
I'informador del cataclisme és un déu contrari a enviar el Gran Diluvi. Pseudo-Apol-lodor també
atribueix aquest paper de posar en coneixement del protagonista la imminencia de 'esdeveniment
a Prometeu, un filantrop, que ja s’ha enfrontat a Zeus anteriorment. El L/ibre de/ Geénesi considera
com a informador Jahve, el mateix que envia el cataclisme contra la raga humana, com no pot
¢ésser d’altra manera atés el seu caracter monoteista. Berosos, per la seva banda, afirma que
aquesta funci6 l'exerceix Cronos, és a dir, un déu grec. En aquest cas, pero, com que aquest autor

no ofereix el nom del responsable del cataclisme ni explica préviament que hi hagi cap conflicte

39 Sobre la procedéncia de Deucalié, veg. nota 279.

213



entre déus, no podem extreure conclusions rellevants d’aquest punt, més enlla de la significativa

presencia d’un déu grec.

8. Pel que fa a les instruccions que rep el protagonista per preparar-se davant del Gran Diluvi
abans que aquest es desencadeni, Berosos resulta més proper als textos orientals, ates que Cronos
es dirigeix a Xisouthros d’amagat (mitjancant un somni), igual que fa Enki, també anomenat Ea,
al Poema d’Atrahasis, 1a tauleta de Nippur 1 el Poema de Gilgamesh. Aquesta relacid es reafirma si
observem el contingut d’aquesta conversa, ja que I'anic dels textos grecollatins que recull aquestes
instruccions és el de Pseudo-Apol-lodor i fa referéencia només a lordre de construir una
embarcacio. Berosos, pero, aporta un element interessant que no apareix en cap altre relat: les tres
tauletes que contenen els fonaments de la civilitzacio i la cultura. En aquest punt, doncs, el nostre

autor presenta novament una clara influéncia dels textos orientals.

9. Només el relat de Berosos, el Poema d’Atrahasis 1 el Poema de Gilgamesh ofereixen la resposta (o
I'excusa) que el protagonista ha de donar si alga li pregunta on es dirigeix. Les respostes son
diferents, pero tant Xisouthros com Atrahasis i Utanapishti son presentats d’aquesta manera com

a salvadors o protectors del seu poble i, per extensio, de tota la raca humana.

10. Els textos orientals ofereixen forca detalls sobre I'estructura de 'embarcacio. En el cas de la
Babyloniakd de Berosos coneixem les seves mides 1 també, de manera indirecta, que no tenia
obertures. Pel que fa als textos grecollatins, Pseudo-Apol-lodor només afirma que Prometeu
dona a Deucalié l'ordre de construir una embarcacié; Llucia de Samosata diu que aquesta era
seva; Ovidi no fa cap referéncia a aquesta questio; 1 en el relat d’Higinus ni tan sols no apareix cap

embarcacio.

11. El protagonista principal viatja acompanyat per Pirra, segons els textos grecollatins, excepte
en el cas de Llucia de Samosata que sembla seguir en aquesta ocasio les tradicions orientals. Els
textos orientals afirmen que embarquen amb ell un nombre indeterminat de persones i animals.

Berosos, en aquest cas, segueix clarament aquesta darrera tradicio.
12. Només en la Babyloniakd 1 en el Lilibre del Genesi el Gran Diluvi apareix datat: en el mes de

maig segons el primer text i en el de novembre segons el darrer; tant un com l’altre pertanyents a

estacions tipicament plujoses.

214



13. Només alguns dels relats fan referencia a la durada del Gran Diluvi: la tauleta de Nippur
recull que dura set dies i set nits, mentre el Poea de Gilgamesh atirma que els aiguats foren sobre la
terra sis dies 1 set nits. En uns termes semblants, Pseudo-Apol-lodor considera que la durada fou
de nou dies i nou nits. El L/ibre de/ Génesi calcula quaranta dies i quaranta nits. La resta de textos
no ofereixen aquesta dada, i Berosos només diu que el Gran Diluvi passa rapid. En aquesta
ocasid, per tant, el nostre autor és més proper a aquells textos grecollatins que no ofereixen

detalls sobre aquest punt.

14. Tots els textos, a excepcid del de Llucia de Samosata, indiquen el nom de la regié muntanyosa
on arriba ’embarcaci6 del protagonista. Els textos grecollatins apunten a regions de Grecia o
de Sicilia com el Parnas i 'Etna, mentre que la resta situen aquest indret més aviat a la zona

d’Armenia. Berosos segueix aquesta darrera opcio.

15. La preséncia de I'episodi dels ocells uneix clarament la Babyloniakdi de Berosos amb el Poema
de Gilgamesh 1 amb el Llibre del Genesi, ja que és un element rellevant que només és present en

aquests tres relats i d’'una manera prou semblant.

16. Berosos explica que el protagonista, en desembarcar, s’agenolla i aixeca un altar per oferir un
sacrifici a la divinitat. Pel que fa als autors grecollatins, resulten forca coincidents respecte
d’aquest: Pseudo-Apol‘lodor parla d’un sacrifici, Llucia de Samosata de I'aixecament d’un temple
1 Ovidi explica que els supervivents només s’aproparen a un temple en runes per demanar ajuda
als déus. Higinus, com en d’altres punts, no fa cap referéncia a aquest episodi. Els textos del
Proxim Orient, és a dir, el Poena d’Atrabasis, 1a tauleta de Nippur, el Poema de Gilgamesh 1 també el
Llibre del Genesi, ignalment recullen aquest element, tot afegint-hi la reaccié que tenen els déus (o
I"anic Déu, Jahve) en rebre les ofrenes. Podem concloure, per tant, que, tot i que apareixen
sacrificis tant en els textos grecollatins com en els de de procedéncia oriental, Berosos resulta més

proper als primers, on no es parla de la reaccié dels déus davant d’aquests actes.

17. Un cop el cataclisme ja ha passat i el nivell de les aiglies ha tornat a baixar, alguns dels relats
afirmen que el protagonista és premiat amb la immortalitat. Aixo succeeix tant en el text de
Berosos com en la tauleta de Nippur, en el Poena de Gilgamesh i, probablement, tot i que no
apareix d’una manera explicita, també en el Poena d’Atrabasis. E1 Liibre del Genesi no deixa lloc per

a la immortalitat dels humans 1, per tant, el premi és un altre: el pacte de l'alianca eterna entre

215



Jahve i els descendents de Noe. Cap dels textos grecollatins no parla de cap recompensa, per la

qual cosa podem associar novament Berosos amb la tradicié dels textos del Proxim Orient.

18. Una dada que només recull Berosos son les instruccions que reben els acompanyants del
protagonista, que encara resten a 'embarcacié. En aquest punt, doncs, podem deduir que aquest
autor és original o bé que segueix una tradicié que no ha deixat empremta en cap altre dels vuit

textos que hem analitzat.

19. En els textos orientals, els encarregats de repoblar la terra sén aquells que viatgen amb el
protagonista. Els textos grecollatins, ja que a 'embarcacié només hi anava la parella formada per
Deucali6 i Pirra, afirmen que la nova raca nasqué a partir de les pedres llancades per aquests dos
protagonistes. En aquest cas, la narracié de Berosos es correspon clarament amb les de tipus

oriental.

20. ALTRES:

A. Alguns dels textos de tipus oriental (el Poema d’Atrabasis 1 la tauleta de Nippur, principalment)
fan referéncia a una oposicié davant de la imminencia del Gran Diluvi per part d'un o de
diversos déus. Berosos, a 'obra del qual, com estem veient, trobem diversos elements d’origen
oriental, no ofereix aquest detall. Dada que tampoc no és present als escrits grecollatins ni,
obviament, en el L/bre de/ Genesi. Podem pensar, doncs, que aqui Berosos segueix la tradicié

grecollatina.

B. Alguns déus, segons el Poema d’Atrabasis i el Poema de Gilgamesh, es penedeixen d’haver acceptat
Pordre d’Enlil d’enviar el Gran Diluvi quan s’adonen de lestat en que ells mateixos es troben
després d’haver fet desapareixer practicament per complet la raga humana. De la mateixa manera
que en el punt anterior, és possible que Berosos segueixi aqui la tradicié grecollatina o, en tot cas,

és clar que no es correspon amb la dels relats de tipus oriental.

c. Curiosament només el Poema d’Atrabasis i el Poema de Gilgamesh fan referéncia a la celebracié
d’un banquet per part del protagonista un cop finalitzada la construccié de 'embarcacio6 i abans
de comengcar a navegar. Aquest és un altre dels punts de relacié entre aquests dos relats. Pel que
fa a Berosos, ens trobem exactament en la mateixa situacié que hem vist en els dos punts

anteriors.

216



p. Només el Poema de Gilgamesh (1 d’'una manera molt secundaria i diferent també el Poema
d’Atrabasis) fan referéncia a un senyal sobre el qual parla el déu Enki —o Ea— al protagonista i que
ha de servir per marcar linici del Gran Diluvi. Berosos i la resta de textos no en patlen.

Novament hem de concloure el mateix que en els casos anteriors.

E. Unicament alguns textos, en especial els que presenten un caracter més literari, parlen sobre
l'origen de les aigiies que negaren la terra durant el Gran Diluvi. La tauleta de Nippur i el Poera
de Gilgamesh presenten el cataclisme com una gran tempesta; el L/bre del Génesi i el relat de
Pseudo-Apol-lodor el descriuen com un gran aiguat; i, finalment, segons Ovidi les aiglies venien
de tot arreu. La resta de textos, inclos el de Berosos, no ofereixen cap dada sobre aquest punt,

que resulta, doncs, irrellevant per al nostre proposit comparatiu.

F. De forma complementaria al punt anterior, pel que fa a la desaparici6 de les aigles, la tauleta
de Nippur afirma que foren assecades per Utu, el sol, mentre que el Libre de/ Geénesi i el relat
d’Ovidi coincideixen que les asseca un vent que enviava Jahve o Jupiter, respectivament. Per la
seva banda, Llucia de Samosata considera que s’escola per una escletxa oberta al terra. La resta de
textos, inclos el de Berosos, no ofereixen cap dada tampoc sobre aquest punt, novament

irrellevant.

G. Berosos, que no es mostra interessat a parlar sobre els conflictes ni els sentiments dels déus, no
recull les reaccions d’aquests durant el Gran Diluvi, ni tampoc un cop aquest ja ha passat i
observen que la raca humana no ha estat aniquilada totalment. Els textos grecollatins, igual que
Berosos, tampoc no hi fan referéncia. Els que si que donen dades sobre aquest episodi séon els
relats orientals (inclos el del L/ibre del Genesi). En aquesta ocasié el nostre autor es mostra, doncs,

més proper a les narracions grecollatines.

217



CONCLUSIONS FINALS

Dels diferents elements presents en els nou relats que hem seleccionat se’n deriven unes
conclusions prou significatives, a partir de les quals podem observar concomitancies i
divergencies entre la Babyloniakd de Berosos 1 els textos originaris de la regié del Proxim Orient o
bé del mén grecollati. Tanmateix, no ha de ser pas la mera quantitat d’elements, siné la seva
rellevancia, el que ens ha de permetre determinar amb quina d’aquestes dues tradicions
s’arrenglera Berosos en el moment d’escriure el seu relat sobre el Gran Diluvi. Alguns d’aquests
elements, com per exemple I'objectiu del cataclisme (aniquilar o depurar la raca humana) o
Iexisténcia d’una divinitat que n’informa préviament el protagonista, resulten irrellevants a I’hora
d’establir quines son les principals influencies que rep el nostre autor, atés que soén presents de
manera indistinta als textos orientals i als grecollatins. I.a major part d’elements, pero, si que ens
permeten relacionar Berosos d’una manera clara amb una o altra tradicio.

D’una banda, trobem algunes concomitancies entre les dades que apareixen en el relat de
Berosos i les dels textos grecollatins. En primer lloc, cal destacar el desencadenant del cataclisme:
la impietat de la raga humana i no pas la superpoblacié, com recull una gran part dels textos
orientals. A més, en els textos grecollatins trobem els sacrificis que el protagonista realitza en
arribar a terra ferma; i, si bé també en trobem en els textos orientals, Berosos resulta més proper
als primers, on no es patla de la reaccié dels déus davant d’aquests sacrificis. Aquestes dues son
probablement les dades més significatives, atés que la resta de coincidencies estan relacionades
amb la no preséncia d’clements. Es a dir, el text de Berosos coincideix amb els relats grecollatins
en el fet que no indica la durada del Gran Diluvi ni tampoc es refereix en cap moment al senyal
que ha d’anunciar I'inici dels aiguats, ni al banquet que el protagonista ofereix abans de comengar
el seu periple, ni a 'oposicié d’alguns déus davant aquest castig, ni al penediment d’aquests, ni, en
general, a les diverses reaccions que tenen els immortals durant la successio dels esdeveniments,
elements tots ells que si sén presents en els diferents relats originaris del Proxim Orient. Per tant,
podem concloure que Berosos coincideix amb els relats grecollatins, sobretot, en 'omissié
d’alguns aspectes que si son presents en la resta de textos.

Draltra banda, també trobem un important nombre de semblances entre la narracié de
Berosos 1 les d’arrel oriental. Destaquen en primer lloc el llistat de reis antediluvians i la datacié
del cataclisme, elements que recull el L/bre del Genesi. Les dades més significatives, pero, son el
nom del protagonista, Xisouthros (molt probablement de tipus oriental, com ja hem vist), el
contingut i la forma de les instruccions que aquest rep per part d’'un déu, els detalls sobre
I’'embarcacié, el nombre de persones que I'acompanyen, la inclusié de I'episodi dels ocells, la regio

on arriba la nau i la immortalitat com a recompensa per al personatge principal. Tenim encara uns

218



altres dos aspectes de menor importancia que també relacionen el relat de Berosos amb els textos
orientals, tot diferenciant-lo dels grecollatins: d’'una banda, la universalitat del Gran Diluvi i, de
Ialtra, I'existencia d’una resposta que el protagonista ha de donar a aquells que li preguntin on es
dirigeix.

A més a més, el text de Berosos presenta alguns elements que sén originals o bé pertanyen
a una tradici6 que no ha estat recollida pels altres relats. Aquest autor es fa resso de les
instruccions que reben els acompanyants de Xisouthros que resten a 'embarcacio 1 que seran els
encarregats de repoblar la terra, dada que no apareix en cap altre text. L’altre objectiu que tenen
aquests personatges secundaris és desenterrar les tauletes que havien estat amagades sota terra pel
mateix Xisouthros abans de I'inici del cataclisme. La referéncia a aquestes tauletes, com hem vist
a 'apartat corresponent, pot estar relacionada amb la tradicié oriental, pero tanmateix cap altre

relat no hi al‘ludeix.

A partir d’aquestes dades podem concloure que els elements que apareixen en el relat
diluvia de Berosos presenten un nombre considerable de concomitancies significatives amb els
textos de la tradicié oriental, tot i que també en trobem alguns que provenen de la grecollatina i
encara algun altre d’original o, en tot cas, de procedencia incerta.

Deixant de banda aquestes semblances, encara hi ha un altre element que ens permet
confirmar la relaci6 prioritaria del relat de Berosos amb els textos del Proxim Orient: el sentit del
text. Algunes de les dades que apareixen als escrits del nostre autor no es poden entendre
completament si no tenim en compte la tradicié oriental. Per exemple, Berosos afirma que
Cronos informa Xisouthros sobre I'imminent cataclisme mitjangant un somni. Per que no se li
adreca directament en lloc de fer-ho a la manera dels relats orientals, on el déu informant s’ha
d’amagar d’una altra divinitat, promotora del Gran Diluvi? D’altra banda, pel que fa a
I’embarcacid, per que el nostre autor explica que ha de ser hermética, igual que la dels textos on
els protagonistes han d’afrontar el periple amagats dels ulls d’Enlil? I encara una altra questié: per
que Cronos diu a Xisouthros quina excusa ha de donar a aquells que li preguntin cap a on viatja?
Cadascun d’aquests elements pot semblar per si sol de poca importancia, pero sumats i, sobretot,
analitzats en conjunt, posen de manifest una mancangca significativa pel que fa al sentit tltim del
relat. El text presenta un sentit complet, és a dir, es pot llegir i entendre sense la resposta a
aquestes preguntes pero en fer-ne una analisi aprofundida observem que alguns elements hi
apareixen plantejats tot pressuposant algunes dades —que si trobem en les narracions orientals—
les quals en el moment que sén omeses confereixen al relat un caracter incomplet.

Potser la principal diferéncia entre els relats grecollatins i els que sén originaris del Proxim

Orient és el seu enfocament. Observats aquests darrers, 1 deixant per un moment de banda el text

219



biblic, veurem que el veritable protagonista no és Atrahasis, ni Ziusudra, ni tampoc Utanapishti,
sin6 que ho soén els déus. Ja des dels primers versos la narracié gira entorn dels immortals: a grans
trets, la causa del cataclisme ¢és la moléstia que els humans provoquen als déus amb el seu soroll; a
continuacié s’explica 'enfrontament entre Enlil i altres déus sobre I'adequacié o no del Gran
Diluvi; com a consequéncia d’aquest cataclisme, els déus entren en un estat febril, del qual només
surten gracies a les libacions i els sacrificis que els humans supervivents els ofereixen quan arriben
a terma ferma. El fil principal d’aquestes narracions gira, doncs, al voltant de les relacions
d’aquests déus i de les seves reaccions davant els esdeveniments. I potser és precisament per aixo
que a 'encarregat de salvar la raca humana, que només és un instrument d’aquestes divinitats, se li
concedeix ’honor d’igualar-se amb ells, és a dir, d’obtenir la immortalitat.

Ben al contrari, els relats grecollatins centren el seu enfocament en els humans,
especialment Deucalié i Pirra com a encarregats de retornar la vida a la terra. En cap moment no
trobem cap referéncia a les reaccions dels déus davant del Gran Diluvi, ni tampoc els
protagonistes sén premiats amb la immortalitat. I.’objectiu d’aquestes narracions no és només
fer-se resso del cataclisme, sind sobretot explicar la manera com fou repoblada la terra després
d’aquest esdeveniment i com continua la historia de la humanitat, qliestié que no apareix en cap
moment als textos de tipus oriental.

Quant al Libre del Génesi, val a dir que, en general, és forca més proper a la narracié
diluviana de Berosos que a la tradici6 oriental pel que fa als continguts 1 que comparteix I'objectiu
ultim amb les narracions grecollatines, és a dir, explicar la manera com els humans repoblaren la
terra. D’altra banda, com és logic, tampoc no parla de la immortalitat com a recompensa per al
protagonista. Podem pensar, doncs, que tot i ser un relat originari del Proxim Orient ja apunta

alguns elements significatius que seran presents en els textos grecollatins.

A partir d’aquestes conclusions, es pot considerar que Berosos representa el veértex d’unié a
partir del qual es produeix una inflexié en les narracions del Gran Diluvi. Aquesta inflexi6, com
acabem de veure, ja apareix apuntada en el L/bre del Genest, pero és en el relat de Berosos on es
manifesta d’una manera més clara, atés que aquest manté un gran nombre d’elements significatius
de procedencia oriental, i tanmateix centra el seu enfocament en els humans, com faran els textos
grecollatins posteriors, i no pas en els déus, com feien els que seguien la tradicié oriental.

El nostre autor, doncs, es troba a cavall entre aquests dos moéns i, si ens centrem en el seu
relat diluvia, observem que esdevé una pega clau per arribar a entendre I'evolucié que segueix la
narracié d’aquest episodi des dels primers textos orientals on apareix fins als darrers d’origen

grecollati. El relat de Berosos permet aixi establir un fil de continuitat entre ambdues tradicions.

220



BiBLIOGRAFIA®

A. EDICIONS I TRADUCCIONS DE TEXTOS

* TEXTOS GRECOLLATINS

AporLoporUs Pepiasimus, Mythography Graeci (ed. R. Wagner), Bibliotheca Scriptorum Graecorum
et Romanorum Teubneriana, Stuttgart: Teubner, 1996.

Baumcarten, Albert 1., The Phoenician History of Philo of Biblos. A comentary, Leiden: E.]. Brill, 1981.
BortEro, Jean & Samuel Noah Kramer (eds.), Cwando los dioses hacian de hombres. Mitologia
mesopotdamica (trad. esp. Francisco Javier Gonzalez Garcia), Madrid: Akal, 2004.

BurstElN, Stanley, The Babyloniaca of Berossus, vol. 1.5, Sources from the Ancient Near East,
Malibu: Undena Press, 1978.

Camps 1 Gaser, Maria, “Llucia de Samosata: De Dea Syria” 7# DeL Ormo Lete, Gregorio (ed.),
Aula Orientalis, 1996, sup.14: 161-176.

Dawmascius, Traité des premiers principes (ed. Leendert G. Westerink), Paris: Les Belles Lettres, 1991.
Busestus, Chronicon bipartitum (ed. Mkrtic Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818.
HiGiNus, Fables (ed. Jean-Yves Boriaud), Paris: Les Belles Lettres, 1997.

Jacosy, Felix, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 1A, Leiden: E.]. Brill, 1968.

Jacosy, Felix, Die Fragmente der griechischen Historifer, vol. 3C, Leiden: E.J. Brill, 1958.

Leneant, Dominique, C#ésias de Cride, Paris: Les Belles Lettres, 2004.

Luciani, Opera, vol. ut: lib. 44-68 (ed. M.D. Macleod), Oxford: Oxford University Press, 1980.
Ovipi, Les Metamorfosis (trad. cat. Jordi Parramon), Barcelona: Quaderns Crema, 1996.

Ovipl, Les Metamonfosis, vol. 1 (trad. cat. Adela Maria Trepat i Anna Maria de Saavedra), Barcelona:
Bernat Metge, 1929.

PiNDAR, Olympigues (ed. Aimé Puech), Paris: Les Belles Lettres, 1931.

Praton, Timée. Critias (ed. Albert Rivaud), Paris: Les Belles Lettres, 1949.

ScuNaBeL, Paul, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig—Betlin: Teubner, 1923.
WeRHLL, Fritz, Die Schule des Aristoteles, vol. vii: Herakleides Pontikos, Stuttgart: Schwabe, 1969.

WeRHLL, Fritz, Die Schule des Aristoteles, vol. x: Eudemos von Rhodon, Stuttgart: Schwabe, 1969.

*  TEXTOS ORIENTALS

Bernasg, Alberto (ed.), Textos literarios hetitas, Madrid: Editora Nacional, 1979.

BorrEro, Jean (ed.), La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no gueria morir (trad. esp. Pedro
Lopez Batja de Quiroga), Madrid: Akal, 2004%.

0 Algunes de les entrades poden aparéixer en diversos apartats en funcié del seu contingut.

221



Bortriro, Jean & Samuel Noah Kramer (eds.), Cwando los dioses hacian de hombres. Mitologia
mesopotdamica (trad. esp. Francisco Javier Gonzalez Garcia), Madrid: Akal, 2004.

FerLw mateu, Llufs & Adelina Mitier AvsA (eds.), E/ Poema de Gilgamesh segons els manuscrits en
lengna accadia dels mil-lenis 11 7 1 a.C., Barcelona: Universitat Autonoma de Barcelona—Publicacions
de ’Abadia de Montserrat, 2007.

Frru matevu, Llufs & Adelina Mitier Arsa (eds.), Enuma Elish, Barcelona: Universitat Autonoma
de Barcelona — Publicacions de ’Abadia de Montserrat, 2005.

GeroraE, Andrew, The Babylonian Gilgamesh Epic, Oxford: Oxford University Press, 2003.

Jacossen, Thorkild (ed.), The Sumerian King List; Ancient Near Eastern Text relating to the Old
Testament, Chicago: The University of Chicago Press, 1960.

Lasat, René; André Caquor; Maurice Sznycer & Maurice VIEYRA (eds.), Les religions du Proche-
Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques, hittites. Paris: Librairie Arthéme Fayard—Editions

Denoél, 1970.

Lamsert, W. G. & A. R. MuLarp (eds.), Atra-hasis. The Babylonian Story of the Flood, Oxford:
Clarendon Press, 1969.

Lara PemNapo, Federico (ed.), Poema de Gilgamesh, Madrid, Tecnos, 2005°.

Sanpars, Nancy K. (ed.), The Epic of Gilgamesh, 1.ondon: Penguin Books, 1971.

SANMARTIN Ascaso, Joaquin, Epopeya de Gilgamesh, rey de Uruk, Barcelona: Publicacions de la
Universitat de Barcelona, 2005.

Suva Castiiro, Jorge (ed.), Gilgamesh. O la angustia por la muerte, Barcelona: Kairds, 2006,

« Texros BiBLICS

AuGE, Ramir (ed.), La Biblia, vol. xu11: Isaias [versi6 dels textos originals i comentari pels monjos
de Montserrat], Montserrat: Impremta de 1'Abadia de Montserrat, 1935.

Auct, Ramir (ed.), La Biblia, vol. xiv: Jeremias [versid dels textos originals 1 comentari pels monjos
de Montserrat], Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montserrat, 1950.

UsacHh, Bonaventura (ed.), La Biblia, vol. 1: E/ Genesi [versié dels textos originals i comentari pels
monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montserrat, 1926.

UsAch, Bonaventura (ed.), La Biblia, vol. n: Exode — Levitic [versi6 dels textos originals i comentari
pels monjos de Montserrat|, Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montserrat, 1927.

Dr Vaux, R.P. (ed.), La Genése, Paris: Les Editions du Cerf, 1951.

B. ATLES I DICCIONARIS

Banry, Anatole, Dictionnaire Grec-Frangais, Paris: Hachette, 2000.

222



Baugr, Johannes B. (dit.), Diccionario de teologia biblica (trad. esp. Daniel Ruiz Bueno), Barcelona:
Herder, 1985.

EncevanN, Wilhelm, Bibliotheca Scriptorum Clasicornm, vol. 1, Hildesheim: Georg Olms, 1959.
Haac, Herbert (dir.), Diccionario de la Biblia (trad. esp. Serafin de Ausejo), Barcelona: Herder,
1987°.

Hammvonp, N.G.L. & H.H. Scuirarp (eds.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford: Oxford
University Press, 1970°.

HoRNBLOWER, Simon & Anthony SeawrortH (eds.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford: Oxford
University Press, 1996°.

Larcement, R., “Clepsydre”, in Dictionnaire arquéologique des technigues, vol.i., Paris: Editions de
1'Accueil, 1964.

Leick, Gwendolyn, A Dictionary of Ancient Near Eastern Mythology, London: Routledge, 1991.
Leon-Durour, Xavier (dit.), VVocabulario de teologia biblica (trad. esp. Alejandro E. Lator Ros),
Barcelona: Herder, 1985".

Ovavrra, Pedro, Atlas mitoligico de Grecia, Atenas: Road Editions, 2001.

Paury, August & Georg Wissowa, Realencyclopddie der classischen Altertumswissenschaft, vol. 1v.2,
Stuttgart: Alfred Druckenmiiller, 1901.

WriGHT, G. Ernest & Floyd V. FiLson, Klezner Historischer Bibelatlas, Stuttgart: Calwer, 1978.

c. OBRES DE CONSULTA

*  EsTUDIS SOBRE EL MON GRECOLLATI

BurstelN, Stanley, The Babyloniaca of Berossus, vol. 1.5, Sources from the Ancient Near East,
Malibu: Undena Press, 1978.

Graves, Robert, Les mybtes grecs (trad. fr. Mounir Hafez), Paris: Librairie Fayard, 1967.

Hesitopr, Théogonze; Les travanx et les jours; Le bouchier (ed. Paul Mazon), Paris: Les Belles Lettres,
1972.

JunGer, Friedrich Georg, Griechischen Mythen, Frankfurt: Vittorio Klostermann, 2001°.

NirssoN, Martin P., A history of greek religion (trad. angl. F.]. Fielden), Westport: Greenwood Press,
1980.

Prrrr, Paul, Précis d’Histoire Ancienne, Paris: Presses Universitaires de France, 1962.

Powerr, Barry B., Classical Myth, New Jetsey: Pearson, 2004".

Rist, John M., La filosofia estoica (trad. esp. David Casacuberta), Barcelona: Critica, 1995.

SmvpsoN, Michael, Gods and Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorns, Amherst: University of
Massachusetts Press, 1976.

223



VERBRUGGHE, Gerald P. & Wickersuam, John M., Berossos and Manetho, Michigan: The University of
Michigan Press, 2003.

VERNANT, Jean-Pierre, Mythe at societé en Gréce ancienne, Paris: Maspero, 1981.

+  EsTUDIS SOBRE EL MON ORIENTAL

ArpriGHT, William. F., “The Mouth of the Rivers”, The American Journal of Semitic Languages and
Literatures, vol.xxxv, 1919, 4: 162-195.

BorrEro, Jean (ed.), La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no gueria morir (trad. esp. Pedro
Lopez Batja de Quiroga), Madrid: Akal, 2004%

CoNTENAU, G., Le Déluge babylonien, Paris: Payot, 1952°.

Datrey, Stephanie, Myths from Mesopotamia: Creation, the Flood, Gilgamesh, and Others, Oxford:
Oxford University Press, 1991.

GeoraE, Andrew, The Babylonian Gilgamesh Epic, Oxford: Oxford University Press, 2003.

Gray, John, Mythologie des Nahen Ostens (trad. alem. Julia Schlechta), Wiesbaden: Emil Vollmer
Verlag, 1969.

Kimer, Anne, “The Mesopotamian Concept of Overpopulation and its Solution as Represented
in the Mythology”, Orientalia, 1972, 41.2: 160-177.

Kramer, Samuel Noah, "Reflections on the Mesopotamian Flood", Expedition, 1967, 1x.4: 12-18.
Kramer, Samuel Noah, "The Indus Civilization and Dilmun, Sumerian Paradise ILand”,
Expedition, 1964, vi.3: 44-52.

KraMER, Samuel Noah, “Dilmun, the Land of the Living”, Bulletin of the American Schools of Oriental
Research, 1944, 96: 18-28.

Lasat, René; André Caquot; Maurice Sznycer & Maurice VIEYRA (eds.), Les religions du Proche-
Orient astatigue. Textes babyloniens, ongaritiques, hittites. Patis: Librairie Artheme Fayard—Editions
Denoél, 1970.

Lagssog, Q., “The Atrahasis Epic, A Babylonian History of Mankind”, Biblioteca Orientalis, 1956,
13: 90-102.

LaNGDON, Stephen & Charles WATELIN, Excavations at Kish. Expedition to Mesopotamia, vol. 1v, Paris:
Paul Geuthner, 1934,

Lara PeNapo, Federico, La civilizacion sumeria, Madrid: Historia 16, 1998.

MacDonarp, David, “The Flood: Mesopotamian Archaeological Evidence”, Creation Evolution
Journal, 1988, 23:14-24.

Moran, William L., “Atrahasis: the Babylonian Story of the Flood”, Biblica, 1971, 52: 51-61".
Sanpars, Nancy K. (ed.), The Epic of Gilgamesh, London: Penguin Books, 1971.

224



Scumipt, Brian B., “Flood Narratives of Ancient Asia”, 7z J.M. SassoN (ed.), Civilizations of the
Apncient Near East, vol. v, New York: Hendrikson Publishers, 1995: 2337-2351.

Snurman, David, “The Tamil flood myths and the Cankam legend”, 7z Alan Dunpes (ed.), The
Flood Myth, Berkeley: University of California Press, 1988.

Smioons- VERMEER, Ruth E., “The Mesopotamian floodstories: a comparison and interpretation”,
Numen, 1974, 21.1: 17-34.

Ticay, Jeftrey H., The Evolution of the Gilgamesh Epic, Philadelphia: University of Pennsylvania
Press, 1982.

Woorky, C. Leonard, Ur, /a ciudad de los caldeos (trad. esp. Margara Villegas), México-Buenos Aires:

Fondo de Cultura Econdémica, 1953.

*  EsTUDIS SOBRE EL MON BIBLIC

AuGE, Ramir (ed.), La Biblia, vol. xu11: Isaias [versi6 dels textos originals i comentari pels monjos
de Montserrat], Montserrat: Impremta de 1'Abadia de Montserrat, 1935.

AuGE, Ramir (ed.), La Biblia, vol. xiv: Jeremias [versié dels textos originals 1 comentari pels monjos
de Montserrat], Montserrat: Impremta de 1'Abadia de Montserrat, 1950.

Frazer, James George, E/ folklore en el Antiguo Testamento (trad. esp. Gerardo Novas), Madrid:
Fondo de Cultura Econémica, 1981.

Hiion, G., Le déluge dans la Bible, et les inscriptions akkadiennes et sumériennes, Paris: Geuthner, 1925.
Marrowan, Max E., "Noah's Flood Reconsidered" Irag, 1964, 26: 62-82.

Parrot, André, E/ diluvio y el arca de Noé (trad. esp. José Ramon Bargas), Barcelona: Ediciones
Garriga, 1962.

SKINNER, John, A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, New York: New York Scribner,
1910.

UsacH, Bonaventura (ed.), La Biblia, vol. 1: E/ Genesi [versié dels textos originals i comentari pels
monjos de Montserrat], Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montserrat, 1926.

UsAch, Bonaventura (ed.), La Biblia, vol. u: Exode — Levitic [versi6 dels textos originals i comentari
pels monjos de Montserrat|, Montserrat: Impremta de I'Abadia de Montserrat, 1927.

De Vaux, R.P. (ed.), La Genése, Paris: Les Editions du Cetf, 1951.

*  ESTUDIS COMPARATIUS

ANDREE, Richard, Die Flutsagen, Braunschweig: Friedrich Vieweg und Sohn, 1891.

Baumcarten, Albert 1., The Phoenician History of Philo of Biblos. A comentary, Leiden: E.].Brill, 1981.
BorTERO, Jean, “Le plus vieux récit du Déluge”, I."Histoire, 1981, 31:113-120.

225



Bortriro, Jean & Samuel Noah Kramer (eds.), Cwando los dioses hacian de hombres. Mitologia
mesopotdamica (trad. esp. Francisco Javier Gonzalez Garcia), Madrid: Akal, 2004.

Burkert, Walter, Die Griechen und der Orient, Minchen: C.H. Beck, 1999.

Drews, Robert, ““The Babylonian Chronicles and Berosus”, Irag, 1975, 37.1: 39-55.

DucueMIN, Jacqueline, Mythes et sources orientales, Paris: Les Belles Lettres, 1995.

Dunpes, Alan, “The Flood as Male Myth of Creation”, 7z Alan Dunpes (ed.), The Flood Myth,
Berkeley: University of California Press, 1988.

Busestus, Chronicon bipartitum (ed. Mkrtic Augerean), Oxford: Oxford University Press, 1818.
Frymer-KENsky, Tikva, “The Atrahasis Epic and its significance for our understanding of Genesis
1-97, Biblical Archaceologist, 1977, 40.4: 147-155.

Garcia Corbero, Maximiliano, La Biblia y el legado del Antigno Oriente, Madrid: La Editorial
Catdlica, 1977.

Hewker, Alexander, The Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels, Chicago—London: The
University of Chicago Press, 1970.

Jacossen, Thorkild (ed.), The Sumerian King List; Ancient Near Eastern Text relating to the Old
Testament, Chicago: The University of Chicago Press, 1966.

Komoroczy, Géza, “Berosos and the Mesopotamian literature”, Acta Antigua Academiae
Scientiarnm Hungaricae, 1973, 21: 125-152.

ScuNaBeL, Paul, Berossus und die babilonisch-hellenistische Literatur, Leipzig—Betlin: Teubner, 1923.
Warcor, Peter, Hesiod and the Near East, Cardiff: University of Wales Press, 1960.

West, M. L., The East Face of Helicon: West Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth,
Oxford: Clarendon Press, 1999.

226



