
This is the published version of the article:

Tous Prieto, Francesc; Badia, Lola, dir. La forma proverbi en l’obra de Ramon
Llull : una aproximació. 2010. 47 p.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/102018

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/102018


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA FORMA PROVERBI EN 

L’OBRA DE RAMON LLULL: 

UNA APROXIMACIÓ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Francesc Tous Prieto 

Treball fi de màster 

Màster en Estudis Avançats i Aplicats en Llengua i Literatura Catalanes  

Universitat de Barcelona – Universitat Autònoma de Barcelona 

Setembre, 2010 

Directora: Lola Badia Pàmies 

  



2 
 

ÍNDEX 

 

 

0. ADVERTIMENT PREVI  

1. INTRODUCCIÓ: L’«ARBRE EXEMPLIFICAL» I L’ADVENIMENT DEL PROVERBI 

2. LES FORMES SENTENCIOSES: EL PROVERBI I LES FORMES QUE S’HI RELACIONEN 

3. LES FORMES SENTENCIOSES A LA FASE QUATERNÀRIA  

4. LES FORMES SENTENCIOSES A LA FASE TERNÀRIA I A LA FASE POSTARTÍSTICA 

4. 1. COL·LECCIONS DE PROVERBIS 

4.2. OBRES SOBRE L’AMÀNCIA 

4.3. OBRES DE CARÀCTER CIENTÍFIC, TÈCNIC O LÒGIC 

4.4. OBRES DE CARÀCTER APOLOGÈTIC 

4.5. OBRES HOMILÈTIQUES 

5. FORMA I FUNCIÓ DELS PROVERBIS 

5.1. EL CAMÍ OBERT PER L’«ARBRE EXEMPLIFICAL» 

5.2. ELS PROVERBIS DE RAMON 

5.3. ELS MIL PROVERBIS 

5.4. ELS «PROVERBIS DE LA RETÒRICA NOVA» I ELS PROVERBIS D’ENSENYAMENT 

6. CONCLUSIONS I PERSPECTIVES D’ESTUDI 

BIBLIOGRAFIA CITADA 

 

 

3 

5 

9 

12 

14 

15 

15 

17 

21 

24 

28 

29 

30 

34 

35 

38 

43 



3 
 

0. ADVERTIMENT PREVI 

 

Aquest treball, associat al mòdul Iniciació a la recerca i treball fi de màster del Màster 

en Estudis Avançats i Aplicats de Llengua i Literatura Catalanes de la Universitat de 

Barcelona i la Universitat Autònoma de Barcelona, s’ha dut a terme amb l’ajut de la 

beca FPI BES-2009-015667 i en el si del projecte CODITECAM II, FFI2008-05556-

C03-01 dirigit per Lola Badia, ambdós del Ministeri de Ciència i Innovació.  

Des del punt de vista de l’aproximació a l’obra de Llull, l’adscripció a aquest 

projecte, dins del qual s’emmarquen algunes de les activitats del Centre de 

Documentació Ramon Llull de la Universitat de Barcelona (CDRL, 

http://cdocllull.narpan.net/), implica l’assumpció del marc de referència metodològic 

desenvolupat pels investigadors associats al CDRL, bona part del qual inspira la 

configuració de la Base de Dades Ramon Llull (LlullDB,  http://orbita.bib.ub.es/llull/), 

creada i dirigida per Anthony Bonner, i coordinada per Lola Badia i Albert Soler. Els 

trets principals que caldria mencionar són, en primer lloc, l’ús del catàleg Bonner (Bo), 

mitjançant el qual s’ordenen les obres autèntiques de Llull (consultable a la secció 

«Obres» de la LlullDB, on també es donen les equivalències amb altres catàlegs 

existents). La singularitat d’aquest catàleg consisteix en què no es tracta d’un simple 

llistat de les obres de Ramon Llull ordenades cronològicament, sinó que és un intent 

d’organitzar-les segons un model comprensiu que tingui en compte l’evolució del 

pensament de l’escriptor mallorquí. Per això, tots els ítems del catàleg comencen per un 

nombre romà (I, II, III i IV) que indica la pertinença d’una obra a una fase determinada 

de la producció lul·liana. La divisió, proposada i desenvolupada per Anthony Bonner a 

partir d’alguns estímuls provinents de l’obra d’estudiosos precedents, es concreta 

d’aquesta manera:  

1. Etapa preartística (1271-1274). Abans de la sistematització de l’Art, Ramon 

treballa en la Lògica del Gatzell i en el Llibre de contemplació en Déu, obra 

monumental que conté la major part dels elements fonamentals del pensament de Llull. 

2. Primera fase de l’Art (1274-1289). L’Art abreujada d'atrobar veritat/Ars 

compendiosa inveniendi veritatem fixa per primer cop les Figures i els Alfabets del 

mètode de Ramon: és l'obra central del «primer cicle» d'aquesta fase. En el «segon 

cicle» Llull reelabora el sistema al voltant de l’Art demostrativa (1283). L’Art de la 

primera fase s’anomena també «quaternària» perquè algunes sèries de principis es 

presenten com a múltiples de quatre (agrupacions de fins a setze principis). 

3. Segona fase de l'Art (1290-1308). L’Ars inventiva veritatis fixa els principis en 

divuit i els presenta en dues sèries de nou (la denominació de «fase ternària» l’ha 

inspirada el submúltiple menor d’aquestes xifres). Llull va consolidant aquesta nova 

proposta amb la Taula general (1294) i l’Arbre de ciència (1295-1296), fins l'Art 

general última (1305-1308) i l'Art breu (1308). 

4. Etapa postartística (1308-1315). Llull centra la seva atenció en la formulació d’una 

«nova» lògica, expressada en una sèrie d’opuscles polèmics, sobretot durant l’estada a 

http://quisestlullus.narpan.net/73_cont.html
http://quisestlullus.narpan.net/79_demo.html
http://quisestlullus.narpan.net/719_art.html


4 
 

París de 1309-1311. Després d’haver estat escoltat al concili de Vienne, va continuar 

produint obres a Mallorca, a Sicília i a Tunis
1
. 

Cal tenir present aquest esquema per seguir les consideracions fetes en aquest 

treball, atès que s’hi fan múltiples referències i s’organitzen els materials objecte de la 

nostra anàlisi a partir de la divisió sistematitzada per Bonner, la qual es mostra 

absolutament pertinent per caracteritzar l’ús del proverbi en l’obra de Llull. D’altra 

banda, l’adscripció al projecte CODITECAM també ens ha permès d’accedir a tot el 

volum de materials d’estudi de què disposa el CDRL.    

 

 

  

                                                           
1 El text explicatiu de les quatre etapes és un extret de la pàgina web http://quisestlullus.narpan.net/, 

confeccionada pel CDRL, i que ofereix una presentació sintètica dels diferents aspectes de la vida i l’obra 

de Llull. Per a una presentació acurada de la biografia, el pensament i la influència posterior del beat 

vegeu Llull 1989a. En canvi, Bonner 2007 és una monografia imprescindible sobre el funcionament 

intern de l’Art, que conté una anàlisi detallada dels trets que caracteritzen cada etapa del pensament de 

Llull.  

http://quisestlullus.narpan.net/


5 
 

1. INTRODUCCIÓ: L’«ARBRE EXEMPLIFICAL» I L’ADVENIMENT DEL PROVERBI 

 

La descoberta per part de Llull de la productivitat i l’eficàcia retòrica de la forma 

proverbi es produeix en els primers compassos de la fase ternària del seu pensament, 

concretament vers l’any 1295, quan a Roma escriu l’Arbre de ciència, una enciclopèdia 

per a ús de laics que té com a pretensió principal la de proporcionar «un llibre general a 

totes les ciències qui lleugerament se pogués entendre, e per lo qual hom pogués 

entendre la sua Art general que feta havia car trop era subtil a entendre» (Llull 1957a, p. 

555). L’any 1290, Llull havia escrit l’Ars inventiva veritatis, la primera exposició 

artística de l’època ternària, però no serà fins a la redacció de la Taula general, entre 

1293 i 1294, que Llull assolirà la versió estàndard de l’Art d’aquesta etapa. L’Arbre de 

ciència, doncs, es basa en la versió de l’Art de la Taula general. Si a la fase anterior, la 

de les Arts quaternàries, Llull havia confiat en les potencialitats de la novel·la per 

connectar amb un públic laic i cortesà, no universitari, i fer-los arribar, d’aquesta 

manera, els continguts que impulsava, ara el beat opta per donar a la primera gran obra 

divulgativa de la nova etapa, una estructura clarament enciclopèdica en què el marc 

fictici ha desaparegut —tret del pròleg general, en què Ramon, desconhortat per la 

manca de resultats dels seus esforços, accepta l’encàrrec d’un monjo d’escriure un llibre 

amb l’objectiu exposat més amunt— per deixar pas a l’exposició doctrinal directa, 

organitzada, però, a partir del simbolisme de l’arbre. El material de cada un dels temes 

de què tracta el llibre s’organitza de forma homogènia en set parts que corresponen als 

diferents components d’un arbre: arrels, tronc, branques, rams, fulles, flors i fruits. El 

resultat són catorze unitats que desenvolupen coneixements relacionats amb la filosofia 

natural, la filosofia moral i la teologia (la història queda al marge dels interessos de 

Llull). El llibre, però, no acaba aquí. Llull hi afegeix dos arbres més. El darrer, 

anomenat «Arbre qüestional», és una mena de mètode de repàs dels continguts exposats 

anteriorment basat en la dinàmica qüestió-solució. L’arbre precedent és el que ara més 

ens interessa. Es tracta de l’«Arbre exemplifical», que és ni més ni menys que un 

repertori de formes exemplars organitzat de la mateixa manera que tots els altres arbres i 

aplicat, doncs, a cadascuna de les matèries tractades. A cada component dels arbres 

precedents li correspon, almenys, una forma exemplar. És per això que Pring-Mill 1976, 

en estudiar aquest recull exemplar, va anomenar aquest procés «transmutació de la 

ciència en literatura», una expressió que ha fet fortuna. 

Evidentment, no és la primera vegada que Llull utilitza aquestes formes 

exemplars. Badia, Santanach, Soler, en premsa, destaquen que ja en les obres narratives 

de la fase quaternària, Llull mostra una «forta tendència a la fragmentació» (I.5.1.4.3), 

en part produïda per l’aparició contínua d’exemples i episodis intercalats. Aquesta 

tendència s’incrementa notablement en el Fèlix, una obra de transició situada al final de 

l’etapa quaternària, en què el marc narratiu general es redueix gairebé a esquema, 

l’acció es limita al màxim i es confia tot el pes doctrinal del llibre al procés 

d’aprenentatge del protagonista, basat en el diàleg mestre-deixeble que sorgeix de la 

necessitat de Fèlix de resoldre els dubtes que les meravelles que viu o observa li 

desperten. És en el marc d’aquest diàleg on els enfilalls d’exemples i semblances es 

descabdellen. Ara bé, també és evident que l’«Arbre exemplifical» presenta, almenys, 



6 
 

dues novetats considerables. La primera ja l’hem apuntat abans: la literatura deixa de ser 

el vehicle escollit per divulgar l’Art entre el públic laic i passa a ocupar el seu espai 

propi dins la nova estructuració del sistema. Tant aquesta secció com, en part, l’«Arbre 

qüestional», atès que una de les maneres de respondre les qüestions, segons el propi 

Llull, és mitjançant «màximes condicionades segons les natures dels arbres» (Llull 

1957a, p. 842), esdevenen un complet arxiu, ordenat temàticament, en què el lector pot 

trobar material analògic apte tant per aprofundir en el coneixement dels “secrets 

naturals” exposats en les parts precedents de l’obra, com per ser utilitzat en sermons i 

parlaments d’altres tipus. Llull també atorga al conjunt una funció lúdica: estan 

destinats a proporcionar «solaç e amistat de les gents» (p. 799).  

La segona novetat és la que justifica el nostre estudi: per primer cop en la seva 

trajectòria, Llull distingeix dos tipus d’exemples o de formes exemplars: el 

«recontament» i el «proverbi». Fins a la redacció de l’Arbre de ciència, en les obres de 

Llull abundaven termes com exemple (o eximpli), semblança i fins i tot metàfora, tot i 

que moltes vegades simplement utilitzava la fórmula «aquestes paraules» per designar 

una determinada unitat analògica. El neologisme recontament com a sinònim d’exemple 

(en la seva accepció habitual en les retòriques medievals, que fa referència a una 

narració breu de la qual se n’ha d’extreure una moralitat o lliçó) és una innovació de 

l’«Arbre exemplifical». No obstant això, en el penúltim capítol del Llibre de meravelles, 

el de la mort de Fèlix a l’abadia, Llull ja utilitza aquest substantiu per referir-se a la 

narració sencera que el protagonista efectua davant dels monjos de tot el que havia 

viscut i après fins aleshores. El text remarca el plaer que l’abat i els monjos obtenen en 

sentir el relat de Fèlix: «e en lo recontament se adelitava l’abat, e sí·s feien tots los 

monges, car molts són paraules plaents a oir, e gran res hi ha de saviesa e de doctrina» 

(Llull 1989b, p. 391). És versemblant que aquesta primera ocurrència del mot li pogués 

suggerir, més endavant, i en el moment que el necessitava, un ús més precís i tècnic per 

designar la modalitat més narrativa i desplegada de l’exemple. És destacable que la 

paraula proverbi, en canvi, no tingui ni una sola ocurrència en cap de les dues grans 

obres narratives de Llull, encara que puguem espigolar, sobretot en el Fèlix, alguna 

semblança formalment no gaire allunyada del que posteriorment seran els proverbis: 

«—Fill —dix l’ermità—, lo foc e la aigua són contraris, e per açò fa la un contra 

l’altre.—» (Llull 1989b, p. 372). La trama narrativa en què es contextualitza l’aparició 

de formes exemplars o analògiques en el Blaquerna i el Fèlix no afavoreix, tret de casos 

aïllats
2
, la condensació expressiva pròpia del proverbi, i encara menys, evidentment, la 

serialització de continguts amb què Llull més tard estructurarà les col·leccions de 

proverbis i altres llistes de formes sentencioses.  

Alguns comentaristes han assenyalat la manca de precisió de Llull en l’ús de 

termes retòrics, així com una tendència a separar-se de l’ús tradicional (Aragüés 1996, 

p. 304-5). No sembla que hi hagi una distinció clara entre exemple i semblança, ni en les 

obres narratives llargues ni tampoc, a vegades, en l’«Arbre exemplifical», entre d’altres 

coses perquè en Llull conviuen accepcions generals i accepcions més tècniques. En 

                                                           
2 Tot i que els versicles del Llibre d’amic e amat no siguin pròpiament proverbis, aquest famós opuscle 

encapçala la llista de casos aïllats (vegeu l’apartat 3 d’aquest estudi).  



7 
 

aquest darrer, el terme semblança tant es pot aplicar al recontament com al proverbi
3
. 

Tot i així, i malgrat que les fronteres entre proverbi i recontament, en el cas de Llull, no 

són tan clares com les que els tractats retòrics establien entre el proverbium i 

l’exemplum, sembla perfectament defensable de considerar l’«Arbre exemplifical» com 

un punt d’inflexió en el tractament lul·lià del material exemplar, tant pel que fa a la seva 

estructuració com pel que fa referència a la seva presentació i etiquetatge. La descoberta 

del proverbi i el seu perfecte encaix en la nova manera d’organitzar i oferir al públic 

lector el material analògic, obliguen Llull, com a mínim, a buscar un terme més precís i 

distingible per a la modalitat exemplar més llarga. Almenys en la presentació del 

material, a partir d’aquest moment, sembla que el beat afina una mica més en la tria dels 

termes. Llull no escull el terme exemple perquè, en aquest moment de la seva producció, 

considera que recontament i proverbi són dos procediments o modalitats d’una mateixa 

categoria, i tots dos comparteixen una finalitat similar. En la versió llatina, els termes 

escollits són narrationes i proverbia (Llull 2000, p. 709). Més tard, quan el 1301 

redacta la Rhetorica nova, sembla que s’acosta més al tractament tradicional, i a banda 

de dedicar a cada modalitat apartats específics, tal com feien els tractats retòrics de 

l’època, en la versió llatina que hem conservat
4
, el terme emprat per designar la narració 

breu és el d’exemplum.  

Més enllà, però, de qüestions terminològiques, el fet és que la quinzena secció 

de l’Arbre de ciència també representa una inflexió en la producció exemplar lul·liana 

perquè marca l’inici de l’interès del beat per la forma proverbi. El mateix any en què 

acaba d’escriure l’enciclopèdia de què hem parlat, el 1296, Llull redacta els Proverbis 

de Ramon, llibre en què aquesta forma exemplar adquireix ja una total autonomia Si bé 

l’estructuració d’aquesta obra no té res a veure amb la de l’Arbre de ciència, sembla 

com si Llull hagués decidit d’aprofundir en l’exemplarització de tot el material doctrinal 

presentat en aquella obra utilitzant només una de les dues modalitats exemplars
5
. El 

resultat és un voluminós repertori d’uns sis mil proverbis, que tracten també sobre 

teologia, filosofia natural i filosofia moral (corresponen, més o menys, a les tres parts en 

què es divideix el llibre). Més endavant, vindran els proverbis de la secció «De pulchris 

proverbiis» de la Rhetorica nova (1301), i els de la quarta part, que versa de caritat; i 

seguint l’impuls d’aquest tractat, Llull també escriu els Mil proverbis (1302). En darrer 

lloc, el 1309 redacta una curta col·lecció de caire eminentment didàctic, tal com apunta 

el seu títol: Proverbis d’ensenyament.  

El present estudi té com a objectiu principal el d’oferir una primera aproximació 

de conjunt al corpus de proverbis lul·lians, que inclou les obres que tot just acabem de 

mencionar. Ara bé, ja fa anys que Rubió i Balaguer, en un article sobre la Rhetorica 

nova, va advertir que l’estudi d’aquest apartat de la producció literària lul·liana no es 

pot circumscriure a les tres o quatre col·leccions de proverbis pròpiament dites, sinó que 

                                                           
3 «L’apetitiva, retentiva, digestiva e expulsiva s’encontraren en temprança; e per açò reptà la mort lo dia. 

E adoncs lo monge dix a Ramon que li exposés aquella semblança» (Llull 1957a, p. 809). En llatí 

exemplum (Llull 2000,  p. 738-9).  
4 La llatina, duta a terme el 1303, és una traducció de la versió catalana, avui dia perduda. 
5 En el pròleg de l’«Arbre exemplifical» Llull avisa: «E car la matèria és gran, segons la sua granea nós 

no porem proceir, car  per altres coses som molt ocupat. Encara, que les gents esquiven prolexitat, e per 

ço abreujadament d’aquest arbre parlar volem» (Llull 1957a, p. 799). 



8 
 

també cal tenir en compte moltes altres obres que inclouen el que en aquest treball 

anomenarem «formes sentencioses» però que no tenen penjada l’etiqueta proverbi, com 

ara el Llibre d’amic e amat o l’Arbre de filosofia d’amor (Rubió 1985, p. 226). És per 

això que, en primer lloc, és imprescindible de detectar i llistar totes les obres que 

reprodueixen aquest tipus de formes, tractar de veure quina relació mantenen amb les 

col·leccions de proverbis pròpiament dites, catalogar-les i contextualitzar-les en 

l’evolució de la producció i el pensament del beat. A aquesta tasca és el que dedicarem 

els següents apartats. 

  



9 
 

2. LES FORMES SENTENCIOSES: EL PROVERBI I LES FORMES QUE S’HI RELACIONEN 

 

A més del naixement del proverbi lul·lià, l’inici de la fase ternària du aparellat un 

increment general de la seva tendència, no només a la fragmentació i la 

compartimentació dels materials, sinó sobretot a la «sentenciositat» de l’expressió. 

Abans de l’Arbre de ciència, Llull ja ha escrit l’Art amativa (1290), els Cent noms de 

Déu (1292) i les Flors d’amor e flors d’intel·ligència (1294). Les dues darreres obres 

estan formades íntegrament per formes sentencioses de diferent índole (en el cas de les 

Flors, associades a una sèrie homòloga de qüestions), fet insòlit fins aleshores, mentre 

que en la primera estan concentrades en la quarta part del llibre. També es pot 

mencionar l’Arbre de filosofia desiderat (1294), les «preposicions» del qual, situades en 

la tercera distinció, de tant en tant assoleixen una notable brevetat —«Bo es aquel 

moviment per lo qual bones obres son aportades de potencia en actu sens confusió de 

motiu movable e moure» (Llull 1933, p. 443)—, encara que normalment tenen una 

extensió superior
6
. Aquestes obres constitueixen un primer indici de la considerable 

rellevància que les sèries de formes sentencioses assoleixen en aquesta etapa de la 

producció lul·liana, i que poden aparèixer tant en forma de col·leccions de proverbis, 

com en forma de llistes de màximes, sentències o proposicions inserides en obres que 

exposen el funcionament de l’Art, que l’apliquen a un camp concret (per exemple, 

l’amància), que desenvolupen un tema monogràfic o, fins i tot, obres amb un fort 

caràcter apologètic que se serveixen d’aquestes formes per provar els articles de la fe.  

Una de les preguntes a plantejar-se abans de començar a posar ordre en aquest 

esplet de proverbis, màximes, proposicions i altres tipus de sentències, és si realment és 

necessari i pertinent procedir a una prospecció general de tot aquest material per dur a 

terme un simple estudi de les col·leccions de proverbis lul·lianes. Mitjançant 

l’establiment, la presentació i la catalogació d’un primer cens d’obres que inclouen 

formes sentencioses, en aquest treball pretenem demostrar que cal respondre 

afirmativament a la qüestió tot just plantejada. Una ullada ràpida al material rastrejat ens 

prevé sobre la temptació de voler aïllar d’entrada els àmbits en què apareixen les formes 

sentencioses, o d’atorgar una excessiva funció discriminadora a les etiquetes que Llull 

utilitza: la interrelació que s’estableix entre el proverbi i totes les altres modalitats de 

formes sentencioses és d’una gran complexitat, aguditzada pel fet que, en Llull, el 

proverbi no està dotat ni d’una forma constant ni d’una funció única. Tal com es pot 

llegir a Bonner 2007, Llull sotmet el material demostratiu, ja sigui d’origen analògic o 

lògic, a una gradació contínua: «All of this represents an extraordinary gradation from 

exemplary stories, to proverbs, to the definitions of the Art, to simple propositions used 

as premises, and finally to maxims used for similar purposes [...]. Llull defines 

“proverb” as “an instrument which briefly certifies the truth about many things”
7
 a 

definition which would fit all these categories» (p. 265). D’aquesta citació es pot treure 

                                                           
6 Per a una descripció més detallada de les formes sentencioses contingudes en aquestes obres, vegeu 

l’apartat 4.  
7 Definició extreta dels Mil proverbis: «fem aquests Mil Proverbis ab que donem doctrina com hom se 

sapia haver en la fi a la qual es creat, com sia açò que proverbi sia estrument qui breument certific veritat 

de moltes coses» (Llull 1928, p. 327). 



10 
 

la conclusió que l’abast de la interrelació del proverbi amb altres «instruments de 

certificar veritat» és força més gran del que deixa entreveure el fragment de Rubió a què 

hem fet referència al final de l’apartat precedent, on només es mencionaven altres obres 

que inclouen proverbis (com l’Arbre de ciència o la Rhetorica nova) i algunes de les 

que contenen formes sentencioses relacionades amb l’amància lul·liana (el Llibre 

d’amic e amat i l’Arbre de filosofia d’amor)
8
.  

Un altre argument de pes a l’hora de proposar una aproximació a l’estudi del 

proverbi que comenci per contextualitzar-lo dins aquest contínuum en què s’insereixen 

les formes sentencioses, és la variabilitat terminològica amb què Llull les marca, 

l’estreta vinculació que sovint s’estableix entre uns i altres termes i, tal com passava en 

el cas dels termes retòrics, una certa manca de precisió en la seva tria i ús. Tractarem 

d’anar mostrant aquest tret en les tres properes seccions i en proposarem un resum-

recapitulació a l’apartat 6.  

Abans de procedir a la descripció de les obres, però, tractarem de justificar l’ús 

de la denominació «formes sentencioses» per referir-nos al material que ens proposem 

investigar, és a dir aquell grup d’expressions de tipus aforístic, que generalment ocupen 

entre una i tres línies de text, amb funcions i formulacions variables, i que, a banda de la 

denominació «proverbi», també poden respondre a les de proposició, condició, flor, 

màxima, problema, començament, definició, metàfora, exemple i semblança. Fins ara, 

alguns autors han estudiat el camp de les formes breus lul·lianes, en el qual s’hi 

inclourien tant els exemples com els proverbis (Aragüés 1996 i Badia, Santanach i 

Soler, en premsa, I.5.1.4.3). Ara bé, atès que a partir de 1296 el proverbi adquireix una 

inqüestionable autonomia, i tenint en compte que presenta unes interseccions pròpies, 

totalment alienes a les modalitats exemplars més extenses, en proposar un estudi 

monogràfic centrat en la forma proverbi, sembla imprescindible emprar un altre 

sintagma que designi exclusivament les formes d’expressió aforística. Tanmateix, cal 

advertir d’entrada que, com és obvi, el fet de postular aquesta nova categoria d’anàlisi 

no implica que el proverbi s’hagi de disgregar del grup de les formes exemplars breus ni 

que, de fet, es pugui delimitar una frontera infranquejable entre les formes sentencioses 

i les altres formes breus. Els proverbis i altres tipus de formes sentencioses 

comparteixen molts trets en comú amb els exemples més extensos, i sobretot en certes 

obres es fa difícil decidir de quina banda cauen determinades construccions. Per 

exemple, el fet que la narrativitat no sigui un tret exclusiu dels exemples i els 

recontaments, ja que alguns proverbis de l’«Arbre exemplifical», els versicles del Llibre 

d’amic e amat i moltes unitats de l’Arbre de filosofia d’amor¸ inclouen una acció 

mínima i utilitzen recursos com el diàleg i la personificació, en alguns casos complica 

bastant la delimitació. Així, hi ha certes obres, com ara les dues darreres que hem citat, 

que sempre restaran en la frontera dels dos grups, ateses també les peculiaritats que 

                                                           
8 Tot i així, Rubió era molt conscient d’aquest abast. En un altre lloc, fa una observació sorprenent: «Tan 

arrelada és la forma de proverbi o sentència, o principi, si volem dir-ho amb un terme ben lul·lià, en la 

trama dels seus escrits, que si no fos per la importància que Llull dóna al proverbium en la Rhetorica 

nova, no l’inclouria en un resum sobre l’expressió literària en els seus escrits» (Rubió 1985, p. 312-3). 

Una mica més amunt, l’estudiós afirma: «Tots els llibres lul·lians tenen capítols on són entreteixides 

frases definitòries la distinció entre les quals i els proverbis esdevé difícil de debò. [...] Certament no calia 

a l’autor més que espigolar en els seus escrits per a formar col·leccions nombroses de proverbis» (p. 312). 



11 
 

Llull introdueix sovint en les seves creacions. Aquests darrers aclariments potser 

contribuiran a rebaixar l’estranyesa que pot provocar el fet d’incloure obres com el 

Llibre d’amic e amat en una categoria anomenada «formes sentencioses», que 

segurament suggereix al lector unes connotacions molt allunyades dels trets que 

caracteritzen el famós opuscle. Ara, també cal dir que el sintagma que proposem és molt 

més adequat per caracteritzar una sèrie de procediments i de formes que floreixen en la 

fase ternària del pensament lul·lià, i que es mantenen en part en la darrera, l’etapa 

postartística.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

  



12 
 

3. LES FORMES SENTENCIOSES A LA FASE QUATERNÀRIA 

 

En general, les formes sentencioses no assoleixen un lloc gaire destacat en aquesta 

etapa. Els procediments demostratius, inventius i literaris que dominen aquesta fase de 

l’obra lul·liana no afavoreixen el desenvolupament d’aquest gènere. És per això que el 

nombre d’obres que podem incloure en el nostre cens es redueix a dues, una de les 

quals, com ja hem assenyalat al final de l’apartat anterior, és un cas força especial que 

se situa en els marges del grup estudiat. Malgrat tot, totes dues, encara que presentin 

força diferències amb les que veurem en el capítol següent, inauguren línies 

específiques de la producció lul·liana de formes sentencioses, que guanyaran 

protagonisme en l’etapa posterior.  

 

a) El Llibre d’amic e amat (1276-83) 

Aquesta obreta que, en la ficció, és atribuïda a l’ermità Blaquerna, es pot considerar «el 

primer experiment reeixit d’atorgar autonomia literària a la forma breu» (Badia, 

Santanach, Soler, en premsa, I.5.1.4.3). Està formada per 357 unitats, de llargada 

bastant variable, tot i que Llull n’anuncia una per a cada dia de l’any
9
. L’opuscle també 

és la primera col·lecció de semblances o metàfores en què Llull utilitza de manera 

constant les figures de l’amic i l’amat (i alguna altra) per significar la relació que 

s’estableix entre Déu i els seus fidels, i per tant formaria part del grup d’obres que 

desenvolupen el que el mateix Llull va anomenar amància
10

 (Badia, Santanach, Soler, 

en premsa, I.5.1.4.3). Malgrat la presència de materials artístics, el tret més característic 

del recull, en relació a les obres que Llull va dedicar al mateix tema en la fase ternària, 

és la seva asistematicitat. La voluntat d’escriure un versicle per a cada dia de l’any (a la 

manera dels capítols del Llibre de contemplació) no implica, és clar, una ordenació 

temàtica estricta. Per aquesta raó, el conjunt està dotat d’un aire espontani força inusual 

en Llull, amb una forta potència suggestiva. Això no vol dir que en la fase ternària la 

creativitat i la variabilitat desapareguin totalment, com fa palès l’Arbre de filosofia 

d’amor, concebut com un paral·lel de l’Arbre de ciència aplicat al camp de l’amància, 

l’estructura arbòria del qual permet de desenvolupar la temàtica tractada amb un alt grau 

d’asimetries
11

.  L’asistematicitat del conjunt, que afecta també la llargada dels versicles, 

és l’element que més en complica la classificació. Ara, el fet que moltes de les 

semblances no sobrepassin les dues o tres línies d’extensió, convida, almenys, a tenir-

les en consideració i a no excloure-les d’entrada del grup que estem estudiant. En 

realitat, si hom compara les unitats d’aquest opuscle i molts dels proverbis de l’«Arbre 

exemplifical», pot constatar que entre els dos conjunts hi ha bàsicament una diferència 

de to i de temàtica, que no afecta en canvi l’ús de recursos formals com el diàleg o la 

personificació
12

.  

                                                           
9 Per a la qüestió del nombre i la delimitació dels versicles, vegeu Llull 1995a, p. 51-55.  
10 En la Taula d’esta Art Llull defineix l’amància en aquests termes: «Amancia se diu de volentat que 

ama, axi com sciencia qui·s diu de enteniment qui entén» (Bonner i Ripoll 2002, p. 106). 
11 Vegeu el comentari d’aquesta obra a l’apartat 4.2.  
12 De fet no seria difícil de fer funcionar alguns versicles com a proverbis associats a recontaments de 

l’«Arbre exemplifical», ja que de tant en tant es poden trobar ressonàncies creuades. Fixeu-vos si no en la 

relació que es podria establir entre el versicle 19 (Llull 2005, p. 433) i «L’eximpli de la branca espiritual 



13 
 

 

b) El Liber propositionum secundum Artem demonstrativam compilatus (1283-7) 

Tal com indica el títol, aquesta obra, que pertany al cicle de l’Art demostrativa (1283), 

enceta el capítol de les sèries de proposicions associades a llistes de qüestions, encara 

que no ho faci, com és natural, utilitzant els sistemes combinatoris ideats per Llull en 

l’etapa ternària. Tot i així, cal dir que en aquesta obra Llull introdueix una notable 

innovació en fer possible la creació de cambres de tres conceptes (i no només de dos, 

com havia estat la norma fins llavors), mitjançant les quals es pot arribar a la solució de 

determinades qüestions. Aquest mecanisme és un precedent de la Quarta Figura de l’Art 

ternària
13

, tot i que Llull no l’utilitzarà en les darreres obres de la fase quaternària 

(Bonner 2007, p. 104-5). Ara bé, la serialització de les proposicions, que és el que ara 

ens interessa, no segueix el model de la combinació ternària de lletres, sinó que se’n 

proposen tirades variables per a cada figura de l’Art quaternària
14

, seguint l’estructura 

particular de cada una d’elles. Tampoc ens trobem la simetria que existeix entre les 

sèries de proposicions i qüestions pròpies de la fase ternària. Així, per exemple, la 

Figura A, la de les Dignitats divines, compta amb sis proposicions per als setze 

Principis que la formen, mentre que només hi ha dos qüestions per a cada un d’ells. En 

total es poden comptar 882 proposicions. Pel que fa a la forma, se solen resoldre amb 

una gran concisió i adopten el caràcter d’una afirmació axiomàtica del tipus «Inter 

essentiam Dei et suum esse nulla est differentia» (Llull 1722, p. 516), tot i que algunes 

figures necessiten una extensió superior per desenvolupar les proposicions 

corresponents, i sovint s’utilitzen estructures condicionals o causals per extreure 

conseqüències, demostrar la necessitat de l’existència d’un determinat objecte o 

constatar incompatibilitats.  

  

                                                                                                                                                                            
humanal» (Llull 1957a, p. 811-812), encara que aquest darrer, òbviament, tingui un abast narratiu molt 

més ampli i es faci referència a les tres potències de l’ànima.  
13 La Tercera i la Quarta Figura de l’Art ternària contenen els mecanismes combinatoris d’aquesta fase. 

En la primera, els principis de la Primera i la Segona Figura es combinen binàriament, mentre que en la 

Quarta ho fan ternàriament (vegeu Bonner 2007, p. 142-4).  
14 En aquesta obra en total hi ha deu figures. Són les mateixes que l’Art demostrativa tret de les Figures Y 

i Z (les de veritat i falsedat), i afegint-hi la Figura del Dret.  



14 
 

4. LES FORMES SENTENCIOSES A LA FASE TERNÀRIA I A LA FASE POSTARTÍSTICA 

 

L’adveniment de la fase ternària de l’Art lul·liana, a causa de la reorientació del sistema 

i dels nous recursos que n’apuntalen la base argumentativa, comporta un augment 

considerable de l’ús de les formes sentencioses, que ara es presenten en múltiples 

contextos, amb diverses funcions i aplicacions i sota diferents manifestacions. Si donem 

un cop d’ull al conjunt d’obres que exposarem en aquesta secció, es fa palès que el 

conreu de la forma sentenciosa és un fenomen associat principalment a l’etapa ternària, 

tot i que s’estén també, però ja amb menys intensitat, durant la fase postartística. 

Aquesta última etapa es caracteritza per un abandonament progressiu de l’Art com a 

estructura globalitzadora i per una nova reorientació dels procediments argumentatius, 

que ara adoptaran la fesomia pròpia de la lògica aristotèlica imperant (Bonner 2007, p. 

187-190). El gruix de la producció lul·liana de formes sentencioses se situa entre 1294 i 

1305, amb una certa represa entre 1310 i 1313, tot i que sembla que amb unes 

intencions i uns procediments sensiblement diferents (és de destacar, per exemple, 

l’absència de formes sentencioses generades mitjançant els mecanismes combinatoris 

característics de l’Art ternària o altres elements del sistema).  Tanmateix, en aquest 

treball ens ha semblat més oportú presentar les obres de les dues etapes en un mateix 

bloc i classificar-les conjuntament segons el gènere i la temàtica, atès que la transició 

entre una i altra fase es realitza de manera progressiva i esglaonada, i d’altra banda, 

perquè tampoc és la nostra intenció d’afinar excessivament en la valoració de les 

relacions que s’estableixen entre les obres objecte d’estudi i les característiques 

distintives d’aquestes dues etapes.  

Dit això, en una primera valoració del material disponible, ens ha semblat 

adequat d’ordenar-lo en les següents categories: 1) Col·leccions de proverbis, 2) Obres 

sobre l’amància, 3) Obres de caràcter científic, tècnic o lògic, 4) Obres de caràcter 

apologètic i 5) Obres homilètiques. Com es pot observar, el criteri bàsic que ha regit la 

divisió proposada, exceptuant el primer grup, ha estat el de l’adscripció temàtica. 

Aquesta opció ens ha semblat la més operativa, ja que efectuar una divisió segons la 

terminologia emprada per Llull era impracticable i ineficaç
15

. Això vol dir que les 

diferències entre un grup i un altre sovint depenen més aviat de l’aplicació concreta de 

les formes sentencioses a un camp determinat, que no de les diferències formals entre 

elles. Tot i així, és evident que la temàtica sovint comporta l’adopció d’un determinat to 

o l’ús d’uns recursos específics que acaben identificant formalment alguns dels grups 

que estudiarem (aquest fet és especialment visible en la segona categoria, la de 

l’amància). No cal dir que el primer grup es justifica per si sol, no només pel fet que les 

col·leccions de proverbis són l’objecte d’estudi prioritari d’aquest treball, sinó perquè, 

des del punt de vista de l’etiquetatge terminològic, i a pesar de la interrelació que 

mantenen amb les altres formes sentencioses, constitueixen un grup ben marcat i 

delimitat.  

 

 

                                                           
15 Per a un repàs complet de la terminologia que Llull utilitza vegeu l’apartat 6.  



15 
 

 

4.1 Col·leccions de proverbis 

Cal advertir d’entrada que en aquesta categoria no només tenim en compte les 

col·leccions de proverbis pròpiament dites, és a dir, aquelles que estan formades 

exclusivament per proverbis —els Proverbis de Ramon, els Mil proverbis i els 

Proverbis d’ensenyament—, sinó també, evidentment, les obres que explícitament 

n’inclouen en forma de sèrie —l’«Arbre exemplifical» i la Rhetorica nova. L’apartat 5 

està dedicat exclusivament a discutir-ne els seus trets formals, estructurals i funcionals, i 

per tant, per no caure en repeticions, hi remetem el lector.  

 

4.2 Obres sobre l’amància 

En aquest grup es reuneixen tres llibres que d’una manera o altra segueixen el camí 

obert pel Llibre d’amic e amat. Respecte a la primera obra que prendrem en 

consideració, Badia, Santanach, Soler, en premsa, comenten que «la novetat en relació 

amb el Llibre d’amic e amat és que a l’Art amativa els versets apareixen ordenats 

temàticament i perden l’encant poètic de la seqüència desordenada» (I.5.1.4.3). Aquesta 

observació es pot aplicar, en general, a les tres obres que veurem tot seguit. Ara bé, 

encara que els components tècnics de l’Art s’hi facin molt més visibles, tant en els 

continguts com en l’estructura, les singulars «semblances» de la mística lul·liana 

continuen marcant-ne el caràcter i dotant-les, a vegades, d’una certa presència literària: 

«La amor del amic era malauta, per ço car l’amic no podia tant amar en sa raó la gran 

bondat de son amat, com es gran realment la bontat del amat» (Llull 1933, p. 155).  

 

a) L’Art amativa (1290) 

Escrita just després de l’Ars inventiva veritatis, està concebuda com la seva versió 

mística: «compilam esta Art amativa en la qual se dona e·s mostra amancia, axí com en 

la Art inventiva sciencia: car enaixí com sicencia es intitulada sots entendiment, enaixi 

amancia es entitulada sots volentat» (Llull 1933, p. 4). Aquestes dues Arts, com és 

sabut, són les dues primeres obres de la fase ternària, per la qual cosa tenen unes 

característiques particulars: introdueixen trets essencials de la nova fase (reducció de 

dotze a quatre figures, definicions dels divuit Principis) però encara no presenten alguns 

dels seus components essencials com l’Alfabet o la Taula (Bonner 2007, p. 117-120). 

La part de l’Art amativa que aquí ens interessa mostra aquest caràcter híbrid. Es tracta 

de la tercera distinció, «De condicions». D’una banda, tal com afirma Bonner, les 

condicions són un vestigi («holdover», p. 119) de la fase quaternària, però en aquest cas 

Llull les desenvolupa, no segons el mecanisme propi de l’etapa anterior, sinó a través 

del procediment combinatori de la Quarta Figura, mitjançant el qual el beat pot mesclar 

entre ells els Principis de la Primera i la Segona Figura. En aquesta obra, el resultat són 

«chains of proverb-like short statements, somewhat reminiscent of the Liber 

propositionum secundum Artem demonstrativam compilatus, or even more of the 

Flowers of Love and Flowers of Intelligence» (p. 119). Així doncs, en total els 

mecanismes combinatoris generen 833 condicions sobre l’amància, resoltes 

generalment en una extensió força breu. El to que adopten les sentències és la 

conseqüència de l’aplicació del discurs artístic dels divuit Principis a les relacions entre 



16 
 

l’amic i l’amat: «Per ço que la menor menoritat de esser lunyàs l’amat de major 

menoritat de no esser, mès l’amat son amic en la granea e vertut de son esser» (Llull 

1933, p. 175). És de destacar que l’aparició d’aquestes figures sempre comporta, fins i 

tot en una obra de caire essencialment expositiu com aquesta, l’aparició d’una 

narrativitat mínima, encara que, com és habitual en Llull, sense cap concreció 

espaciotemporal. En darrer lloc, cal afegir que en la primera part de la quarta distinció 

del llibre es desenvolupen les qüestions relacionades amb les condicions
16

.  

 

b) Les Flors d'amors e flors d'intel·ligència (1294) 

Malgrat que el gener del 1294 Llull va enllestir la Taula general, on va presentar la 

versió definitiva de la Taula
17

, aquesta obreta, immediatament posterior, segueix els 

mecanismes combinatoris de l’Art amativa. Llull es limita a extreure totes les 

combinacions possibles amb la lletra G, que denota «voluntat», a la primera part, i amb 

la lletra F, que denota «saviesa», a la segona (Llull 1989c, p. 502 i n. 7, p. 506). Cal 

precisar, doncs, que les flors de la primera secció caurien a la banda de l’amància i les 

de la segona al sac de la ciència. El conjunt està format per 200 aforismes o màximes, 

acompanyades en una segona secció per les respectives qüestions, les solucions de les 

quals remeten directament a les flors corresponents. Les del primer grup conserven el to 

mig poetitzant que els és propi, farcit d’interpel·lacions, exclamacions, demandes i 

asseveracions posades en boca dels personatges que intervenen («Pregà Volentat 

Duració que feés durar diferència enfre l’amic e l’amat, car sens diferència no puria 

haver amar», Llull 1989c, p. 508); en canvi, les del segon són d’un caràcter més tècnic i 

axiomàtic, amb una certa oscil·lació d’extensió («Per majoritat negun poder no és major 

que aquell qui és una cosa mateixa ab saviea», p. 519). Per acabar afegirem que, així 

com mitjançant les «Flors d’amors», «l’amic pot conèixer amar e contemplar son amat, 

qui és Déu, e sa volentat costrènyer a amar» (Llull 1989c, p. 506), les «Flors 

d’intel·ligència», a banda de poder-se utilitzar per resoldre qüestions, també tenen una 

funció apologètica (p. 515).  

 

c) L’Arbre de filosofia d’amor (1298) 

Dos anys després d’haver escrit l’Arbre de ciència, Llull aplica el mateix esquema 

compositiu a l’àmbit de l’amància, amb la voluntat d’oferir al públic laic una versió més 

accessible de l’Art amativa. Per tant, retrobem les mateixes parts en què s’estructuraven 

les diverses seccions de l’obra precedent (arrels, tronc, branques...). És com si Llull 

hagués decidit afegir un apartat més a l’enciclopèdia, encara que l’organització interna 

                                                           
16 L’Ars inventiva veritatis també inclou una distinció amb condicions, molt similar a la que acabem de 

veure, atès que l’Art amativa és un calc estructural de l’obra que la precedeix. L’única diferència és el to i 

l’estil, molt més sintètic i directe, propi d’una obra científica. Només cal comparar la condició de l’Art 

amativa que hem citat, que mescla grandesa, virtut i minoritat, amb el seu corresponent: «Nulla virtus est 

in minoritate magna» (Llull 1728, p. 19).  A causa de la identitat formal entre les dues obres, ens ha 

semblat que no calia dedicar una fitxa autònoma a l’Ars inventiva veritatis, però cal advertir que  s’hauria 

d’afegir als ítems que hi ha en la categoria 4.3.  
17 A la Biblioteca digital Narpan (http://www.narpan.net/bibliotecadigital/biblio-digital.html) es pot 

consultar una versió electrònica de la Taula general, on es pot observar que la Taula que es proposa 

també deriva de la Quarta Figura i té l’objectiu d’esgotar totes les possibles combinacions ternàries que es 

poden generar mitjançant aquest mecanisme.  



17 
 

de les successives parts d’aquest arbre adopti una fesomia pròpia, amb la presència de 

certs elements que no poden mancar com ara les definicions dels divuit Principis a les 

arrels. Ja hem vist que l’amància és un terreny abonat per a l’aparició de formes breus i 

és probablement per això que, si el comparem amb les seccions expositives de l’Arbre 

de ciència, el nou arbre es singularitza entre altres coses per una presència gairebé 

constant d’aquestes formes, des de sentències molt sintètiques que s’acosten a les 

proposicions o les màximes fins a unitats o paràgrafs més llargs que sovint inclouen 

narracions metafòriques protagonitzades per l’amic, l’amat, amor i altres «semblances» 

(fins i tot, al final de la part de les fulles, com si fos una mena d’extra, aquests 

personatges apareixen en un relat llarg, els «Accidents d’amor»). A banda del capítol de 

definicions, que no només inclou les habituals definicions simples dels principis sinó 

també unes que mesclen la definició d’amor amb la dels principis, els apartats que 

inclouen formes sentencioses més clares són el de les branques i el de les flors. Les 

primeres consten de tres parts: les condicions, les qüestions i les pregueres. Totes tres es 

desenvolupen altra vegada mitjançant el mecanisme de combinació ternari de la Quarta 

Figura. La noció d’amor es mescla amb els principis en 17 apartats, cadascun dels quals 

pren un dels principis com a terme de combinació constant. Així, el primer és el de 

bona amor, el segon el de gran amor i etcètera. Les condicions adopten la forma de 

màximes concises: «Negú poder pot fer neguna obra sens differencia d’amic e amat» 

(Llull 1935, p. 97). Les qüestions es resolen acudint directament a les condicions 

corresponents i, per la seva banda, les pregueres, més llargues, també es relacionen amb 

les condicions i les qüestions homòlogues. En darrer lloc, les flors consten de tres parts 

(altees, loors i honors), però només la primera inclou 67 màximes en què es combina el 

to explicatiu i l’exhortatiu, algunes de les quals molt similars als proverbis que podem 

trobar als Proverbis de Ramon o als Mil proverbis: «Contricció puja amar a satisfacció, 

e satisfacció puja amar a perdó», «Si puges en l’arbre per odorar les flors, puja a ton 

amat tes amors» (p. 190).  

 

4.3 Obres de caràcter científic, tècnic o lògic 

En aquesta categoria s’inclouen obres de caràcter monogràfic i expositiu que contenen, 

en major o menor mesura, diferents tipus de formes sentencioses, generalment 

relacionables amb mètodes d’anàlisi i raonament deductiu.  

 

a) L’Arbre de filosofia desiderat (1294) 

La tercera distinció d’aquest tractat és «de preposicions». Les proposicions són 

generades mitjançant un mecanisme combinatori de tipus binari en què es mesclen dues 

sèries de lletres, b-k i l-u (sense la t). Hi ha nou parts en les quals les lletres de la 

primera sèrie es combinen sistemàticament amb les de la segona, generant, doncs, 81 

«cambres». En la primera part cada cambra consta de quatre proposicions, mentre que 

en les posteriors només n’hi ha dues. Tot i la simplicitat d’aquest procediment, els 

conceptes implicats en la mescla són bastants, ja que, d’una banda, les lletres b-k no 

només denoten els divuit Principis habituals sinó una llista de nou començaments 

particulars més, i la sèrie l-u significa divuit conceptes filosòfics relacionats amb l’ens, 

l’objecte d’estudi preferent del llibre. Potser és per això que les proposicions d’aquesta 



18 
 

obra no es resolen, com és habitual en altres llocs, de manera sintètica, sinó que sovint 

s’allarguen força. No obstant això hem decidit incloure-la en el cens perquè, malgrat tot, 

les proposicions a vegades assoleixen una certa sentenciositat («Segons que moviment 

es gran, es gran la concordansa o la contrarietat del motiu o del movable», Llull 1933, p. 

447), i perquè, d’altra banda, a causa de la variabilitat amb què Llull sol resoldre la 

majoria de gèneres que assaja, es fa difícil establir un tall net entre les proposicions que 

adopten una formulació sentenciosa i les que no. En la quarta distinció trobem les 

qüestions, les quals, com és habitual, corresponen de manera anàloga a les proposicions 

anteriors, amb el matís que la solució d’una qüestió no només es troba en la cambra que 

li correspon sinó en tres més, tal com s’explica en la introducció (p. 481).    

 

b) El Liber de geometria nova et compendiosa (1299) i els Començaments de filosofia 

(1299-1300) 

Agrupem aquests dos tractats per la seva proximitat cronològica, per la relació 

estructural que mantenen i perquè presenten un tractament molt similar de les formes 

sentencioses que contenen. En primer lloc, són les dues úniques obres d’aquest tipus 

que les denominen principia o començaments. Els començaments tenen una forma i un 

to molt semblant a les màximes: fan referència a un cert tipus de veritat axiomàtica o 

primordial. Per això generalment són molt concisos: «Punctus est ens qui est pars linee» 

(Llull 1953, p. 89); «Sol home es de ens speritual e corporal» (Llull 2003, p. 61). 

Bonner 2007 assenyala les concomitàncies que existeixen entre els començaments, certs 

proverbis i altres formes com les màximes i considera que seria interessant d’aclarir-ne 

la relació (n. 75, p. 216; i també p. 264).  De fet, el principi geomètric acabat d’esmentar 

no s’allunya gaire del següent proverbi: «Punt es simple part de linya, qui es 

indivisible» (Llull 1928, p. 200). Els capítols sobre l’ens i el no ens dels Proverbis de 

Ramon (Llull 1928, p. 103-5), per exemple, estan desenvolupats amb un estil precís i 

lacònic, propi dels tractats filosòfics, lògics o científics. Ara, els començaments-

principia que serveixen com a base per investigar un determinat àmbit d’estudi, i que 

són enunciats en forma de proposicions categòriques, són utilitzats com a antecedents 

de llistes anàlogues de conseqüències o conclusions, un procediment que Llull no va 

tornar a emprar més de manera explícita (Bonner 2007, n. 8, p. 192). A continuació de 

les conclusions trobem les habituals qüestions. Cal precisar que els Començaments de 

filosofia, tal com indica el títol, funcionen completament mitjançant aquest sistema 

expositiu (començaments + conseqüències + qüestions), mentre que en la Geometria 

nova estan situats al final, com si fos una part pràctica després d’haver exposat tot el 

contingut.  

 

c) El Liber de consilio (1304), el Liber de investigatione actuum divinarum rationum 

(1304) i el Liber de praedestinatione et libero arbitrio (1304) 

Aquests tres opuscles pertanyen a un grup d’obres redactades en llatí a Montpeller entre 

el novembre de 1303 i l’abril de 1304 (publicades als volums X i XX de les Raimundi 

Lulli Opera Latina [ROL]). Sembla que el llibre que marca el caràcter i el contingut 

d’aquest cicle és la Lectura Artis, quae intitulata est brevis practica Tabulae generalis 

(«Introducción general», p. ix, ROL XX). Exceptuant aquesta i dues obres més (el Liber 



19 
 

de regionibus sanitatis et infirmitatis i el Liber ad probandum aliquos articulos fidei 

catholicae per syllogisticas rationes), Llull estructura tots els productes d’aquest grup 

mitjançant la figura de l’arbre, sense arribar mai a la precisió i la complexitat de casos 

com l’Arbre de ciència
18

. Malgrat les diferències que es poden observar entre unes i 

altres a l’hora de concretar el contingut, totes elles solen tenir una part dedicada a 

l’exposició dels Principis de l’Art, les definicions i les Regles, una segona en què els 

materials artístics s’apliquen mitjançant la combinació a l’objecte d’estudi (sol ser la 

distinció «De floribus») i una darrera consagrada a les qüestions, organitzada 

normalment segons l’estructura de la segona distinció. La particularitat de les nostres 

tres obretes és que les flors contingudes en la segona part assoleixen un grau notable de 

sentenciositat, cosa que no passa als altres sis llibres que presenten aquesta mateixa 

estructura. Aquest fenomen és d’alguna manera notat pel mateix Llull atès que en la 

introducció de les distincions dedicades a les flors anuncia que presenta propositiones 

necessarias (Llull 1982a, p. 134; Llull 1982b, p. 258; i Llull 1982c, p. 372). El 

mecanisme combinatori és de tipus ternari i en cada cambra generada es mesclen dos 

Principis amb un determinat aspecte del concepte o tema estudiat. Un exemple del Liber 

de consilio: «Omne consilium debitum et gratiosum est principiabile cum duratione, 

potestate, sine contrarietate» (Llull 1982a, p. 137). Cada cambra conté dos o quatre 

proposicions (en total hi ha 88, 144 i 72 proposicions, respectivament).  

 

d) El Liber de praedicatione (1304) 

El primer tractat que Llull va escriure sobre homilètica està dividit en dues grans 

distincions: la primera desenvolupa la teoria, l’explicatione Artis, mentre que la segona 

aborda l’appliactione Artis i, a banda d’indicacions pràctiques sobre l’estructuració del 

sermó, inclou una mostra de cent vuit sermons. En la primera part, després d’haver 

exposat els materials artístics de l’època ternària (els Subjectes, els Principis, les Virtuts 

i els Vicis, i les Regles), desplega una secció intitulada «De usu principiorum» en què 

Principis, Subjectes i Virtuts i Vicis són investigats i deduïts mitjançant els divuit 

Principis. Per tant, cada un d’aquests elements es mescla, en 18 unitats, amb tots els 

Principis. En conseqüència, en primer lloc trobem un apartat en què els Principis es 

combinen binàriament entre ells (Llull 1961, p. 174-206). El beat l’introdueix amb 

aquestes paraules: «In parte ista faciemus propositiones, miscendo principia ad 

invicem» (p. 175). Les proposicions d’aquesta obra tenen una certa semblança amb les 

de l’Arbre de filosofia desiderat, en el sentit que l’extensió és variable i sovint 

adquireixen una llargada notable. Ara bé, determinades combinacions es resolen d’una 

manera força lacònica: «Magnitudo est durans per durationem; et duratio est magna per 

magnitudinem. Et ex istis sequitur concretum magnum et durans» (p. 177). Els apartats 

successius, sobretot el referent als nou Subjectes, tenen una tendència més acusada a 

l’extensió.  

 

                                                           
18 Bonner 2007, p. 30-1, explica molt breument les característiques formals dels arbres lul·lians. En la n. 7 

estableix que els arbres de les obres d’aquest cicle (l’autor només cita els opuscles de ROL XX) 

s’assemblen als del Llibre del gentil, que no es poden considerar arbres en sentit matemàtic perquè no hi 

ha vies que uneixin les arrels, el tronc, les branques i els altres elements. Tan sols les flors són operatives.   



20 
 

e) El Liber de possibili et impossibili (1310) 

La quarta part d’aquest opuscle està dedicada a desenvolupar una sèrie de qüestions 

relacionades amb la matèria tractada. Abans, però, d’encetar aquest capítol, Llull 

sintetitza en cent màximes els continguts exposats en la segona distinció: «In prima 

parte determinabimus de centum maximis, abstractis a uiginte principiis, positis in 

secunda distinctione, uniformiter per possibile et impossibile ordinatis» (Llull 1978b, p. 

428). Així, cada un d’aquests «principis» consta de cinc màximes. Tal com correspon al 

gènere, la precisió i la brevetat de les màximes és absoluta: «Nulla magnitudo est magna 

sine magnis correlatiuis» (p. 429). Aquestes 100 màximes estructuren el Liber 

contradictionis (Llull 1975a, p. 137-158), de 1311, on el personatge dit «Raimundista» 

les reprèn sistemàticament (amb algunes variacions) per construir sil·logismes per 

contrarestar les opinions de l’«Averroista».  

 

f) El Liber de syllogismis contradictoriis (1311) 

Com l’anterior, aquesta obra forma part ja de l’etapa postartística de la producció 

lul·liana. El seu títol reflecteix prou bé l’apropament que Llull dugué a terme en aquesta 

darrera fase als mètodes de demostració lògica d’arrel aristotèlica, els més usuals al seu 

temps. D’altra banda, totes dues obres també s’inscriuen en la campanya antiaverroista 

que Llull emprengué en la seva estada a París entre 1309 i 1311. Aquesta darrera està 

estructurada mitjançant la forma diàleg i hi tornen a aparèixer les figures de Raimundus 

o el Raimundista i la de l’Averroista (de fet és una continuació del Liber de 

contradictionis). Al començament del llibre, el primer personatge enuncia 44 

«positiones autem siue propositiones» (Llull 1975b, p. 170-1), que corresponen als 

presumptes errors que defensa l’Averroista. Les proposicions, extremadament 

concretes, neguen certs dogmes de la fe cristiana i certs principis bàsics del pensament 

lul·lià: «Deus non est trinus», «Deus non potuit incarnari», «Infernus nihil est», 

«Paradisus nihil est», «Mundus est aeternus», etc. Les proposicions seran rebatudes i 

contradites en la segona distinció del llibre mitjançant l’aplicació dels sil·logismes que 

s’han desgranat en la primera distinció, els quals investiguen les qualitats de les 

dignitats divines. A cada proposició se li dedica un capítol. Algunes d’aquestes 44 

proposicions errònies de l’averroisme serveixen de guia per redactar els Sermones 

contra errores Averrois
19

; també són a la base del Liber de ente quod simpliciter est per 

se et propter se existens et agens (1311), en què són refutades mitjançant les definicions 

de les dignitats divines, les deu Regles i deu sil·logismes.  

 

g) El Liber disputationis Petri et Raimundi (1311) 

En darrer lloc, ens tornem a topar amb un diàleg, una forma literària molt utilitzada per 

Llull en aquesta fase de la seva producció. Tal com indica el títol, el diàleg presenta una 

discussió entre Ramon i un clergue anomenat Pere. Tots dos personatges es troben en el 

camí que els du a Viena del Delfinat, on el 1311 va tenir lloc un Concili general de 

l’Església. Mentre que Ramon, tal com explica al pròleg (Llull 2008, p. 108-111), hi va 

a demanar que es prenguin unes determinades mesures per aconseguir la conversió dels 

                                                           
19 Vegeu el comentari a aquesta obra a l’apartat 4.5.  



21 
 

infidels, el clergue només hi acudeix per tractar d’aconseguir privilegis per a ell i la seva 

família. Aleshores entaulen una discussió per tal d’esbrinar quin dels dos és un 

«fantàstic», és a dir, un desassenyat. En l’apartat tres, que tracta «De honore», la 

matèria es desenvolupa mitjançant una sèrie de «notabilia» («consideracions notables» 

segons traducció de Lola Badia), un terme poc lul·lià, introduït segurament per l’editor 

renaixentista Lefèvre d’Étaples
20

, atès que és una ocurrència única en l’opus del beat. 

De «notabilia» n’hi ha 43 i en general són dominades pel to exhortatiu, emfasitzant una 

sèrie de virtuts morals a través de les quals l’home adquireix honor: «Honora tuum 

intellectum cum ratione», «Honora tuam conscientiam cum discretione»... Badia, en una 

nota de la seva edició (Llull 2008b, p. 143), assenyala que Llull presenta la matèria amb 

una sèrie de proverbis com els que inclouen altres obres, com els Mil proverbis, on hi ha 

20 proverbis «D’honor», però que no coincideixen amb la llista que apareix aquí. En el 

diàleg que introdueix els proverbis o màximes, el clergue, que és el que proposa aquest 

mètode de discussió, estableix que posteriorment n’extrauran sil·logismes, a través dels 

quals podran descobrir qui és més assenyat. A Ramon li agrada el plantejament perquè 

percep en la proposta «una doctrina lleugera i abreujada, ben bé una art de distingir 

l’home assenyat de l’home fantàstic» (Llull 2008b, p. 143).  

 

4.4 Obres de caràcter apologètic 

És evident que, en darrer terme, tota l’obra lul·liana està enfocada de manera prioritària 

cap a la defensa i la demostració racional dels dogmes cristians. Per això, moltes obres 

que hem situat en les categories anteriors també incorporen de manera operativa una 

funció apologètica, com per exemple les «Flors d’intel·ligència» (p. 16). Tanmateix, 

també és clar que en determinats llibres, la funció apologètica latent en pràcticament 

tota la producció del beat passa a ocupar el primer pla. Són, doncs, aquest tipus d’obres 

les que hem agrupat aquí. Cal advertir, però, que les obres homilètiques amb un fort 

component apologètic en queden excloses, atès que el darrer subapartat el dediquem a 

aquesta vessant de l’activitat lul·liana.  

 

a) Els Cent noms de Déu (1292) 

Aquesta composició escrita en una mena de prosa rimada (Rubió 1985, p. 245) és una 

de les més difícils de classificar, perquè en un cert sentit constitueix un cas únic dins la 

producció de Llull; d’altra banda, però, el seu estudi és imprescindible atès que es tracta 

d’una obra que estableix vincles molt estrets amb els proverbis. D’una banda, la primera 

part dels Proverbis de Ramon té el mateix títol i, en el pròleg, Llull recorda que ja ha 

escrit un llibre sobre el tema (Llull 1928, p. 1). De fet, un cop d’ull a les rúbriques de les 

dues obres deixa prou clar que Llull es va servir de la llista de rúbriques dels Cent noms 

de Déu per confeccionar l’esquema de la primera part dels seus Proverbis, ja que entre 

una i altra llista hi ha ben poques diferències i el tema es desenvolupa en el mateix 

ordre. A banda d’aquest reciclatge, Hauf 2002, p. 308-9, crida l’atenció sobre la 

                                                           
20 No es conserva cap manuscrit complet que reporti el text del diàleg, per la qual cosa el text que serveix 

de base per a l’edició crítica (Llull 1988) és el de l’incunable que Jacques Lefèvre d’Étaples va publicar el 

6 d’abril de 1499 a París. Segons l’editora de Llull 2008b, «no hi ha alternativa al llatí de Llull revisat per 

Lefèvre» (p. 88).   



22 
 

reutilització d’algunes rimes d’aquest llibre en els «Rams de l’Arbre exemplifical»  i en 

dóna els capítols exactes d’on  han estat manllevats el proverbis continguts en aquest 

subapartat (també ho destaca Rubió 1985, p. 245). Per tant, és evident que Llull tragué 

un bon partit d’aquesta provatura realitzada el 1292, quatre anys abans d’haver acabat 

l’Arbre de ciència i d’haver redactat la primera col·lecció independent de proverbis, per 

la qual cosa és probable que aquesta obra jugués un paper rellevant en el desvetllament 

de l’interès del beat pels proverbis. En aquest sentit, és destacable el fet que les 

mateixes unitats siguin, en un primer moment, marcades amb el simple concepte genèric 

de «verses» (Llull 1936, p. 80) i, més tard, en un context del tot diferent es converteixin 

en «proverbis». Hauf creu que la reutilització d’aquests proverbis demostra la 

importància estètica i persuasiva que Llull donava a aquest tipus de formes breus, en les 

quals es produïa la concreció màxima de la doctrina i, per tant, eren un bon recurs per a 

la memorització dels continguts (p. 309). Pel que fa a la forma, l’estructura i la funció 

dels Cent noms de Déu, cal dir que la intenció de Llull en escriure-la era la de demostrar 

la seva capacitat de superar la bellesa literària de l’Alcorà i d’escriure un llibre amb una 

doctrina més veritable. Aquest to de desafiament es completa amb l’exposició dels cent 

noms de Déu, un més dels que els musulmans concedien a Al·là: «Los sarrayns dien 

que en l’Alcorà són noranta e nou noms de Deu, e qui sabia lo centè sabria totes coses; 

per que yo fas aquest libre de Cent noms de Deu, los quals se, e per tot so no·s segueyx 

que sapia totes coses» (Llull 1936, p. 80). És per això, per aquesta superioritat doctrinal 

i estètica que Llull postula per al seu text, que hem decidit incloure’l en aquesta 

categoria. Així doncs, el llibre s’estructura en cent apartats cadascun dels quals conté 

deu unitats rimades, formades per tres versos irregulars, després de les quals es repeteix 

sistemàticament una lloança a l’essència de Déu. El primer verset diu així:  «O ens 

divinal! Tu és Deus per l’obrar / que en tu as, axí com és Deus per estar; / per que en tu 

nuyl accident no pot estar» (p. 82).  

 

b) El Dictat de Ramon (1299), el Coment del dictat (1299) i el Tractatus 

compendiosus de articulis fidei catholicae (1300) 

Aquestes tres obretes formen una unitat inseparable i gairebé es podria dir que 

constitueixen una sola obra
21

. La primera és un poema didàctic que pretén demostrar la 

veritat dels articles de la fe cristiana; la segona, tal com expressa el títol, el comentari de 

les proposicions que conté el poema precedent, i la tercera és una traducció ad sensum  

al llatí del Coment (Llull 1993, p. 504), en què les proposicions perden la rima. En els 

pròlegs es destaca repetidament que la pretensió dels textos és la d’oferir arguments de 

força necessària per provar la fe cristiana. El Dictat comença de la següent manera: «A 

cells qui dihen que provar / hom no pot la fe, ni donar / null necessari argument, / volem 

donar ensenyament / de .vii. articles principals» (Llull 1936, p. 263). El poema es 

desenvolupa en sis parts: l’existència necessària de Déu, la unitat de Déu, la Trinitat, 

l’Encarnació, la creació del món i la resurrecció dels morts. Com era d’esperar, el 

Coment i el Tractatus segueixen aquesta divisió. En el Dictat aquestes parts es resolen 

                                                           
21 Per això, en el catàleg Bonner tenen assignats, respectivament, els números III.41a, III.41b i III.41c. 

Vegeu la LlullDB.  



23 
 

mitjançant dístics octosíl·labs, cadascun dels quals constitueix una unitat que prova o 

aporta arguments a favor d’un aspecte dels dogmes que Llull vol demostrar: «Si són dos 

deus o tres o plus / cascú es dessús e dejús» (p. 266). L’estructura més emprada és la de 

la proposició hipotètica, tot i que sobretot a partir de la tercera secció va perdent 

presència. Malgrat això, una bona part dels dístics adopten una estructura bipartita en 

què s’enuncia la conseqüència d’una determinada asseveració. Al pròleg Llull assenyala 

l’ús d’aquesta estructura quan adverteix que el Dictat necessita «ensenyador», el qual ha 

de mostrar «la força major / qui està per los conseqüents / qui ixen dels antecedents» (p. 

263-4). Normalment les proposicions hipotètiques serveixen per extreure conclusions 

que es presenten com a impossibles, contradictòries o inconvenients: «Si Deus no es, no 

valem res, / e per no res es tot quant es» (p. 266). En total es compten 102 unitats (20 a 

les tres primeres parts, 10 a la penúltima i 12 a la darrera) que són les que es reprendran 

al Coment, on Llull actua d’«ensenyador» per tal que el Dictat «pusca esser entès sens 

maestre» (Llull 1936, p. 277). En el Tractatus el nombre d’unitats s’arrodoneix a cent. 

Curiosament Llull no empra la mateixa terminologia en llatí i en català. A l’ìnici del 

Coment anomena «proposició» a les unitats del Dictat, mentre que en el Tractatus el 

terme emprat és el de «maximas necessarias». En darrer lloc, cal recordar que la forma 

mètrica utilitzada en el Dictat, d’un marcat perfil pedagògic i mnemotècnic, és la 

mateixa dels «Proverbis de la Retòrica nova» i els Proverbis d’ensenyament, tot i que el 

camp d’aplicació es redueix a la matèria teològica tractada en aquesta obra.  

 

c) El Liber ad probandum aliquos articulos fidei catholicae per syllogisticas rationes 

(1304) 

El present llibre és una concreció de les indicacions sobre com procedir en la disputació 

interreligiosa contingudes en l’obra immediatament anterior, la Lectura Artis quae 

intitulatur Brevis practica Tabulae generalis, del mateix any (Llull 1995b, p. 441). En 

aquest tractat, Llull explica que hi ha tres procediments per provar els arguments: en 

primer lloc, mitjançant l’ús de tres gèneres de demostració: propter quid (per causa), 

quia (per l’efecte) i per aequiparantiam. El segon mitjà consisteix a utilitzar quatre 

tècniques lògiques: el sil·logisme, l’entimema, la inducció i l’exemple; i en darrer lloc, 

es pot recórrer a l’Art per «inuenire plura media». En el Liber ad probandum Llull 

exemplifica el segon procediment. Sembla que la distinció entre quatre tipus de 

demostracions prové de Pere Hispà, el qual al seu torn l’havia heretat d’Aristòtil 

(Bonner 2007, p. 266; Llull 1995b, n. 3, p. 442). El fet, però, és que Llull rarament va 

desenvolupar els quatre procediments, i com que, d’una banda, l’entimema és una 

espècie de sil·logisme, i de l’altra, la inducció només es diferencia de l’exemple per una 

qüestió numèrica, Llull es va centrar en el sil·logisme i l’exemple (Bonner 2007, p. 

267). El caràcter peculiar del Liber ad probandum s’explica, evidentment, perquè aplica 

les instruccions de la Lectura. Llull divideix el tractat en les mateixes sis parts que hem 

vist en les obres de l’epígraf anterior. Per a cada una d’elles, proposa cinc tipus 

d’arguments: els dos primers es basen en els divuit Principis i les deu Regles i adopten 

la forma del sil·logisme, mentre que els tres darrers són entimemes, induccions i 

exemples. Aquestes tres formes darreres, per les seves característiques, se solen resoldre 

molt breument. Els entimemes, per exemple, són una mena de sil·logismes sintètics en 



24 
 

què el terme mig no s’explicita perquè se sobreentén, i per tant, encara que incloguin les 

clàssiques partícules consecutives, no s’estenen tant com els sil·logismes: «Omnis 

potestas infinita impedit aliam potestatem infinitam esse; ergo tantum unus Deus est» 

(Llull 1995b, p. 459). Hem decidit incloure-les en aquest cens perquè formen part de les 

formes sentencioses de tipus lògic que, per la seva brevetat, mantenen algun tipus de 

relació amb els proverbis. Encara que a primera vista no sembla que en general els 

proverbis adoptin explícitament la forma d’aquestes tècniques lògiques, seria interessant 

d’analitzar-los detingudament i comprovar que no amaguin, en alguns casos, una 

estructura similar.   

 

d) El Liber in quo declaratur quod fides sancta catholica est magis probabilis quam 

improbabilis (1310) 

En aquest tractat de la fase postartística, Llull fa ús de diferents mecanismes per aportar 

arguments que provin la fe catòlica. En la primera distinció exposa com funciona 

l’ascens i el descens de l’intel·lecte des de les sensualitats i la imaginació fins al món 

intel·ligible, i per què el qui es queda al nivell més baix de la realitat nega la racionalitat 

de la fe. En les quatre distincions posteriors, el beat empra, en aquest ordre, 

«positiones», «problemata» o «propositiones», sil·logismes i qüestions, sempre amb 

l’objectiu de demostrar la veritat necessària de la fe. Les primeres es refereixen a 

«suposicions» i, segons Bonner 2007 adopten la forma de «contradictory supositions» 

(p. 234), una forma de raonament que Llull assajarà força en aquesta darrera etapa. El 

que ara ens interessa, però, és la llista «de centum problematibus siue propositionibus 

per se notis» (Llull 1978a, p. 354) que ve a continuació. La particularitat d’aquestes 

formes és que generalment no només enuncien una determinada veritat axiomàtica, 

evident en si mateixa, sinó que expliciten, sovint mitjançant la presència de la partícula 

«ergo», per què dels principis establerts se’n deriva necessàriament la validesa de la fe 

cristiana. Per exemple, la proposició número dotze exposa el següent: «Plus potest Deus 

cum se ipso, quam cum alio. Et quia fides hoc tenet, ergo uera est» (p. 355). En la 

penúltima secció hi trobem quaranta sil·logismes i, per acabar, en la darrera hi ha cent 

qüestions.   

 

4.5 Obres homilètiques 

La relació entre la predicació lul·liana i les formes sentencioses constitueixen un capítol 

a part. Així com en una obra tan primerenca com la Doctrina pueril, en parlar de la 

retòrica, Llull ja aconsella de començar els discursos amb un exemple (Llull 2005, p. 

191), en el Liber de praedicatione de 1304, quan s’ocupa de l’ordenació del sermó, 

precisa una mica més i explica que el predicador ha de començar el seu discurs «per 

metaphoram vel per proverbium vel exemplum» (Llull 1961, p. 399), i a continuació 

posa un exemple d’una «metàfora» extreta del seu «Arbre exemplifical», la qual es vol 

aplicar a l’exposició de les virtuts cardinals. Tot i així, en els cent sermons inclosos en 

la segona part del tractat, Llull els basa sistemàticament en themas bíblics i no posa més 

exemples de com començar el sermó mitjançant una forma analògica, ja sigui més o 

menys condensada. Més endavant, sobretot en les obres que formen part de 

l’anomenada Summa sermonum (1312-1313), publicats a Llull 1987, sí que podrem 



25 
 

veure algun cas d’ús de formes sentencioses per començar o fonamentar el sermó, tot i 

que no restringit a les formes analògiques, les quals, de fet, tenen una escassíssima 

presència. En canvi, com explicarem tot seguit, en aquest àmbit, la tendència a la 

sentenciositat també s’observa en el desenvolupament del sermó, fenomen que va lligat 

d’una banda a la presència de materials artístics, els quals serialitzen els continguts, i de 

l’altra a l’esquematisme amb què Llull exposa la manera de construir sermons. Ens ha 

semblat adequat de dividir aquesta matèria en tres subapartats:   

 

a) Els problemata del Liber de praedicationes contra Iudaeos (1305) i les 

proposicions averroistes dels Sermones contra errores Averrois (1311) 

Aquestes dues obres es poden relacionar pel fet que totes dues utilitzen proposicions o 

màximes per fonamentar els sermons. D’altra banda, comparteixen una clara funció 

apologètica, ja que l’horitzó darrer en els dos casos és demostrar de manera necessària 

la veritat de la fe catòlica, encara que en el segon la discussió adopti un caràcter més 

filosòfic. En la primera obra s’alternen els themata extrets de l’Antic Testament, els 

problemata i els preceptes de la llei mosaica. Sembla que el tractat estaria dirigit a 

«aprenents d’apologeta» que es disposen a disputar amb jueus, però part dels materials 

presentats també són aptes per fer-ho amb musulmans i creients (Cabré 2000, p. 14-15). 

A la fi del llibre Llull conclou: «Probauimus ergo, quod Iudaei et Saraceni sunt in errore 

per praedictos sermones» (Llull 1984, p. 78). Aquest fet explicaria la varietat de 

procediments emprats i la presència dels problemata, ja que ni musulmans ni filòsofs 

estarien disposats a discutir a partir d’autoritats i lleis que no reconeixen d’entrada com 

a vàlides. Cabré 2000 considera que aquesta obra se cenyeix al principi lul·lià 

d’adaptar-se al contrari per fonamentar els arguments utilitzats en un terreny de 

coneixement comú (p. 15). En total, l’obra consta de 52 sermons, 17 dels quals es 

basteixen sobre problemata del tipus «Omne bonum est magis bonum existendo et 

agendo quam existendo tantum» (Llull 1984, p. 34). Per la seva banda, els Sermones 

contra errores Averrois estan formats per deu peces, totes elles encapçalades per una de 

les 44 tesis averroistes enunciades en el Liber de syllogismis contradictoriis, que són 

identificats com a «positiones autem siue propositiones» (Llull 1975b, p. 170-1). Les 

deu proposicions triades, tret d’una, se centren en la discussió de l’essència i l’activitat 

de Déu.  

 

b) Proverbis i sentències al Llibre de virtuts e pecats (1313) 

Aquesta obra, coneguda també amb el nom d’Art major de predicació, constitueix el 

gruix principal de la Summa sermorum, i tal com indica el primer títol, versa sobre 

temàtica essencialment moral. Els 136 sermons que la composen tracten o bé una sola 

virtut o un sol pecat, o bé, a partir de la tercera distinció, es combinen dues virtuts, dos 

pecats o una virtut i un pecat. Cal precisar que la llista de virtuts i pecats inclou les set 

habituals més un ítem extra: la saviesa en el cas de les virtuts i la mentida en el dels 

vicis. En referència a la presència de formes sentencioses en aquest llibre, hi ha diversos 

aspectes a comentar. En primer lloc, els setze sermons de les dues primeres distincions, 

els que presenten les virtuts i els pecats isoladament, s’inicien tots amb una sentència de 

tipus exhortatiu, en què es convida l’oient a cultivar les virtuts i evitar els pecats 



26 
 

al·legant l’essència o la voluntat divina. El primer sermó, «De justicia», té aquest 

encapçalament: «Car Deus es just ages justicia» (Llull 2008, p. 11); el «De fe», 

comença així: «Deus vol que ages fe per ço que d’ell crees e entenes veritat» (p. 22). I, 

en l’altre pol, el «De avaricia» diu: «Car Deus no ama avaricia no ages avaricia» (p. 33). 

A continuació Llull enuncia la definició de cada un dels conceptes morals i 

posteriorment comença el desenvolupament del tema, que entre altres materials sol 

incloure alguns exemples. És possible que aquestes sentències es relacionin amb el 

thema bíblic general per a tots els sermons del corpus que Llull postula en el pròleg: 

«Ama Deus ton senyor de tot ton cor, de tota ta anima, de tota ta pensa e de totes tes 

forçes» (p. 10)
22

. En segon lloc, introduint-nos ja en el cos dels sermons que combinen 

conceptes, quan arriba als que relacionen la caritat amb els pecats (sermons 121-128, p. 

265-281), Llull recorre a petites sèries d’una espècie de proverbis que en alguns casos 

tenen certes similituds amb alguns dels que es poden trobar als Proverbis de Ramon i 

els Mil proverbis, sobretot per l’ús de certes fórmules, com ara la de relacionar 

conceptes mitjançant mots que denoten parentiu o proximitat: parent, cosí, germà, amic, 

veí: «Caritat es parenta de sciencia e glotonia de ignorancia» (p. 269). Per acabar, també 

és important destacar que el visible caràcter esquemàtic amb què Llull va redactar 

aquest llibre comporta que molt sovint, i sobretot a mesura que es va avançant en la 

matèria i, per tant, el lector ja té interioritzada l’estructura del sermó, es tendeixi cap a 

una forta fragmentació dels continguts, que acaben per ser exposats mitjançant unitats 

curtes, de to repetitiu i natura essencialment relacional, que s’acosten a la forma 

sentenciosa, si bé potser d’una manera no tan clara com els proverbis de caritat que 

acabem d’assenyalar. Aquest fenomen es pot comprovar, per exemple, en el sermó 129, 

«De saviea e de avaricia» (p. 282-3), en què s’enuncien una sèrie d’actuacions 

contràries de l’home savi i l’home avar: «Home savi ab saviea parla saviament, e home 

avar ab avaricia parla folament e contra larguea».    

 

c) Fragments breus i virtuts i pecats al Liber de Pater noster (1312) i al Liber de Ave 

maria (1312) 

En els altres opuscles de la Summa sermorum no retrobem ni sentències a principi de 

sermó ni formes semblants a proverbis intercalades en les explicacions. Ara bé, sí que 

torna a aparèixer la tendència a la fragmentació de certs continguts, especialment als dos 

reculls que hem mencionat al títol. La particularitat d’aquestes dues obretes és que 

aquests curts fragments de to repetitiu van associats sistemàticament a llistes de virtuts i 

pecats (els mateixos que en l’Art major). Per exemple, en el Liber de pater noster, en el 

sermó 5, el de «Panem nostrum cotidianum da nobis hodie», trobem una d’aquestes 

tirades, associada en aquest cas als vicis, en què les vuit unitats comencen per la 

fórmula «Iesus Christus non est panis hominis...». El cas de l’accídia i la diligència fa 

així: «Jesus Christus non est panis hominis accidiosi, pigri. Et est panis hominis 

diligentis, diligentiam amantis pro eius amore» (Llull 1987, p. 69). En el sermons 6 i 8 

                                                           
22 Les vuit sentències que encapçalen els sermons sobre els vicis es reprenen a l’Art abreujada de 

preïcació (1313),  en l’apartat «De mesclament», inclòs en la quarta distinció (Llull 1991, p. 106 i ss.). 

D’altra banda, Cabré 2000 considera que aquestes sentències, presents en les dues obres, són  problemata 

o proposicions derivades de l’Art (p 15).  



27 
 

hi ha dues tirades més associades a les virtuts. Pel que fa al Liber de Ave maria, trobem 

tres tirades similars en els sermons 1, 4 i 5, tot i que les unitats són en general més 

llargues. La més acostada a la forma sentenciosa és potser la del sermó 1: «Tu peccator 

uel peccatrix, qui indueris auaritia, facis magnam iniuriam salutationi, quae est Aue 

Maria, quia non decet tam altam et tam nobilem salutationem esse sine largitate, quam 

quis uelit habere ad uenerandum dominam nostram sanctam Mariam» (Llull 1987, p. 

86). Pel fet que els sermons continguts en aquests opuscles es basen en les dues 

oracions cristianes fonamentals, i pel to salmòdic que deriva de la repetició de les 

fórmules, aquestes unitats acaben adquirint una certa cantarella pròpia de la pregària o 

el cant litúrgic.  

.  

 

 

 

  



28 
 

5. FORMA I FUNCIÓ DELS PROVERBIS 

 

A dia d’avui, hi ha una bibliografia prou extensa sobre els exempla lul·lians. El fet que 

constitueixin en bona mesura el pal de paller de les seves dues novel·les, especialment 

en el cas del Llibre de meravelles, explica en part l’interès que ha generat aquest recurs, 

molt productiu sobretot durant l’etapa quaternària. Així, entre d’altres, Arbona 1976 va 

dedicar un estudi als exemples del Blaquerna; Taylor 1995 va cridar l’atenció sobre 

alguns trets particulars dels exemples del «Llibre de les bèsties»; Ysern 1999 es va fixar 

en les «estructures exemplars» dels dos primers llibres del Fèlix i més recentment 

Bonillo 2004 s’ha encarregat d’estudiar els exempla dels dos darrers. Per la seva banda, 

Gisbert 2004 ha analitzat un altre mecanisme analògic de l’època quaternària: les 

metàfores dels Començaments de medicina. Alguns autors s’han fixat en altres aspectes 

de l’ús dels exempla per part de Llull: Llinarès 1987 compara les diferències que 

s’observen entre les versions d’un mateix exemple que Llull utilitzà en tres obres 

diferents, i són especialment rellevants les observacions teòriques que Aragüés va 

realitzar bàsicament a partir  de l’anàlisi del conjunt d’exemples inclòs en la Rhetorica 

nova. A tots aquests s’haurien de sumar els que tracten els de l’«Arbre exemplifical» 

que veurem tot seguit.  

Ara bé, tal com assenyala Bonner 2007, p. 265, en l’obra de Llull s’observa un 

progressiu abandonament de les formes literàries, molt estretament lligat al bandejament 

dels exemples i de les metàfores a partir de l’etapa ternària, que gairebé acabaran 

desapareixent en la fase postartística. Llull va anar decantant la seva confiança en la 

força persuasiva de la literatura cap a altres terrenys, especialment cap a l’homilètica. 

No es pot dir ni molt menys que a partir de 1290 el proverbi o la forma sentenciosa 

substitueixi funcionalment l’exemple, en primer lloc perquè no assumeix el mateix rol 

que els recursos analògics tenien a l’època quaternària, atès que la base demostrativa 

d’una i altra etapa difereixen totalment. En segon lloc, perquè la funció i la utilitat que 

Llull percebia en aquestes formes, tot i que tenen punts de contacte, no es poden igualar 

a les dels exemples. Tanmateix, és cert que la forma sentenciosa tenyeix moltes de les 

obres de la fase ternària tal com ho havien fet l’exemple i la metàfora en algunes de la 

fase anterior. I malgrat això, més enllà dels articles dedicats a estudiar el material 

didàctic-analògic de l’«Arbre exemplifical» i alguns treballs sobre la Rhetorica nova, 

les col·leccions de proverbis i la forma proverbi en general no han merescut gaire 

atenció per part dels analistes de l’obra literària lul·liana
23

. Aquesta situació és força 

lògica si tenim en compte que els proverbis han quedat al marge de les obres que, des 

d’un punt de vista literari, avui dia valorem més, com les dues novel·les abans citades, 

el pròleg del Llibre de l’orde de cavalleria, el Llibre del gentil o el Llibre de 

contemplació, i que han centrat l’atenció preferent dels estudiosos. D’altra banda, 

sembla evident que els Proverbis de Ramon, l’obra més ambiciosa del grup, i que 

compta amb una amplíssima tradició manuscrita i impresa en llatí, ha ofert al llarg del 

temps altres interessos més destacats que l’estrictament literari, atès que no sembla un 

llibre pensat en primera instància per proporcionar una lectura plaent. Malgrat això, fóra 

                                                           
23 Només es podrien citar les breus introduccions a Llull 1928, Llull 1957b i Llull 1978c.  



29 
 

bo començar a esmenar la situació: justament aquest és un dels principals objectius del 

nostre treball. A continuació presentem una primera aproximació, necessàriament 

succinta, a l’anàlisi de la forma, els recursos, l’estructura i la funció que caracteritzen 

els cinc reculls de proverbis que Llull va escriure.  

 

5.1 El camí obert per l’ «Arbre exemplifical» (1295-1296) 

Com ja hem vist a l’apartat primer, l’«Arbre exemplifical» constitueix la quinzena part 

de l’Arbre de ciència, i està format per un conjunt d’«exemplis» dividits en dos tipus, 

els recontaments i els proverbis, que transformen els continguts desenvolupats en els 

arbres precedents en un material apte per a ús de predicadors o perquè el receptor 

conegui els «secrets naturals» de les coses i les moralitats que se’n deriven d’una 

manera plaent. Les parts que contenen exclusivament proverbis són el tronc i les flors; 

en els rams es combinen exemples i sèries de proverbis, mentre que en les arrels i les 

branques es poden trobar alguns proverbis associats a recontaments. Hauf 2002 compta 

fins a 447 proverbis (p. 308), encara que a aquest nombre caldria sumar-li els proverbis 

que hi ha a les arrels i les branques.  

El primer treball a donar compte del procés de transmutació que els materials 

científics de l’Arbre de ciència experimentaven en aquesta mena d’apèndix didàctic, fou 

el famós article de Robert Pring-Mill publicat el 1976. El crític anglès se centrava 

aleshores en l’exemplificació del procediment que Llull emprava, sobretot en les 

primeres parts de la secció, mitjançant una anàlisi molt detallada del primer exemple de 

les arrels, que conté un proverbi i un recontament. Perquè el lector es pogués fer càrrec 

del funcionamnet, Pring-Mill es veia obligat a presentar una breu síntesi de la teoria 

elemental lul·liana, sense la qual és impossible comprendre les a primera vista estranyes 

semblances sobre les quals es construeixen els exemples. Justament aquest caràcter no 

evident del material exemplar del recull, la lectura del qual requereix un coneixement 

previ de la teoria exposada, és un dels trets que, posteriorment, Hauf 2002 remarcarà (p. 

311). L’article de Pring-Mill va estimular la curiositat dels experts i poc després, Cabré, 

Ortín i Pujol 1988, seguint els passos de l’estudiós anglès, van aprofundir en l’estudi de 

la transmutació de la ciència en literatura tot ampliant el corpus d’exemples analitzats 

(incloent-hi alguns grups de proverbis). Segons aquests estudiosos, la col·lecció neix de 

la voluntat de Llull de ser entès, cosa que fa emergir la necessitat «d’aplicar les nocions 

teòriques a un àmbit d’experiència comú» (p. 140). Destaquen que en el conjunt hi 

conviuen dues funcions: la d’ajudar a comprendre els continguts científics exposats en 

els arbres precedents i la d’extreure’n aplicacions morals mitjançant l’analogia. Són si 

fa no fa les funcions il·lustrativa i exhortativa que identifica Aragüés 1996 (p. 310-1). 

Aquesta dicotomia de funcions explica, d’una banda, que sovint el material exemplar no 

tingui gaire a veure amb els temes que teòricament li tocaria il·lustrar, i que en canvi en 

altres ocasions funcioni gairebé com a demostració (Cabré, Ortín i Pujol 1988, p. 142-

3). Un altre aspecte important que aquests autors posen de manifest és que els 

recontaments i certs proverbis no tenen uns trets estilístics absolutament distintius i que 

Llull més aviat té un concepte operatiu d’aquestes categories. Recontament i proverbi 

respondrien, respectivament, al que ells anomenen «fórmula de desplegament» i 

«fórmula de concentració» (n. 3, p. 140).  



30 
 

Aquest fet implica que els recursos que Hauf 2002, p. 322-331 (l’estudi més 

complet fins avui), identifica com a característics dels recontaments del recull també 

siguin en part aplicables als proverbis: l’estructura dialògica; la personificació, gràcies a 

la qual proverbis i exemples són poblats d’una gamma àmplia i inaudita de personatges, 

des dels elements i els elementats fins als vicis i les virtuts; una certa flexibilitat 

estructural i formal; i també fins i tot l’absència d’una conclusió o moral clara, tot i que 

aquest tret tingui més a veure amb els exemples, que tradicionalment contenien una 

conclusió per clarificar el missatge. Però si llegim un proverbi del Tronc sensual com 

aquest: «Dix lo cavall al cavaller que no calia que portàs esperons, que ell iria volenter; 

e·l cavaller dix que paor faïa córrer les fembres» (Llull 1957a, p. 806), per molt que el 

lector estigui mínimament familiaritzat amb l’Art lul·liana, resta d’antuvi desconcertat. 

Hauf considera que aquest tret s’ha de relacionar amb la voluntat de Llull de fomentar 

l’esforç intel·lectual i, de fet, alguns dels proverbis que van associats als recontaments 

tenen justament la funció de generar un dubte o una interrogació en el lector. Després 

del famós proverbi primer de les arrels («Lo foc vol que la sua calor sia bona en l’aigua 

per ço que la sua bonea haja gran virtut; e per ço dix l’aigua a l’àer que la membràs en 

la sua malaltia», p. 799), que funciona com una condensació preliminar del 

recontament, el monjo que actua en funció de deixeble demana a Ramon que li exposi el 

sentit d’aquesta semblança que no acaba d’entendre. Hauf 2002, p. 323, també destaca 

que altres vegades una forma proverbial funciona com a estímul per a la curiositat. 

Alguns exemples de les branques comencen amb una escarida sentència del tipus: «Dix 

fi que neguna res no valia sens ella» (Llull 1957a, p. 817), seguida de la consegüent 

demanda d’exposició del monjo-deixeble. Una bona part dels proverbis continguts en 

les flors també assumeixen una forma dialògica, però sense l’obscuritat dels proverbis 

de les arrels i el tronc: «—Infern—dix paraís—, ¿què desirats? —Paraís, que negun bé 

no hajats» (p. 834). Tota la resta adopta un to sentenciós més convencional amb una 

voluntat moralitzant clara. En canvi, els proverbis dels rams, els quals són pronunciats 

per personatges dels recontaments, són proverbis rimats extrets dels Cent noms de Déu, 

en què es combina una certa actitud apologètica amb una finalitat exhortatòria.  

A tall de conclusió, si hi ha un tret que defineix amb exactitud l’«Arbre 

exemplifical» és l’enorme varietat de les formes exemplars que proposa i dels seus 

continguts, i l’originalitat dels recursos amb què són presentats i resolts. Llull hi estava 

obligat, atès que una de les finalitats que cercava era que la lectura del recull 

proporcionés «solaç».  

 

5.2 Els Proverbis de Ramon (1296) 

La primera col·lecció de proverbis lul·lians és alhora la més extensa i la que abraça un 

conjunt de camps més ampli. L’obra està dividida en tres seccions de cent capítols 

cadascuna. En general, hi ha 20 proverbis en cada capítol, per la qual cosa l’obra consta 

en total d’uns 6000. Llull divideix així el llibre: «la primera part es dels proverbis qui 

son dels .C. Noms de Deu, dels quals havem fet ja .j. Libre, e mostram la natura de Deu 

e de les seves obres, e ells applicam a moralitats; la segona part es dels proverbis 

naturals per los quals hom ha conoxença de les natures de les creatures; terça part es 

dels proverbis morals qui ensenyen les vertuts e·ls vicis» (Llull 1928, p. 1-2). El recull 



31 
 

va ser escrit molt poc després de l’Arbre de ciència, per la qual cosa és ben probable 

que Llull assagés en aquest llibre una mena d’amplificació de les possibilitats 

persuasives i expositives del proverbi descobertes en l’«Arbre exemplifical». De fet, 

Llull destaca la potencialitat comunicativa de la forma en el pròleg: «Proverbi es dispost 

a esser leugerament habituat e membrat, per açò es aquest Libre dispost a esser 

leugerament habituat en membrant entenent e amant» (Llull 1928, p. 1). Tot i així, es 

podria dir que els Proverbis de Ramon exploten el camí obert per l’«Arbre 

exemplifical» en un determinat sentit, però no aprofiten totalment l’efervescència 

creativa mostrada en aquest recull. En primer lloc a causa d’una divergència essencial i 

evident entre les dues obres, que necessàriament les dota d’un caràcter clarament 

diferenciat: l’«Arbre exemplifical» compta amb una sèrie de continguts ja exposats amb 

anterioritat que el lector ha de tenir presents per copsar el sentit dels exemples 

proposats; en els Proverbis no hi ha cap background immediat (tot i que, com és 

habitual, Llull menciona al pròleg l’obra de referència artística vigent, la Taula 

general), i per tant, la funció purament expositiva o il·lustrativa, present però potser no 

sempre prioritària al recull anterior, adquireix ara, en unes parts més que en altres, una 

rellevància molt més important. Per aquesta raó, s’arriben a trobar alguns passatges en 

què els proverbis perden fins i tot el seu caràcter sentenciós, la seva eficàcia formal, i es 

converteixen en un reguitzell de frases enunciatives cada una de les quals presenta un 

determinat aspecte del tema que es tracta. Per exemple, el capítol 189, que tracta de la 

potència vegetativa, comença per una definició del concepte (en tota la segona part i un 

bon tros de la tercera, el primer proverbi és sempre una definició). El segon proverbi 

enuncia les parts de la vegetativa: «Les parts de vegetativa son apetetiva, retentiva, 

digestiva, dispulsiva» (Llull 1928, p. 203). I el tercer, extremadament llarg, n’assenyala 

les funcions: «Per la appetetiva han appetit les unes substàncies amb les altres, e per la 

retentiva se reté ço que les unes substancies han de les altres, e per la digestiva se 

digerex e·s fa transmutació de una substancia en altra, e per la dispulsvia escupen e suen 

los homens e caen les fulles dels arbres» (p. 203). Generalment la immensa majoria dels 

proverbis no superen les dues o tres ratlles, però de tant en tant sobta la presència 

d’unitats que, com la que acabem de copiar, superen les 50 paraules. Un exemple més 

de la llibertat formal amb què Llull desenvolupava certs gèneres de la tradició
24

.  

Una conseqüència clara del punt que acabem d’assenyalar és la pèrdua 

d’importància del material analògic i d’alguns dels recursos formals que caracteritzaven 

els proverbis més originals de l’«Arbre exemplifical». El proverbi «tipus» de la magna 

col·lecció o bé és una mena de proposició o de màxima, més o menys extensa, a 

vegades enunciada com a mer principi, molt semblant als dels Començaments de 

filosofia («Egualtat es comuna relació de molts», p. 135), a vegades amb informacions 

suplementàries afegides («Lo nom de Deu no es variable, mas lo crestià e·l jueu e·l 

sarraí lo variegen per varies vous e vocables», p. 3), i bastant sovint amb clàusules 

causals incloses («Car forma comuna està ajustament de parts actives, estan en ella 

moltes raons actives», p. 129) o expressada en forma d’oració hipotètica («Si de temps 

                                                           
24 El cas més extrem d’aquest tret el trobem en el capítol 193 «De home» (p. 210) . Tots els proverbis es 

resolen entre una i tres línies, com és habitual, però de sobte, ens trobem amb el 18, que ocupa sis línies i 

que sembla més aviat un paràgraf d’un text en prosa qualsevol que no un proverbi.  



32 
 

pogués ésser alcuna cosa, fóra temps substancia», p. 140)
25

; o bé es tracta d’una forma 

proverbial més relacionada amb la valoració moral i el didactisme catequètic, que tracta 

d’exhortar el lector a estimar les virtuts i avorrir els vicis, i que a vegades ho fa amb 

estructures comparatives o paradoxals («Més val morir per viure, que viure per sentir», 

p. 24), amb imatges i personificacions simples i fàcilment intel·ligibles («Lo primer 

metge qui sana ànima malauta, es Deu», p. 56;  «Castetat no va de nits», p. 254) o 

mitjançant la interpel·lació directa («Enaxí seràs homicide si t’aucius lentament com 

sobtosament», p. 295). A vegades, quan el primer tipus de proverbis que hem identificat 

desenvolupa algun tema explícitament artístic, com en el cas dels capítols 22 i 23 (p. 29-

30), que tracten de Bondat i Grandesa en tant que dignitats divines, el resultat final 

s’assembla molt als repertoris de condicions que podem trobar, per exemple, a l’Art 

amativa o l’Arbre de filosofia d’amor
26

. El segon tipus de proverbi genera en alguns 

casos llistes que tendeixen a la repetició d’una mateixa estructura, especialment en els 

capítols referents als vicis i les virtuts, situats a la tercera part del llibre. Malgrat tot, 

l’analogia, la metàfora i alguns recursos típics de l’«Arbre exemplifical» no 

desapareixen absolutament, encara que en general no impliquin l’obscuritat de la lliçó 

del proverbi. La comparació és un recurs bastant recurrent i de tant en tant es poden 

trobar algunes analogies elementals: «Enaxí fa la fembra fill per la facció del home, 

com l’àer fa aigua calda per la calor que pren del foc», p. 185. L’ús de la imatge o 

l’analogia no explícita és bastant excepcional però se’n pot trobar algun cas, lluny però 

del recargolament d’alguns exemples del recull precedent. Així, en el capítol 279, que 

tracta de clerecia, després de la definició i d’altres proverbis que pontifiquen sobre la 

condició del clergue, de sobte ens trobem el següent proverbi: «La mar es de moltes 

aygues e moltes aygues son d’ella»; i a continuació aquest altre: «Pus que en Saturnus 

es sobre en Júpiter, mal fa car no es de mellor complecció que ell»; i més endavant «Lo 

Sol illumina·l dia, e·l foc la nit», tot i que poc després se’ns aclareix: «Lo Sol e bo 

clergue participen en lugor» (p. 299-300). D’altra banda, un recurs que abunda més és el 

de la interrogació retòrica, que apareixia en alguns proverbis de les branques i les flors 

de l’«Arbre exemplifical», associat al diàleg entre dos personatges. Aquí sol tenir la 

funció d’interpel·lar l’actitud del lector en relació a alguna realitat moral. En el capítol 

35 (p. 41), «De Jhesu Crist», els cinc proverbis finals, d’un to bastant consirós, formen 

un conjunt d’interrogacions retòriques.  

Aquesta doble tipologia que hem detectat també ens pot servir per introduir el 

tema de la funció dels proverbis de la col·lecció. El primer tendeix clarament a una 

funció expositiva i el segon a l’exhortativa. Salvador Galmés, en la introducció a la seva 

edició dels proverbis (Llull 1928, p. xii), ja es va apropar a aquesta divisió tot distingint 

entre proverbis especulatius i pràctics, tot i que no va afinar massa en la localització, 

atès que considerà que la primera i la segona part del llibre pertanyien senceres al 

primer grup, i la tercera (al costat dels Mil proverbis i els Proverbis d’ensenyament) al 

segon. Si anem al pròleg de l’obra, Llull deixa molt clares les seves intencions. En 

                                                           
25 En alguns passatges hi abunden les proposicions hipotètiques negatives, d’una forma molt semblants a 

les proposicions del Dictat de Ramon, tot i que sovint més extenses i desenvolupades («Si en la divina 

bontat no fos simple bonificar, no abastara per sí matexa a son actu», Llull 1928, p. 22).  
26 Vegeu els comentaris a aquestes obres, apartat 4.2.  



33 
 

primer lloc, la voluntat didàctico-expositiva hi és ben explícita: «volem gran sciencia e 

contemplació significar per proverbis», i més avall s’especifica que el llibre «mostra les 

natures de les substancies e de lurs accidents» (p. 1). Però el desig de mostrar el camí 

recte també: «Aquest Libre es molt útil a conèxer e amar Deu sí matex e son pruísme 

[...] e encara ensenya a conèxer morals vertuts e vicis» (p. 1). Les dues funcions són 

també, de fet, implícites en la distinció de la matèria: en la segona part hi ha els 

«proverbis naturals per los quals hom ha conoxença de les natures de les creatures», 

mentre que en la darrera s’inclouen els «proverbis morals qui ensenyen les vertuts e·ls 

vicis». La primera part és més dual: «mostram la natura de Deu e les sues obres, e ells 

applicam a moralitats» (p. 2). Bonner i Ripoll 2002 destaquen que la primera part i la 

tercera són més «estrictament proverbials» que la segona, la qual és plena de definicions 

i la interpreten com una nova versió de les Cent Formes
27

 (p. 91). Això és bastant cert: 

sembla que hi ha un lligam clar entre el caràcter més «proverbial» i el to moralitzant.  

Però pel que fa a les definicions, si bé és veritat que la primera part en conté 

relativament poques, la tercera només es diferencia de la segona pel fet que els primers 

capítols no contenen definicions perquè tracten d’unes matèries, els articles de la fe i els 

manaments, que no les requereixen. A partir del capítol 218, en què es comencen a 

tractar els sagraments, i fins al final, els primers proverbis de cada grup són 

sistemàticament definicions, element que pràcticament desapareix en els Mil proverbis, 

una obra que tracta temes molt similars.  

En la bibliografia especialitzada s’ha observat que els exemples de Llull tenen 

una forta tendència cap a la funció expositiva. Així, Aragüés 1996 considera que 

malgrat la distinció que fa la Rhetorica nova entre exemples naturals i morals, 

homologable a la que hi ha en els Proverbis de Ramon, sembla que la intenció dominant 

és l’expositiva (p. 310-1). També Bonner 2007 assenyala que alguns articles recents han 

demostrat el caràcter eminentment il·lustratiu dels exemples lul·lians (p. 263 i n. 26). 

En un altre extrem, els editors de Llull 2006 remarquen en la introducció que els 

proverbis de Llull solen tenir una «finalitat d’il·lustració moral» (p. 73). Això darrer 

sembla ser exacte per a les tres col·leccions que veurem a continuació, però en el cas 

dels Proverbis de Ramon és evident que s’han de fer més precisions. Les definicions 

que apareixen en la tercera part ens indiquen que en aquesta obra la «il·lustració moral» 

està empeltada d’una voluntat d’aclarir, d’una manera lingüísticament neutra i objectiva, 

la natura dels conceptes morals. D’altra banda, la matèria moral d’aquesta secció no es 

limita a una llista de vicis o virtuts, com passa per exemple en el Llibre de virtuts i 

pecats, per la qual cosa es poden trobar matèries com ara «predicació», en què 

s’exemplifica el sistema proposat per Llull, basat en la doctrina «segons les obres 

naturals». En conseqüència, el capítol s’estructura a partir d’una sèrie de proverbis 

expositius que posen de manifest la natura de cada ésser de l’escala de les criatures i 

només el darrer ofereix una valoració moral sobre el bon i el mal predicador. Per tant, 

podem concloure que les funcions expositiva i exhortativa conviuen plenament en el 

                                                           
27 Les Cent Formes és una mena de component accessori de l’Art ternària format per una llista de cent 

conceptes de tipus majoritàriament filosòfic que complementen els altres elements de l’Art. Per al lloc 

que ocupen en l’estructura de l’Art ternària vegeu Bonner 2007, p. 164-9; per a les diferents llistes de les 

Cent Formes vegeu Bonner i Ripoll 2002, p. 88-98.  



34 
 

conjunt i que, encara que s’observen tendències evidents (els primers capítols de la 

primera i tota la segona part serien bàsicament expositius, mentre que la resta de la 

primera secció i la tercera estarien dominats per un caràcter més moralitzant), existeix 

una considerable interdependència entre les dues funcions i a estones una remarcable 

alternança. En darrer lloc, no podem deixar d’assenyalar que Llull preveu que el conjunt 

tingui aplicacions en els àmbits de la predicació i l’apologètica (p. 1). Si comparem les 

funcions assignades a aquesta obra i les que assumia l’«Arbre exemplifical», és de 

destacar que la compilació de proverbis no es postula com a instrument per «haver solaç 

e amistat de les gents» (Llull 1957a, p. 799).  

 

5.3 Els Mil proverbis (1302) 

La segona col·lecció de proverbis lul·lians, que, com indica el títol, reuneix al voltant 

d’un miler de proverbis, fou escrita, segons informa l’èxplicit (Llull 1928, p. 372), en 

alta mar, després que Llull completés un viatge amb objectius missionals al Pròxim 

Orient. Poc abans havia escrit la Rhetorica nova, on teoritzava molt concisament sobre 

la funció del proverbi. És curiós de constatar que les dues col·leccions de proverbis més 

remarcables neixin sempre després que Llull dediqués una certa atenció al gènere en el 

si d’un altra obra. Sembla que això li servia d’esperó. De fet, entre les curtes 

introduccions que encapçalen els Mil proverbis i la secció «De pulchris proverbiis» de 

la Rhetorica nova, s’observa una certa sintonia, més enllà de les diferències d’objectiu i 

caràcter que separen les obres en què s’insereixen. Les definicions de proverbi que una i 

altra donen són relativament semblants i, en les dues introduccions, a banda de remarcar 

que les paraules han de servir el seu fi últim, en darrera instància la primera intenció 

lul·liana, assenyalen que el proverbi és, segons la traducció dels editors de Llull 2006, 

«un introductor de paraules i un dispensador d’audàcia i de consell al qui parla» (p. 

153). En els Mil proverbis aquest aspecte és expressat de forma més prosaica i centrant-

se només en la col·locació dels proverbis: «...pot hom haver materia a parlar de totes 

bones costumes, donant per ells exempli al començament de ses paraules» (Llull 1928, 

p. 327). Òbviament aquesta afirmació lliga amb els consells de la Doctrina pueril i el 

Liber de praedicatione (vegeu la introducció al subapartat 4.5). És de remarcar que 

Llull no faci referència a la predicació, i més quan el contingut del repertori s’adiu 

bastant amb l’homilètica moral del beat, cosa que ens indicaria que amb els Mil 

proverbis Llull buscava arribar sobretot a un tipus de públic laic, amb unes necessitats 

comunicatives diferents de les dels clergues i frares mendicants
28

. En tot cas, a banda de 

la indicació sobre la posició del proverbi en el discurs, en la introducció queda clara, 

d’una banda, l’orientació retòrica de la col·lecció (l’objectiu és fornir al lector «materia 

a parlar de totes bones costumes») i la seva dimensió didàctico-moral («per açò fem 

aquests Mil proverbis ab que donem doctrina com hom se sapia haver en la fi a la qual 

                                                           
28 És probable que els Proverbis de Ramon també fossin destinats a laics amb un alt nivell d’instrucció, 

com demostra la versió catalana existent. Ara, cal remarcar que el text en català ha estat conservat per un 

únic manuscrit sencer (això sí, contemporani de Llull), mentre que la versió llatina ha estat transmesa per 

uns trenta testimonis manuscrits i sis edicions publicades entre finals del s. XV i el s. XVII. Els Mil 

proverbis, en canvi, es conserven en sis manuscrits complets en català i dos en llatí bastant tardans 

(consulteu la LlulDB per a més informació sobre els manuscrits i les edicions).  



35 
 

es creat», p. 327). Uns trets clarament semblants als que caracteritzen també el recull de 

la Rhetorica nova.  

A banda de la llargada i l’abast dels dos reculls, el tret que més els diferencia, 

però, és la forma. Els Mil proverbis són escrits en prosa, encara que de tant en tant hi 

hagi algun proverbi que rimi, a vegades gairebé de casualitat: «Falsa cortesia es mala 

vilania» (p. 360). El recull consta de 52 capítols que inclouen al voltant de 20 proverbis 

cadascun. L’estructura és força senzilla: després de començar amb l’inescamotejable 

capítol sobre Déu, s’inicia un bloc dedicat a diferents personatges del món social (cap. 

2-11), començant per l’esfera pública (prelat, príncep, sotmès) però dedicant un bloc 

més extens a la privada (parent, muller, escuder, amic, enemic...). A continuació es 

desplega un espai llarg dedicat a les virtuts (cap. 12-39), amb les cardinals i les 

teologals al capdavant i acompanyades d’una llista d’altres virtuts religioses i laiques. 

Posteriorment es dediquen uns quants capítols als vicis, que formen un bloc molt més 

curt (cap. 40-47) en què es tracta la mort i els set pecats capitals. El repertori es tanca 

amb un conjunt una mica més heterogeni de conceptes: parlar, riquesa i pobresa, 

diligència i, en darrer lloc, un capítol en què es tracta la intenció, amb el qual es dóna 

una certa forma circular a la col·lecció. Pel que fa a la tipologia de proverbis que 

s’observa, deixant de banda mitja dotzena que adopten una forma acostada a la de la 

definició o el principi («Poder de príncep es instrument de fi de poble», p. 329), els 

podríem dividir en proverbis de presentació apodíctica i proverbis de valor admonitori 

directe
29

. Els primers es resolen amb una formulació de tipus sentenciós, d’un to més 

impersonal o general: «Crossa, anell e mitra no han tanta de bellesa com han pietat 

caritat e castedat» (p. 329), «La fi de confessió es perdó» (p. 348). Els altres, que són els 

més abundants, solen interpel·lar directament el lector i contenen un consell, un 

advertiment o una exhortació: «No t’adalts de prelat qui ama més estranya ovella que 

privada» (p. 329), «Si vols conèixer prelat, guarda a qui farà honrament» (p. 329), «Més 

ama Deus tu per sa bontat que per la tua» (p. 328).  

 

5.4 Els «Proverbis de la Retòrica nova» (1301) i els Proverbis d’ensenyament (1309) 

La identitat formal i de caràcter, i la història de la transmissió d’aquests dos breus 

reculls, permet de tractar-los conjuntament. La col·lecció de 1309 és una petita obreta 

independent, escrita únicament en català, i que ens ha pervingut en dos manuscrits 

conservats a la Biblioteca Ambrosiana de Milà, tots dos del segle XVI i de 

característiques molt similars. Pel que fa a la de 1301, com és sabut, la versió catalana 

original de la Rhetorica nova es va perdre, i en conseqüència només els testimonis 

llatins la reporten. La versió llatina, però, no manté el vers regular original. Ara bé, a 

principis de segle passat, Mateu Obrador va descobrir que un manuscrit del segle XV, 

també de la Biblitoeca Ambrosiana, contenia sota l’epígraf «Ramon Llull» una sèrie 

d’una cinquantena de proverbis, i tot seguit els va publicar (Obrador 1908). En editar els 

Proverbis d’ensenyament (Llull 1928, p. 373-389), Salvador Galmés, per la seva 

similitud, va decidir d’afegir aquests proverbis als 175 que originalment constituïen el 

                                                           
29 Aquesta classificació s’inspira en la que Cabré, Ortín i Pujol 1988 van proposar per als proverbis de 

l’«Arbre exemplifical» (p. 156).  



36 
 

petit recull, considerant que deurien haver format part d’una mateixa obra. Sembla que 

Rubió va ser un dels primers a adonar-se que aquests darrers proverbis coincidien amb 

els que contenia la secció «De pulchris proverbiis» de la Rhetorica nova (Rubió 1985, 

p. 225), i molt recentment els editors i traductors al català d’aquest tractat (Llull 2006) 

no només han utilitzat la versió que els oferia l’edició Galmés sinó que han demostrat 

que la lliçó catalana ajuda a resoldre amb més seguretat alguns punts crítics que oferien 

els testimonis llatins. Avui dia, hom s’ha adonat que, amb les dades a la mà, no té sentit 

continuar considerant que les dues col·leccions formen un text unitari, atès que no hi ha 

cap testimoni antic que els transmeti conjuntament, per la qual cosa des de fa molt poc 

els «Proverbis de la Retòrica nova» compten amb un número propi en el catàleg 

Bonner
30

.  

Deixant de banda aquestes qüestions preliminars, les dues col·leccions presenten 

en efecte unes similituds formals i funcionals força elevades. No hi ha dubte que el 

didactisme moralitzant caracteritza ambdós reculls, i que el vers i la rima són dos 

recursos emprats per facilitar-ne la lectura i la memorització. Els proverbis estan 

formats per dístics octosíl·labs de rima consonant, a vegades amb certes irregularitats, 

una forma molt arrelada en la tradició didàctica proverbial (cal recordar per exemple els 

famosos Disticha Catonis llatins), i que Llull també va utilitzar en el Dictat de Ramon. 

A més a més, en els dos casos, l’autor tracta diversarum materierum, tal com diu en la 

introducció de la secció de la Rhetorica nova (Llull 2006, p. 152 i 153), i encara que es 

poden detectar certs focus d’interès, no s’observa una estructuració estricta i evident 

dels continguts, tal com succeïa en els Mil proverbis. El fet que els «Proverbis de la 

Retòrica nova» formin part d’un tractat sobre retòrica, però, els dota d’una funcionalitat 

lleugerament diferent de la del altre recull. En la introducció es destaca la capacitat del 

proverbi d’expressar una «sentència gran» en poc espai, s’afirma que és un bon mètode 

per captar l’atenció de l’auditori quan s’inicia un discurs i un bon ornament si s’adequa 

al fi legítim que persegueixen les paraules, i es considera que els proverbis proposats 

són aptes per a «moltes menes de paraules i sentències» (p. 153). En la introducció a 

l’obra, els curadors de Llull 2006 asseguren que els proverbis inclosos en el tractat 

«semblen escollits expressament per a un tractat de retòrica» (p. 74), atès que versen 

sobre una sèrie de valors relacionats amb la vida pública (els honors, els béns, les 

relacions personals, les ambicions) i sobre els mitjans, alguns persuasius, que permeten 

aconseguir-los. També destaquen que són proverbis morals directament intel·ligibles, ja 

que es basen en coneixements compartits i comuns entre l’emissor i el receptor. Cal dir 

que el manuscrit de l’Ambrosiana que ha conservat la versió catalana d’aquests 

proverbis només en transmet la llista, sense la introducció ni l’explicació del sentit del 

primer proverbi que Llull inclou com a exemple aplicable a tots els altres casos.  

Per la seva banda, sembla que els Proverbis d’ensenyament tindrien una 

funcionalitat didàctica més genèrica, però també bastant orientada a la formació de la 

moral pública i a l’edificació d’un determinat capteniment davant el proïsme. De tant en 

tant es pot trobar algun lleuger canvi de registre, com per exemple en els proverbis 102-

6 (Llull 1928, p. 382), en què s’insta el receptor a adonar-se de certes realitats 

                                                           
30 Vegeu la fitxa III.50a de la llista d’Obres de Ramon Llull de la LlullDB. 



37 
 

espirituals: «Car home es vengut de no res / meravella·s de ço que es». També hi ha 

proverbis que no es queden en el terreny de les virtuts i els vicis aplicats a la vida 

pública, sinó que aconsellen sobre quina actitud cal adoptar envers certes potències 

humanes, com el bloc que se centra en l’enteniment i els sentits (prov. 138-144, p. 384): 

«Ton entendre fay companyó / de ta ymaginació». En tot cas, aquesta intencionalitat 

concordaria força amb el fet que Llull probablement va trametre la curta col·lecció a 

Jaume II d’Aragó, amb l’objectiu d’instruir els infants reials (vegeu el document 40 de 

Hillgarth 2001, p. 78). En darrer lloc, pel que fa a la tipologia, la immensa majoria de 

proverbis dels dos reculls tenen un valor admonitori o exhortatori molt clar, a vegades 

expressat de forma molt directa, mitjançant l’imperatiu («No faces penitencia en lit / 

que sia ben guarnit», Llull 1928, p. 385), i en d’altres ocasions, moltes menys, de 

manera indirecta («Qui té lo bé e no l’estreny / cerca-la on ella es», p. 382). Encara hi 

ha menys casos de proverbis que es presentin en forma apodíctica («Negun viure val 

bon morir / ni de mala mort ben eixir», Llull 2006, p. 155).  

Abans de finalitzar, cal advertir que en la Rhetorica nova hi ha una altra petita 

sèrie de proverbis. En la quarta part, que tracta «De caritat», Llull desenvolupa la 

matèria mitjançant parelles formades per un proverbi i un exemple, tal com succeïa en 

l’«Arbre exemplifical», tot i que en aquest cas el proverbi no resulta d’una condensació 

narrativa de l’exemple, sinó que la narració il·lustra la sentència moral expressada en els 

proverbis. En total n’hi ha onze (però només deu exemples, perquè hi ha un proverbi 

introductori). El text llatí no els fa rimar, però els editors de Llull 2006 especulen sobre 

la possibilitat que en català sí que fossin rimats (n. 134, p. 205).   

  



38 
 

6. CONCLUSIONS I PERSPECTIVES D’ESTUDI 

 

La natura d’aquest treball, necessàriament breu, no ens ha permès d’analitzar amb 

suficient profunditat les concomitàncies que el proverbi estableix amb les expressions 

de caire aforístic que hem anat descrivint en les seccions anteriors. Un estudi d’aquest 

tipus ens hauria de permetre donar compte, amb molta més precisió, de les 

coincidències i les divergències que es poden detectar entre elles i ens hauria de 

proporcionar un mapa el més acurat possible de l’ús lul·lià de les formes sentencioses. 

Tanmateix, la finestra que hem obert amb l’exposició dels materials que estaven a la 

nostra disposició, ja ens ofereix moltes pistes de quins passos cal emprendre a partir 

d’ara, i en el desplegament de la nostra anàlisi, que s’ha beneficiat de tots els estímuls i 

indicis que hem pouat de la bibliografia consultada, hem tractat de fer palès que 

efectivament hi ha una estreta vinculació entre el proverbi i altres tipus de formulacions 

sentencioses. Ara ens agradaria d’efectuar una recapitulació dels continguts que han 

anat apareixent en les seccions precedents, centrant-nos en l’anàlisi dels diferents termes 

amb què Llull marca les formes sentencioses per tal de fixar una mica més les relacions 

que mantenen. 

Per començar, podem donar un cop d’ull a la definició de «proverbi» inclosa en 

els Proverbis de Ramon: «Com proverbi sia breu preposició qui conté en sí molta 

sentència, per açò volem gran sciencia e contemplació significar e mostrar per 

proverbis» (Llull 1928, p. 1). Si en la definició dels Mil proverbis (vegeu la citació de 

Bonner 2007 a la p. 9, i la n. 7), Llull feia servir un terme neutre com «instrument» per 

caracteritzar la natura del proverbi, ara n’utilitza un de més marcat en els seus escrits: 

preposició (altres vegades proposició; en llatí, propositio). Una consulta al Diccionari 

de definicions lul·lianes (Bonner i Ripoll 2002) ens informa que, segons la Lògica nova, 

una proposició és «materia de silogisme constituta de moltes veres diccions, axí con 

aquesta proposició: tot animal es substancia» (p. 254). En primer lloc, cal remarcar que 

les definicions de proverbi i de proposició són properes: tant en la dels Mil proverbis 

com en la de la Lògica nova, s’emfasitza la càrrega de veritat que tant el proverbi com 

la proposició contenen. La diferència entre l’un i l’altra rau més aviat en la seva 

aplicació: la proposició és «materia de silogisme», és a dir, que pot funcionar com a 

premissa a partir de la qual construir un sil·logisme. En el proverbi no trobem aquesta 

funció demostrativa directa en el camp de la lògica. La seva capacitat d’exposar molta 

doctrina en poques paraules el fa apte per ser utilitzat en camps com la predicació o la 

disputació (Llull 1928, p. 1), i en general per ser introduït al principi de diferents tipus 

de parlaments «donant per ells exempli» (Llull 1928, p. 327). Tot i així, no seria difícil 

de construir sil·logismes a partir de molts dels proverbis inclosos als Proverbis de 

Ramon, i més quan el proverbi pot entrar en el joc de la disputació, ja sigui en l’àmbit 

de l’apologètica com en el de la discussió de conceptes de la teologia o la filosofia 

natural, en el qual es requereixen armes demostratives.  

Justament, aquest primer terme amb què hem posat en relació el proverbi, es 

mostra com un dels més productius pel que fa al marcatge de les formes sentencioses. 

Aquest fet no és casual, ja que la importància que les proposicions adquireixen en el 

sistema lul·lià a partir de 1290 és un dels canvis bàsics que introdueix l’època ternària. 



39 
 

Els conceptes simples de la fase quaternària cedeixen el seu lloc a les proposicions, 

gràcies a les quals Llull pot basar les seves demostracions en definicions de conceptes i 

no, com havia fet fins llavors, en comparacions entre conceptes (Bonner 2007, p. 274-

5). Sembla que aquesta transformació, clau per entendre la nova fisonomia de l’Art en la 

fase ternària, fou inspirada en bona part pel contacte que Llull va mantenir amb els 

universitaris parisencs durant la seva estada a la capital francesa entre els anys 1287 i 

1289. Molts trobaven que els principis en què es basava l’Art a l’època quaternària 

(constituïts únicament pels components de les figures) eren insatisfactoris, i preferien 

basar els arguments en «proposicions». Això impulsà Llull a reorientar el seu sistema i 

féu florir no només les definicions, que, absents en la fase anterior, ara assoliran un 

paper de màxima importància com a principis de l’Art, sinó també l’extensa tipologia de 

formes sentencioses que estem estudiant
31

. Tot i així, ja hem vist que l’obra que 

inaugura aquest gènere, el Liber propositionum secundum Artem demonstrativam, 

forma part de l’etapa quaternària (vegeu l’apartat 3).  

Una de les diferències essencials entre les sèries de proposicions (i també 

algunes altres formes) i les col·leccions de proverbis és que, en general, les primeres 

incorporen alguna funció o aplicació immediata en la mateixa obra en què s’inclouen (o 

en una obra molt poc posterior), mentre que les segones actuen més aviat com a 

repertoris. No és estrictament necessari que la proposició sigui «materia de silogisme», 

ja que normalment l’ús que Llull en fa és més general que el que estableix la definició 

citada més amunt
32

. El més habitual és que la proposició sigui «matèria de qüestió». 

Una part destacada de les llistes de proposicions van associades a sèries simètriques de 

qüestions, tal com passa, per exemple, a l’Arbre de filosofia desiderat. Les qüestions 

tenen una funció maièutica: són un mètode d’aprenentatge i revisió dels continguts, i 

garanteixen la bona assimilació no només de la matèria exposada en un llibre 

determinat, sinó del procés seguit
33

. Moltes vegades, la solució a les preguntes són les 

pròpies proposicions. D’altra banda, el lligam proposició-qüestió està estretament 

relacionat amb la combinatòria pròpia de l’etapa ternària. El canvi de paradigma 

demostratiu que es produeix en el pas de la fase quaternària a la ternària, tal com s’ha 

assenyalat, comporta la substitució de procediments de tipus comparatiu per la mescla 

de principis i definicions com a recurs bàsic per exposar la interrelació que existeix 

entre els diferents nivells de la realitat (Bonner 2007, p. 274-5). D’aquesta manera, les 

sèries de proposicions són el resultat de la combinació de principis seguint les 

possibilitats establertes per la Tercera i la Quarta Figura de les Arts ternàries, a vegades 

amb la participació d’altres conceptes quan l’estudi d’un determinat tema ho requereix. 

Un altre terme o concepte que segueix la mateixa organització són les condicions, que 

                                                           
31 En les p. 71-81 de Bonner i Ripoll 2002, on es llisten les obres rastrejades per confeccionar la 

recopilació de definicions lul·lianes, es constata clarament la diferència de productivitat definitòria entre 

la fase quaternària i la ternària.  
32 Tot i que en algun cas és efectivament així: vegeu la descripció del Liber de syllogismis contradictoriis 

en l’apartat 4.  
33 Cal no oblidar que l’Art lul·liana és una «tècnica» i que l’objectiu darrer és que el lector n’aprengui els 

ressorts i sigui capaç d’aplicar-la pel seu compte als camps d’estudi que desitgi: «Such a technique was 

not so much directed to telling people what to think as to presenting a method by which they could on 

their own arrive at the correct conclusion» (Bonner 2007, p. 293).  



40 
 

apareixen en obres com l’Art amativa. Si donem un cop d’ull a les sentències que en 

aquestes obres apareixen sota aquest rètol, salta a la vista que no hi ha grans diferències 

amb les llistes de proposicions, i que a més s’estructuren de manera idèntica. El fet que 

s’anomenin condicions no depèn tant de la forma que adopten sinó del lloc i el sentit 

que ocupen en l’exposició del material estudiat. Les condicions constitueixen un mètode 

que Llull utilitza a l’època quaternària per combinar els principis de les Figures 

mitjançant compartiments de tipus binari (Bonner 2007, p. 67-71), però que encara 

apareix algunes vegades durant la fase ternària, per bé que ho faci en forma de llista de 

proposicions. En darrer lloc, un altre terme a tenir en compte dins l’àmbit de la 

combinatòria és el de flors. De fet, quan Llull utilitza aquest mot, introdueix florilegis o 

conjunts de proposicions. Tres de les quatre obres que presenten sèries de sentències 

amb aquesta etiqueta expliciten aquesta relació
34

. Tal com passava amb les proposicions 

i les condicions, les sèries de flors també van associades a llistes de qüestions 

homòlogues. En la segona part de les Flors d’amors e flors d’intel·ligència, Llull 

estableix que una de les funcions de les flors és justament «soure qüestions» (Llull 

1989c, p. 515)
35

.  

Pel que fa al terreny del raonament de tipus lògic o deductiu, encara resten 

alguns termes per exposar. Molt propers a les proposicions ens trobem les màximes 

(acompanyades a vegades de l’adjectiu necessarias), els problemata i els 

començaments
36

. De fet, la màxima és «the term used in medieval discussion of the 

Topics as a frequent ellipsis for maxima propositio. Boethius calls these maxims 

“principal” since there is nothing which is better known (notius) than they» (Bonner 

2007, p. 215). Són un tipus de proposicions o principis, doncs, anteriors a qualsevol 

altra afirmació i sovint serveixen per provar altres proposicions. Tot i aquesta distinció, 

sembla que Llull, a vegades, usi els termes proposició i màxima de manera 

indiscriminada: és significatiu que en el Coment del dictat anomeni proposicions les 

unitats hipotètiques formades per aquests dístics, i en canvi, en el Tractatus 

compendiosus de articulis fidei catholicae les anomeni maximas necessarias. Per 

acabar-ho de complicar, en una autoreferència que apareix en la Disputatio fidei et 

intellectus, Llull menciona aquest tractat amb el títol Liber de propositionibus
37

. Per la 

seva banda, els començaments o principia tenen un sentit molt similar al de la màxima, 

amb la particularitat que en les obres que apareixen van associats, no només a sèries 

simètriques de qüestions, sinó també a sèries de conseqüències o conclusions. L’editor 

                                                           
34 Són el Liber de consilio, el Liber de investigatione actuum divinarum rationum i el Liber de 

praedestinatione, escrits el 1304 l’un rere l’altre. A tall d’exemple, en el segon opuscle es llegeix: 

«Distinctio ista est de floribus [...]. Et ipsos deducimus per propostiones necessarias, inquibus signifcatum 

est, unum cum aliis combinando, quod dvinae rationes necessario habent actus» (Llull 1982b, p. 258). Per 

a més detalls, vegeu l’apartat 4.3.   
35 Cal precisar que cap dels tres termes analitzats fins ara implica forçosament l’aparició de la forma 

sentenciosa, malgrat que, evidentment, tots ells tenen una forta tendència a presentar-se sota aquesta 

manifestació.  
36 En el Liber disputationis Petri et Raimundi (1311) apareix el terme notabilia aplicat a una sèrie de 

màximes o proposicions sobre l’honor, tema de la secció tercera. El fet que sigui l’únic cas fa pensar en 

una innovació de l’editor Lefèvre d’Étaples (vegeu el comentari d’aquesta obra, p. 20-1 i  n. 20).   
37 Les autoreferències de les obres de Llull es poden consultar a la LlullDB seleccionant la fitxa de l’obra 

en què es troben.  



41 
 

de Llull 2003 (p. xxviii) assenyala que els començaments tenen forma de proposició 

categòrica i les conseqüències de proposició hipotètica
38

. En darrer lloc, en l’obra de 

Llull els problemata van molt lligats a les proposicions. De fet, en dues de les tres obres 

en què ens els hem trobat, els dos termes funcionen gairebé com a sinònims
39

. Els 

problemata també apareixen en una obra de predicació, el Liber praedicationes contra 

iudaeos, on es combinen amb autoritats de l’Antic Testament i preceptes de la llei 

mosaica (vegeu l’apartat 4.5). Segons Cabré 2000, per a Llull un «problema» és una 

«proposició del tipus “Deus est ens, quod extra se non indiget aliquo”, acceptable per a 

qualsevol creient en una de les tres fes majors» (p. 15). 

Un capítol a part és el de les definicions, ben estudiat per Bonner i Ripoll 2002. 

Les definicions constitueixen un element cabdal en la fase ternària de l’Art. No només 

es defineixen els principis bàsics de l’Alfabet sinó també altres components destacats 

com les Cent Formes. En les p. 71-80 del treball tot just citat hi ha una llista de les obres 

que contenen sèries de definicions d’alguns d’aquests elements. Les obres que inclouen 

definicions dels Principis de la Primera i la Segona Figura són moltes, i si les haguéssim 

d’incloure en el nostre cens l’allargaríem innecessàriament. Tot i així, no s’ha de 

bandejar el terme, ja que les definicions entren en el joc de la combinatòria i, com en el 

cas de l’Arbre de filosofia d’amor, a vegades es troben definicions compostes que 

relacionen els principis de l’Art amb altres conceptes, en aquest cas l’amor (Llull 1935, 

p. 75-77).   

Finalment, hauríem de referir-nos breument als termes propis del pensament 

analògic. La concurrència d’aquests termes per designar formes sentencioses se 

circumscriu a uns casos molt concrets. En primer lloc, trobem el singular cas del Llibre 

d’amic e amat. Tradicionalment, a les unitats que el composen se’ls ha anomenat 

versicles, tot i que Llull s’hi refereix com a «verses» (Llull 2009, p. 429). Ara, des del 

punt de vista de l’etiquetatge retòric, Llull utilitza les expressions metàfores morals i 

exemplis abreujats per caracteritzar-les. La segona li és inspirada per la pràctica dels 

«sufíes», els quals «han paraules d’amor e exemplis abreuyats e qui donen a home gran 

devoció» (Llull 2009, p. 427), i especifica que requereixen exposició. El fet que els 

versicles també siguin metàfores indica la necessitat de fer-ne una lectura en clau 

al·legòrica. En canvi, en la divisió de l’Arbre de filosofia d’amor, Llull explica que 

parlarà «per semblanses» (Llull 1935, p. 72) i especifica els significats de l’amic, l’amat 

i les altres figures al·legòriques que apareixen en l’obra. En l’«Arbre exemplifical» el 

terme semblança també s’aplica al proverbi, pel fet que n’hi ha alguns que, com a 

condensació del recontament, inclouen elements inanimats personificats i una acció 

                                                           
38 Les conseqüències adopten una estructura formada per antecedent i conseqüent, en el fons bastant 

similar a les proposicions del Dictat (vegeu la descripció d’aquest text, p. 22-3), tot i que en aquest darrer 

cas Llull utilitzi «començaments» pretesament falsos per demostrar la inconveniència de les 

conseqüències que se’n desprenen.  
39 Es tracta del Liber de consilio i el Liber in quo declaratur quod fides sancta catholica est magis 

probabilis quam improbabilis. En la introducció a la secció «De floribus» de la primera obra, Llull diu el 

següent: «In parte ista tractabimus flores, unum cum alio miscendo. Et dabimus doctrinam ad faciendum 

problemata, ut sint termini, ad quos secretus consiliarius recurrat in dando consilium domino suo; 

quoniam problemata sunt propositiones necessariae, multa secreta significantia» (Llull 1982a, p. 134); en 

el cas de la segona obra, ja hem vist a l’apartat 4.4 que inclou una llista de «centum problematibus siue 

propositionibus per se notis» (Llull 1978, p. 354) 



42 
 

mínima (vegeu n. 3). A més, en l’«Arbre exemplifical» el proverbi s’inclou dins la 

categoria exemple, mentre que posteriorment, tal com queda reflectit en la Rhetorica 

nova, els dos recursos queden ben diferenciats.  

Així doncs, és ben visible que el proverbi lul·lià és un gènere amb interseccions 

diverses. D’una banda, amb una sèrie de formes pròpies del raonament lògic i deductiu, 

de les quals sovint en manlleva estructures i funcions (proposicions, condicions, flors, 

màximes, problemata, començaments, definicions); de l’altra, amb les altres modalitats 

exemplars que es poden situar dins l’àmbit del pensament analògic, amb les quals molt 

sovint comparteix recursos formals i intencionalitat (metàfores, exemples, semblances). 

Aquest fet, al costat dels diferents trets formals que hem anat exposant, implica que el 

proverbi adopti formulacions molt variables segons el caràcter i la natura de l’obra en 

què s’insereix. Així, hem vist proverbis que no són més que definicions de conceptes, 

altres que actuen com a principis d’un determinat tema, molts que contenen una lliçó de 

tipus «natural» o «moral»; n’hi ha que expliquen una història de manera molt 

condensada, que transmeten un diàleg molt essencialitzat entre dos personatges o que 

inclouen imprecacions o exclamacions; també n’hi ha que són exhortacions directes al 

lector, consells o advertiments, alguns escrits en prosa i altres en vers. I així en podríem 

enumerar algunes classes més.  

Després d’haver constatat l’existència d’aquesta variabilitat, però, sorgeix la 

necessitat de penetrar una mica més en aquest àmbit de la producció lul·liana per tal de 

precisar amb més solvència una sèrie de problemes que aquest estudi tan sols ha 

començat a plantejar: a) quines són les particularitats específiques del proverbi respecte 

totes les altres formes descrites; b) quins són els criteris seguits per Llull, si n’hi ha, per 

distingir entre una i altra forma; c) quines formes i estructures tenen incidència en la 

redacció dels proverbis, i per tant són pertinents per al seu estudi i quines són més 

descartables; d) quin és el públic potencial de cada col·lecció de proverbis, en quins 

formats i en quines condicions es van transmetre, i com afecta tot plegat la seva forma... 

També caldria observar d’una manera més aprofundida quina influència tenen les 

característiques i els components propis de cada etapa del pensament de Llull en la 

concreció de les formes sentencioses, especialment les de la darrera fase. I sobretot cal 

contextualitzar l’anàlisi interna del proverbi lul·lià en la tradició vigent al seu temps 

(tant pel que fa al terreny de l’aforística lògica com pel que fa referència al de 

l’exemplar i sapiencial), tractar d’establir quin grau de connexió hi ha i, en cas d’haver-

n’hi, descriure les innovacions més destacades que Llull introdueix. El 

desenvolupament de les qüestions indicades amb els imprescindibles treballs de 

contextualització dibuixen el mapa de la meva tesi doctoral en projecte, de la qual el 

present treball de màster ha estat el pròleg.  

  



43 
 

BIBLIOGRAFIA CITADA 

 

ABREVIATURES 

 

EL cf. SL 

ENC «Els Nostres Clàssics», Barcelona: Barcino, a partir de 1924. 

MOG Beati Raymundi Lulli Opera. 10 vols., Magúncia: Häffner, 1721-1740. 

[Reimpressió: Frankfurt: Minerva Verlag, 1965]. 

NEORL Nova Edició de les Obres de Ramon Llull. Palma: Patronat Ramon Llull, a 

partir de 1990.  

OE LLULL, Ramon, Obres essencials, 2 vols. Eds. Joaquim Carreras i Artau; 

Miquel Batllori; Tomàs Carreras i Artau; Jordi Rubió i Balaguer et alii. 

Barcelona: Selecta, 1957-1960. 

ORL  LLULL, Ramon, Obres Originals de Ramon Llull. 21 vols., Palma, 1906-

1951. Edició facsímil: Palma, Miquel Font, 1987-1989.  

OS LLULL, Ramon, Obres selectes. Ed. Antoni Bonner, 2 vols. Palma: Moll, 

1989. [Original: Selected Works of Ramon Llull, Princeton University 

Press, 1985]. 

ROL Raimundi Lulli Opera Latina (I-V, Palma: Maioricensis Schola Lullistica - 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas). A partir de VI (1975), 

Corpus Christinanorum. Continuatio Medievalis. Turnhout: Brepols.  

ROL SL Raimundi Lulli Opera Latina. Subsidia Lulliana. Dins Corpus 

Christinanorum. Continuatio Medievalis. Turnhout: Brepols. 

SL Studia lulliana abans Estudios Lulianos. Palma: Editorial Moll. 

TOLRL Traducció de l’Obra Llatina de Ramon Llull. Turnhout - Santa Coloma de 

Queralt: Brepols - Obrador Edèndum. A partir de 2006. 

 

 

TEXTOS I ESTUDIS 

 

ARAGÜÉS ALDAZ, José (1996). «“Exempla inquirere et invenire”. Fundamentos 

retóricos para un análisis de las formas breves lulianas», La literatura en la época de 

Sancho IV. Actas del Simposio de 1994, ed. Carlos Alvar i José Manuel Lucía Megías. 

Universidad de Alcalá de Henares, p. 289-311.  

 

ARBONA PIZÁ, Miquel (1976). «Los exemplis en el “Llibre de Evast e Blanquerna”», EL 

20, p. 53-70. 

 

BADIA, Lola; Joan SANTANACH i Albert SOLER (en premsa). «Ramon Llull»,  Història 

de la Literatura Catalana. Barcelona: Edicions 62.  

 

BONNER, Anthony (2007). The Art and Logic of Ramon Llull. A User’s Guide. Leiden - 

Boston: Brill. «Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters», 95. 

 



44 
 

BONNER, Anthony; Maria Isabel RIPOLL (2002). Diccionari de definicions lul·lianes / 

Dictionary of Lullian Definitions. Barcelona - Palma de Mallorca: Universitat de 

Barcelona - Universitat de les Illes Balears. «Col·lecció Blaquerna», 2. 

 

CABRÉ, Lluís (2000). «Homilètica lul·liana: context i públic a l’ombra de l’Art», SL 40, 

p. 3-22. 

 

CABRÉ, Lluís; Marcel ORTÍN i Josep PUJOL (1988). «“Conèixer e haver moralitats 

bones”. L’ús de la literatura en l’“Arbre exemplifical” de Ramon Llull», EL 28, p. 139-

167. 

 

GISBERT, Eugènia (2004). «Metaforice loquendo: de l’analogia a la metàfora en els 

Començaments de medicina de Ramon Llull», SL 44, p. 17-52. 

 

HAUF, Albert G. (2002) «Sobre l’Arbor exemplificalis», Arbor Scientiae: der Baum des 

Wissens von Ramon Lull. Akten des Internationalen Kongresses aus Anlass des 40-

jährigen Jubiläums des Raimundus-Lullus-Instituts der Universität Freiburg i. Br., ed. 

Fernando Domínguez Reboiras, Pere Villalba Varneda i Peter Walter, ROL SL 1, p. 

303-342. 

 

HILLGARTH, J. N. (2001). Diplomatari lul·lià: documents relatius a Ramon Llull i a la 

seva família, trad. L. Cifuentes. Barcelona - Palma de Mallorca: Universitat de 

Barcelona - Universitat de les Illes Balears. «Col·lecció Blaquerna», 1. 

 

LLINARÈS, Armand (1987). «Les singes, le ver luisant et l’oiseau», Romania 108, p. 97-

106. 

 

LLULLDB. Base de Dades Ramon Llull: http://orbita.bib.ub.es/llull/. 

 

LLULL, Ramon (1722). Liber propositionum secundum Artem demonstrativam 

compilatus. MOG, III, Int. viii, p. 503-563.  

 

LLULL, Ramon (1728). Ars inventiva veritatis. MOG, V, Int. i, p. 1-211.  

 

LLULL, Ramon (1928). Proverbis de Ramon. Mil proverbis. Proverbis d’ensenyament. 

Ed. Salvador Galmés. ORL, XIV.  

 

LLULL, Ramon (1933). Art amativa. Arbre de filosofia desiderat. Ed. Salvador Galmés. 

ORL, XVII. 

 

LLULL, Ramon (1935). Llibre d’intenció. Arbre de filosofia d’amor. Oracions e 

contemplacions del enteniment. Flors d’amors e flors d’entelligència. Oracions de 

Ramon. Ed. Salvador Galmés. ORL, XVIII.  

 



45 
 

LLULL, Ramon (1936). Rims. Tom I. Ed. Salvador Galmés i Ramon d’ Alòs-Moner. 

ORL, XIX.  

 

LLULL, Ramon (1953). El libro de la «Nova geometria» de Ramon Lull. Ed. José M.ª 

Millás Vallicrosa. Barcelona: Asociación para la Historia de la Ciencia Española.  

 

LLULL, Ramon (1957a). Arbre de ciència. Ed. Tomàs i Joaquim Carreras Artau. OE, I, 

p. 547-1046. 

 

LLULL, Ramon (1957b). Mil proverbis. Ed. Antoni Comas. OE, I, p. 1251-1269. 

 

LLULL, Ramon (1961). Liber de praedicatione. Ed. Abraham Soria Flores. ROL, III.  

 

LLULL, Ramon (1975a). Liber contradictionis. Ed. Hermogenes Harada. ROL, VII, p. 

127-158. 

 

LLULL, Ramon (1975b). Liber de syllogismis contradictoriis. Ed. Hermogenes Harada. 

ROL, VII, p. 159-198. 

 

LLULL, Ramon (1975c). Sermones contra errores Averrois. Ed. Hermogenes Harada. 

ROL, VII, p. 237-262.  

 

LLULL, Ramon (1978a). Liber in quo declaratur quod fides sancta catholica est magis 

probabilis quam improbabilis. Ed. Helmut Riedlinger. ROL, VI, p. 319-173. 

 

LLULL, Ramon (1978b). Liber de possibili et impossibili. Ed. Helmut Riedlinger. ROL, 

VI, p. 375-466.  

 

LLULL, Ramon (1978c). Proverbis de Ramon. Ed. Sebastián Garcías Palou. Madrid: 

Editora Nacional. 

 

LLULL, Ramon (1982a). Liber de consilio. Ed. Louis Sala-Molins. ROL, X, p. 101-235.   

 

LLULL, Ramon (1982b). Liber de investigatione actuum divinarum rationum. Ed. Louis 

Sala-Molins. ROL, X, p. 237-346.  

 

LLULL, Ramon (1982c). Liber de praedestinatione et libero arbitrio. Ed. Louis Sala-

Molins. ROL, X, p. 347-411.  

 

LLULL, Ramon (1984). Liber praedicationis contra Iudaeos. Ed. Alois Madre. ROL, 

XII, p. 1-78.  

 

LLULL, Ramon (1987). Summa sermonum. Ed. Fernando Domínguez Reboiras i 

Abraham Soria Flores. ROL, XV.  



46 
 

 

LLULL, Ramon (1988). Liber disputationis Petri et Raimundi. Ed. Michel Senellart. 

ROL, XVI, p. 1-30.  

 

LLULL, Ramon (1989a). «Ambient històric i vida de Ramon Llull», «El pensament de 

Ramon Llull», «La influència de Llull: història del lul·lisme». OS, I, p. 3-88. 

 

LLULL, Ramon (1989b). Fèlix o Llibre de meravelles. Ed. Anthony Bonner. OS, II, p. 7-

393. 

 

LLULL, Ramon (1989c). Flors d’amors e flors d’intel·ligència. Ed. Anthony Bonner. 

OS, II, p. 497-537.  

 

LLULL, Ramon (1991). Art abreujada de preïcació. Ed. Abraham Soria Flores, 

Fernando Domínguez i Michel Senellart. ROL, XVIII, p. 50-154.  

 

LLULL, Ramon (1993). Tractatus compendiosus de articulis fidei catholicae. Ed. 

Fernando Domínguez Reboiras. ROL, XIX, p. 457-504.  

 

LLULL, Ramon (1995a). Llibre d’amic i amat. Ed. Albert Soler. ENC B,13.  

 

LLULL, Ramon (1995b). Liber ad probandum aliquos articulos fidei catholicae per 

syllogisticas rationes. Ed. Jordi Gayà Estelrich. ROL, XX, p. 439-485. 

 

LLULL, Ramon (2000). Arbor scientiae. Ed. Pere Villalba Varneda. ROL, XXV.  

 

LLULL, Ramon (2003). Començaments de filosofia. Ed. Fernando Domínguez Reboiras. 

NEORL, VI.  

 

LLULL, Ramon (2005). Doctrina pueril. Ed. Joan Santanach i Suñol. NEORL, VII. 

 

LLULL, Ramon (2006). Retòrica nova. Ed. Josep Batalla, Lluís Cabré i Marcel Ortín. 

TOLRL, 1.  

 

LLULL, Ramon (2008a). Llibre de virtuts e de pecats. Ed. Fernando Domínguez 

Reborias. NEORL, I (2a edició).  

 

LLULL, Ramon (2008b). El fantàstic. La ciutat del món. Ed. Lola Badia. TOLRL, II.  

 

LLULL, Ramon (2009). Romanç d’Evast e Blaquerna. Ed. Joan Santanach i Albert Soler. 

NEORL, VIII. 

 

 

 



47 
 

OBRADOR 1908 

 

PRING-MILL, Rober D.F. (1976). «Els “recontaments” de l’Arbre exemplifical de 

Ramon Llull: la transmutació de la ciència en literatura», Actes del Tercer Col·loqui 

Internacional de Llengua i Literatura Catalanes. Oxford: Dolphin, p. 311-323. 

 

RUBIÓ I BALAGUER, JORDI (1985). Ramon Llull i el lul·lisme. Barcelona: Generalitat de 

Catalunya - Publicacions de l’Abadia de Montserrat. «Obres de Jordi Rubió i Balaguer, 

II». 

 

TAYLOR, Barry (1995). «Some Complexities of the “exemplum” in Ramon Llull’s 

“Llibre de les bèsties”», The Modern Language Review 90, p. 646-658. 

 

YSERN I LAGARDA, Josep-Antoni (1999). «“Exempla” i estructures exemplars en el 

primer llibre del “Fèlix”», SL 39, p. 25-43. 

 


