U "‘ B Diposit digital
de documents
Universitat Autonoma de la UAB

de Barcelona

This is the published version of the article:

Lillo Castan, Victor; Valdés, Ramoén. Dignidad y miseria del hombre en ’El
scholastico’ y "El crotalén’. 2016. 37 p.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /145749
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/145749




INEEOAUCCION. ¢ttt ettt ettt h et et esa e et e e st e ebeebeentesbeenbeeneeeseeseennesaeens 1
1. El problema Villalon: tras las huellas de GnoOphoso............cocveviiiiniiniiiiiiiniecceceeceee 3

2. El scholastico y El crotalon: dos modelos distintos de imitacion.............ccceeeueereveerieenveennnennnenn 7

3. Dignidad y miseria del hombre: fortuna de dos topicos sobre la naturaleza humana................. 9
3.1 MES@FIA MOMURS. ...ttt ettt 9

3.2 DiGRIEAS MOMUINIS. ........coiiieeieeie et ettt ettt ettt e ebe e e e e 14
4.1dea sobre la naturaleza humana en El SCROIASIICO. .............cocceevieiiiiiiiaieeee e, 20
5.Idea sobre la naturaleza humana en E/ crotalOn.............ccoceeiiiiiiiiieniiieiieeeeee e 27

0. CONCIUSION. ...ttt ettt ettt et et s et et e e st e e st et e entess e e bt enteeneebeeneeseeans 32

7.Bibliografia



Introduccién

Desde que se descubriera el primer manuscrito de E/ crotalon hasta las mas recientes ediciones
de la obra, viene siendo obligado abordar el controvertido asunto de su autoria, aun no resuelto del
todo. Antes de que pasemos a otras consideraciones, pues, creo que debo aclarar mi postura al
respecto.

Afortunadamente, para el presente trabajo he podido consultar la excelente tesis de Ana Vian,
que no ha conocido la difusién que sin duda merece. A diferencia de otros estudiosos como Pascual
Gayangos, Manuel Serrano y Sanz o Asuncion Rallo, que atribuyeron sin reservas la obra a
Cristobal de Villalon, Vian prefiere dejarla en el anonimato. En su estudio sobre el didlogo que nos
ocupa, la madrilefia pasa revista a las pruebas aducidas desde el siglo XIX hasta la segunda mitad
del XX para esclarecer la autoria de El crotalon. Buena parte de ellas, como ya advirtiera Marcel
Bataillon, carecen del rigor necesario y han sido causa de conclusiones apresuradas y poco
convincentes. Mas prudente que sus precedesores, Vian pone en tela de juicio -entre otras- la
atrevida hipdtesis de Kerr segiin la cual los dos manuscritos conservados de E! crotalon serian
autdgrafos de Villalon. A pesar del recelo que muestra ante las investigaciones precedentes, Vian no
desecha la candidatura del vallisoletano. Tras un extenso cotejo entre las obras probadas de Villalon,
la estudiosa concluye que hay razones de peso para suponer que también escribiera El crotalon. Sin
embargo, hasta que no contemos con una prueba definitiva que zanje de una vez por todas la
polémica, parece mas sensato ceder el honor a Christophoro Gnophoso, pseudéonimo que rubrica el
didlogo. Esta es la postura que voy a adoptar en este trabajo y que justificaré en mas detalle en las
proximas paginas.

Partiendo de la senda de Vian, me he propuesto ampliar el capitulo que dedica en su tesis al
estudio sobre la concepcion de la naturaleza humana en El crotalon y las obras probadas de
Villalon. En este caso, me cifio exclusivamente a El scholdstico por cuanto es en este dialogo donde
se aborda mas extensamente el asunto. Asimismo, consideraré la vision antropologica subyacente en
ambas obras a la luz de los topicos literarios de la dignidad y la miseria del hombre.

El tema que he elegido para comparar El scholastico y El crotalon da cuenta del distinto cariz
de estas obras. Si el propdsito de la primera es forjar el escolastico y la universidad ideal, la segunda
se complace en sefalar los defectos del ser humano. Distinta es, también, la filiacion genérica de
ambos didlogos: en el primer caso el modelo imitado es Castiglione; en el segundo, Luciano.
Mucho maés beligerante que E! scholastico, en El crotalon la critica social abarca buena parte de los
estamentos de mediados del XVI. Estas divergencias sugieren por qué en una obra se vindica la

condicion humana y en la otra esta es vituperada. O lo que es lo mismo: por qué una configura el



topico de la dignidad del hombre y la otra el de la miseria.

En El crotalon se aborda el tema de la miseria hominis en el canto II, mientras que en El
scholastico aparece el topico de la dignitas hominis en los cinco capitulos que cierran el libro 1. No
obstante, dado el cardcter erratico y repetitivo de este didlogo, hay otros pasajes diseminados a lo
largo del texto en los que se retoma el asunto. Estos fragmentos seran el objeto de estudio y la base
de las comparaciones que voy a establecer. Ante todo, me interesa analizar de qué manera se
engarzan estos dos topicos, a qué fuentes se acude en cada caso y qué lenguaje se emplea para
designarlos. A modo de conclusion para este trabajo, me he propuesto demostrar que a pesar del
caracter tan distinto de E! scholdstico y El crotalon, bajo la corteza de esos topicos subyace una
idea sobre el ser humano mucho mas similar de lo que pudiera parecer a simple vista.

He ordenado mi trabajo de la siguiente manera. En el primer apartado expongo en detalle los
motivos por los que me ha parecido conveniente dejar E/ crotalon en el anonimato. He estimado
necesario dedicar a continuacién unos pocos parrafos para definir los modelos genéricos de ambos
dialogos ya que creo que pueden explicar el distinto tratamiento de los temas que comparamos. En
el tercer apartado llevo a cabo un apretado resumen sobre la fortuna de la dignitas y miseria
hominis desde la literatura cldsica hasta llegar al Renacimiento espafiol con la finalidad de
establecer las deudas de los dos didlogos que estudiamos con las obras en las que aparecen estos dos
topicos. Ya por ultimo, el cotejo textual entre El scholastico y El crotalon aspira a verificar la

conclusion a la que me he propuesto llegar.



1.El problema Villalén: tras las huellas de Gnophoso

En 1982 aparecen dos ediciones de El crotalon, una de Asuncion Rallo y la otra de Ana Vian. La
primera investigadora atribuye la obra a Cristobal de Villalon; la segunda prefiere dejarla en el
anonimato aun admitiendo las grandes probabilidades de que el vallisoletano fuera su autor. Este no
es sino otro episodio de una polémica que cuenta con mas de un siglo de recorrido.

La controversia empieza en 1871, afo en el que Gayangos adquirié uno de los dos manuscritos
que se conservan de El crotalén asi como la Ingeniosa comparacion entre lo antiguo y lo presente’,
de un tal Cristobal de Villalon, escritor que en aquella época era un completo desconocido.
Gayangos advirtio ciertas afinidades estilisticas entre ambas obras y sugiri6 la hipdtesis de que el
Christophoro Gnophoso que rubrica E/ crotalon fuera el seudonimo tras el que se escondi6 el autor
de la Ingeniosa Comparacion.

Veinte afios mas tarde, tras conocerse el manuscrito de la Academia de la Historia de E/
scholastico, Manuel Serrano y Sanz cotejo los dos dialogos que nos ocupan y llegdé a la misma
conclusion que Gayangos. El estudioso basé su afirmacion en la anécdota del estudiante Durango
-presente en ambas obras-, en las semejanzas de estilo y en el parecido entre el pseudonimo
Christophoro y Cristobal. Serrano y Sanz fue un paso mas alld y adscribié también el Vigje de
Turquia a Villalon, didlogo que aprovecharia para trazar una inverosimil biografia del vallisoletano
basandose en las andanzas de Pedro de Urdemalas®.

Complicando aun mas la cuestion, Hurtado y Gonzéalez Palencia identificaron hasta cuatro
Villalones distintos en las ediciones tercera, cuarta y quinta de su Historia de la Literatura
espariola’: uno, salmantino, seria el autor de la Tragedia de Mirra; otro, el autor del Viaje de
Turquia, El crotalon y el Dialogo de las transformaciones; al tercero le corresponderia la Ingeniosa
comparacion y al ultimo la Gramdtica castellana.

Tras este cimulo de despropositos, Marcel Bataillon hizo un llamado al orden en la primera
edicion de Erasmo y Espana. El de Burdeos descartd que Villalon fuera el autor del Viaje de
Turquia -didlogo que, segun é€l, sali6 de la pluma de Andrés Laguna- y devolvid El crotalon al
anonimato, arguyendo que las pruebas que se habian aducido hasta la fecha eran muy poco
rigurosas. Sobre la anécdota comun que mencionaba Serrano, el francés pensaba que «esta era, |...]
una historia que se habia hecho del dominio del publico»*, -cabe recordar que también aparece en el

paso El convidado, de Lope de Rueda-. En cuanto a «las semejanzas de estilo y pensamiento que

Villalon, C., El Crotalon, ed.de Asuncion Rallo, Madrid, Catedra, 1990, prol., pag 13.

Vian Herrero, A., Didlogo y forma narrativa en El Crotalon: Estudio literario, edicion y notas, Madrid, Universidad
Complutense, vol.1, 1982, pag 36.

3 ibidem, pag 37.

4 Bataillon, Marcel, Erasmo y Espaiia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1966, pag. 661.

N —



veian Gayangos [...] y Serranoy> segun Bataillon no eran mas que «impresiones vagas que se
desvanecen no bien se intenta someterlas a analisis)»’. Ademas, el hispanista afiadia que en las obras
probadas de Cristobal de Villalon el influjo de Erasmo brillaba por su ausencia, mientras que en las
paginas de EI crotaldn la huella del roterodamo saltaba a la vista®. Concluia el estudioso diciendo
que la atribucion a Villalon carece «<«en absoluto de base, o mejor dicho, descansa por completo
sobra la equivalencia “Christophoro” y “Cristobal”, base realmente incapaz de aguantar el
andamiaje propuesto por Serrano y Sanz»’.

«El monumental trabajo de Bataillon -comenta Asuncién Rallo- produjo extendido silencio y
miedo a afrontar en profundidad la obra durante afios»*®. Otro descubrimiento, sin embargo, vino a
abrir un nuevo capitulo en la polémica sobre la autoria de E! crotalon. En 1955 Richard Kerr
encontro un segundo manuscrito de E/ scholastico en la Biblioteca de Palacio (P), posterior al de la
Academia de la Historia (H). El investigador cotejo la caligrafia de estos dos manuscritos con la de
los dos conservados de El crotalon y los Uinicos autdgrafos de Villalon que nos han llegado -<«un
recibo conservado en la Universidad de Valladolid y las firmas en el proceso contra los marqueses
de Lemos»’-. Kerr distinguié dos tipos de letra: la primera, cursiva, es con la que se escribe el
manuscrito H de El scholdstico y los dos de El Crotalon; la segunda, itdlica, corresponde al
manuscrito de la Biblioteca de Palacio. Kerr indic6 que el primer tipo de letra podria ser la misma
que la del recibo autégrafo, con lo cual tanto el manuscrito H de El scholdstico como los dos de El
crotalén habrian salido de la pluma de Villalon'™.

Nos hallamos, ahora si, en un punto clave. Si se pudiera demostrar fehacientemente que la letra
del recibo autografo de Villalon es la misma que la de los manuscritos de El crotalon
esclareceriamos de una vez por todas la misteriosa identidad de Gnophoso. Desgraciadamente, las
opiniones de Rallo y de Vian divergen aqui. La primera, sin aportar pruebas paleograficas, secunda
la tesis de Kerr y despacha la cuestion sosteniendo que <«los manuscritos conservados [de El
crotalén] son autografos»''. Vian, dada la importancia del asunto, acudié a un especialista -Tomas
Marin- para verificar el dictamen de Kerr. De entrada, Marin distingue dos inconvenientes para
llegar a un veredicto definitivo: por un lado, la escasez de <«elementos caligraficos que poseemos de

Villalonyy y, por otro, el hecho de que a mediados del siglo XVI «el arte de escribir se aprendia ya

()}

fbidem, pag. 661.

Con el andar del tiempo, Bataillon matizaria su juicio sobre la influencia de Erasmo en el Scholdstico, apuntando
que la presencia del Antibarbarorum liber se deja sentir en varias de sus paginas. Véase De Villalon, C., El Crotalon,
op.cit, prol., pag 15.

fbidem, pag. 662.

Villalon, C., El Crotalon, op.cit, pag 14.

fbidem, pag. 18.

10 ibidem, pag. 18.

11 ibidem, pag. 19.

o)}

O 00

4



bastante sistematicamente [...]; lo que suponia una gran uniformidad dentro de cada estilo
escriptorio, con una produccion grafica muy semejante»'?. Aunque Marin no descarta «que exista
cierta posibilidad y hasta alguna probabilidad de coincidencia entre los autdégrafos de Villalon [...]y
los manuscritos de El crotalén»" remata su estudio afirmando que «las atribuciones de Kerr son
muy poco seguras y, en todo caso, no demuestra lo que concluye»'.

Descartada, pues, la solucion por la via caligrafica, Vian lleva a cabo una minuciosa
comparacion entre El crotalon y las obras probadas de Villalon en las que analiza tres aspectos:
datos autobiograficos o historicos, contenido ideologico y coincidencias estilisticas'®. La conclusion
de la editora es que «“Cristophoro Gnophoso” fue, muy probablemente, el pseudénimo de Cristdbal
de Villalon. [...]JAl menos hay motivos suficientes para acercar a ambos autores»'®. La afirmacion
de Vian, lejos de sostenerse en débiles indicios como la proximidad de Christophoro y Cristobal o
la historieta del estudiante Durango, se basa en un andlisis textual exhaustivo. Dado que una sola
coincidencia no basta para llegar a un veredicto definitivo, la estudiosa advierte que «todas las
analogias que he puesto de relieve adquieren su verdadero valor so6lo a condicién de verlas en
conjunto»'’. Paraddjicamente, la editora que ha expuesto los mejores argumentos -tanto en calidad
como en cantidad- para sostener la autoria del vallisoletano, deja la obra en el anonimato.

Con todo, desde la publicacion de la tesis de Vian en 1982 ha llovido mucho. De un tiempo a
esta parte han aparecido varios articulos sobre nuestro didlogo en los que la autoria de Cristobal de
Villalon se acepta sin mayor consideracién al respecto'®. Dos motivos, sin embargo, me han
reafirmado en mi postura. Por un lado, el hecho de que Vian no haya cambiado de opinién a lo largo
de estos afios, como demuestra en un reciente articulo en el que vuelve a examinar el perfil
biografico y literario de Cristobal de Villalon. En dicho articulo la estudiosa analiza a la luz de las
nuevas investigaciones las obras probadas del vallisoletano, entre las cuales no incluye E/ crotalon.
Segun Vian, las obras probadas bastan para considerar a Villalon «uno de nuestros humanistas mas
interesantes»> sin necesidad de afadir a sus méritos <««obras andénimas a €l atribuidas por la tradicion
critica sin suficiente fundamento [como] el Didlogo de las transformaciones, El crotalon y el Viaje
de Turquiayy. La otra razén por la cual creo que hago bien en dejar El crotalon en el anonimato es
que en la edicién anunciada en la Biblioteca Clasica de la Real Academia, el nombre de Cristobal de

Villalon aparece entre comillas, como el de Tirso de Molina en E!/ burlador de Sevilla, dando a

12 Vian Herrero, A., op.cit, pag 63.

13 Ibidem, pag. 63.

14 ibidem, pag. 63.

15 Ibidem, pp. 63-208.

16 Ibidem, pag 194.

17 ibidem, pag 195.

18 Véase, por ejemplo, el articulo de Lucio Gianelli «cen torno a la misoginia de “El crotalon™», en Dicenda:
Cuadernos de filologia hispanica, n°31, 2013.



entender que la atribucién no es del todo fiable.

En definitiva, puesto que Vian es, a mi juicio, la responsable de la mejor edicion de El crotalon
hasta la fecha, considero que la postura mas sensata es seguir el camino de la madrilefa. Asi pues,
en el presente trabajo me referiré al autor de E/ crotalon como Christophoro Gnophoso sin soslayar

las grandes posibilidades de que este sea el pseuddonimo tras el que se escondio Villalon.



2.El Scholastico v El Crotalon: dos modelos distintos de imitaciéon

En la Espafia del XVI, el Cortesano de Castiglione fue prodigo en reediciones, no en imitadores.
A pesar de su notable éxito editorial'®, solo dos didlogos espafioles «imitan la forma literaria del
Cortesano: el Scholastico [...] y, muy secundariamente, [...] el Cortesano de Luis Milan»>.** Son
dos los rasgos heredados de Castiglione que distinguen el Scholdstico del resto de didlogos del
Renacimiento espainol: el proposito de formar un individuo modélico, y el elevado numero de
interlocutores -11, en total- que en su mayoria remiten a personalidades historicas y
contemporaneas de Villalon.”!

Aunque la nomina de personajes de E! Scholastico es abultada, tres de ellos descuellan por
encima de los demds. Francisco de Navarra se erige como director del didlogo proponiendo los
temas a debatir y otorgando la palabra alternativamente a los interlocutores. Don Francisco de
Bobadilla es el encargado de defender posturas «dificiles o contestatarias»»* que posteriormente
rebate Pérez de Oliva, a quien corresponde ««el liderazgo intelectual»»* del grupo. Esto ltimo
resulta evidente no so6lo por el apelativo de “Maestro” con el que lo designa habitualmente el autor,
sino también por el asentimiento general que concitan sus intervenciones. El resto de personajes
desempefian una funcién secundaria, ya sea narrando alguna que otra anécdota sobre el tema en
cuestion o bien defendiendo doctrinas que el Maestro Oliva refuta acto seguido.

En El crotalon, por contra, el modelo es Luciano. Como indica Ana Vian, la obra del
samosatense <«se asimila [...] a las aspiraciones reformistas comunes al resto de la Europa de la
primera mitad del siglo XVI. El Renacimiento castellano no es una excepcion, maxime conociendo
la huella profunda que Erasmo imprimi6 en Espafia»»*. Ademas, afiade la estudiosa que el didlogo
lucianesco en el Renacimiento espafiol no supone solamente una opcion literaria sino también
ideologica®.

Vian resume las caracteristicas fundamentales del didlogo lucianesco en dos: la atmoésfera
humoristica predominante, sea cual sea el tema abordado; y la permeabilidad de este tipo de obras
para aglutinar otras formas narrativas®. Y es que el marco que elige Gnophoso para su didlogo no

podria ser més elocuente. Como es bien sabido, el autor imita el Suerio o el Gallo de Luciano, en el

19 Segln Jesis Gomez, la traduccion de Boscan se llego a editar hasta 16 veces entre 1523 y 1590, sin contar las
ediciones piratas. cf. Gomez, J., El didlogo en el Renacimiento espariol, Madrid, Catedra, 1988, pag, 102.

20 ibidem, pag 102.

21 Asimismo, hay otro didlogo que posee las mismas caracteristicas estructurales: el Antibarbarorum liber de Erasmo.

El influjo de esta obra se deja sentir especialmente en las tres diatribas contra los "barbaros idiotas" que pergefia

Villalén, asi como en la recurrente exhortacion a estudiar en profundiad los clasicos paganos.

22 Villalén, C., El Scholastico, ed. de Jos¢ Miguel Martinez Torrejon, Barcelona, Critica, 1997, prol., pag 24.

23 [bidem, pag. 22.

24 Vian Herrero, A., op.cit, pag. 298.

25 ibidem, pag 303.

26 Ibidem, pag 303.

7



que Micilo -un humilde zapatero- escucha las fortunas y adversidades de su gallo. Este,
amparandose en la doctrina de la metempsicosis, alecciona a su interlocutor mediante la narracion
de algunas de sus vidas pretéritas.

Gnophoso encontro sin duda un filén en este didlogo del samosatense. Las reencarnaciones del
gallo son el pretexto ideal para verter en su obra historias de lo mas variopintas, imitando o
«contrahaciendo»» -como diria el autor- a escritores como Ariosto, Aretino, Lucano, Plutarco o al
propio Luciano. En el caso que nos ocupa -el capitulo II- se sigue muy de cerca el Grilo o Los
animales son racionales de Plutarco aunque hay algunas divergencias respecto a la fuente de suma
importancia para comprender su vision sobre la naturaleza humana que consideraremos mas
adelante. Huelga afiadir que si en el Scholastico Pérez de Oliva es el portavoz de Villalon, en El
crotalon al gallo le corresponde el papel de maestro -llevando a cabo la critica social- y a Micilo el

de discipulo que se beneficia de las ensefianzas de su interlocutor.



3. Miseria y dignidad del hombre: fortuna de dos topicos sobre la naturaleza humana

El capitulo que sigue no pretende ser exhaustivo. El alcance de estos dos topicos literarios,
largamente difundidos desde la literatura cléasica, sobrepasa de largo las paginas de que disponemos.
Por ello, me he propuesto solamente esbozar las lineas maestras de la tradicion y sefialar las fuentes

en las que probablemente beben tanto Villalon como Gnophoso.

3.1.Miseria hominis

Las consolaciones clasicas, sefiala Maria José¢ Vega, suponen una fuente abundante de maximas
sobre la miseria de la condicién humana. De entre los muchos textos pertenecientes a este género, la
estudiosa destaca el Axiocus sive de morte, atribuido a Platon, por la resonancia que tuvo en los
autores renacentistas’”’. En dicha obra, Socrates trata de convencer a Axioco, su moribundo
interlocutor, de que no hay motivos para temer la muerte. Para sostener esta afirmacion, el filésofo
enumera un catalogo de miserias que acosan a los hombres en cada una de sus edades. También
arguye Socrates que si la muerte conlleva la ausencia de sensaciones, no tiene sentido preocuparse
por ella; no obstante, Axioco solo quedara reconfortado cuando Soécrates le hable «de la
inmortalidad del alma y describa los gozos de la vida ultraterrena, las delicias que aguardan a los
justos y los tormentos que se reservan para los impios»*,

Abundando en el mismo asunto, en la Consolatio ad Marciam de Séneca se encuentra una
definicion sobre la naturaleza del hombre no mucho mas alegre que la anterior. Séneca describe al
ser humano como un «cuerpo débil y fragil, desnudo e inerme por naturaleza, pasto de cualquier
fiera, necesitado de auxilio y sometido a los ultrajes de la fortuna>»*’; por no hablar de su natural
inclinacion al vicio, su pereza o su egoismo. Por ello, dice el filoésofo, es el tinico entre todos los
animales que nace llorando, como si advirtiera las miserias que le aguardan.

Como vemos, en las consolaciones predomina una vision marcadamente pesimista sobre la
existencia humana. Nada de raro hay en ello; como apunta Vega, si el proposito es hacer la muerte
menos temible, resulta logico que se describa «la vida que se abandona [como] una sucesion de
infortunios»®’. De esta tradicion provienen algunas de las maximas de la miseria hominis mas
repetidas a lo largo de la literatura medieval y del Renacimiento, como el optimum non nasci de
Crantor. Asimismo, leidas desde una Optica cristiana, las consolaciones se ajustaban como un guante

a uno de los temas predilectos de la literatura penitencial: el desprecio del mundo o contemptus

27 Vega Ramos, M.J., «Miseria y dignidad del hombre en el Renacimiento: de Petrarca a Pérez de Olivay» en Insula:
Revista de letras y ciencias humanas, n°674, 2003, pag. 6.

28 Ibidem, pag.6.

29 fbidem, pag. 7.

30 ibidem, pag. 7.

9



mundi, sobre el que volveremos mas abajo.

A pesar de la innegable influencia de las consolaciones, si hay un texto que tuvo especial
resonancia en la concepcion humanista de la miseria hominis este es la Naturalis historia de Plinio,
cuyo libro VII se abre con una reflexion antropoldgica de raiz epictrea en la que el autor refunde
pasajes de Aristoteles, Ciceron, Lucrecio y Séneca® para dibujar un retrato verdaderamente ligubre
sobre el ser humano. «En primer lugar -apunta Plinio-, es el inico animal que se cubre con recursos
ajenos. A los demas [naturaleza] les concedid diversos modos de cubrirse: caparazones, cortezas,
pieles, espinas...»»**. Para enfatizar el desamparo al que nos vemos sometidos, afiade a continuacion
que «solo al hombre, desnudo y en la tierra desnuda, lo incita al vagido y al llanto [...] e inaugura su
vida con suplicios por una sola culpa, porque ha nacido»?. A la tristeza del nacimiento le sigue una
torpe infancia: <«;Cuadndo anda como un hombre? ;Cuando tiene una boca fuerte para los
alimentos?», y un lento y costoso aprendizaje comparado con el resto de los animales: <Jdos demas
seres perciben unas caracteristicas propias, unos se sirven de la velocidad de sus miembros, otros de
la rapidez de su vuelo, otros pueden nadar: el hombre no sabe nada sin instruccion, no habla, no
come, no anda y, para abreviar,jespontineamente por su naturaleza no hace otra cosa sino llorar!»**.
A pesar de estar expuesto a un sinfin de enfermedades, el hombre es el tnico que <«siente dolor por
la muerte, [...] preocupacion por la sepultura y también acerca de lo que sucedera después de él»™>.
En cuanto a su comportamiento, <<el resto de seres actua con rectitud dentro de su propia especie»
mientras que s6lo nosotros conocemos <«dos excesos del lujo, [...], la ambicion, la codicia, la
supersticion...»* y la crueldad, ya que los animales solo atacan a aquellos que son de distinta
especie, en cambio, «la mayor parte de los males del hombre procede del hombre»>*’. En definitiva,
Plinio resume su alegato sobre la miseria hominis parafraseando la maxima de Crantor: «por eso
mismo -concluye- ha habido muchos que pensaban que lo mejor era no nacer»*®.

Los pasajes que acabamos de aducir fueron citados innumerables veces por los escritores
renacentistas que abordaron el tema de la miseria del hombre. Antes de que veamos ejemplos de
ello, debemos detenernos en el tratado De contemptu mundi, de Inocencio III, escrito a finales del
siglo XII. Si hemos decidido dedicarle unas palabras, no es tanto por el influjo que ejercio en los

humanistas defensores de la miseria hominis, sino porque los primeros alegatos a favor de la

31 Encarnacién Del Barrio apunta los siguientes pasajes: Aristoteles, Investigacion sobre los animales, V11, 10, 587,
Cicerdn, Sobre la naturaleza de los dioses, 11, 121, Lucrecio,V, 233 y Séneca, Consolacion a Marcia,11,3, cf. Plinio
el Viejo, Historia Natural (libro VII), trad. y notas de Encarnacion Del Barrio Sanz, Madrid, Gredos, 2003, pag. 8.

32 Ibidem, pag. 8.

33 ibidem, pp. 8-9.

34 Ibidem, pag. 9.

35 Ibidem, pag. 9.

36 Ibidem, pag. 9.

37 ibidem, pag. 10

38 ibidem, pag. 10.

10



dignitas hominis se conciben como una refutacion directa de los argumentos de Inocencio. El
tratado que nos ocupa tuvo una inmensa fortuna, en palabras de Vega: ««sobrevive en centenares de
manuscritos, fue traducido a todas las lenguas europeas ya desde el siglo XIII, imitado y adaptado
en verso y prosa, y continuamente reimpreso»>’. Heredera de la tradicion consolatoria, la obra de
Inocencio esta imbuida, sin embargo, de un profundo sentimiento cristiano; ya no es el miedo a la
muerte el que justifica la exposicion de las miserias del hombre sino el intento de erradicar uno de
los pecados capitales: la soberbia. Mediante una division tripartita de las edades del hombre
(«ingressus, progressus y egressus»*’), Inocencio incide en la suciedad que envuelve nuestra
concepeidn; hechos ««de polvo, cenizas y sucisimo esperma»?', nos espera una infancia torpe y
desvalida, una vida irremisiblemente abocada al pecado, una muerte dolorosa y un castigo eterno en
el «horno de fuego que, segun quiere San Mateo, esta destinado a los réprobos»™*. A pesar de la
desolada vision sobre la condiciéon humana que transmite el tratado de Inocencio, cabe recordar la
advertencia del autor en el prologo, donde afirmaba que «si asi se lo pidieran podria muy bien
tratar, con igual contundencia, la dignidad de la naturaleza humana»™®, declaracion que sera el
punto de partida del primer «tratado cuatrocentista sobre la dignidad humanay>: una carta
manuscrita de Antonio da Barga a Bartolomeo Fazio.

Esto tltimo ilumina una de las ideas que es preciso tener presente a la hora de abordar ambos
topicos, nos referimos a que, como dijera Francisco Rico, «en la cultura cristiana la dignitas
hominis y la miseria hominis, no son conceptos excluyentes»*'. Ademas, no siempre la exposicion
de los males que acosan al hombre implica la depreciacion de la naturaleza humana, todo depende
del mensaje subyacente a estos manidos lugares comunes. Como muestra un boton. En el Didlogo
de las cosas ocurridas en Roma, Alfonso de Valdés retoma el pasaje de la Naturalis historia en el
que Plinio se lamenta de la escasez de recursos naturales del hombre en comparacion con el resto de
seres vivos: «a todos los animales dio la natura armas para que se pudiesen defender y con que
podiesen ofender; a solo el hombre [...] dejé desarmado»*. Valdés, sin embargo, no aduce este
fragmento para sefalar la supremacia de las bestias sino para subrayar -siguiendo el espiritu
pacifista de la Querella pacis- que la paz es uno de los pilares sobre los que se sustenta el
cristianismo: «No quiso [Dios] que hiciese guerra; quiso que entre los hombres hobiese tanta

concordia como en el cielo entre los angeles»*. Para despejar cualquier asomo de duda, el

39 Vega Ramos, M.J., op.cit., pag. 7.

40 Ibidem, pag. 8.

41 ibidem, pag. 8.

42 ibidem, pag. 8.

43 ibidem, pag. 8.

44 Rico Manrique, F., El pequerio mundo del hombre, Madrid, Alianza Editorial, 1986, pag. 128.

45 Valdés, A., Didlogo de las cosas acaecidas en Roma, ed. de Rosa Navarro Duran, Madrid, Catedra, 1992, pag. 99.
46 ibidem, pag. 99.

11



secretario de Carlos V yuxtapone al pasaje de Plinio uno de los argumentos sefieros de la dignitas
hominis, -el origen divino del ser humano- al que define como «wuna cosa venida del cielo, adonde
hay suma concordia, como una cosa que aca habia de representar la imagen de Dios»*. En suma,
Valdés elige cuidadosamente algunos de los topicos que le ofrece la tradicion -en apariencia
incompatibles- y les da un nuevo sentido; lejos de ser un argumento a favor de su vileza, la
incapacidad del hombre para «defenderse y ofender»» se esgrime ahora para persuadir sobre la
necesidad de que las naciones cristianas firmen la paz ante la inminencia de la guerra contra el
turco. Asi pues, los lugares comunes que conforman dignitas y miseria hominis no tienen por qué
aparecer ensartados uno tras otro como las cuentas de un rosario -lo comprobaremos en el
Scholastico y el Crotalon- sino que admiten un manejo libre y original al servicio de la ideologia
del autor.

Abandonemos el caso de Valdés y veamos ahora un par de obras del Renacimiento espaiiol en
las que se inserta un alegato sin paliativos a favor de la miseria hominis. Hemos elegido el Didlogo
de la dignidad del hombre, de Hernan Pérez de Oliva, y el Relox de principes, de Guevara, por
cuanto son dos autores que han dejado huella tanto en El scholastico como en El crotalon.
Comencemos por el didlogo de Oliva. En los primeros parrafos del parlamento de Aurelio
-encargado de defender la causa de la miseria hominis- advertimos una serie de motivos que no nos
seran ajenos a estas alturas:

Nascemos desproveidos de todos los dones que a los otros animales proveyo naturaleza.
A unos cubrid de pelos, a otros de pluma, a otros de escama y otros nascen en conchas
cerrados; mas el hombre tan desamparado, que el primer don natural que en ¢l hallan el
frio y el calor es la carne. Asi sale al mundo como a lugar estrafio, llorando y gimiendo
como quien da seial de las miserias que viene a padescer.
Los otros animales, poco después de salidos del vientre de su madre, luego como venidos
a lugar proprio natural, andan los campos, pascen las yervas y, segiin su manera, gozan
del mundo; mas el hombre munchos dias después que nasce ni tiene en si poderio de
moverse, ni sabe do buscar su mantenimiento, ni puede sufrir las mudangas del aire; todo
lo ha de alcangar por luengo discurso y costumbre. [...]
Y si los dones naturales consideramos, verlos hemos todos repartidos por los otros
animales: munchos tienen mayor cuerpo do reine su anima, los toros mayor fuerga, los
tigres ligereza, destreza los leones y vida las cornejas. Por los cuales exemplos, y otros
semejantes, bien paresce que deve ser el hombre animal més indigno que los otros, segiin
naturaleza lo tiene aborrescido y desamparado. [...]
Pues a los otros animales, [...], armoélos a lo menos contra los peligros deste suelo: a las
aves dio alas con que se apartasen dellos; a las bestias les dio armas para su defensa, a
unas de cuernos y a otras de ufas y a otras de dientes; y a los peces dio gran libertad para
huir por las aguas. Los hombres solos son los que ninguna defensa natural tienen contra
sus dafios: perezosos en huir y desarmados para esperar.*®

«El maestro Oliva -advierte Francisco Rico- no pretendia ser original: apenas hay una linea en

47 fbidem, pag. 100.
48 Pérez de Oliva, F., Dialogo de la dignidad del hombre. Razonamientos. Ejercicios., ed. Maria Luisa Cerrén Puga,
Madrid, Catedra, 1995, pp. 125-126.

12



el Didlogo de que pueda atribuirsele la exclusiva»®. Desde luego, el fragmento que citamos no es
ninguna excepcion. Aurelio repite punto por punto la introduccion del libro VII de la Naturalis
historia. Lejos de ser casual, la presencia del libro VII de Plinio es, segin Vega, «el elemento
distintivo del tratamiento humanista de la miseria del hombre, [...] desde Petrarca hasta Montaigne
[...], respecto de la tradicion penitencial del De miseria hominis del papa Inocencio III, de la que
Plinio estaba ausente»™.

Una de las caracteristicas de la antropologia pliniana, ya lo vimos, es la comparacioén constante
de las desdichas del hombre con la felicidad del resto de criaturas. Por ello, en las formulaciones
renacentistas sobre la miseria hominis se aduce con frecuencia la idea, peligrosa desde un punto de
vista doctrinal, de que los animales nos aventajan. Este es el caso del Relox de principes de Guevara
en cuyo capitulo XXXIII del libro III leemos: ««do el auctor prosigue su intento y con marauilloso
artificio compara la miseria de los hombres con la libertad de los animales»>*'. Los argumentos que
vierte Guevara son practicamente idénticos a los de Oliva -los dos acuden a Plinio- y por ello no los
vamos a citar. Si hemos decidido mencionar el libro de Fray Antonio es porque coincide en dos
aspectos con El Crotalon: el primero de ellos es que el tema de la miseria hominis se vehicula
exclusivamente a través de la comparacion entre el hombre y las fieras; el segundo, que en este tipo
de reflexiones sobre la naturaleza humana no es nada raro hallar entreverado algin que otro excurso
de sabor erasmiano. En otras palabras, el tema de la miseria hominis no se discute simplemente
desde un plano tedrico, sino que entraiia también una carga de critica social.

Asi es como hay que interpretar el remedo que Guevara anade al discurso pliniano. Tras afirmar
que los animales no temen la muerte, el autor aprovecha la ocasion para censurar el lujo excesivo
que envuelve los ritos funebres:

Porque no puede ser otra mayor vanidad (ni aun liviandad) que preciarse el hombre de
sepultura hermosa y darse poco de tener la vida suzia. Yo juraré que juren oy todos los
muertos se les da muy poco estén sus cuerpos sepultados en los mares profundos, o en los
muladares suzios, o los ayan comido animales bravos, o se ayan quedado en los campos
insepultados, con tal condicion que sus animas estén colocadas en los celestiales coros.
Hablando a ley de christiano, osaria yo dezir que muy poco aprovecha estén los cuerpos
entre piedras labradas, y por otra parte estén las tristes animas ardiendo en las llamas
vivas. jO!, miseros de nosotros, ;por ventura no tenemos hartas cosas en esta vida que
buscar, que procurar, que trabajar, que sudar, que cumplir, que suspirar y aun que llorar,
sin que tomemos congoxa de saber a do nos hemos de sepultar? Ay hombres tan infieles y
tan vanos, que se les da muy poco que a cada uno dellos condenen la vida por mala con
tal que loen a su sepultura de rica. Con los que son vivos hablo, y de los que son muertos
digo, que si oy les diessen licencia para tornar a este mundo, que ellos se ocupassen mas
en emendar sus excessos y pecados que no en reparar sus sepulcros aunque los hallassen
caydos.

49 Rico, F., op.cit, pag. 130.

50 Vega Ramos, M.J.,«(Las bestias felices: La Circe de Gelli en Europayy, en Maria de las Nieves Muiiiz Muiiiz, ed., La
traduzione della letteratura italiana in Spagna, Firenze, Olschki, 2006, pag. 263.

51 Guevara, Antonio de, Relox de principes, ed. de Emilio Blanco, Madrid, ABL, 1994, pag. 864.

13



3.2 Dignitas hominis

Mas de un siglo y medio después de la aparicion del De contemptu mundi, el Gran Prior de los
cartujos instd a Petrarca a redactar un tratado sobre la dignidad del hombre, llevando a cabo asi la
promesa incumplida de Inocencio III. Casualmente, el humanista italiano ya estaba trabajando en
ello. En su Epistola rerum senilium (XVI, IX), responde al Gran Prior que ha pensado en abordar el
asunto en la obra en la que estd trabajando actualmente: el De remedis utriusque fortunae. El
alegato sobre la excelencia del hombre que proyecta se va a enmarcar en un didlogo entre los
interlocutores alegoricos Razon y Dolor y llevaré por titulo De la tristeza y miseria.

Petrarca sabia que estaba hollando un terreno apenas pisado, asi lo comunica en la epistola,
expresando ademads las dudas que le acosan ante tal empresa: ««Me pides que cumpla su promesa
[en referencia a Inocencio III] y que deberia intentar aquello que €1 desed o temi6 o no fue capaz de
hacer. Pero quién soy yo y qué habilidad hay en mi [...] para poder llevar a cabo con seguridad
aquello a lo que aquel hombre no se atrevio?»»*?. Estas palabras no son un simple gesto retorico, una
captatio benevolentiae. El italiano tenia razones de sobra para ponderar la dificultad que entrafiaba
defender la dignidad del hombre a mediados del siglo XIV. Por un lado, la tradicion medieval de los
contemptores mundi habia difundido extensamente el topico de la miseria hominis. Por otro,
Petrarca razonaba que «la felicidad es breve y fugaz»»>’, mientras que «la miseria del hombre es
mayor»>*y, por ello, mucho mas facil de vindicar.

Desviandose del legado de las consolatorias clasicas, el aretino concibe su alegato a favor de la
dignitas hominis como el remedio para vencer <«ese tipo de tristeza que viene de ninguna causa en
particular, a la cual llamaron los filosofos enfermedad del alma»»>. Asi pues, nada mejor para aliviar
las tristezas de la condicion humana que expone Dolor que oponer, en boca de Razon, «la dignidad
de la naturaleza humana»*®. Petrarca, como veremos ahora, tiene muy presente el tratado de
Inocencio III, a partir del cual configura su defensa de la dignitas hominis expuesta en el capitulo
93, libro 11, del De remedis utriusque fortunae:

Dolor: El pensamiento de la presente miseria me entristece.

Razoén: No niego que es muy grande y de muchas maneras la miseria de la condicion
humana, la cual lloraron muchos en libros enteros. Mas si miras también por otra parte
muchas cosas veras que la hacen alegre y bienaventurada. Aunque, si no me engafio,
ninguno hasta ahora ha escrito desto.”’

52 Cito a través de Trinkaus, C., In our image and likeness, Chicago, The University of Chicago Press, vol.1., 1970,
pag 179. La traduccién es mia.

53 Ibidem, pag. 179.

54 fbidem, pag.179.

55 fbidem, pag. 179

56 fbidem , pag. 179

57 Petrarca, F., I, Prosa, ed. de Francisco Rico, Pedro M. Catedra, José M. Tatjer y Carlos Yarza, Madrid, Alfaguara,
1978, pag 461.

14



Este es el punto de partida. Con esta velada alusion al De contemptu mundi, el humanista
italiano se dispone a dar la vuelta a los argumentos de Inocencio III, sentando las bases de un topico
que serd ampliamente difundido durante el cuatrocientos. Petrarca comienza su exposicion de la
dignitas hominis mediante una serie de pasajes pertenecientes a la tradicion patristica a los que ird
engarzando otros que provienen del De natura deorum de Ciceron, de Lactancio o de San Agustin.
El primero de ellos es la creacion del hombre a imagen y semejanza de dios, que se halla en
Génesis 1,26:

Razoén: Pues [...] paréceos pequeia causa de placer tener impresa la imagen de Dios,
vuestro salvador, dentro del anima?
Le sigue otra idea de raiz cristiana: la de que Dios ha creado el mundo para que el hombre se

sirva de él, conocida como creatio propter hominem™:

Razon: tanta virtud de raices, tantos zumos de yerbas, tantas flores y tan alegre diversidad
dellas; tantos olores y colores, tantos sabores y tanta suavidad de musica; que de
discordes voces viene a hacer acordada concordia; tantos animales del aire, de la tierra y
del mar obligados y dados todos para vuestras necesidades y criados solo para el servicio
del hombre.”
Petrarca refuta a continuacion uno de los argumentos que esgrimia Inocencio III para proclamar
la miseria del hombre -la debilidad y la rapida corrupcion de su cuerpo-. El aretino yuxtapone aqui
una idea del De natura deorum de Ciceron -el hombre es el Unico ser de la creacion que vive

erguido- con otra netamente cristiana:

Razoén: El cuerpo humano, [...] aunque caduco y fragil, [es] de gentil y sefiorial aspecto;
sereno, derecho, [esta] aparejado para contemplar las celestiales cosas. Y mas, la
inmortalidad del anima y el camino para el cielo, gran mercaderia comprada por poco
precio. Y lo que a sabiendas he guardado para la fin, porque son cosas tan grandes que
por mi, sin la ensefianza de la fe, no las podria alcanzar, es la esperanza de resucitar y que
habemos de tornar a tomar, y con mucha gloria, este mismo cuerpo después de muerto,
ligero, claro e impasible.*

De igual modo que en el De natura deorum, el hecho de que el hombre sea el unico ser que vive
erguido es una prueba de que es también el unico capaz de conocer a Dios®'. Petrarca tamiza el
pasaje de Ciceron por el filtro cristiano y lo completa con la doctrina de la resurreccion, tras la cual
el cuerpo ya no serd caduco y fragil sino «digero, claro e impasible»>.

Incidiendo atin mas en ello, el aretino pondera la infinita misericordia que mostrd Cristo al

encarnarse bajo una forma humana. Dios se rebajé a la condicion de hombre para que el hombre

58 «Erasmo y la dignidad del hombrey>, en La dignidad y la miseria del hombre en el pensamiento europeo,Roma,
Salerno Editrice, 2004.

59 Petrarca, F., op.cit., pag. 461.

60 fbidem, pp.461-462.

61 «<La divinidad establecio en primer lugar que, levantandose de la tierra, [los hombres] fueran altos y estuvieran

erguidos, de modo que, mirando al cielo, pudieran adquirir conocimiento de los dioses)>>. Cicerdn, Sobre la
naturaleza de los dioses, ed. de Angel Escobar Chico, Madrid, Gredos, 2000, pag 272.

15



fuera Dios:

Razén: Dios quiso ser hombre, [...] juntando en si perfectamente dos naturas, comenzo a
ser Dios hombre, que, para que el hombre fuese dios, fue Dios hecho hombre. jOh
inefable piedad de Dios; oh alta humildad, gloria y bienaventuranza del hombre; oh alto y
por todas partes secreto misterio, maravilloso y saludable ayuntamiento [...] ;/Poco te
paresce ennoblescida la condicion humana con esto solo y poco limpiada su miseria?®

Las palabras de Razon, sin embargo, no parecen ser suficientes. Dolor no se deja convencer tan
facilmente y responde a su interlocutor con una apretada sintesis de los argumentos de Inocencio
III, sacando a colacién la division tripartita de los males del hombre expuesta en el De contemptu
mundi -ingressus, progressus, egressus-:

Dolor: Entristéceme la vileza de mi nascimiento, la flaqueza de la natura, la pobreza y
mengua, la aspereza de la fortuna, la brevedad de la vida y la incertinidad del fin.

Puesto que Dolor no parece encontrar consuelo en la doctrina de la resurreccion, Razon aduce
un original argumento para combatir a <«los ingenios [que] hablaron de cuanto toca a la vileza del

origen o nascimiento y fealdad del cuerpo»®:

Razén: Dime, ;qué puede quitar la vileza del nascimiento de la dignidad humana? ;Por
ventura de vil raiz no salen altos y muy floridos arboles que cubren la tierra con sus
dulces sombras, y de sucio estiércol no nascen las alegres mieses? Pues de la cosa que en
si es buena no se debe menospreciar el nascimiento por vil que sea. Vosotros mieses sois
del sefior que en la era del juicio os han de beldar y guardar en el granero del gran
Padre.®

Sefiala Trinkaus atinadamente que en este pasaje Petrarca «finds the antidote to medieval
fastidiousness about the facts of bodily life by turning the equally medieval closeness to the soil and
vegetation into a metaphor of the flowering man»®. El humanista italiano da la vuelta al topico
medieval que degradaba al hombre a un estado vegetativo y lo aprovecha para enaltecerlo, el
hombre "florece", abandonando asi su sucio origen. Petrarca remacha bellamente esta metafora
parafraseando la pardbola del evangelio de San Marcos, IV,1.

Razén desecha ya los argumentos medievales sobre la miseria hominis y se dispone a refutar

nada menos que la antropologia pliniana:

Razon: ;(Por qué se ponen por infamia de la condiciéon humana aquella desnudez, aquella
corporal flaqueza ni aquella falta de muchas cosas? ;Por ventura todo esto no se suple
con el ayuda de grandes y diversas artes y de muchos remedios, tanto que mas para gloria
que para miseria del hombre se puedan juzgar? ;Que a todos los otros animales que
carecen de razdn proveyo la natura madre de grueso y recio cuero, de uias y de vello? Al
hombre solamente dio entendimiento para que con ¢l hallase todas las cosas y aquellos
fuesen seguros con ajena ayuda y el hombre con la suya propia y natural.*

62 Petrarca, F., op.cit.,pag 462.
63 Ibidem, pag. 462.

64 Ibidem, pag 463.

65 Trinkaus, C., op.cit, pag 193.
66 Petrarca, F., op.cit.,pag, 463.

16



Si en Plinio el ser humano salia perdiendo en la comparacién con el resto de criaturas, ahora
ocurre lo contrario. La falta de defensas naturales la suple el hombre sobradamente gracias al
entendimiento, atributo que le permite erigirse en sefior de la creacion. Retomando el topico
cristiano de la creatio propter hominem, Razon arguye: «Porque no tienes tu la fuerza del buey, ara
el buey para ti; no tienes la ligereza del caballo, anda ¢l para ti. [...] De manera que de todas las
partes de natura [el hombre] ha ganado y adquirido algo»®’. Los animales que caen enfermos,
«ningun remedio tienen»®; el hombre, en cambio, gracias a su ingenio «levanta la salud si va
cayendo con medicinas»®. Asimismo, para vindicar la condicién humana Petrarca esboza el tema
de la fama, que tendrd un amplio desarrollo en el siglo de oro espafiol y que acompafiard también
alguna de las formulaciones sobre la dignitas hominis como ocurre en el didlogo de Pérez de Oliva.
Cuando los animales mueren «no hay dellos mas memoria: véncelos la vejez y ctbrelos la muerte;
solamente al hombre [...] la vejez le hace venerable y la muerte glorioso»’”. Razon concluye su
refutacion de la antropologia de Plinio volviendo al pasaje de Cicerdn que citamos arriba:

Razoén: [Dios] hizole redonda la cabeza, el gesto celestial y, como todos los otros
animales corcovados miren a la tierra, al hombre dio cara alta y mandole que mirase al
cielo y que alla enderezase su vista, como excelentemente dice Ovidio, aunque Tulio lo
habia dicho primero.”
Estos son, en resumidas cuentas, los argumentos que vierte Razon para sostener la dignidad del
hombre. Huelga solo comentar un pasaje que, aunque se encuentra a mitad del dialogo, condensa en

cierto modo la totalidad de la disputa y podria situarse perfectamente como conclusion:

Razoén: Tiene [...] Dios de vosotros cuidado de Padre y mas que de padre, y -retorciendo
un poco el dicho del poeta satirico- mucho méas ama El al hombre que el hombre a si
mismo. ;Quién puede poner estas cosas en el cuento de tristeza o de quejas? La culpa es
la que os hace tristes y quejosos, no la natura.”™

Como veremos, tanto Villalon como Gnophoso habrian suscrito de buena gana las palabras de
Petrarca. La idea de que la desdicha del hombre proviene del mal empleo de su libre albedrio y no
de la naturaleza es uno de los puntales sobre los que gravita la reflexion acerca de la dignitas y
miseria hominis tanto en El scholdstico como en El crotalon.

Trinkaus nos recuerda que la acufiacion dignitas hominis no es invencion de Petrarca, -Alcuino
de York o el propio Inocencio III ya habian empleado el mismo término-. Tampoco son nuevos los

argumentos del aretino puesto que «there were patristic and medieval precedents for every point

67 ibidem, pag. 464.
68 Ibidem, pag. 463.
69 Ibidem, pag. 463.
70 Ibidem, pag. 464.
71 ibidem, pag. 464.
72 ibidem, pag. 462.

17



that Petrarch made» . A pesar de ello, Trinkaus sostiene que fue Petrarca quien fijo el canon de lo
que se convertiria un siglo después en un topico bien definido. Si bien es cierto que algunos autores
medievales se habian referido a la dignidad del hombre, el concepto se vinculaba exclusivamente a
la «traditional exegesis concerning the meaning of man's creation according to the image and
likeness of God»’. Partiendo de este pasaje del Génesis, Petrarca amplio los temas relativos a la
dignidad del hombre. La inmortalidad del alma, la creacion del mundo al servicio del ser humano,
la belleza de su cuerpo o la doctrina de la resurreccion seran, a partir del De remedis utriusque
fortunae, lugares comunes en las reflexiones cuatrocentistas sobre la dignitas hominis.

El didlogo que acabamos de analizar, aunque breve, se erige en el modelo de la concepcion
humanista de la naturaleza humana, segin Trinkaus”. Antonio da Barga, Bartolomeo Fazio y
Giannozzo Manetti, autores de los primeros tratados sobre la dignidad del hombre, seguirdn la
senda que abrid Petrarca creando asi el «literary genre [...] of "the Dignity of Man"»®, plenamente
configurado ya en el siglo XV. El desarrollo de nuestro topico literario no fue ajeno al esplendor
filologico que conoci6 la Italia de esta centuria. Un ejemplo, el Corpus Hermeticum -traducido al
latin por Marsilio Ficino- brindard a Pico della Mirandola la méxima que encabeza su Oratio de
dignitate hominis. Nos referimos al «magnum miraculum est homo»> contenido en el Libro de
Asclepio.

A pesar del gran interés que entrana el desarrollo de este topico a lo largo del siglo XV, no nos
es dado abordar este asunto en el presente trabajo. A continuacion vamos a rescatar algunos pasajes
del Didlogo de la dignidad del hombre de Pérez de Oliva, pues el influjo de esta obra es notorio en
El scholastico. Si antes escuchamos a Aurelio defender la miseria del hombre, ahora es el turno de
Antonio, en cuyo parlamento alaba la excelencia de la condicion humana. Espigo s6lo aquellos
fragmentos que pudieron servir de modelo a Villalon.

Como no podia ser de otra manera, Antonio alude a la creacion del hombre a imagen y
semejanza de Dios, que ya vimos en Petrarca:

Dios fue el artifice del hombre, y por eso, si en la fabrica de nuestro ser uviese alguna
falta, en El redundaria mas sefialadamente que de otra obra alguna, pues nos hizo a su
imagen para representarlo a €l. [...] Pues ninguna otra cosa ay que tan bien represente a
otra como a Dios representa el hombre.”

Oliva, no obstante, va un paso mas alld que el aretino. Para justificar la semejanza de Dios con
el hombre, equipara la Santisima Trinidad a las tres potencias del alma, como ya hiciera San

Agustin:

73 Trinkaus, C., op.cit, pag 192.

74 Ibidem, pag 192.

75 Ibidem, pag 195.

76 ibidem, pag 192.

77 Pérez de Oliva, F., op.cit, pag .140.

18



En el anima lo representa mas verdaderamente, la cual es incorruptible y simplicisima,
sin composicion alguna, toda en un ser como es Dios, y en este ser tres poderios tiene con
que representa la divina trinidad. El padre, soberano principio universal de donde todo
hijo procede, en contemplacion de su divinidad engendra al Hijo, que es su perfecta
imagen; la cual El amando, y siendo della amado, procede el Espiritu Sancto como
vinculo de amor. Asi, con gran semejanga el dnima nuestra, contemplando, engendra su
verdadera imagen, y conosciéndose por ella, produze amor. Desta manera, con su
memoria, con que haze la imagen; y con el entendimiento, que es el que usa della; y con
la voluntad, adonde mana el amor, representa a Dios: no solo en esencia sino también en
trinidad.”™

A ello le sigue otra idea ausente en Petrarca y que aparecera también en E/ scholdstico.
Siguiendo probablemente la estela de Pico de la Mirandola, Antonio razona que el hombre es el
unico animal que goza de auténtica libertad y por ello, como si de Proteo se tratara, tiene la
capacidad de ser aquello que €l quiera:

Porque como el hombre tiene en si natural de todas las cosas, asi tiene libertad de ser lo
que quisiere: es como planta o piedra puesto en ocio; y si se da al deleite corporal es
animal bruto; y si quisiere es angel hecho para contemplar la cara del padre.”

Por ultimo huelga comentar las implicaciones morales que se desprenden de la vision sobre la
naturaleza humana que sostiene Antonio. Igual que en El scholastico, en el didlogo de Oliva la
discusion sobre la dignidad del hombre oscila en la disyuntiva entre virtud y vicio.

Para veer las cosas de nuestra vida no nos falta lumbre, en estas, si queremos, acertamos;
y las mayores tinieblas para el entendimiento son la perversa voluntad.[...] No es luego
falta de entendimiento caer en errores, sino de nuestros vicios, que lo ciegan y ensuzian.*

Dado que el entendimiento permite al hombre discernir entre el mal y el bien; y la voluntad
elegir aquello que mejor le parezca, ninguna de nuestras faltas puede achacérsele a la naturaleza,
como proclamaba Aurelio. Oliva incide en este punto mediante una bella metafora:

Y no te espantes, Aurelio, si el hombre corrompido de vicios es cosa tan mala como
representaste, porque es como la vihuela templada, que haze dulce armonia, y, cuando se
destiempla, ofende los oidos. Si el hombre se tiempla con las leyes de la virtud, no ay
cosa mas amable; mas si se destiempla con los vicios, es aborrescible, y tanto mas cuanto
las faltas mas feas parescen en lo mas hermoso.®!

Una vez esbozado el recorrido de los dos tdpicos que nos ocupan, veamos como se abordan en
El scholastico y El crotalon y cudl es la concepcion sobre la naturaleza humana que subyace en

ellos.

78 Ibidem, pag. 141.
79 Ibidem, pag. 143.
80 Ibidem, pag 154.
81 Ibidem, pp. 155-156.

19



4. Idea sobre la naturaleza humana en El scholdstico

Precisar el contexto en el que se inscribe el pasaje relativo a la dignidad del hombre nos seré de
gran ayuda para dilucidar cudl es la concepcion sobre la naturaleza humana que subyace en E/
scholastico. El fragmento en cuestion aparece en medio de una discusion sobre cudl es el fin al que
debe aspirar el hombre: el deleite o la virtud. Martinez Torrejon apunta que este tipo de disputas
forman parte de una rica tradicion humanistica que arranca con el De vero bono de Lorenzo Valla'y
que llega a Espafia de la mano de Juan de Lucena (De vita beata) y Alfonso Ortiz (Liber
dialogorum)®.

La discusion abarca los capitulos VII-XI del libro I. El primero de ellos sirve de portico, en ¢l se
plantea la cuestion que se va a debatir y se exponen los parlamentos de Alonso de Osorio y Alvaro
de Mendoza a los cuales el Maestro Oliva respondera en los capitulos VIII-XI. Alonso de Osorio,
arrebatado por el idilico paisaje que lo rodea, la ««compaiia y buena amistad» ™, se pregunta si no
estarian en lo cierto aquellos filésofos que creyeron que la vida de los hombres debe regirse por el
deleite:

Por cierto, sefiores, la serenidad del cielo, la deleitable mafiana, la suavidad del verde
prado, la amena arboleda, el gragioso canto de los pajaros [...] causa perplejidad en mi,
sobre persuadirme de aquella opinion de los antiguos philésophos que tenian haber
nascido los hombres para el deleite, y que todas las cosas que hiziésemos se habian de
redugir a €1, y asi ponian en el deleite su bienaventuranga.™

Osorio aporta una lista de filosofos y de célebres personajes clasicos (Eudoxo, Creso, Valeriano
Augusto...) que hicieron del deleite su modo de vida. De entre ellos el mas representativo es
Epicuro por las implicaciones que tiene su doctrina en el debate renacentista sobre la condicion
humana. Sobre él, nos dice Osorio: «(No me maravillo yo que Epicuro, no conosciendo el fin
inmortal divino, quedase aqui diziendo ser este el fin para que éramos criados, pues €l no conoscia
otro de mas perfetion»®. Aunque pueda parecer que esta ponderando el deleite, Osorio se limita a
hablar de aquellos filésofos antiguos que lo siguieron, sin llegar a secundar su opinion. Adviértase
que siempre deja claro que dichos filésofos estaban <«apartados de la cristiandad»> y que no
conocian «el fin inmortal divino»» a que esta llamado el hombre. Sus palabras, en definitiva, son
solo el preambulo a la encendida defensa de la virtud que llevara a cabo el Maestro Oliva.

Lo mismo puede decirse del parlamento de Alvaro de Mendoza. En este caso, se nos habla del

desastrado fin que tuvieron aquellos filésofos que huyeron del deleite:

82 Villalén, C., op.cit., pag. 37, nota al pie, 66.
83 fbidem, pag. 37.
84 ibidem, pag. 37.
85 Ibidem, pag. 37.

20



Yo muchas vezes [...] me he maravillado como todos los antiguos phildésophos de la seta
stoica y zinica, académica y peripatética, nunca [...] quisieron obrar en publico ni en
secreto cosa que tuviese sabor de deleite. [...] Si la vida y sosiego de todos estos
philosophos traemos a la memoria como en los originales la leemos, hallariamos en ellos
muy gran aborrescimiento del deleite y grandes amigos de pobreza y trabajo. [...] Y aun
no solamente no querian en esta vida el deleite, mas aborresciendo el vivir se mataban,
como leemos de Cleantes y Elisipo, Empédocles y Zenon, Caton Utigense y
Ambrachiades, de Socrates y de Theombroto.*

Si entre los filésofos que persiguieron el deleite el modelo por antonomasia era Epicuro, ahora
son los estoicos los que descuellan por haberlo rehuido. No es ocioso recordar aqui el De natura
deorum, cuya influencia en el topico de la dignidad del hombre ya sefialamos a proposito de
Petrarca. En el didlogo de Cicerén, Cayo Veleio -defensor de la doctrina de Epicuro- niega toda
providencia divina en la creacién del mundo; mientras que Lucio Balbo, portavoz del estoicismo,
postula la existencia de un Dios preocupado por el hombre. La huella del De natura deorum se deja
sentir claramente en el Didlogo de la dignidad del hombre de Pérez de Oliva donde Antonio
reprocha a Aurelio haberse dejado llevar por la doctrina de Epicuro, autor poco grato para la
ortodoxia cristiana. También en El scholastico, ahora lo veremos, el alegato a favor de la dignidad
del hombre conlleva la condena de Epicuro y la alabanza del estoicismo.

Pasemos ya al capitulo VIII, cuyo titulo reza: «en el qual el Maestro Oliva condena y
engrandesce mucho los antiguos varones que siguieron la virtud, recusando los que siguieron el
deleitey>. Para convencer a sus interlocutores sobre la conveniencia de llevar una vida virtuosa, el
Maestro Oliva loa en primer lugar la perfeccion natural del ser humano, para lo cual acude a
Ciceron:

Tulio, disputando de la virtud en el libro De los oficios, queriendo difinir qué cosa sea,
dize ser vivir segin discurso de naturaleza, a la qual dize que si seguimos, no podemos
errar en nuestras obras. Y en otra parte, disputando de nuestra naturaleza y su perfegion,
dize: "jOh, bienaventurada nuestra naturaleza, que til nos constituyes en perfecto ser para
que unos a otros nos podamos conservar y comunicar”. Si mirar queremos el puesto en
que nuestra madre naturaleza nos produge, hallaremos tener Tulio mucha razon.®

Oliva, contrariamente a Plinio, juzga al ser humano como al mas perfecto de la creacion. Es
aqui donde se inserta, a modo de ampliacion de las palabras de Cicerdn, el alegato a favor de la
dignidad del hombre. Como sefiala Martinez Torrejon™®, los argumentos que aduce el Maestro Oliva

provienen, muy probablemente, del Pérez de Oliva de carne y hueso.

Crionos Dios omnipotente a su imagen y semejanga, y subjetd debajo de nuestros pies
todo lo criado, y dionos seforio sobre todo animal, por de gran fiere¢a o valentia de
miembros que sea, por lo qual se manifiesta la gran dignidad de nuestra naturaleza y su
perfecion. Y pues quando tiene criadas todas las cosas perfectas las subjeta a él, ;quanto

86 Ibidem, pp.38-39.
87 Ibidem, pag. 41.
88 Ibidem, pag. 41, nota al pie 75.

21



mas podemos creer que tenga él perfegion? Sobre todo esto le dio un uso de razén y un
tan alto entendimiento para conoscer a su Dios que en este muestra exceder a todos los
otros animales y ygualar con la mas perfecta criatura, aunque sea celestial. Doctdle mas
de un libre albedrio por que de ninguna parte fuese forzado para elegir lo que mas seguro
le paresciese.

Nada nuevo bajo el sol. Los argumentos que expone Villaléon son los mismos que ya vimos al
comentar el Didlogo de la dignidad del hombre. El Maestro Oliva abandona por un momento la
senda de su homoénimo y prosigue su parlamento con una mencién a San Pablo ausente en el
Didlogo. Oliva cristianiza el precepto de Ciceron segun el cual el hombre debe obrar acorde a su
naturaleza sacando a colacion «la ley natural que dezia aquel divino philésopho Sant Pablo»®. «La
equidad de esta ley -dice mas adelante- haze que en pecando [...] nos remuerde interiormente
nuestra congiengia, como reconozca ser contra nuestro buen natural». Y, por el contrario, <«en
qualquiera virtud nos regogijamos y estamos muy constantes y sin temor»°'. Aquello que impele al
hombre a obrar acorde con su naturaleza es el alma: «todo esto lo causa la buena inclinagion y buen
natural de nuestra anima, el qual es aborrescer el mal y amar el bien»**.

Tras esta breve digresion, Villalon completa el pasaje sobre la dignidad del hombre con una
alabanza del alma en términos muy cercanos a los de Herndn Pérez de Oliva: «De gran perfecion es
nuestra alma, pues en ella imprimi6 Dios en nosotros su semejanga cuando nos crid»*. Del mismo
modo que en el Didlogo del cordobés, la semejanza de Dios y el hombre se funda en las tres
potencias del alma, trasunto de la Santisima Trinidad. Gracias al entendimiento, puede <«nuestra
anima conoscer por si sola sin cosa que de fuera sobrevenga»®, la voluntad le permite «seguir lo
que mas le plaziere»»” y, por ultimo, «tiene una memoria en la qual reluge el gran poder de Dios, y
se anega nuestro juizio en la consideracion de su ser»™.

Hasta aqui Villalon ha seguido muy estrechamente el cauce expositivo de Pérez de Oliva, tan
solo interrumpido por el breve inciso sobre la ley natural de San Pablo. Sin embargo, el
vallisoletano inserta ahora un excurso satirico que no desentonaria para nada en E! crotalon. Una
vez demostrada la excelencia de la condicidon humana, el Maestro Oliva advierte:

Estas tan sublimes perfegiones claramente nos muestran el valor de nuestra anima y la
grandeza de su ser, mas es ya venida a tal estado nuestra maldad y estd tan corrupta en
nosotros nuestra naturaleza, que ya todo va al revés: porque agora al religioso y devoto
llaman hipdcrita, al que dispende su hazienda en banquetes y truhanes le llaman liberal, al
que asi no lo disipa llaman avariento, al mordaz murmurador que con sus chocarrerias y

89 ibidem, pp. 41-42.
90 Ibidem, pag.42.
91 ibidem, pp. 42-43.
92 Ibidem, pag. 43.
93 [bidem, pag. 43.
94 fbidem, pag. 43.
95 ibidem, pag. 43.
96 ibidem, pag. 43.

22



donaires injuria a todos llaman buen dezidor y hombre de buena conversagion, al
temerario atrevido llaman esforzado animoso. Y asi, desta manera, en todos los estados y
condigiones de los hombres esta corrompido nuestro buen natural.”’

Esta critica mordaz a las apariencias y la denuncia de una sociedad corrupta en la que los
valores verdaderos se han subvertido sigue la estela del Enchiridion®, obra que ejerci6 una enorme
influencia en los erasmistas espafioles de la primera mitad del XVI. Pero vayamos a lo esencial. El
subito cambio de tono del Maestro Oliva no puede menos que sorprendernos. ;Como se explica que
en el parrafo anterior proclamara la dignidad del hombre y que ahora cargue las tintas contra una
sociedad enferma, en la cual no queda rastro de la pretendida excelencia de la condicion humana?
Suscribo la respuesta que ofrece Vian a esta cuestion. Segun la estudiosa, Villalon -como dijera
Rousseau dos siglos después- cree que el hombre es bueno por naturaleza y que la sociedad lo
corrompe. Siguiendo la feliz acuiacion de Vian, el vallisoletano es optimista desde el punto de vista
filosofico pero pesimista desde el social. Creo que esta es la razon por la cual en El scholastico se
imbrica el topico de la dignidad humana con la disputa humanista sobre la virtud y el deleite. La
insistente advertencia de que el sabio que pretende forjar Villalon debe ser virtuoso cabe entenderla,
pues, como una llamada a recobrar la excelente condicion del hombre, corrompida en la esfera
social. Atendamos, sino, a las palabras del Maestro Oliva:

Ahora que hemos mostrado la perfecion de nuestra naturaleza y anima, quiero que me
digais qué cosa puede esta tal y tan perfecta criatura amar y tener en todas sus obras por
objeto final sino a la virtud, ni en qué querra ella estudiar mas que en su execugion,
presupuesto que, como cosa a si mas natural, la conoscera ella bien.”

Empezamos a atisbar ya las costuras que unen el topico de la dignidad del hombre con el debate
entre la virtud y el deleite. La argumentacion del Maestro Oliva, portavoz de las ideas de Villalon,
es como sigue: el ser humano es bueno por naturaleza puesto que fue hecho a imagen y semejanza
de Dios; no obstante -y el excurso anterior seria prueba de ello- la libertad de eleccion puede
envilecerlo. Solo empleado en el ejercicio de la virtud -propiedad consustancial del alma- se acerca
el hombre a la divinidad. Pero, veamos en mas detalle qué es lo que entiende el Maestro Oliva por
virtud:

Sobre todas estas potencias [del alma] estd aquella natural sanctidad que hubimos dicho
ser ley de nuestra anima, la qual reside en el homenaje como regla, juez y nivel de
nuestras obras. Esta preside como inviolable ley, [...]. Esta es aquella divinidad en la qual
convenimos con los angeles, y por esta dezia aquel philésopho Porfirio que éramos
semejantes a los dioses. Esta es aquella nuestra naturaleza, conforme a la qual dezia que

97 Ibidem, pp. 43-44.

98 La condena de la opinién del vulgo, que solo se fija en las apariencias y en lo superficial, recuerda también a otro
libro de Erasmo que fue traducido al castellano en 1529 por Bernardo Pérez de Chinchon. Nos referimos a Los
Silenos de Alcibiades.

99 ibidem, pag. 44.

23



si obrasemos no podiamos errar. A esta llamo yo virtud.'®”

Llana y simplemente, la virtud consiste en obrar de acuerdo con nuestra naturaleza. Si el
hombre se rige por la ley natural de la que hablaba San Pablo, no podra errar y merecerd con
plenitud el apelativo de digno.

Pasemos ya al capitulo IX en el cual el Maestro Oliva «reprueba con largo razonamiento el
deleite vigioso»'”'. Es aqui donde Oliva se enfrenta directamente a las ideas que, sin llegar a
hacerlas suyas, proponian Alonso de Osorio y Alvaro de Mendoza en el capitulo VII. Una vez
demostrada la excelencia de nuestra alma y su natural inclinacién a la virtud, el Maestro refuta la
tesis de que los fildsofos antiguos que la siguieron fueran desdichados:

Sefiores, si agora que bien largo hemos hablado queréis considerar con limpio espiritu la
perfecion y buen natural de nuestra &nima [...] y el perfecto ser de la virtud, no nos
quedard ocasion de nos maravillar si aquellos philésophos de seta zinica, stoica y
peripatética [...] siguiessen la virtud poniendo en ella su feli¢idad.'*

El resto del capitulo esta dedicado a demostrar cuanto yerran los que huyen de la virtud y
abrazan el deleite. Como hicieran Osorio y Mendoza, Oliva apoya su razonamiento en la vida de
personajes ilustres de la antigiiedad. En este caso Sardandpalo se erige en el modelo por
antonomasia de la perdicion que aguarda a aquellos que se entregan a los placeres mundanos. De
entre los muchos males que le achaca Oliva, pueden destacarse los siguientes: «tenia luxuria en el
comer, en el beber, en el dormir y en el hablar, [...]. Usurpaba las mugeres a sus proprios maridos, y
con ellas cometia abominables géneros de conversagion»'®. Resulta aun mas interesante para el
proposito del presente trabajo atender al epitafio de Sardanédpalo -que Villaléon toma de Diodoro
Siculo- por cuanto también se halla en el canto I de EI crotalon’:

Aqui yage Sardanapalo, hijo de Anazindaro. Oh, hombre!, como te conoscieres mortal,
come, bebe y huelga, y contenta tu 4nimo con los deleites deste mundo, porque después
de muerto no hay otro deleite sino el que en este mundo gozares. Sabe que yo, que tanto
posei, soy convertido en polvo, y solo esto tengo que alla me goze.'®
El Maestro Oliva concluye que a «<este tal y los semejantes, bien los podemos dezir ser bestias,
pues solo obran aquello que el apetito les da, sin uso de razon. Y aun me atrevo a dezir que son

mucho peores»'%. Para demostrar por qué «estos luxuriosos son peores que brutos»> Oliva compara

100ibidem, pp.45-46.

101ibidem, pag. 46.

102ibidem, pag. 46.

103ibidem, pag. 49.

104 <<Aqui yaze Sardanapalo, rey de Medos, hijo de Anazindaro. Come, bebe y juega, y conosciendo que eres mortal,
satisfaz tu animo de los deleites presentes, porque después no hay de qué puedas con alegria gozar. Que ansi hize yo,
y solo me queda que comi y harté este mi apetito de luxuria y deleite, y en fin todo se queda aca, y yo resulto
convertido en polvoy>, en, El crotalon, op.cit, pag. 31. Segiin Martinez Torrejon, la semejanza de estos dos pasajes
se debe exclusivamente a la fuente comun, cfr. E/ scholdstico, op.cit., pag. 49. nota al pie 91.

105 ibidem, pag. 49.

106 ibidem, pag. 49.

24



algunos de los comportamientos que reprobaba en Sardandpalo con los de los animales. En lo
tocante a la lujuria, nos dice que los animales solo «tiene[n] ageso carnal con la hembra de su
especie a tiempo convenible y, emprefiada, nunca ella se consiente dél llegar hasta parida»'”. El
hombre, en cambio, ««no solamente tiene ageso con qualesquiera mugeres, asi proprias como ajenas,
[...] mas todos procuran agesos ilicitos fuera de su natural: hombres con hombres y ellas y ellos con
brutos»'®. Lo mismo puede decirse de la gula. Si bien los «brutos comen hasta hartar, el vigioso
hombre come hasta venir en vomito»'”. La idea implicita en las palabras de Oliva es que los
animales actuan siguiendo sus instintos por lo que no puede culparseles de nada. Sin embargo, el
hombre que se entrega a los placeres obra contra natura al no hacer uso de la razon, atributo del que
carecen las fieras, y es, por ello, mucho peor que los brutos.

El fragmento que acabamos de comentar, procedente de Plutarco, volveremos a encontrarnoslo
en El crotalon. Aunque Martinez Torrejon niega cualquier parecido fraseoldgico entre los dos
pasajes en cuestion, lo cierto es que algunas expresiones de Villalon son sospechosamente parecidas
a las de la otra obra que estudiamos. Me refiero, por ejemplo, al giro «eng¢enagado un hombre en
los vigios de la carne...»'’, que aparece de forma casi idéntica en el epigrafe del canto II de EI
crotalon: ««cuando los hombres estdn engenagados en los vigios y principalmente de la carne son
muy peores que brutos» ',

Pasaré rapidamente por los dos capitulos que cierran el debate entre la virtud y el deleite puesto
que abundan en repeticiones y poco mas afiaden al asunto que estudiamos. En el capitulo X Oliva
demuestra mediante una anécdota sobre Solon y Creso, extraida también de Plutarco, cuan infelices
son en realidad los «hombres vigiosos». En el XI, el Maestro explica qué diferencia hay entre los
«philésophos verdaderos)> y los «fingidos»>. Como no puede ser de otra manera, en el primer
grupo se encuentran aquellos que «se dieron al uso de la virtud»» (Sécrates, Diogenes y Platon). El
segundo estd constituido por aquellos que se ocuparon solo de su cuerpo (Epicuro, Aristipo y
Eudoxo), a quienes Villalon llama no «philésophos»> sino «philosomates, que es vocablo griego
que significa en nuestra lengua "amador de su cuerpo™»''2.

Ya por ultimo, huelga comentar un fragmento del capitulo XV del libro II en el que Villalon
vuelve tangencialmente al tema de la dignidad del hombre. Esta vez se aborda el topico desde una

posiciéon muy cercana al Antibarbarorum liber de Erasmo. El Maestro Oliva, después de dar una

107 ibidem, pag. 49.

108 ibidem, pag. 49.

109 ibidem, pag. 49.

110 fbidem, pag. 76.

111 Vian Herrero, A., Didlogo y forma narrativa en El Crotalon: Estudio literario, edicion y notas, Madrid, Universidad
Complutense, vol.2, 1982, pag. 43.

112 Villalén, C., El Scholastico, op.cit, pag. 63.

25



larga lista de consejos para formar el discipulo ideal, rebate la opinion de los «ignorantes idiotas» '’
que lamentan que «Naturaleza [no les diera] bastante memoria y injenio para adquirir el saber» ',
Segun el Maestro, los que asi se quejan son «amigos del ogio y deleite» ' que «por se eximir del
trabajo contino que requiere el estudio echan la culpa a Naturaleza»''. Oliva, en directa oposicion a
la antropologia pliniana, sostiene como verdad insoslayable que «Naturaleza, nuestra madre, no nos
fue madrastra en el cuidado de nuestra creacion mas que aun en las cosas muy superfluas se remira

en el hombre a hazer toda perfegiony '’

. Como ya vimos en el excurso satirico que comentamos
mas arriba, el Maestro vuelve a incidir en la idea de que a causa de su negligencia el ser humano ha
corrompido sus dones naturales: «Naturaleza, pues, todo nos lo aparejé [...]. Mas nosotros,
enemigos del trabajo, con el contino o¢io nos hazemos torpes y inhabiles para el saber»>''®.

Hasta aqui los pasajes que versan sobre la naturaleza humana en E/ scholastico. Es hora de que
extraigamos algunas conclusiones. Villalon no niega ni un apice de la dignidad del hombre, que
vindica en términos muy cercanos a los de Herndn Pérez de Oliva. No obstante, el vallisoletano
incorpora a su discurso un fragmento de satira social algo desconcertante por el lugar en el que se
encuentra. No es infrecuente que este tipo de excursos de sabor erasmista se inserten en las
formulaciones sobre la miseria hominis -ya lo vimos en el Relox de principes de Antonio de
Guevara- pero no asi cuando lo que se quiere es demostrar la excelente condicion del hombre. Esta
aparente paradoja obedece al hecho de que Villalon juzga que la vida en sociedad ha corrompido el
buen natural del ser humano; notese que hasta el Maestro Oliva -arquetipo del sabio- no rehusa
incluirse a si mismo cuando arremete contra los vicios: <««mas nosotros, enemigos del trabajo...»».
Otro rasgo que merece la pena remarcar es que en la diatriba de Oliva contra Sardanapalo y sus
“secuaces”, Villalon contrapone los hédbitos de los animales como ejemplo de mesura y perfeccion.
Aqui el escritor recurre, a través de Plutarco, a algunos de los topicos sobre la miseria hominis no
para alegar la tristeza de la condiciéon humana -como hacia Plinio- sino para demostrar cuanto nos
aventajan las fieras en lo tocante a la vida en comunidad. Digno, pues, por naturaleza pero misero

en el plano social: asi es el hombre segun Villalon.

113 ibidem, pag. 151.
114 fbidem, pag. 151.
115 fbidem, pag. 152.
116 fbidem, pag. 152.
117 ibidem, pag. 152.
118 ibidem, pag. 159.

26



5. Idea sobre la naturaleza humana en EI Crotalon

En el canto II de El Crotalon, como dijimos, se imita el Grilo o Los animales son racionales de
Plutarco. En el didlogo del queronense, Ulises trata de convencer a su compaifiero Grilo -que ha sido
convertido en cerdo por Circe- de que vuelva a su forma humana. Lejos de lo esperado, Grilo
rechaza la peticion del héroe homérico arguyendo mediante una alabanza de los animales repleta de
toques humoristicos que la condicion de las fieras es muy superior a la de los seres humanos. Este
tipo de composicion, afin al género de la satira menipea, es harto infrecuente en la produccion de
Plutarco. Por ello, afirma Jorge Bergua que «<esta obrita es en mas de un sentido “lucianesca avant
la lettre”»'", cosa que, dicho sea de paso, da cuenta de por qué se integra tan bien en El crotalon.

Si bien es cierto que Gnophoso sigue muy de cerca su modelo hasta el punto de que algunos
pasajes son practicamente una traduccion del Grilo, las divergencias respecto a su fuente son
fundamentales para establecer cudl es la concepcion sobre la naturaleza humana del autor de El
crotalon. El primer cambio que opera -la eliminacion de Grilo y Ulises, personajes que se asimilan
a la figura del gallo y Micilo, respectivamente- no tiene repercusion alguna desde el punto de vista
ideologico. Como ocurria en Plutarco, serd el gallo quien exponga los argumentos a favor de la
supremacia de los animales y Micilo el encargado de oponer cierta resistencia ante la atrevida tesis
de su interlocutor. Otra alteracion menor -esta vez forzada- es que en E/ Crotalon estan ausentes las
referencias geograficas del Grilo y algunos de los chistes de Plutarco que perderian su eficacia fuera
del contexto original. En cambio, en el epigrafe del canto II -toda una declaracion de intenciones- si
que advertimos una notable variacion respecto a la fuente; veamoslo:

En el segundo canto que se sigue el auctor imita a Plutarco en un didlogo que hizo entre
Ulises y un griego llamado Grilo el cual habia Cyrces convertido en puerco. En esto el
auctor quiere dar a entender que cuando los hombres estdn en¢enagados en los vigios y
pringipalmente de la carne son muy peores que brutos y ain hay muchas fieras que [...]
los exceden en el uso de la virtud.'*

El fragmento en cursiva remite al que mencionamos al ocuparnos de E! Scholastico, cuya
semejanza textual es evidente. Pero lo que nos importa ahora es remarcar que esta frase -ausente en
el modelo- es en buena medida contradictoria con el resto del canto. Si Gnophoso se propone
demostrar que la vida de los animales es superior a la de los hombres, ;por qué nos dice en el
epigrafe que aquellos que caen en los vicios son «muy peores que brutos»>? Jorge Bergua aventura
la siguiente respuesta en su estudio sobre Plutarco en E/ Crotalon: «No parece que el tema

“cientifico” de la inteligencia animal preocupase demasiado al autor de El Crotalon, cuyo interés

119 Plutarco, Moralia IX, trad. y ed. de Vicente Ramén Palerm y Jorge Bergua Cavero, Madrid, Gredos, 2002, pag 341.
120 Vian Herrero, A., Didlogo y forma narrativa en El Crotalon: Estudio literario, edicion y notas, Madrid, Universidad
Complutense, vol.2, 1982, pag. 43.

27



principal era fustigar y satirizar vicios humanos»'*'. Mas adelante volveremos sobre esta frase,
puesto que resulta clave para comprender la interpretacion que hace Gnophoso del texto de
Plutarco.

Dejemos, por ahora, este asunto y vayamos directamente al texto. El primer argumento que
expone Gnophoso para reivindicar la supremacia de los animales es que en ellos, a diferencia de los

hombres, la virtud es un facultad innata y no necesitan aprendizaje alguno para adquirirla:

Gallo: - [...] Si hubiese dos tierras, la una de las cuales sin ser arada [...] por sola su
bondad y generosidad de buena naturaleza llevasse todas las frutas, flores y mieses muy
en abundancia, dime, ;no loarias mas a esta tal tierra [...] y antepornias a otra, la cual por
ser montuosa y para solo pasto de cabras aun siendo arada [...] y labrada con dificultad
diesse fruto poco y miserable? [...]Pues ansi [...] me congederas que, aunque el anima del
hombre sea de gran valor, el anima de la fiera sea de mucho mas; pues sin ser [...] arada
[...] quiero dezir sin ser enseflada en otras escuelas ni maestros, es mas habil [...] a
produgir en abundangia el fruto de la virtud.'*

El fragmento que transcribimos se cifie a Plutarco aunque abunda en adjetivos y
amplificaciones. Solo en un aspecto divergen: en lo referente al alma del hombre. En el Grilo,
afirma el cerdo: «Grilo: -Asi que estds reconociendo [...] que el alma de los animales estd
naturalmente mejor dotada y més perfeccionada para generar la virtud.»'>® Mientras que Gnophoso,
mas condescendiente, dice: <<aunque el anima del hombre sea de gran valor, el &nima de la fiera sea
de mucho mas»>. Sin embargo, esta lectura corresponde al manuscrito G de E/ Crotalon. En el
manuscrito R -considerado borrador de G- encontramos la siguiente variante, mucho mas cercana al
texto de Plutarco: ««me congederas [...] el 4nima de la fiera ser muy maés perfecta que la del

124 Esta variante de autor, como tantas otras de G, parece motivada por la autocensura.

hombre»»

Siguiendo el curso de la argumentacion de Grilo, el gallo loa a continuacion la fortaleza de los
animales, quienes anteponen siempre su libertad a la posibilidad de morir en la batalla. Sobre los
hombres, en cambio, dice: «aquel que se defiende de su enemigo con miedo de recebir la muerte

' Afiade el gallo otra

[...] no se debe dezir magnanimo ni esfor¢cado pero cobarde y temeroso»»
razon de tipo literario, presente en el modelo, en la que cabe advertir el tono humoristico que
predomina en el optsculo de Plutarco. Si los hombres son mas esforzados que los animales, <« por
qué -se pregunta el gallo- vuestros poetas y historiadores cuando escriben [...] vuestras hazafias y

hechos en la guerra os comparan con leones y tigres?>».'*

121 Bergua Cavero, J., Estudios sobre la tradicion de Plutarco en Espaiia (siglos XIII-XVII), Zaragoza, Universidad de
Zaragoza, 1995, pag 248.

122 Vian Herrero, A., op.cit, pp. 45-46.

123 Plutarco, op.cit, pag 351.

124 Vian Herrero, A., op.cit, pag, 67.

125 ibidem, pag. 51.

126 ibidem, pag. 51.

28



También superan las fieras al hombre en castidad, dado que los animales s6lo se ayuntan <«en su
propio tiempo sin engafos ni intereses [...] atraidos por naturaleza [...] y ansi este tiempo siendo
passado, [...] ninguna hembra cobdigia [...] al macho, ni el macho la acomete»'*’. Por contra, la
lascivia del género humano es desmedida, hasta el punto de que algunos <««varones han tenido sus
ayuntamientos con cabras, ovejas y perras; y las mugeres [...] han effectuado su luxuria con gimios,
asnos, cabrones y perros» ', Lo mismo puede decirse de la continencia. Las fieras s6lo comen «por
necesidad y fin de se mantener>»'* mientras que «el hombre no perdona nada constrefiido de su
apetito, gula, tragazon y deleite» ™.

Es cuanto menos significativo que este Ultimo pasaje acerca de la lascivia y la gula también
aparezca en El scholdstico. Y no solo eso, sino que en ambas obras se haya acudido a la misma
fuente para sostener la idea de que cuando los «chombres estin encgenagados en los vigios, y
principalmente de la carne, son muy peores que brutos»>. Por lo pronto, esta es la primera
coincidencia de carécter ideologico que cabe establecer entre E/ scholastico y El crotalon: los
animales se erigen en modelo de virtud y de apacible vida en comunidad frente al vicio y la
corrupcién que impera en la sociedad humana.

Gnophoso concluye el rosario de defectos del hombre con una interesante innovacion respecto
a su fuente. Para refutar la tesis de que el ser humano es el inico animal libre, afirma el gallo:

Gallo:- [...] Me maravillo de la ¢eguedad en que muchos de vuestros philésophos estan
[...] afirmando que solos los hombres usen de la verdadera libertad, siendo por
esperiencia tan claro el contrario. [...] Vosotros los hombres, por [...] vuestra soberbia y
ambigion, os subjectd vuestra naturaleza a tanta diversidad de leyes, no solamente de Dios
y vuestros pringipes y mayores, pero habéis os subjetado al juizio y sentengia de vuestros
vezinos, amigos y parientes, en tanta manera que sin su parecer no osdis comer, ni beber,
[...] hablar ni comunicar. Finalmente, en todas vuestras obras sois [...] tan atentos a
aquella tirana palabra y manera de dezir “qué diran”, que no puedo sino juzgar los
hombres por el mas miserable animal y mas infeliz y descontento de todos los que en el
mundo son criados."!

Esta critica a la importancia del “qué diran”, no se aleja mucho del excurso satirico de E!/

Scholastico que comentamos mas arriba:

Porque agora al religioso y devoto llaman hipdcrita, al que dispende su hazienda en
banquetes y truhanes le llaman liberal, al que asi no lo disipa llaman avariento [...] Y asi,
de esta manera, en todos los estados y condiciones de los hombres esta corrompido
nuestro buen natural'**.

Con todo, Gnophoso no se aleja mucho de la senda de Plutarco en este excurso sobre la tirania

127 ibidem, pp. 55.

128 ibidem, pag. 56.

129 ibidem. pag 57.

130 ibidem, pag 58.

131 ibidem, pp. 62-63.

132 De Villalon, C., El Scholastico, op.cit, pag 44.

29



del "qué diran". De diversa indole es la conclusion del canto II, en la que el anénimo autor altera de
manera significativa el final del Grilo. En el opusculo del queronense, Ulises preguntaba a Grilo
como es posible que los animales -incapaces de conocer a Dios- sean racionales; el astuto cerdo
aludia entonces al ateismo de Sisifo -considerado el padre de Ulises segiin la tradicion- para
demoler la argumentacion del héroe homérico. Gnophoso, menos interesado en el asunto de la
inteligencia de los animales, prefiere llevar su narraciéon por el cauce cristiano. A la pregunta de
Micilo: «;como anima de fiera bruta pueda ver y gozar de Dios?», el gallo responde con el salmo
35 de David: <Y agora sabes que las bestias se pueden salvar? Ansi lo dize el rey David: "homines
et jumenta salvabis Domine"»>. En este punto la interpretacion que hace Gnophoso del opusculo de
Plutarco se nos aclara por completo. El andnimo autor alegoriza en clave cristiana el didlogo entre
Ulises y Grilo:

Gallo:- Dime ;qué mas bruta bestia puede ser que el hombre engenagado en un vigio de la
carne [...] o en cualquiera otro pecado? Pues ansi teniendo David a los tales por viles
brutos [...] ruega por ellos a Dios diziendo: "Sefior, yo os suplico que salvéis hombres y
bestias". Y por tal bestia se tenia David con ser Rey cuando se hallaba pecador, que dezia:
"Ut iumentum factus sum apud te". [...] Y ansi en todos mis cantos pretendo mostrarte
como en el vigio son los hombres convertidos en brutos y en peores que fieras.

Asi pues, dado que el hombre que peca se rebaja a la condicion de bestia, la cuestion no es ya si
los animales son racionales, como en Plutarco, sino si pueden salvarse. Quisiera terminar mi
comentario sobre el canto Il de E/ crotalon con otra innovacion de Gnophoso que se nos quedd en
el tintero. Unas paginas atras, después de una larga diatriba contra los vicios del ser humano, el
gallo matizaba sus palabras:

Gallo: - Aun con todo esto quiero dezir que no tenéis por qué os quexar de naturaleza
porque no os diese ufias, colmillos, conchas y otras armas naturales que dio a las fieras
para su defensa, pues que un entendimiento de que os armo para defenderos [...] le
embotais y entorpegéis por vuestra culpa y negligengia'®’.

Si, como nos decia antes el gallo, el hombre aprende de forma lenta y trabajosa, esta abocado
irremisiblemente al pecado, carece de libertad y es, en definitiva, <«<el mas miserable animal [...] de
todos los que en el mundo son criados»> (por qué nos dice que no podemos quejarnos de la
naturaleza? Debemos rescatar ahora las palabras de Bergua Cavero que citamos arriba. Suscribo a
medias la opinidn que esgrimia el estudioso para justificar las contradicciones que hemos sefialado.
Segun Bergua, dichas contradicciones se explican por el mayor interés de Gnophoso en «fustigar y
satirizar los vicios humanos» que en «el tema "cientifico" de la inteligencia de los animales»».
Cierto, pero creo que hay otro motivo que explica mejor las divergencias de Gnophoso respecto al

Grilo.

133 Vian Herrero, A., op.cit, pag, 52.

30



A estas alturas ya no se nos puede esconder que en el ultimo fragmento de El crotalon que
hemos transcrito Gnophoso se estd oponiendo directamente a la Naturalis historia de Plinio -que
hacia del hombre el ser mas infeliz- y cuya cercania con el texto de Plutarco resulta evidente. No
debemos quejarnos de la naturaleza, decia el gallo, puesto que todas nuestras carencias podemos
suplirlas gracias a la razén. El andonimo autor, pues, quiere dejar claro que la supremacia de los
animales no es de caracter ontoldgico, como defendia Plinio, sino que solo se manifiesta en el plano
social. A proposito de esto ultimo, hay un pasaje en el De pueris instituendis de Erasmo que
Gnophoso hubiera suscrito de buen seguro. El roterodamo quiere persuadir sobre el provecho que
pueden sacar los nifios del estudio de la literatura clasica, cuando de pronto nos encontramos con

esto:
Oye el chico que los compaifieros de Ulises, por los hechizos de Circe fueron convertidos
en puercos y en otras figuras de animales. La narracion provoca hilaridad y, burla
burlando, aprende el nifio la leccidn mas importante de la filosofia moral, a saber: que los
que no se gobiernan por la recta razon, sino que se dejan ir llevados por la arbitrariedad

de las pasiones, no son hombres, sino bestias.'**

Asi es como interpreta el autor de E/ crotalon el episodio de Circe, con la salvedad de que atin
va un paso mas alla que Erasmo al afirmar que cuando el hombre se deja arrastrar por el deleite es
mucho peor que las bestias. Solo asi nos es dado comprender en todo su alcance la frase del

epigrafe: ««cuando los hombres estan engenagados en los vigios [...] son muy peores que brutos)>.

134 Erasmo, 374.

31



6.Conclusién

A lo largo de las ultimas paginas hemos ido advirtiendo varias coincidencias de tipo ideologico
entre El scholastico y El crotalon que requieren un intento de ordenacion. En primer lugar, en
ambas obras la reflexion sobre la naturaleza humana estd estrechamente vinculada al debate
humanista entre la virtud y el deleite. Villalon considera al ser humano bueno por naturaleza, sin
embargo, la excelente condicion del ser humano -que deberia encaminarlo al ejercicio de la virtud-
esta corrompida en el plano social como denuncia el Maestro Oliva en el excurso satirico que
comentamos. Dado que la naturaleza se ha mostrado prodiga en los dones que nos ha otorgado, el
misero estado en el que se encuentra el hombre es el resultado de su propia negligencia. Si en la
virtud el ser humano se acerca a la divinidad, en el vicio se degrada a un estado inferior que el de
las bestias, que se erigen en modelo de apacible convivencia en comunidad.

Lo mismo ocurre en El crotalon, aunque para darnos cuenta de ello haya sido necesario
desentrafiar los cambios que opera el andnimo autor sobre la narracion de Plutarco. No es menos
cierto, por otro lado, que Gnophoso se prodiga poco en alabanzas acerca de la excelencia de la
condicion humana en comparaciéon con Villalon. El escritor dedica apenas una breve frase (««mno
podeis quejaros de naturaleza...»») para distanciarse de los presupuestos de la antropologia pliniana.
Ello no es de extrafar, puesto que el propdsito de la obra, como se nos dice en el prdlogo, es
denunciar «debajo de una corteza apazible y de algin sabor, [...] la mali¢ia en que los hombres
emplean el dia de hoy su vivir». A pesar de ello, Gnophoso deja claro ya desde el epigrafe del canto
IT que la supuesta superioridad de los animales solo es tal cuando el hombre se deja arrastrar por el
vicio o, mejor aun, por el pecado. Y es que, como dijimos al ocuparnos de la conclusion del canto
I1, el an6nimo autor tamiza el Grilo por el filtro cristiano mediante una alegoria que se nos impone
como la clave de lectura. Lo que importa no es ya indagar si los animales son racionales sino
establecer, siguiendo la tradicion veterotestamentaria, que el pecador se rebaja a la condicion de las
fieras y que, a pesar de su maldad, la infinita misericordia de Dios aun puede salvarlo. Por todo ello,
los argumentos que toma Gnophoso de Plutarco para demostrar que ««el hombre es el mas miserable
animal)» cabe interpretarlos como una punzante satira social y no suponen en ningin caso la
aceptacion de las tesis plinianas.

Otro punto en comun entre E/ Scholastico y El Crotalon es el empleo de fuentes. Ademas de
converger desde un punto de vista ideoldgico, en ambos didlogos se acude al mismo pasaje de
Plutarco para defender la supremacia de los animales en el plano social, o a Diodoro Siculo para
configurar el epitafio de Sardanédpalo. Asimismo, en el plano lingiiistico hemos recabado algunos
giros que aparecen de manera casi idéntica en las dos obras, como el "engenagado un hombre en los

vicios de la carne". Por todo ello, podemos decir, con Ana Vian, que hay motivos suficientes para

32



acercar al oscuro Gnophoso a Cristdbal de Villalon.

33



7.Bibliografia

Bataillon, Marcel, Erasmo y Esparia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1966.

Bergua Cavero, Jorge, Estudios sobre la tradicion de Plutarco en Espana (siglos XIII-XVII),
Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1995.

Ciceron, Sobre la naturaleza de los dioses, ed. de Angel Escobar Chico, Madrid, Gredos, 2000.
Guevara, Antonio de, Relox de principes, ed. de Emilio Blanco, Madrid, ABL, 1994.

Erasmo, Antibarbari/ Parabolae, ed. de Craig R. Thompson, Toronto, University of Toronto Press,
1978.

—, Desprecio del mundo/ Enquiridion/ Elogio de la locura/ De como los nifios precozmente y
desde su mismo nacimiento deben ser iniciados en la virtud y en las buenas letras de manera
liberal/ Lamentacion de la paz/ Coloquios/ De la urbanidad en las maneras de los ninios/
Preparacion y aparejo para bien morir, ed. de Jordi Bayod y Joaquim Parellada, Madrid, Gredos,
2011.

Gomez Goémez, Jesus, El didlogo en el Renacimiento espariol, Madrid, Catedra, 1988.

Pérez de Oliva, Fernan, Didlogo de la dignidad del hombre. Razonamientos. Ejercicios., ed. Maria
Luisa Cerron Puga, Madrid, Catedra, 1995.

Petrarca, Francesco, I, Prosa, ed. de Francisco Rico, Pedro M. Catedra, Jos¢ M. Tatjer y Carlos
Yarza, Madrid, Alfaguara, 1978.

Plinio el Viejo, Historia Natural (libros VII-XI), trad. y notas de Encarnacion Del Barrio Sanz, 1.
Garcia Arribas, Ana Maria Moure Casas, Luis Alfonso Hernandez Miguel y Maria Luisa Arribas
Hernaez, Madrid, Gredos, 2003.

Plutarco, Moralia IX, trad. y ed. de Vicente Ramén Palerm y Jorge Bergua Cavero, Madrid, Gredos,
2002.

Rico Manrique, Francisco, El pequeiio mundo del hombre, Madrid, Alianza Editorial, 1986.
—, El suerio del humanismo, Barcelona, Critica, 2014.

Trinkaus, Charles Edward, In our image and likeness, Chicago, The University of Chicago Press,
vol.1., 1970.

Vega Ramos, Maria José, ««Miseria y dignidad del hombre en el Renacimiento: de Petrarca a Pérez
de Olivay» en Insula: Revista de letras y ciencias humanas, n°674, 2003.

—, «Erasmo y la dignidad del hombre»>, en La dignidad y la miseria del hombre en el pensamiento
europeo,Roma, Salerno Editrice, 2004.

—, «Las bestias felices: La Circe de Gelli en Europay>, en Maria de las Nieves Mufiiz Muiiz, ed.,
La traduzione della letteratura italiana in Spagna, Firenze, Olschki, 2006.

Valdés, Alfonso de, Didlogo de las cosas acaecidas en Roma, ed. de Rosa Navarro Duran, Madrid,
Catedra, 1992.

34



Vian Herrero, Ana, Didlogo y forma narrativa en El Crotalon: Estudio literario, edicion y notas,
Madrid, Universidad Complutense, vol.1-3, 1982.

Villalon, Cristobal de, El Scholastico, ed. de José Miguel Martinez Torrejon, Barcelona, Critica,

1997.
—, El Crotalon, ed.de Asuncion Rallo, Madrid, Catedra, 1990.

35



