
Societat civil i Estat a la filosofia del dret de Hegel

Ramon VALLS

Universitat de Barcelona

Working Paper n.67
Barcelona 1993



I. RELLEGIR HEGEL COM A CLÀSSIC

L'interès per la relectura dels clàssics del pensament es renova en cada. canvi
histèric. El trasbals que estem vivint com a conseqüència, per una banda, de
l’enfonsament econòmic i polític d’allò que falsament se'n deia món socialista, que no
era altra cosa que una estranya espècie de capitalisme d'estat sense societat civil i,
per altra banda, el descrèdit induït per aquell enfonsament sobre les doctrines que
s'utilitzaven per legitimar un estat totalitari que gestionava directament i en exclusiva
l’economia, tot generant així una oligarquia burocràtica, produeixen una mena de
desorientació que és caracteritzable com a pèrdua de les coordenades. No solament
les persones i les institucions polítiques i socials, sinó també les doctrines, es definien
respecte del mur -ara ensorrat- que separava verticalment els dos móns. I encara que
l'altre eix de partició horitzontal entre nord i sud, o entre desenvolupament i
subdesenvolupament, sembla subsistir, tampoc no és senzillament així, perquè el
subdesenvolupament s'ha estès pel nord-est, al qual consideràvem desenvolupat, al
mateix temps que se'ns han fet presents grans illes de misèria creixent dins l'opulent
nord-oest. Com s'ordena ara tot això? On són les coordenades que ens han de servir
per parlar-ne amb sentit mínimament compartit per tantes persones diferents i que fan
que avui ens veiem obligats a viure junts en un món de fronteres més esbotzades que
suprimides?

Quan un fenomen d'aquest tipus es produeix, es renova l'interès pels clàssics,
perquè de la seva riquesa de contingut se'n destaquen en la crisi aspectes fins ara
amagats o menys observats. La Filosofia del Dret de Hegel ofereix en aquesta
situació pautes d'ordenament i d’interpretació de l'experiència social i política que
d'entrada podem considerar antiquades, puix sabem ben bé que foren pensades amb
la intenció de comprendre la societat que sorgia a començaments del segle XIX com
conseqüència de les revolucions industrial i francesa. Resulta, però, que si assagem.
l’aplicació al present d'aquelles pautes suposadament antiquades, obtenim noves
suggerències. Sembla fins i tot, al menys en determinats moments, que Hegel fa millor
la tasca interpretadora de l’actualitat que altres teories cronològicament posteriors; i
això és així perquè l’evident tossuderia dels fets que ens han dut a la situació actual
s'ha mostrat indiferent a les previsions que anunciaven un altre curs i a les voluntats
polítiques que el volien alterar. Potser val la pena doncs dedicar una estona a fer el
modest experiment mental de mirar l’actualitat amb ulleres hegelianes. Cosa que per
cert ja he començat a fer poques línies més amunt, quan he descrit la difunta Unió
Soviètica com un capitalisme d'estat sense societat civil. Val a dir que, mirat així, allò
era una contradictio in adiecto, una realitat bruta o realität que no era realitat
efectiva (Wirklichkeit cf. més avall p.38), sòlida i operativa, perquè volia ser
universalitat (estat) sense particularitat desenvolupada (societat civil). Per això l’estat
soviètic no podia passar a “l’element de la permanència” ni menys encara ser
irreversible (cf infra pg. 25 i 31), és a dir, no podia durar per manca d'esquelet
veritablement racional.



És clar que l’òptica que Hegel ens pot oferir consisteix en coordenades
conceptuals i no pas geogràfiques. Les que se'ns han ensorrat, en canvi, tenien
l'avantatge de ser conceptuals i geogràfiques al mateix temps, cosa que les conferia
un caràcter intuïtiu i més realista. Però en qualsevol cas aquell tractament hegelià,
diferenciador i articulador a la vegada de societat civil i estat, és encara il·luminador.
Demana, però de l’estudiós molta paciència i que posi entre parèntesis els tòpics
antihegelians divulgats per la ignorància popperiana i l’irracionalisme postmodern.
Molts intel·lectuals, que veritablement no han perdut gaires hores en l’estudi de Hegel,
senten certa necessitat de citar-lo, però el segueixen contemplant com a gos mort
(com ho foren en altres temps Maquiavel, Hobbes o Spinoza), és a dir, com a objecte
de fàstic. Respecte d'una tal cosa cal definir-se per distància i allunyament, puix a
ningú no li agrada ser titllat d'estatalista i menys encara de totalitari. Crec però que el
retret de totalitarisme és injust si hom l'adreça a Hegel mateix; no tant el d'estatalista
(amb molts matisos que veurem).

De tota manera anticipo que on Hegel conserva més interès és precisament en
l’articulació (o en les mediacions, com vulgueu) entre societat civil i estat; i no tant en
el tractament. de l'estat en si mateix.

II. SOCIETAT CIVIL I ESTAT: PRIMERA APROXIMACIÓ

Societat civil i estat són doncs, per descomptat, les paraules clau que orienten el
nou interès per la Filosofia del Dret de Hegel (1) tot subratllant, per la meva part, la “i”
d'aquesta conjunció. Així doncs, començaré per fer un primer desenvolupament
aproximatiu del lligam entre tots dos termes. Dit d'altra manera, començaré a
especificar la forma com societat civil i estat es distingeixen un de l’altre, tot resultant
però inseparables, i com s'articulen juntament, tot generant una dinàmica en la qual
potser encara ens trobem immersos. Segons Hegel, la societat civil com a
contradistinta de l'estat és un fenomen específicament modern, cronològicament
posterior a ell, per bé que li és lògicament anterior. Quan la societat .civil apareix a
Europa en l’època del Renaixement com a mode original de satisfacció de les
necessitats humanes (mode que haurem d'especificar més endavant), aquesta
societat s'estableix com una espècie d'organisme ben diferenciat, que s'origina a
l'interior de la vella organització política ja existent i que, en el si d'ella, arriba a tal punt
de diferenciació que ve a guanyar vida pròpia i a créixer pel seu compte. Mentrestant
l'organisme polític modern per la seva banda, i de retruc, es veu obligat a renovar-se i
especialitzar-se per tal de poder conviure amb la nova societat. Es a dir, l’organització
política medieval ha de mudar-se en estat modern i, si no ho fa, cau en mans dels
estats ja modernitzats (rellegiu, si us plau, Maquiavel). L’enèrgica centralització pròpia
de l'estat modern acaba amb la dispersió medieval del poder i, havent-lo condensat
en el sobirà (després la sobirania canviarà de residència), el posa al servei de la nova
societat tot creant per a ella l’espai d’Independència, de pau civil i de seguretat
jurídica que ella necessita per a la seva expansió autònoma. La societat civil per la



seva part proporciona a l’estat nous artilugis bèl·lics i administratius per tal que el
polític desenvolupi i posi al servei de la societat el nou art de guerrejar amb armes
pròpies i de governar mitjançant una administració pública fortament
professionalitzada (burocràcia). I pel fet que la societat civil, protegida per l'estat,
procura als individus prosperitat i benestar (rellegiu ara Hobbes i considereu les dues
llistes ben contraposades dels mals que es segueixen de l'estat de natura i dels béns
que es segueixen de l'estat civil), retribueix a l'estat per la protecció rebuda d'ell tot
oferint-li per la seva banda una nova legitimació. Així, la legitimat moderna no es farà
més des de la religió i la moral (val a dir, des de la religió i moral rebudes,
eclesiàstiques), sinó des de la llibertat de pensament i de paraula, però també des de
la llibertat de comerç i la utilitat (rellegiu Spinoza). El benestar modern pot sentir-se
potser hereu d'aquell benestar que Aristòtil atribuïa a la polis, interpretat ara com a
riquesa i confort sota una òptica prevalentment utilitarista.

Hegel recull aquestes reflexions sobre la modernitat anteriors a ell però pensa, i
aquesta és la seva aportació interpretativa més original i específica, que la societat
civil moderna, malgrat reclamar de l’estat, amb tot dret, protecció i no ingerència,
ocupa a la vegada un lloc per se subordinat respecte de l’estat. Demana protecció
contra les forces dissolvents que li són intrínseques (el particularisme), perquè
l'egoisme particularista sense la coacció legal faria impossible l’estabilitat que el nou
ordre econòmic tan complex necessita (seguretat jurídica)- Però demana també al
mateix temps que l'estat no es passi en la seva protecció, perquè la dinàmica
expansionista de la nova economia necessita llibertat de moviments per a les pròpies
iniciatives. Peticions totes dues racionals, pensa Hegel, encara que de signe contrari;
per això caldrà ponderar-les bé per tal de trobar-ne la justa proporció.
L'autosuficiència o autarquia de la societat civil és per tant molt deficient comparada
amb l'autarquia clàssica de l’ordenament polític, per bé que l'autosuficiència
(Selbständigkeit) de l'estat modern tampoc pugui ser tan absoluta com l'autarkeia
que Aristòtil atribuïa a la polis clàssica abans de que la societat civil es desenvolupés
(2). La racionalitat, i amb ella l'autarquia, rau ara en primer terme en el conjunt dinàmic
que formen societat civil i estat, però com sia que aquest conjunt és després
inevitablement projectat cap a l’esfera de les relacions internacionals, allí torna a
perdre l'autarquia. En el context de les diverses nacions, l'estat deixa aleshores de
donar cos a la universalitat i esdevé una particularitat entre altres (FD 313). Els estats
en el context internacional es troben en estat de natura o guerra potencial, i és sota
aquest condicionament com l'estat-nació particular es troba inserit en la dinàmica
global i imprevisible de la histèria mundial. En aquest espai més ampli, Hegel
juntament amb molts contemporanis seus pensa que el gènere humà s'orienta cap a
formes superiors i futures de racionalitat i de llibertat. Però aquesta esperança, tot i
ésser racional, veu solament una abstracció. La filosofia no pot preveure les formes
concretes que el futur demanarà (FD, pref. p. 52-54 tr. cast.). No pot donar lliçons de
futurologia política, però pot il·luminar el present fent-ne veure els importantíssims
components de racionalitat dinàmica que certament conté.



Ara bé, l'estadi de desenvolupament que la societat civil i l'estat havien assolit en
temps de Hegel, i tot prescindint de moment de l’àmbit internacional, contemplen
separadament aquestes dues realitats ben diferenciades. Hom veu que la societat
civil es desenvolupa segons una lògica interna de particularitat, mentre que a l'estat li
correspon la realització dels valors universals, el primer dels quals és la llibertat en un
sentit, individual i social ensems, que ultrapassa la llibertat merament utilitària del
liberalisme. La llibertat tal com Hegel la concep havia estat ja doctrinalment
desenvolupada per Rousseau, Kant i Fichte (3), havia estat políticament inaugurada
per la revolució francesa i s'estabilitzava i s'estenia per tot Europa en forma de
monarquies constitucionals d'inspiració napoleònica.

Dins aquest context històric ben precís (nous nacionalismes subsegüents a les
guerres d’independència contra els francesos, hegemonia prussiana en ascens,
debat constitucional a Berlín, pressions restauracionistes des de Viena), Hegel
contempla com particularitat i universalitat es necessiten sempre mútuament en tots
els organismes complexos i ben desenvolupats. Cap de les dues pot absorbir l'altra,
sinó que s'interaccionen. i es jerarquitzen per elles mateixes. I quan la societat civil
s'infla amb els seus èxits, cega com és a la universalitat i al valor específic de la
política, produeix una legitimació de l’estat que, com a merament utilitarista que és,
resulta curta. La societat civil projecta sobre l'estat la categoria del contracte civil,
pròpia del dret privat, i engendra així la teoria del pacte com a origen del poder polític;
teoria que Hegel considera totalment errada, malgrat les seves simpaties per Hobbe
(4), perquè té un supòsit fals que és l'atomisme social que després aglutina mitjançant
el feble artifici del pacte. I és ben cert, creu Hegel conjuntament amb Aristòtil (5), que
l'estat de desagregació anterior al pacte, tal com l'imagina l'individualisme modern,
amb la ficció que anomena "estat de natura", mai no ha existit ni existeix perquè seria
infrahumà. L’ésser humà en efecte sempre neix, viu i mor dins un vincle social més o
menys complex.

Cal però fer atenció a aquesta classe de teoritzacions individualistes perquè,
d'una banda, expressen una dinàmica real de la societat civil, tendència que en sí o
virtualment és racional i que l’estat ha de respectar i àdhuc servir; però per altra banda
les teories del pacte expressen una certa tendència de la societat civil a concebre-ho
tot a la seva manera i a subordinar així l'estat a ella, cosa que ja no resulta racional. La
societat civil s'omple la boca amb la paraula “llibertat” i en nom d'ella fa front a l'estat
(la resistència “civil” al pagament d'impostos és un signe d'aquesta tendència (FD 184
Afg.); revela la ceguesa social davant els valors i finalitats específicament polítics).
Tanmateix el valor llibertat que l’estat ha de promoure és molt superior a la llibertat de
comerç o a la llibertat econòmica que la societat civil demana. La natura racional de
l'estat, en efecte, el vincula per se a la dignitat, emancipació i igual autonomia moral
de l'ésser humà, les quals resten desateses per la sola dinàmica de la societat civil
essencialment orientada al profit particular. La llibertat superior perdria el seu òrgan
específic de promoció, si la seva cura fos abandonada a la sola iniciativa de la
societat civil i a la privacitat.



De moment n'hi ha prou amb aquesta primera caracterització de la filosofia
hegeliana en torn a com es produeix l'articulació, fecunda i conflictiva a la vegada, de
societat civil i estat. Després hauré de determinar més concretament i documentar
aquesta concepció ara exposada molt sinòpticament. Però per fer-ho, cal remuntar-se
primer una mica més amunt, al marc teòric general en què Hegel inscriu la seva
doctrina social i política. Recordo que, fa bastants anys, Norberto Bobbio es
preguntava a Nàpols, en un curs al qual jo assistia, si la filosofia hegeliana del dret era
una filosofia eminentment política. I jo em contestava interiorment la pregunta amb la
banalitat que aquesta filosofia és eminentment filosòfica per molt que dirigeixi la seva
atenció principal a les transformacions socials i polítiques subsegüents a les
revolucions francesa i industrial. Fem doncs, per un moment, filosofia "pura".

III. INSERCIÓ DE LA FILOSOFIA SOCIAL EN EL SISTEMA

Des del pròleg i els primers paràgrafs (FD 2) la Filosofia del Dret de Hegel apel·la
a la lògica, com a primera part del seu sistema filosòfic, perquè en ella es cimenta la
cientificitat del discurs. El text apel·la també contínuament a la totalitat del fil sistemàtic
(6) que des la Lògica i tot passant per la Filosofia de la Natura i per la Filosofia de
l’Esperit subjectiu condueix fins al concepte de llibertat, el qual. és per una banda
l’acabament de la Psicologia hegeliana (esperit subjectiu) però per l'altra banda és
primera pedra de tot el tractat filosòfic de l'esperit objectiu o Filosofia del Dret. El dret,
cal recordar-ho, es defineix hegelianament com “existència de la llibertat”, és a dir,
com objectivació externa i social, institucionalitzada i així estabilitzada de la llibertat.
(L'estat es diu estat -Staat- perquè estabilitza l'ordre social, l'assegura i el fixa). Sense
la inserció de la doctrina social i política en la totalitat sistemàtica, pensa Hegel que el
seu llibre no serà comprès (7), ni el lector podrà copsar la força i solidesa de
l’argumentació. Dit senzillament: si hom no vol caure en sentimentalismes patriòtics
romàntics, que en aquell temps proliferaven a Berlín en els moviments estudiantils
(Burschenschaften) i en les càtedres universitàries (p.e. Fries), cal fer l'apologia de
la racionalitat. L'irracionalisme de l’època s'alimentava del nacionalisme
antinapoleònic i el reaccionarisme contrarrevolucionari es manifestava per exemple
en la Wartburgerfest de 1817 o en els acords de Karlsbad de 1819) (8). Si hom volia
ser doncs fidel a les exigències de la racionalitat i de la llibertat, calia cercar la
seriositat proporcionada pel concepte rigorós. Aquest punt d'ancoratge en el
concepte és certament essencial i, tot reclamant-lo, Hegel se sap fidel a la tradició
occidental, que hom pot remuntar fins a Plató, puix la filosofia sempre és gràvida de la
protesta per l’execució legal de Sòcrates. Si l'ordre legal (i social) ha de ser jutjat i
avaluat (legitimat o criticat per la raó), cal fer-ho des d'una instància diferenciada i
superior que Hegel kantianament anomena "concepte" i "raó". I perquè aquest
concepte o racionalitat és tanmateix immanent a "la cosa", Hegel rebutjarà el nom i la
noció de dret natural que Kant encara emprava; en el títol del seu llibre renunciarà al
nom tradicional de “Dret natural” tot substituint-lo per “Filosofia del Dret”; una



denominació que ell no inventa però vulgaritza (9). Dins del llibre, "dret natural" serà
substituït per “dret abstracte”.

Així doncs, l’objectiu de la filosofia social de Hegel consisteix en mostrar la
racionalitat d'allò existent en el món humà del seu temps, la qual cosa solament pot
fer-se pel descobriment de la dinàmica cap a la llibertat. Cal parlar amb rigor crític
dels esdeveniments de l’època; cal analitzar les institucions nascudes d'aquests fets
per tal de trobar en elles l’estructura racional. I si la Lògica hegeliana ens dóna
l'estructura dialècticament dinàmica, pròpia del concepte (les coses guanyen
racionalment noves determinacions per negació superadora de les velles), la Lògica
de Hegel es pot comparar (només comparar!) a la sortida platònica de la caverna. La
Filosofia del Dret significa aleshores el retorn a la caverna, o sia, la reimmersió, ara
il·luminada per la raó, en la realitat social i política.

La racionalitat dinàmica de les institucions postevolucionàries permet doncs
interpretar-les com a procés cap a la llibertat i és d'aquesta manera com Hegel
aconsegueix una doble inserció: 1) inserció de les institucions modernes en una
història dramàtica del progrés de la llibertat en el món, i 2) inserció de l’individu (que
fou divorciat del seu món per la religió) en aquestes institucions per obra de la
filosofia, puix elles realitzen la finalitat immanent de l’ésser humà, o sigui, llibertat en la
interdependència. Amb aquesta operació teòrica Hegel es veu ell mateix continuador
de la tradició il·lustrada, de l’emancipació per la raó tal com havia estat formulada per
Kant (10). En aquest context Hegel pot, fins i tot, interpretar amb satisfacció la seva
personal tasca docent de professor-funcionari com una sanació socialitzadora del
"subjecte europeu modern" (el qual és en extrem individualista per la força intrínseca
de l'autoafirmació de la llibertat). La seva filosofia, tot fent palesa la racionalitat de les
institucions modernes, reconciliarà aquest subjecte, creu ell amb massa optimisme,
amb el seu temps i el seu món.

Estem ara en condicions d'entendre també perquè és essencial a aquesta
educació socialitzadora, la immanentització de la raó divina en el món, amb la qual
cosa Hegel es constitueix també en continuador de Spinoza i es guanya la mateixa
qualificació, decretada pels teòlegs, d'enemic de la religió i "gos mort" que ja s'havia
guanyat el jueu holandès (11). Allò diví és la llibertat, l’autodeterminació pura (FD 22);
l'estat i el dret només mereixen aquest adjectiu escandalós en la mesura en què la
realitzin. D'aquesta manera Hegel recull també i fa seva la tradició il·lustrada que
foragita la religió eclesiàstica de les qüestions públiques, però Hegel ho fa d'una
manera molt pròpia que resulta paradoxal: fa fora la religió per absorció o digestió (cf.
FD 270). I dóna per ben sabut que els cristians residuals del Déu trascendent seran
fatalment restauracionistes com ho mostren els esdeveniments de Franca (regnat de
Carles X i revolució subsegüent de 1830) i d'Espanya (dissolució de les Corts de
Cadis i restauració de l’absolutisme per Ferran VII; cf. FD 270 amb el seu afegitó).

Cal però subratllar que, malgrat la immanentització de la raó (divina) en les



institucions polítiques procedents de la revolució francesa, revolució
estabilitzada/estatalitzada per Napoleó, i a despit també de la corresponent
cancel·lació del dret natural com a instància transcendent, Hegel no perd els
imprescindibles intervals que permeten la funció crítica de la Filosofia del Dret enfront
del pur positivisme polític i jurídic. El primer interval és específicament filosòfic i rau en
la diferència sempre present entre el concepte purament racional i l’encarnació d'ell
en una configuració institucional concreta (FD 1). Però a més, en el hegelisme, s'hi
troba un segon interval, tant o més important que el primer. Filosòficament s'expressa
com a diferència entre representació de l’enteniment i concepte de la raó, però
aquesta diferència no es queda en el terreny de la filosofia "pura" sinó que obté una
traducció social importantíssima. Es tracta de la diferència que separa bourgeois i
societat civil d'una banda, i citoyen i estat de l'altra. La societat civil, i el bourgeois
que n'és el seu subjecte, són associats per Hegel a la representació de l'enteniment
(sempre separadora i fixadora de les determinacions) la qual es lliga per la seva
banda a la particularitat i al particularisme ja esmentats. L'ordre polític per altra part, i
el ciutadà que n'és el seu subjecte, són associats ai concepte racional (sempre
dialècticament dinamitzador) i, amb ell, es lliguen a la universalitat. Ocorre encara un
tercer interval crític, interior aquest darrer al propi ordenament jurídic modern, perquè
el dret com a realització institucionalitzada de la llibertat presenta ell mateix estrats
diferenciats que donen lloc a conflictes entre drets. El més problemàtic d'aquests
conflictes, sempre dins la filosofia hegeliana del dret , és el que sorgeix entre el dret a
la llibertat de consciència (FD 30 N) i els altres drets. Conflicte especialment difícil
perquè no es deixa resoldre amb l’expedient d'una senzilla priorització d'un dret sobre
l'altre, com es fa habitualment en els conflictes jurídics. Admès que la llibertat de
consciència és certament prioritària, resta la dificultat, perquè solament resulta
positivable la seva protecció externa (FD 138).

IV. SOCIETAT CIVIL I ESTAT: SEGONA CARACTERITZACIÓ

La parella societat civil-estat és per tant el tronc de la qüestió ètico-política. Per
això el llibre titulat Filosofia del Dret és realment una filosofia social, cosa ben clara si
parem compte en què allò més genèricament social se'n diu "eticitat" (Sittlicheit, de
Sitte, costum) en l'argot hegelià i l'eticitat ocupa tota la tercera part del llibre de Hegel
i en fa el seu gruix. L'eticitat s'entén com a vincle real i lògicament anterior a qualsevol
mena de pacte i comprèn tres grans institucions: família, societat civil i estat. Però
com sia que en el tractament hegelià de la família s'hi observa una clara tendència
d'aquesta, institució cap a la privacitat, la parella societat civil-estat resta, com dèiem,
la part veritablement troncal de la Filosofia del Dret. El llibre però destaca en el seu
títol la paraula "dret" no per caprici, sinó perquè el dret, tot institucionalitzant la llibertat
com a valor absolut, ve a ser norma social per excel·lència. És la norma social més
explícita i, per la força coactiva. que li comunica l'estat, la més enèrgica. D'aquesta
manera es pot entendre perquè Hegel dóna tanta importància ai dret; perquè és la
principal mediació o articulació entre societat civil i estat; perquè la llei demanada per



la societat civil com a protecció del seu àmbit de lliure activitat i com a garantia que
ella mateixa no pot donar-se de les obligacions contractuals, emana de l'estat. Ell la
introdueix dins la societat civil mitjançant l'administració, de justícia tot contribuint així
a configurar la mateixa societat. I per això també es comprèn perquè la Filosofia del
Dret és substantiva i forma part essencial del sistema filosòfic. No constitueix una
reflexió qualsevol sobre qualque objecte, d'acord amb l'actual ús lingüístic que ens
permet parlar de la filosofia del marketing o del passejar, sinó que la filosofia, si és de
veritat filosofa, ensopegarà necessàriament i ben aviat amb el dret com a articulació
principal de la vida humana.

Ara bé, tot seguit s'imposa una precisió molt específicament hegeliana. la petició
de seguretat jurídica (i de serveis) que la societat civil adreça ai poder polític, petició,
certament justa i mediada per les corporacions (que avui en diríem Patronal i
Sindicats o Consell econòmico-social), es veu ultrapassada per l'activitat legislativa.
Quan l'estat ho és de veritat, és a dir, quan és poder polític amb la necessària energia
i eficàcia, realitza també una activitat positivament promotora del valor llibertat per a
tots (o drets humans en general, diríem avui) que excedeix la llibertat merament liberal,
única que concep i demanda el bourgeois, el qual no veu res més enllà del profit
particular i del benestar material. Però pel fet que l'estat segons Hegel és l'únic òrgan
fins ara existent de realització efectivament real, valgui la redundància (wirklich), de la
universalitat, no pot limitar-se a corregir els excessos i les mancances inevitablement
generades pel sistema econòmic de la societat civil (misèria material i moral, avui
diríem marginalitat i consumisme), sinó que exerceix l'activitat política que li és més
pròpia i que solament és concebuda pel citoyen. Dit d'una altra manera: per
descomptat l'estat ha de fer redistribució del producte social amb la seva mà ben
visible, atès que no n'hi ha prou amb la mà invisible de la interdependència en la
generació i satisfacció de les necessitats econòmiques, però amb això no acaba la
comesa de l'estat. Els valors essencialment lligats, a la universalitat de l'ésser humà i
a la seva dignitat han de ser promocionats i no solament protegits. La societat civil
cegada per l'interès particular no demana aquesta segona protecció que veu com
improductiva i àdhuc esterilitzadora de l'activitat econòmica. Rebutja per tant els
impostos destinats a sufragar les despeses amb les quals crear condicions de
possibilitat per als profits i satisfaccions més específicament humans (i també més
inútils certament des d'una perspectiva merament econòmica). Les modernes
tecnologies de treball han de crear temps lliure i no atur; sense temps lliure no hi ha
llibertat (cf. FD 67), però el temps sol no basta, perquè el particularisme constitutiu de
la societat civil repartirà desigualment (a favor dels grups amb més capacitat
adquisitiva) el temps social alliberat per la tecnologia i, sempre a la recerca de més
profit, el colonitzarà amb el consumisme.

La inserció en la lògica de la parella societat civil i estat permet a Hegel
contemplar no solament l'articulació entre els dos termes, sinó també la dinàmica de
l'una i de l'altre i fins i tot l'origen d'una certa conflictivitat inevitable entre tots dos.
Aquesta contemplació es produeix tot adscrivint la societat civil a la particularitat i



l'estat a la universalitat. Amb els elements fins ara introduïts, en aquest treball hem
pogut presentar una nova caracterització que aprofundeix la primera i més provisional
que donaven al començament de l'article. Cal ara tornar a fer un tomb per l'àmbit
sistemàtic d'inscripció de la doctrina social i política de Hegel, per tal de fer una
tercera aproximació, més detallada encara, a la relació entre societat civil i estat.

V. RACIONALITAT SOCIAL

Un text de Hegel que no. es troba a la Filosofia del Dret, sinó a l'Enciclopèdia de
les ciències filosòfiques, i precisament en la part que en aquesta obra es dedica a la
lògica del concepte(12) , fa explícita la forma circular que atribueix a la racionalitat en
si mateixa i n'explicita molt esquemàticament la seva realització en el camp social. El
text és molt condensat i de lectura difícil, sobretot perquè Hegel, de manera ben
pedantesca pel nostre gust, utilitza una terminologia presa de la Lògica formal
aristotèlica i més remotament del Timeu de Plat(13). Per això diu Hegel que la
racionalitat, tant en el camp de la natura (sistema solar), com en el de la societat
(Staat, diu el text, usat aquí però en sentit genèric com es veu unes línies més avall
quan de la mateixa paraula se'n fa un ús més restrictiu) consisteix en un "sistema de
tres sil·logismes". El desenvolupament d'aquesta tesi la fa Hegel tot seguit mitjançant
paraules com "extrem", "terme mitjà" i "concluir". De tota manera, la teoria sil·logística
tradicional ha estat tan transformada per Hegel que resulta gairebé irrecognoscible.
Tanmateix però el text és interessant perquè de manera extraordinàriament abreujada
dóna una visió de conjunt de la Filosofia del Dret i més exactament de com entén ell la
racionalitat social.

En la nota que aportem hi contempla tres "termes" que venen a funcionar com tres
subsistemes: persona, societat civil i estat. A cadascun d'ells li atribueix un "moment"
del concepte total: la persona és la singularitat, la societat civil com a lloc on es
desenvolupa l'economia és la particularitat i l'estat és la universitat. En ésser doncs
tots tres solament "moments" parcials del concepte, cap d'ells no pot subsistir
separadament. Tots viuen trabats en i amb els altres, i formen un tot organitzat. Però
cal contemplar el mode d'imbricació mútua, el qual segons Hegel es realitza com
sistema de tres sil·logismes o sistema amb tres subsistemes. Això és així perquè
cada un dels moments pot fer, i fa, el rol de terme mitjà entre els altres dos. Per tal de
no allargar-nos massa en el comentari, esquematitzem:

Esquema

I llegim ara l’esquema:
1) (S-P-U) = La persona es conclou amb sí mateixa, és a dir, satisfà les seves

necessitats (es manté, viu i creix, o es realitza) tot inserint-se en la societat civil.
Determina directament l'activitat econòmica quan exerceix el seu ofici o professió.
Però com que la societat civil determina per la seva part la política i aquesta al seu



torn determina la vida de la persona, resulta que l'individu rep a través de l'economia i
de la política la seva pròpia de terminació, modificada és clar per la de totes les altres
esferes que intervenen en el procés. S'autodetermina en la interdependència.

2) (P-U-S) = Ara bé, la societat civil com una manera de satisfacció de les
necessitats (economia) és també un subsistema que tendeix per se a la seva pròpia
conservació i creixement tot autodeterminant-se. Però no s'autodetermina al marge
dels altres subsistemes, sinó que tot determinant la política (p.e. l'activitat legislativa
mitjançant cossos intermedis), resulta que les noves lleis modifiquen la vida de les
persones (accés a la propietat p.e.) i elles, d'aquesta manera, modifiquen evidentment
economia i societat. La relació P-U dins d'aquest sil·logisme és punt principal de
l'articulació entre societat civil i estat.

3) (U-S-P) = L'estat, a la recerca de la seva pròpia subsistència i per satisfer les
seves finalitats específiques posa determinacions en la vida de les persones, però
aquestes determinacions modifiquen llur activitat laboral p.e. El treball de les
persones, per la seva banda, determina el rendiment econòmic, el qual a la vegada
repercuteix en les determinacions que adopta el poder polític.

La cosa funciona però també en l'altra direcció. Començant sempre per cadascun
dels tres termes o subsistemes, resulta:

4) (U-P-S) = El subsistema polític actua igualment sobre sí mateix i cerca
conservar-se i reproduir-se tot determinant els altres dos: determina ara directament
l'economia (tot canviant les taxes d'interès o gravant amb impostos l'activitat
econòmica p.e.) i així la política modifica indirectament la vida de les persones. Però
la política es veurà també finalment modificada perquè de retruc les persones variaran
llur participació en la política. En aquest sil·logisme la relació U-P és l'altre punt
principal (el primer l'hem indicat al sil·logisme 2) de l'articulació entre societat civil i
estat. Aquí l'acció va en direcció contrària, des de l'estat a la societat civil i és el lloc
sistemàtic del dret administratiu.

5) (P-S-U) = Per la seva banda el subsistema econòmic, per tal
d'autoconservar-se, intervé en les persones (p.e. canvia les retribucions dels
treballadors per iniciativa pròpia), cosa que no deixa políticament indiferents els
treballadors.

6) (S-U-P) = Finalment les persones prenen també iniciatives específicament
polítiques per tal que el poder intervingui en l'economia i, com que aquesta repercuteix
en llur vida, les persones, es veuen igualment determinades per aquesta via. Cal
advertir a més que d'aquesta manera les persones s'autodeterminen encara que no
els ho sembli, perquè reben la repercussió sobre elles de la pròpia acció, per bé que
modificada per les dues mediacions.

Convé fer ara diverses observacions. Primerament, la intenció ultima de Hegel
(reconciliar l'individu amb el seu món) es revela amb claredat en l'afirmació que la
racionalitat que tots estem disposats a concedir a les lleis naturals és igualment
observable en la societat i que la tal racionalitat objectiva reprodueix l'estructura del
pensament humà. Ens podem doncs reconèixer en la societat com a producte de la
racionalitat. En segon lloc, el malabarisme teòric de Hegel per fer veure el joc circular



de causalitat recíproca o d'interacció mútua té avantatges evidents. Trenca l'esquema
ingenu i vulgar de la causalitat unidireccional d'acord amb el qual pensem quan no
pensem. Però, sobretot, tercerament, Hegel aconsegueix una certa representació
d'una altra cosa ben important i difícil de capir: que tot sistema i subsistema
s'autodetermina en interdependència. Hom pot veure aquí un cert prenunci de la
sociologia de Luhmann(14), però el que ara interessa és subratllar que cada
"moment" lògic, tot erigint-se en subsistema, té la seva pròpia lògica
d'autoconservació. També crec important observar com a punt quart que la iniciativa
de cada subsistema s'exerceix directament sobre els altres dos i aquesta acció, tant
si es vol com si no, repercutirà indirectament en l'esfera que no fou tocada en primera
instància i darrera caurà sobre l'esfera que prengué la iniciativa. Però com sia que
arribarà modificada per l'acció de les altres esferes, arribarà potser de manera no
volguda. Dit ràpidament: l'autodeterminació s'esdevé necessàriament dins d'un joc de
dependència mútua i heterodeterminació. Però si l'autodeterminació és la fórmula
més breu per definir la llibertat, resulta que la racionalitat de la llibertat rau aleshores,
per paradoxal que pugui semblar, en l'autodeterminació i l'automediació en l'altre i per
l'altre, mai en la identitat aïllada i contra l'altre. Dit lacònicament: L'acció de la llibertat
no és mai solitària sinó que es una co-acció (no coactiva, és clar) de llibertats.

VI. ESTRATS CONSTITUTIUS DEL SUBJECTE EUROPEU MODERN

En el text que acabo de comentar, a més de l'estat i la societat civil, hi apareix la
persona com a "moment" lògic igualment essencial al tot social. Val la pena
aturar-nos-hi una mica, no solament per raons òbvies, sinó també perquè en aquest
punt rau el màxim de concessions que Hegel pot fer a l'individualisme modern dins un
cos de doctrina netament pro-social. L'individu europeu modern, tal com Hegel el
concep, està format per un conjunt d'estrats sobreposats que venen a ser
sedimentació permanent d'experiències histèriques. Aquí hi ha, crec, una manera
subtil de refer l'anamnesi platònica. Les experiències (a posteriori, diríem) venen a
constituir el subjecte i els seus modes d'actuació (el seu a priori). Sota aquesta
perspectiva cobra sentit aquella tesi filosòficament escandalosa que afirmava que
l'existència precedeix l'essència, o que la natura no és tal, sinó una combinació entre
altres que en abstracte eren igualment probables, però que en concret ve a resultar
estable i estabilitzada (estatalitzada, podríem. dir, tot estirant el fil) perquè era més
lògica. Quan l'acció es produeix, aquell a priori es reactiva o rememora. Es fa present
aleshores tot portant aquella lògica seva que li atorga substancialitat.

1) El primer estrat de la subjectivitat no és massa explícit a la Filosofia del Dret.
Correspon a desenvolupaments que es contenen a la Fenomenologia de l'Esperit,
cap. IV principalment, i que es fan presents a la Filosofia del Dret de manera
estilitzada o abreujada. Parlo de l'estrat de l'autoconsciència humana que, constituïda
inicialment pel desig (d'arrel hobbiana i spinoziana), cerca el reconeixement d'una
altra autoconsciència. Aquest reconeixement ve a ser com el fet inaugural de la



història humana el qual dóna lloc a les formes més primitives de societat. El
reconeixement és desigual i amb ell s'origina la societat heril feta de senyors i
esclaus.

La dialèctica del desig a la recerca del reconeixement, tot passant per la lluita a
mort, evoca certament Hobbes, però també la Política d'Aristòtil, puix el
reconeixement s'esdevé en el si del llenguatge i la divisió del gènere humà en senyors
i servidors és contemplada igualment al començament de la Politeia com divisió
social bàsica. En relació amb això cal llegir certament el 258 FD amb la seva llarga
nota i l'afegitó, però cal també veure que a les primeres pàgines del llibre (4, final de
la N) Hegel adverteix que cada lector podrà trobar en la seva autoconsciència
representacions que l'ajudaran a entendre els desenvolupaments conceptuals que
anirà trobant al llarg del llibre. A partir d'aquest i d'altres textos, llting ha proposat fins i
tot una lectura "fenomenològica" de la FD que es contraposaria a la lectura "lògica"
més explícitament avalada pels textos(15). És cert per altra banda que a
l'Enciclopèdia, en textos pràcticament contemporanis als de la FD, s'hi pot veure la
pervivència del Hegel últim, de la seva concepció del reconeixement mutu de les
autoconsciències com a base de qualsevol comportament ètic(16). En aquest primer
estrat els individus per tant són ja socialment vinculats.

2) L’estrat segon el trobem desenvolupat als 34 i ss. de la FD i el podem formular
així: Tot ésser humà, pel fet de ser-ho, és en principi persona jurídica o subjecte de
dret, no solament capaç de propietat privada sinó necessitat d'ella des de la seva
llibertat; aquest dret tanmateix és dret indeterminat i abstracte ("natural" en
terminologia antiga) a posseir quelcom, sense que cap anàlisi conceptual d'ell no
pugui determinar ni el com, ni el quant de la possessió. Es doncs un dret més
potencial que real i demana ser concretat, però la concreció només li pot venir
socialment. Si aquest dret es concep com a "natural" cal afegir aleshores, tot seguit, i
amb Hobbes, que la primera obligació que ens dicta l'estat de natura és precisament
la de sortir-nos-en (exeundum est ab statu naturae). Pròpiament parlant d'aquest
dret en algun sentit embrionari no s'ha de dir "natural" perquè deriva de la llibertat i
n'és el seu cos. Aquesta el necessita com a primer àmbit irrenunciable d'actuació, si
és que ha d'ésser llibertat real; en tot cas és dret humà i és històric (17).

Aquest dret primari el contempla Hegel de vegades com procedent de la rebel·lió
individualista del sofistes contra la polis, rebel·lió que, passada a través de Sócrates i
Antígona, però no a través de Plató perquè ell no va saber com integrar-la, acabà
dissolent la polis grega i pot dissoldre la societat civil moderna, , com direm més
endavant. El dret primari es formalitza com a dret de la persona a la propietat en el
dret romà; es generalitza quan s'estén a tots els ciutadans de l'imperi, s'interioritza per
obra del cristianisme com a consciència de llibertat individual, i quan s'ha fet cosa de
tots, mina las bases de l'esclavatge en totes les seves formes. Es ja dret irreversible
perquè la seva aparició històrica és fenomen adequat de llibertat i en desvetlla, per
tant, el concepte. D'aquest dret deriva primerament el dret civil, el qual és bàsicament
segons Hegel regulació de la possessió i del contracte; a un nivell superior
específicament ètic serà després patrimoni familiar i herència. La seva lesió origina el



contenciós civil però també obre l'espai del dret penal quan la lesió de la propietat, i la
persona és enganyosa. Aquestes conseqüències del dret de propietat exigeixen
igualment organització social, p.e. llei i jutge per acabar amb el talió i amb la dinàmica
"natural" de la venjança. En resum, persona i propietat per una banda, i societat civil i
estat per l'altra, s'exigeixen mútuament. El dret de propietat precisament perquè és
fonamental i abstracte en la seva "naturalita" fa necessària la societat per tal de
donar-Ii realitat, contingut i protecció. Per altra banda la societat necessita el dret de
propietat com a columna per a la seva estabilitat.

3) El tercer estrat el podem formular així: Tot ésser humà, pel fet de ser-ho, és
subjecte moral (FD 105 i ss.). En aquesta afirmació culmina la interiorització de la
llibertat i responsabilitat cristianes, transformades però en autonomia moral kantiana.
Històricament, per tant, es sobreposa a l'estrat anterior, encara que conceptualment la
llibertat moral ha de considerar-se més profunda. Ja no és quelcom abocat cap a fora,
com el dret de la persona a la propietat, sinó que és netament interior. Hegel creu
però, que malgrat la seva natura intimista, la moralitat és també un dret fonamental i
dret autèntic (FD 107) puix la consciència moral és element principalíssim de la
dignitat humana que ha de ser respectada pels altres i pot entrar en col·lisió amb
altres drets. No obstant, com que les determinacions pròpies de la moralitat no poden
legislar-se, perquè són internes, solament es podrà positivar jurídicament la protecció
externa de la consciència.

Aquest estrat del subjecte s'ha generat històricament, com dèiem, per
aprofundiment de la consciència cristiana, la qual s'autoinculpa en el delicte i així
esdevé responsable. Cal observar que el delicte ho és perquè no solament atenta
contra el cos d'una persona o les seves propietats, sinó que és lesió del dret en sí, diu
Hegel, és lesió de l'universal o del dret de tots; atempta contra l'ordre de la llibertat.

Amb l’estrat de la consciència moral tenim allò que Hegel en diu el subjecte
europeu modern, ben possessionat de l'autoconsciència de llibertat. A la FD Hegel no
devalua gens aquesta consciència tan kantiana i rousseuniana, pre-revolucionària i
enemiga potencial de la propietat. El seu profund radicalisme però, la divorcia del
món real com ho fa també el cristianisme del qual procedeix. I separada del món en
forma d'exquisida ànima bella romàntica, la bona consciència esdevé necessàriament
consciència hipòcrita. Cal llegir la sèrie de les set figures de la hipocresia moderna
que preparen la transició de la moralitat a l'eticitat en la FD (140) per tal de veure al
Hegel veritablement obsés per fer real la moralitat com a llibertat en l'exterioritat
social, lluny però de moralismes.

4) Ara s'ha de dir: Tot ésser humà és subjecte social o, dit d'una altra manera, la
relació a una altra llibertat és constitutiva de la llibertat, de tal manera que la llibertat de
l'un solament esdevé real en la llibertat d'altri. Aquest nivell que Hegel vol
contemporani d'ell (post-revolucionari), Bobbio creu que no s'ha acabat de donar de
fet, cosa que tenyeix d'utopisme la teoria hegeliana de l'estat. Ho veurem al final
d'aquest treball. L'imperatiu categòric del subjecte moral que trobàvem en l'estrat
anterior li mana sortir de si per dotar de continguts reals la seva obligació formal. Es



(ha de ser) un subjecte que fa comunitat, primerament familiar (es casa) després
social (treballa) i finalment política (participa patriòticament en els afers públics amb el
desinterès que li dóna la consciència d'universalitat). Aquest subjecte tan
contemporani (ai las!) retroba el primer estrat (pensa Hegel) i, amb ell, la serenor
grega de la vida (Wir sind die Griechen! Nosaltres som els grecs!, cridaven els joves
idealistes a finals del s. XVIII). Hegel tanca així el cicle que des dels clàssics arriba a
nosaltres tot passant per l'escissió cristiana.

VII. LA IDEA ÈTICA I ELS SEUS TRES COSSOS

Podem donar ara la tercera i última caracterització més concreta de la relació
societat civil-estat. Abans però cal entendre l'ús que fa Hegel del mot "idea". De
moment n'hi haurà prou, com ell mateix fa, amb el 1 de la FD. Idea no és per a ell
representació mental com ho suposa l'ús lingüístic corrent, sinó realitat intel·ligible
(com ho era a Plató), no situada però en un món més enllà, sinó objectivament present
en aquest món d'ací amb el que ensopeguem cada dia. Entenent-la doncs com
mundana, Hegel anomena "idea" a aquella realitat que és concepte realitzat o realitat
adequada al seu concepte. El concepte es pot comparar a l'ànima i la realització al
cos. Així doncs, tal i com hi ha cossos ben fets (atletes) i cossos mal fets (geperuts) hi
ha institucions històriques que tenen estructura o ànima racional, la qual cosa no
impedeix que també hi hagi monstruoses realitats brutes, com ara la tirania. Les,
primeres són idea, les segones no.

Dit això tindrà sentit afegir que per a Hegel hi ha tres cossos o grans institucions
socials que són idea, les quals, perquè son institucions de la llibertat intersubjectiva,
són idea ètica: família, societat civil i estat. L'eticitat es defineix en l'important 142(18)
que podem sintetitzar així:

1) L'eticitat és la idea de la llibertat; és per tant concepte i figura o, dit d'altra
manera, institució històrica veritable, no falsa.

2) És el bé suprem; és doncs allò bo que la doctrina moral ha contemplat tantes
vegades com a valor màxim, però que en Hegel no és ja un bé abstracte i
transcendent, com el veien els antics i fins i tot encara la moralitat kantiana, sinó
encarnat en els organismes socials vius i efectius.

3) La seva dimensió subjectiva és l'autoconsciència humana, la qual inclou saber
que interioritza la realitat social i voluntat que la transforma amb l'acció exterior.

4) Si doncs l'acció arranca de la realitat ètica mateixa o cos social, i tot passant
per la consciència, retorna a la realitat de la que sortí tot modificant-la, Hegel no és
pas un "idealista" en el sentit vulgar, sentit que suposa que l'acció realitzadora té el
seu origen en les "idees" de la consciència.

5) El concepte objectiu immanent a la idea promou no solament la seva realització
sinó que n'és també la seva finalitat. La realitat s'esforça sempre (recordeu el
conatus spinozià), podríem dir, per esdevenir més adequada al concepte i fer-se així
també més veritable i efectiva. El text ho indica molt lacònicament amb la terminologia



aristotèlica del motor que atrau finalísticament.
6) En resum, per tant, la idea ètica "és el concepte (objectiu) de la llibertat que ha

esdevingut món existent (vorhandene Welt) com una mena de segona natura exterior
de l'autoconsciència, és a dir, de l'ésser humà. Encara, al 144, s'afegeix que allò ètic
no és com. allò moral (formal i interior) sinó que té un contingut que, en tant que
conceptual, és necessari i és també una realitat exterior ben definida o concreta que
"s'eleva per damunt de l'opinió subjectiva i l'arbitri"; aquesta realitat és "les institucions
i les llei?.

No faré un repàs detallat del tractament hegelià de la família, que tendeix, em
sembla, cap a una certa privatització. Al menys en l'esquematització ja estudiada que
es troba a Enz3 198 N, matrimoni i família no apareixen explícitament i cal suposar
que hi queden absorbides allí dins el "moment" de les persones. Només de passada
diré que Hegel rebutja airadament la doctrina tradicional que contempla el matrimoni
com un contracte (FD 161 Afg.). Les relacions ètiques fonamentals mai no son ni
poden ser objecte de contracte perquè els contractes són sobre coses i mai sobre
persones. Una persona objecte de contracte seria un objecte de possessió i per tant
un esclau, un ésser humà tractat com a cosa(19). I més amunt ja hem dit que tampoc
els estats no poden tenir el seu origen en el pacte. Això és així en tots els casos
perquè el vincle social és previ. Pel que fa a la família en particular, Hegel estudia, a
més a més del matrimoni, el patrimoni i l'educació dels fills; un procés, aquest últim,
que els arranca de la família i els insereix en la societat civil.

VIII. SUFICIÈNCIA I INSUFICIÈNCIA DE LA SOCIETAT CIVIL

Tornant ara finalment al nostre assumpte principal, cal repetir en primer lloc que
per a Hegel la societat civil és un fenomen històricament modern que de cap manera
pot considerar-se com una contingència històrica que tant podria ésser com no.
Encarna una dimensió necessària del concepte, la particularitat, i és el camp de
realització del dret fonamental a la propietat. La societat civil és per tant racional i, pel
fet que és en si necessària, tard o d'hora 'havia d'aparèixer. Una vegada apareguda
histèricament, segons un ordre cronològic que no és l'ordre lògic (FD 182), és
irreversible, com ho és tot fenomen amb essència verament racional(20).

L'important 182 de la FD amb el qual. comença el tractament de la societat civil, i
n'és una visió de conjunt, gairebé no demana una explicació perquè de fet l'hem estat
fent al llarg de tot aquest treball(21). Aquí cridaré solament l'atenció sobre el fet que
Hegel en aquest paràgraf no dóna pròpiament una definició de societat civil com
pertocaria. La mancança segurament es deu al fet que la societat civil, tot i ésser un
organisme diferenciat dins la societat, no acaba de tenir una essència compacta, per
dir-ho així. La particularitat n'és certament l'essència, però la particularitat sola és una
força disgregadora incapaç de fer unitat. És clar que la societat civil de fet no esclata,
però la seva permanència, no l'hem d'atribuir a la particularitat sinó a la universalitat



que també hi és present primer en forma d'interdependència en la satisfacció de les
necessitats i en segon Roc per imposició de l'estat mitjançant les lleis. Cal considerar
però que aquesta dimensió d'universalitat roman en la societat civil com una espècie
de rerafons amagat i si, a més, hem après ja que "universalitat" en llenguatge lògic
significa "estat" en el món social, resulta que l'estat és qui lliura la societat civil de la
dissolució. Tant és així que ara s'ha de fer ben palès com el tractament hegelià intenta
fer aparèixer el vincle de protecció, si volem parlar com Hobbes, d'un lligam totalment
lògic, necessari i inevitable. Més concretament: sense l'estat la societat civil es
desagregaria fins a fer-se pols.

Resulta que els dos principis de la societat civil estiren en direccions contràries:
un desagrega (com la representació), l'altre relaciona i uneix (com el concepte).
S'entén aleshores perquè tot seguit Hegel pot parlar "d'escissió de la idea ètica" o de
"dissolució del concepte" (FD 184). Però el que crec més important encara és que
Hegel, contemplant aquest aspecte de tendència a l'esquinçament en la societat civil
no busca remei en l'estatalisme totalitari. En ell hi caigué precisament Plató perquè en
observar la forca dissolvent del particularisme no sabé trobar-Ii el lloc i el va proscriure
autoritàriament. No, diu Hegel. La particularitat, o sigui la societat civil, té el seu dret i
cal respectar-lo, i és precisament a través de la particularitat com la universalitat
esdevé real: "En promoure el meu fi promoc l'universal el qual a la seva vegada
promou el meu fi". Aquests aspectes més negatius de la societat civil juntament amb
el rebuig al totalitarisme estatal s'accentuen encara més al 185 amb el seu afegitó.

IX. L’ECONOMIA COM A PRIMER COMPONENT DE LA SOCIETAT CIVIL

Entrant ara en un tractament més específic, la societat civil és abans que tot un
sistema peculiar de satisfacció de les necessitats, és a dir, un sistema econòmic (FD
189 ss). El primer tret de la nostra forma d'organització econòmica és que ens trobem
a les antípodes de qualsevol economia de subsistència. Tot buscant-li també una arrel
lògica a aquesta tendència sempre expansiva o de fuga endavant de la nostra
economia, Hegel explica com el mode específic de coneixement que li és propi es la
"representació de l'enteniment" i no el "concepte de la raó", la llibertat formal i no la
llibertat real. La representació, en efecte, separa i fixa, mentre que el concepte
dinamitza i uneix. De la representació intel·lectual precisament en resulta el procés de
mai acabar (de la mala infinitud, diu Hegel) que multiplica indefinidament les
necessitats per una banda i divideix el treball per l'altra (FD 190 i 19 l). Un procés que
genera inevitablement consumisme(22).

Tot això ve a ser la base de l'ambigüitat dels resultats de la societat civil moderna.
Crea una espectacular riquesa Però Crea també, de manera igualment intrínseca, una
misèria simètrica(23). La divisió del treball que, quan és material, pot ser substituït per
les màquines, origina una dinàmica cap a un temps lliure igualment ambigu, com es
veu en els interrogants que en nosaltres suscita la lectura del 193, preguntes però que



Hegel no es planteja. Temps lliure sí, però per a què? Significa necessàriament atur
per a uns i consumisme per a altres? Per què no es crea amb ell l'àmbit d'oci per a les
satisfaccions superiors de la cultura, de l'art i de l'amistat?. La multiplicació de les
necessitats, fomenta la cultura o intensifica simplement el progrés tecnològic? (FD
198).

Igualment la societat moderna dóna lloc a una nova ciència molt pròpia d'ella:
l'economia política (F1) 189 N). Una ciència per cert que, segons es llegeix allí,
produeix satisfacció intel·lectual per una banda, per( ) també fàstic moral per l'altra. Un
fàstic que Hegel, enemic de moralismes, no veu amb simpatia perquè no entén com
una ciència que formula necessitats "naturals" dels processos pot provocar protestes
morals.

El grup de paràgrafs 199-208 dedicats a l'assignació de béns produïts (patrimoni)
ofereixen un interès particular. Tot partint del caràcter social de la producció (riquesa
comuna: 199) afirma la necessitat de la desigualtat en el repartiment (200). Segueix el
tractament hegelià de les diferents classes socials (millor dir-ne estaments, Stände):
agricultors, industrials i funcionaris. Els primers són naturalment conservadors, però
amb tendència a industrialitzar-se (203), mentre els segons són naturalment liberals
(204). Amb els funcionaris hegelians sembla refer-se el mite platònic del re¡ filòsof
(205). Aquest fragment acaba amb la necessitat d'escollir professió (207) i es fa tot
seguit la transició a l'administració de justícia mitjançant la necessitat de protegir la
propietat privada (208). (Heus aquí una típica transició o Übergang a l'estil de Hegel;
cal negar la negació de la propietat).

X. LES ADMINISTRACIONS PÚBLIQUES COM A COMPONENTS NECESSARIS
DE LA SOCIETAT

Així doncs el sistema de les necessitats i llur satisfacció no és per enter la
societat civil. L'administració de justícia i un seguit de cossos intermedis entre
societat i estat la completen. Cal veure per tant que l'economia no ho és tot en la
societat civil. Administració de justícia en particular, administració pública en general i
"corporacions" en són components igualment necessaris. Sense aquestes institucions
l'economia es dissoldria, puix per la pugna de les particularitats ens retornaria a la
guerra de tots contra tots. Hegel precisa ara en concret com es du a terme l'acció
preservadora de l'universal. La fa l'estat, tot emanant des d'ell les administracions
públiques i introduint-les com a braç, seu en la societat.

Pel que fa a l'administració de justícia, els paràgrafs 208 i 209 deixen ben clar
que la protecció de la propietat és la primera funció, no prioritària, que li correspon a
l'estat, precisament com a exigència de la pròpia societat. Hegel s'atura tot seguit en
l'esclariment de què és llei (FD 211-218) per passar seguidament a l'estudi dels
tribunals i amb ells del dret processal (219-228). U qüestió en torn al jurat en la N al



paràgraf 228 té un tractament curiós: el jurat és justificat com dret de
l'autoconsciència, per tal que l'esoterisme judicial no la segresti i sotmeti.

A la FD de l'administració publica se'n diu Polizei, terme que potser es correspon
més aviat amb l'anglès policy que amb police. En qualsevol cas es tradueix
malament per "policia". N'hi ha prou amb una lectura superficial del text per veure que
té allí un sentit ampli que es relaciona amb allò que a Espanya n'hem dit "poder
governatiu", és a dir, el poder que exercien els ministres de Governació i els
governadors civils. Cert que comprèn en primer lloc el "poder de policia", encarregat
de la prevenció dels delictes, però té també la cura de serveis públics, com la sanitat,
la beneficència, etc. L'odiositat connatural a la funció policial fa difícil equilibrar
degudament el poder de la policia amb la llibertat (234). Pel que fa als altres serveis
públics, Hegel observa que la societat els reclama però no en té cura en virtut de seva
pròpia dinàmica egoista (235 i 236). Es pot observar un primer germen de dret
laboral en el 236(24), però sobretot és interessant el tractament de la beneficència
publica, perquè en aquest lloc hi apareix, molt embrionàriament encara, la necessitat
d'una certa redistribució de la renda (237; cf. també però el 245) com a conseqüència
de la conflictivitat laboral i de la misèria que, juntament amb la riquesa (243), genera la
societat civil. La dependència de Hegel respecte de fonts angleses es fa palesa en el
244 i 245. A l'acabament d'aquesta secció hi trobem la necessitat que la força
expansiva de l'economia moderna trobi un espai de comerç exterior i finalment
s'estengui per l'oceà cap a la formació d'un imperi colonial (246-248). El 249 rebla la
doctrina general de la necessitat de seguretat i protecció que la societat civil demana
i l'estat dóna mitjançant les administracions públiques.

Les "corporacions", com a associacions que aglutinen interessos particulars i
apropen així la particularitat a la universalitat, fan la mediació ascendent entre societat
civil i estat. Val a dir que si l'administració de justícia i l'administració pública en
general són, com dèiem, el braç amb el qual el poder polític s'introdueix dins la
societat civil tot contribuint a constituir-la, les corporacions són el braç civil que
introdueix interessos en sí mateixos particulars, però generalitzats, dins la política. El
tractament hegelià de les corporacions (250-256) continua l'estudi dels estaments fet
abans (200-207); textos que resulten avui especialment insatisfactoris i fan pensar fins
i tot que ja eren anacrònics en el seu temps. Hegel es mou aquí entre reminiscències
o enyoraments gremials i la necessitat de noves corporacions que, potser per l'ús que
feren d'elles els feixismes, se'ns fa antipàtic. Tanmateix queda ben subratllada la
necessitat de cossos intermedis per tal que el bourgeois no solament es faci escoltar
per l'estat, sinó perquè ell mateix es transformi en citoyen.

Tots aquests punts solament insinuats demanen per si mateixos un estudi més
detallat. Aquí solament han estat esmentats per tal de donar una mostra superficial de
com Hegel encaixa els fets contemporanis, dins un context teòric que permet
interpretar-los com a portadors, en el seu dinamisme, d'una certa lògica objectiva.



XI. CONCEPTE HEGELIÀ D’ESTAT

Pel que fa al tractament hegelià de l'estat en sí mateix donaré també unes
indicacions molt sumàries, per bé que segons la fama que acompanya el nom de
Hegel és molt possible que el seu parer sobre l'estat exciti més la curiositat del lector
que la doctrina sobre la societat civil. També aquí faré primerament una breu
presentació del text (257) en el qual Hegel defineix l'estat(25). Interpreto que en la
primera proposició del text s'hi conté la definició sencera. Tot el que segueix és una
explanació que en ressalta les dimensions constitutives. En primer lloc doncs, la
definició pròpiament dita: "L'estat és la realitat efectiva de la idea ètica". El lloc
sistemàtic, i per tant propi, on Hegel s'explica sobre el significat dels mots que
intervenen en aquesta definició és la seva lògica, la qual ve a ser, en un cert sentit, el
diccionari del llenguatge filosòfic hegelià. Aquí dono les referències en la versió
abreujada d'aquests conceptes que el mateix Hegel en feu a l’Enciclopèdia de les
ciències filosòfiques:

1. Realitat efectiva, (Wirklichkeit; Enz3 142 ss) = "Unitat esdevinguda immediata
de l'essència i l'existència(26), o de l'interior i l'exterior". Explico: Hegel diferencia els
mots Realität i Wirklichkeit (vg. Enz3 6 N). La Realität pertany a la lògica de l'ésser
(Enz3 91) i és per tant qualsevol cosa amb la qual ens topem immediatament; significa
doncs "realitat bruta", sense més especificacions. Wirklichkeit en canvi, que traduïm
per realitat efectiva, és una realitat qualificada, l'aspecte extern o exsistència de la
qual, tal com se'ns presenta immediatament manifesta una adequació reeixida
(esdevinguda) amb l'essència que li és interior i que és el concepte d'aquella cosa.
Exemple platònic: un cos ben format, un atleta. El cos de l'atleta, en efecte, és com ha
d'ésser un cos humà; en ell hi resplandeix la humanitat (bellesa = splendor veri); és
com una mena de prototipus i per això es efectiu, wirkt, en la seva acció. Un coix en
canvi no és modèlic, no és com hauria d'ésser, la seva existència no es correspon
amb la seva essència es mou de gairell i sense efectivitat.

2. Idea (Enz3 213 ss) = "El vertader en i per a sí, la unitat absoluta del concepte i
de l'objectivitat". Explico: en la idea culmina allò lògic, és la intel·ligibilitat pura de la
totalitat màxima abans de sortir de si en la natura física. És el vertader per
excel·lència, enterament actual (en si, per a si), perquè en ella s'hi troba l'adequació
màxima i última (absoluta) entre intel·ligibilitat i reïtat. No és per tant una unitat tota feta
de simplicitat (cosa que exclouria l'adequació), sinó que essent totalitat és unitat i
diferència ensems.

3. Ètica (Enz3 233 i 513; FD 142) = Idea com a voluntat que es dóna a sí mateixa
les pròpies determinacions, és a dir, com a voluntat lliure o llibertat. Quan aquestes
determinacions són individus lliures que viuen lliurement units hi ha eticitat, hi ha
esperit.

L'estat doncs com a culminació de l'eticitat es defineix genèricament com a
realitat efectiva en el sentit explicat, però no és tampoc qualsevol realitat efectiva sinó
la que és realització reeixida d'allò que en l'ordre del coneixement és la racionalitat



màxima (idea) i més precisament ací com a idea pràctica, és a dir, com a comunitat
de voluntats lliures.

L'explicitació de la definició que el text fa tot seguit concorda perfectament amb el
que acabem de dir:

a) L'estat és esperit ètic. Esperit en Hegel és el "concepte més elevat dels temps
moderns" amb evidents arrels teològiques. Es unitat d'allò que s'ha diferenciat. És
comunitat lliure d'individus llures, no ja en el terreny purament lògic o etern, sinó en la
mundanitat temporal.

b) L'estat és voluntat. Pertany per tant a l'ordre de la praxis o acció que distingim
de l'ordre del coneixement. No és voluntat com a accident o qualitat afegida de nou a
una substància cega, sinó que és la substància mateixa de l'univers (nova versió de la
substància spinoziana) que actua conscientment, tot sabent el que vol i fent-ho realitat
ací present.

c) L'estat és costum ètic. L'esperit-voluntat viu d'una manera immediata (és a dir,
com a ésser) en la comunitat que ell s'ha donat com a cos seu. Aquest cos és en
primer lloc costum ètic, és a dir, estil de vida que aplega i defineix una vida col·lectiva.

d) L'estat és, però, voluntat pràctica manifesta o revelada; la seva realitat i la seva
acció són transparents; no exclou, per tant, la dimensió cognoscitiva. Això vol dir que
l'acció política no és praxis inconscient, instintiva o sentimental, sinó clara. I és
conscient de si en el tarannà dels individus que s'hi identifiquen. Ells són així saviesa
política; posseeixen un saber que els depassa com a individus perquè és saber no
contemplatiu sinó actiu, i que fa comunitat.

e) L'estat és finalment actiu envers si mateix mitjançant aquest tarannà. La
disposició d'ànim o actitud habitual dels individus identificats amb la seva comunitat fa
de mitjancera d'una acció que prové de la realitat política i acaba en ella. Els individus
troben en aquest tarannà, de manera gairebé natural la seva pròpia essència, és a dir,
el seu ésser més veritable, la seva millor realització. Fan del fi de la comunitat fi propi,
de les tasques comunitàries feina seva.

f) De tot plegat es desprèn que la llibertat dels individus solament és real en llur
inserció en la comunitat i mitjançant aquesta, en la llibertat absoluta de la substància.

Crec que una bona il·lustració d'allò que Hegel diu ací amb el seu llenguatge
enrevessat, segueix essent-ho el discurs que Tucídides(27) Posa en boca de Pericles
en la cerimònia funerària en honor dels morts per la ciutat d'Atenes. Els atenencs
troben en llur polis, arrelada tant en els morts com en l'amor comú al logos, llur millor
ésser i el seu alliberament.

La nota al paràgraf enllaça precisament amb les fonts clàssiques. Però no
solament això; la nota em sembla important perquè ensenya a més que la comunitat
present, tal com la vivim ací i ara, no és la totalitat d'ella mateixa. S'estén més enllà en
el temps; però sobretot s'arrela en profunditat en el diví que habita l'obscuritat dels
morts que ens precediren i habita també, com a llum de voluntat racional, en l'esperit
col·lectiu. El sentiment o disposició reverencial que ens identifica amb aquestes



dimensions sacres de la vida col·lectiva és la virtut política. En ella s'hi fa present
l'exigència ètica de les finalitats comunes.

No faré més desenvolupaments del concepte hegelià d'estat. En bona part ja han
estat fets quan hem especificat la seva relació amb la societat civil. Una cosa però
subratllaré amb èmfasi: la definició que acabo de comentar encapçala un primer
fragment de l'estudi hegelià de l'estat on es tracta d'ell de la manera més general
possible. Val a dir que tracta d'allò polític sense més, abans de tractar específicament
de l'estat concret o de l'estat-nació tal com és modernament amb la seva organització
interna, amb les seves relacions amb altres estats particulars i amb la seva inserció
dins d'un curs històric que el projecta cap un futur buit de concrecions. Dit d'una altra
manera, l'estat-nació és solament una realització de la comunitat política, no la
realització. I perquè és solament una realització particular (341), resulta "ideal" en el
sentit que Hegel dóna a aquest adjectiu quan esmenta el finit mancat de veritat última i
desubstanciat.

XII. ABSOLUTESA I NO ABSOLUTESA DE L’ESTAT

De la petita immersió que acabem de fer en el concepte hegelià d'estat se'n
dedueixen algunes conseqüències en ordre a aquella tan remenada divinització
hegeliana de l'estat. Per començar podríem dir que la divinització hegeliana de l'estat
existeix certament, però no és pas més gran que la que Hobbes atribueix al seu
Leviathan(28): déu mortal sobre la terra. Però pel que fa a Hegel, la divinitat o
absolutesa, allò que de veritat és principi perquè s'aguanta sol, perquè es mou sense
ser mogut, és la llibertat com autodeterminació pura (FD 21-24). Però cal no perdre
de vista que aquesta llibertat no és solitud, sinó trobar-se a si mateix en l'altre (bei
sich im Anderem). Per això quan la llibertat es fa real i efectiva es fa comunitat o bell
lligam(29).

Ara bé, en ser la polis la comunitat més perfecta(30), resulta que la forma
moderna de polis que en diem estat és encara més perfecta que l'antiga perquè ha
desenvolupat la societat civil. Per això l'estat és diví perquè en ell rau l'autarquia
moderna i perquè és l'últim instància objectiva a què podem apel·lar. Però és també
déu mortal, perquè l'encarnació de la universalitat, que ell és, recau en la particularitat.
La universalitat rau exigitivament (diria l'escolàstic) en allò polític, però quan aquesta
exigència es fa estat-nació particular no la realitza plenament. N'és realització màxima
(fins ara), però resta encara la universalitat per realitzar. Per això resta també l'horitzó
utòpic de la pau perpètua.

En la primera meitat d'aquest treball hem repetit que la competència prioritària de
l'estat és assegurar i promoure els valors lligats a la universalitat dels humans, és a dir
la llibertat. Hem de dir ara, però que el tractament hegelià de l'estat segons el
desenvolupament que rep en la FD resulta a molts, i a mi mateix, menys satisfactori i



menys suggerent que l'anàlisi de la societat civil. I això per dos motius ben diferents
entre si. El primer, perquè Hegel en aquesta part del seu llibre es mostra més temorós
(per por potser a la censura), i quan fa la caracterització dels tres poders (corona,
executiu i legislatiu; no el judicial que ja hem vist que és administració inserida en la
societat civil) en ressalta llur unitat. Exalta la institució monàrquica hereditària (per bé
que al monarca se li reserva posar el punt sobre la "i") i retalla la sobirania popular
mal representada en el parlament bicameral. Tot plegat un tractament que en l'època
no era reaccionari, però que avui resulta com a mínim antiquat.

L’altre motiu per desconfiar del tractament hegelià de l'estat rau en l'opinió o dubte
de Bobbio, el qual ens sembla que introdueix una observació de molt calat. En efecte,
Bobbio creu que Hegel en aquest punt fa allò mateix que critica: dir com les coses han
de ser, mes que com són. Més que analitzar institucions realment existents, descriu
(segons aquesta opinió) allò que el filòsof veia possible a Berlín en aquell moment.
Calia fer feina constitucional, sense perdre el millor de la revolució francesa i de
Napoleó, però sense excitar massa, al mateix temps, aquella reacció ben viva que
comptava amb el suport de Viena. Curt: l'estat hegelià, segons aquesta opinió, no
hauria existit mai; seria més aviat utòpic!

El que acabem de dir és important perquè pot significar, més enllà de Hegel, que
la política i els estats han estat de fet subordinats a la societat civil. Els interessos
particulars i llur expansió han estat assegurats i protegits pel poder polític, però el
valor llibertat com a primer dels drets humans i els altres drets que s'hi vinculen no
haurien estat protegits i menys promocionats. La política de les democràcies
parlamentàries resultaria així víctima d'un segrest que li impedeix realitzar la funció
més principal que Hegel li assignava. La política seria simplement el resultat de la
convergència d'interessos particulars en interessos de més abast o més generals,
però sempre de la mateixa espècie. Sobre aquests interessos es produiria el
consens, i solament allò consensuat per la societat civil passaria aleshores a
determinació política. La política, en aquest supòsit, seria cosa semblant als tractats
internacionals de comerç tal com venen descrits en la primera meitat del 332 de la
FD. En aquest text, per sarcasme, reapareix (encara què sigui com a fantasma) la
injuriada doctrina del contracte social. I aquest contracte se'ns presenta magre i sense
substància enmig d'un mar caòtic ben hobbesià (FD 340), en el qual fins i tot s'esfuma
la necessitat encarregada de vèncer les misèries de l'atzar. Només resta la necessitat
de l'horitzó (de moment) utòpic i de la història que no es para. Dic bé: que no s'acaba
perquè resta molta llibertat per realitzar i resta també, per tant, molta història per
córrer.

CONCLUSIÓ

En qualsevol cas, sigui pel sotmetiment de l'estat a interessos de la societat civil,
sigui perquè l'estat-nació és encara realització deficitària de les exigències de la



universalitat, els estats actuals pateixen mal de sobirania. Els valor més vertaders i
necessaris s'escapen cada dia més de la seva jurisdicció, cap un futur incert. Fer un
disseny mínim d'aquest futur serà feina d'un altre dia. Sí, però, podem dir encara que
caldrà evitar sempre una pèssima temptació ben desemmascarada per Hegel:
concebre la política projectant sobre ella categories de societat civil i de dret privat. El
cos polític és i ha de ser òrgan de la universalitat i no de la particularitat. Allò que cal
emfatitzar és la irreductibilitat de la cosa pública i de la política a la societat civil.
Sobre aquesta base, Hegel fa una mica de camí (insuficient) en la direcció de la
redistribució de la renda quan encomana al poder administratiu la previsió i correcció
de la misèria generada pel sistema econòmic. Però això no és tot encara. La força de
la seva argumentació rau en la irreductibilitat de l'organisme específicament polític,
com a cos de la universalitat de la llibertat, a la societat civil. I cal conseqüentment
afirmar que la promoció dels valors de la persona és quelcom més que redistribució
de renda, perquè aquests valors són humans, no econòmics, per bé que en la misèria,
poden tenir una realització dolenta i pobra. Valors, però que la política no ha de
realitzar ella mateixa, sinó solament oferir-ne les condicions de possibilitat per tal que
la persona mateixa els realitzi.

És en el tractament de la política com quelcom superior a la societat civil on Hegel
es guanya, sembla, l'acusació d'estatalista, de totalitari. Si estudiem la qüestió amb
cura, però veiem que aquestes censures procedeixen de l'esforç, de la societat civil
per subordinar a ella el poder polític tot exigint-li que es limiti a la sola protecció i
seguretat dels interessos particulars. La contraargumentació hegeliana, filosòfica si
n'hi ha, enfront d'aquests intents segueix essent forta, no debole.



Esquema



NOTES

(1) El text de Hegel és sempre dificultós i desencoratjador. A continuació aplego unes poques dades
bibliogràfiques que poden servir per començar:
Fonts primàries: TEXT PRINCIPAL: Grundlinien der Phiosophie des Rechts, Berlín 1821 (ja estava a
la venda a finals de 1820) + Lliçons (editades per Ilting, Henrich ... ) + Afegitons de l'edició dels
deixebles que ara tendeixen a ser substituïts pels apunts d'una sola mi i ben datats que permeten
seguir els canvis que Hegel introduïa en les lliçons dels diferents anys.
Traduccions: La de J.L. Vermal, del text de 1820 amb els afegitons dels deixebles és prou acceptable
(Barcelona. EDHASA. 1988). La venezolana d'Eduardo Vásquez (Caracas, Universidad Central, 1976),
molt literal, no ha estat comercialitzada a Espanya. La mexicana de la UNAM (1975) no porta nom de
traductor. L'argentina (indirecta des de l'Itàlia per Angélica Mendoza. Bs. As. Claridad, 19585) és
rebutjable.
Text paral·lel a l'Enziklopedie der pholosophischen Wissenschaften (3 a part, 2a secció: esperit
objectiu) en les tres edicions preparades pel mateix Hegel (1817, 1827 i 1830).
Antecedents: Es poden veure els inclosos en Hegel. Escritos juveniles (Tr. Szankay-Ripalda. FCE
1978). Sistema de la eticidad (Tr. D. Negro. Madrid, 1983). Sobre las maneras de tratar el derecho
natural (Tr. D. Negro. Madrid, Aguilar, 1980); La constitución de Alemania (Tr. D. Negro, Madrid.
Aguilar, 1972); Filosofia real (Tr. Ripalda. FCE, 1984).
Alguns materials selectes: E. Weil. Hegel et l'État. París. Vrin 1950 (198(0); M. Riedel. Materialien
zu Hegels Rechtsphilosophie. 2 Bd. Frankfurt, Suhrkamp. 1975; Hegels Philosophie des Rechts (Hrsg.
D. Henrich und R-P. Horstmann). Stuttgart, Klett-Cotta. 1982; Hegels Philosophie des Rechts (Hrsg. H.
Chr. Lucas und 0. Pöggeler). Stuttgart, Fronunann-HoIzboog, 1986; Ch. Taylor. Hegel y la sociedad
moderna. México, FCE., 1983. Hegel. Le filosofie del diritto. Diritto, proprietà, questione sociale. A cura
di Domenico Losurdo. Milano, Leonardo, 1989; G. Amengual (ed.). Estudios sobre la filosofía del
derecho de Hegel. Madrid, Centro Estudios Constitucionales, 1990. (Conté referències bibliogràfiques
molt completes).

(2) "La comunitat perfecta de diversos llogarets és la ciutat, que té, per això dir-ho, l'extrem, de tota
suficiència [autarkeia] i que va sorgir per causa de les necessitats de la vida, però que ara existeix
per viure bé [o per al benestar]. (Aristòtil. Política . I, 2; 1252 b 28-30).

(3) Cal rellegir la pagina de Kant on s'afirma que la llibertat és l'únic dret innat. El passatge havia ja estat
traduït al castellà per F. González Vicén, I. KANT: Introducción a la teoría del derecho. Madrid, Centro
de Estudios Constitucionales, 1978, p. 98-100, però ara podem llegir-lo dins el seu context: total
gràcies a la traducció d'Adela Cortina, i Jesús Conill, Immanuel KANT: La Metafísica de las
costumbres. Madrid, Tecnos, 1989, p. 48-5O., Els elogis que Hegel feia del concepte kantià de la
llibertat es troben escampats per tota la seva obra, però aquí n'hi haurà prou amb algunes paraules
tretes de les Lecciones de Historia de la Filosofía, vol. III. México, FCE, 1955, p. 445: "Como ser ético
que es, el hombre lleva en sí mismo la ley moral cuyo principio es la libertad y la autonomía de la
voluntad; pues él, el hombre, es la espontaneidad absoluta. [ ... ] La esencia de la voluntad consiste en
determinarse a sí misma. [ ... ] Una de las determinaciones extraordinariamente importantes de la
filosofía kantiana es la de que debe reducirse a la conciencia de sí lo que ésta considera la esencia, la
ley y el en sí [ ... ] ¿Qué debe reputar [el hombre] como su fin último? Para la voluntad no existe otro
fin que el sacado de ella misma, el fin de su libertad. Es un gran progreso el que representa el
establecimiento de este principio, según el cual la libertad es el último eje en tomo al cual gira el
hombre, la última cúspide que ante nada se humilla; el hombre en estas condiciones no reconoce
ninguna autoridad, no se somete a nada en lo que no sea respetada su libertad".

(4) "Pensador excelente y famoso por la originalidad de sus concepciones". Lecciones de Historia de la
Filosofía (trad. cast. III, p. 331). Disposem avui d'un excel·lent estudi sobre la recepció de Hobbes per
part de Hegel, GARNIRON, Pierre: Hobbes dans les leçons d'histoire de la philosophie de Hegel.

(5) "L'home és per naturalesa animal social" (Lol. 1, 2; 1253 a 2-3) i ho és perquè "és l'únic animal que
té paraula" (Ibid. 9-10).

(6) Aquest fil és precisament el que dóna unitat i caràcter científic al sistema. Hegel creu que en ell rau



la seva aportació més original a la filosofia, doncs és ben cert que molts continguts d'aquesta filosofia
que nosaltres avui considerem. com típicament hegelians els comparteix Hegel amb contemporanis
seus (p.e. que el concepte de llibertat és el que permet ordenar i comprendre la historia). El fil
sistemàtic és allò "que abans se'n deia prova" (Enz3 pròl.) i que ell anomena repetidament deducció. El
fil però s'allunya del model deductiu clàssic, perquè és dialèctic i especulatiu, i en la seva forma més
acabada s'expressa com a triple sil·logisme, el qual manifesta, en cada una de les parts del sistema,
la racionalitat d'aquell ordre de coses. La Lògica com a primera part del sistema, tot fent la deducció
de les categories que estan consignades en el llenguatge humà (WL pròl. 2ª edic), prepara aquest fil
que ha de cosir els continguts de la filosofia real i alliberar-los de ser una opinió entre altres. La Lògica
hegeliana refà per tant la Metafísica aristotèlica sense donar-li però en cap moment el sentit de "meta"
o més enllà transcendent, puix les formes en ella estudiades són la racionalitat immanent a les coses
naturals i humanes d'aquest món.

(7) Com va passar ja en temps de Hegel i encara passa avui amb la frase sempre repetida que el real és
racional i el racional és real. La frase es repeteix així, mal traduïda, i hom la considera prova textual i
irrefutable d'un positivisme extrem i fins i tot de cinisme els quals es revesteixen de racionalitat per tal
de justificar-ho tot i sotmetre'ns així a la tirania dels fets, de la invocada totalitat i de l'estat. La frase es
troba efectivament en el pròleg de la Filosofia del Dret i el primer que caldria dir és que per entendre un
llibre s'ha d'anar més enllà del pròleg. Però a més, una traducció més acurada del text incriminat diria:
"Allò que és racional, això és real-efectiu; allò que és real-efectiu, això és racional". La qual cosa
significa que quan quelcom real gaudeix d'estructura racional o la seva realitat es correspon amb el seu
concepte, aquesta realitat resulta efectiva i operativa, i que quan veiem una realitat efectiva i operativa,
no merament existent de qualsevol manera, podem assegurar que aquesta cosa gaudeix d'alguna
racionalitat interna que caldrà esbrinar.
Com que el malentès es produí ja en vida de Hegel, ell mateix a l'Enciclopèdia (Enz3 6, any 1830) es
va explicar, tot apel·lant a la seva Lògica com. a lloc on havia exposat el sentit de les paraules racional
i real. Allí havia distingit la categoria "realitat" (Realität) que pertanyent a la lògica de l'ésser es
predica de qualsevol cosa o realitat bruta que ens és immediatament donada, encara que sigui
defectuosa o monstruosa, i la categoria "realitat efectiva" (Wirklichkeit) que pertany a la lògica de
l'essència i solament es predica d'aquelles realitats que manifesten amb llur operativitat l'essència
racional que les anima. Al món hi ha monstres i cossos belis, hi ha tiranies i bons governs. Però
solament els cossos bells i els bons governs manifesten llur racionalitat amb una acció veritablement
eficaç que passa a "l'element de la permanència", és a dir, que posa determinacions autèntiques a la
vida social. Una categoria que caldrà fer-se ben present quan es llegeixi la definició hegeliana d'estat
(FD 257): "L'estat és la realitat efectiva (Wirklichkeit) de la idea ètica". O també (FD 260): "L'estat és
la realitat efectiva de la llibertat concreta". (Per a tot això cf. p. 41 ).
Tampoc resulta del tot inútil per entendre la tan vilipendiada frase, situar-la en el seu context dins del
pròleg del que forma part. Allí Hegel tracta de convèncer al lector que així com tothom es mostra
disposat a concedir que en la natura hi ha racionalitat (la llei de la gravitació universal n'és una bona
prova) també s'hauria de cercar la racionalitat en el món humà i històric, superior al natural. És
precisament aquesta racionalitat la que el llibre es proposa investigar i fer palesa.

(8) En la festa es commemorava l'estada de Luter al castell de Wartburg i s'aprofitava per a l'exaltació
patriòtica del germanisme el qual s'oposava a l'afrancesarnent dels liberals. En aquella festa les
associacions d'estudiants (Burschenschaften) demanaven la unitat d'Alemanya sota la bandera negra,
roja i daurada.

(9) GONZÁLEZ VICÉN, Felipe: La Filosofía del Derecho como concepto histórico. Estudios de Filosofía
del Derecho, Universidad de la Laguna, 1979, p. 207-257.

(10) Cf. el ben conegut opuscle publicat per Kant l'any 1784 titulat "Qué és Il·lustració?". Trad. cast. a
KANT, Emmanuel: Filosofía de la Historia. Prólogo y traducción de Eugenio Imaz,
México-Madrid-Buenos Aires, FCE, 1981, p. 25 y SS.

(11) Enz3 pról. 2, p. 10 a Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften i Grundrisse (1830) Hrsgb.
von F. Nicolin und O. Pöggeler Haniburg, Meiner, 1969.

(12) Enz 198 N. Com que el text no és fàcil de trobar en una traducció castellana fiable i en català mai



fou traduït, dono el text a continuació:
"Talment com el sistema solar, així també l'estat en [l'esfera de] la praxis és un sistema de tres
sil·logismes. 1) El singular (la persona) es conclou a través de la seva particularitat (les necessitats
físiques i espirituals, de la qual cosa ulteriorment configurada en sí mateixa en resulta la societat civil)
amb l'universal (la societat [en general], el dret, llei, govern). 2) La voluntat, [o sigui l'] activitat dels
individus, es allò que media [també], la qual activitat dóna satisfacció a les necessitats dins la societat
i el dret, tal com [igualment] dóna compliment i efectiva realització a la societat i al dret [en si
mateixos]; 3) però també l'universal (estat, govern, dret) es el mitjà substancial en el qual els individus i
llur satisfacció tenen i mantenen llur realitat acomplida, llur mediació i llur subsistència. Cadascuna de
les determinacions, en tant que la mediació les conclou amb l'altre extrem, es conclou també amb ella
mateixa, es produeix, i aquesta producció és automanteniment. És solament mitjançant la naturalesa
d'aquest concloure's [o sigui] mitjançant aquesta triplicitat de sil·logismes derselben terminorum [o
dels mateixos termes] que un tot s'entén veritablement en la seva organització".

(13) Timeu. 32. En el text Plató introdueix ja com a relació més perfecta i àdhuc més bella la que consta
de tres termes amb la particularitat que cadascun d'ells pugui fer de terme mitjà.

(14) Una exposició molt a l'abast de la teoria sociològica de Nikias Luhmann ens l'ofereix el llibre:
IZUZQUIZA, Ignacio: La sociedad sin hombres. Niklas Lujmann o la teoría como escándalo. Barcelona,
Anthropos, 1990.
A propòsit del text de Hegel que estem comentant pot cridar-se l'atenció sobre una conseqüència
luhmanniana que seria possible deduir del passatge hegelià, encara que en ell aquesta conseqüència
no hi sigui present, a saber, que en virtut de la lògica pròpia de cada subsistema, la comunicació entre
ells és necessàriament "filtrada" o seleccionada. En efecte si l'acció d'un subsistema (p.c. la societat
civil) sobre un altre (p.c. l'estat) es produeix en virtut de la necessitat d'autoconservació del primer, la
pròpia autoconservació d'aquest estimula demandes , exigències al segon (en la hipòtesi, als òrgans
polítics) a favor dels propis interessos particulars). El segon subsistema però serà "sord" a aquestes
demandes, no les rebrà a menys que siguin transformades en peticions que "li convenen", és a dir, que
són conformes amb la lògica (política, ara) del segon subsistema (estat). Dins la lògica dialèctica això
és perfectament congruent. El pas d'una a l'altra lògica (el filtre, dèiem) és un típic Übergang hegelià.
Cal que sigui negada la forma de la particularitat social per tal de transformar-se en forma política
(pretesament universal), però el contingut de la demanda "passa" veritablement a l'altre quan s'esdevé
aquella superació dialèctica de la primera forma en la segona. La lògica de la comunicació entre
subsistemes que acaben de suggerir explica perquè la interacció entre ells és possible però no
immediata. Per aquest camí pot pensar-se que la societat no és necessàriament "societat sense
homes", però l'individu ha de saber que els seus "drets" no seran efectius en la societat civil, ni en
l'ordenament jurídic, ni en la política, sinó que romandran utòpics mentre els tals drets no trenquin els
límits de l'interès merament personal i sobretot mentre el seu contingut no prengui forma audible per la
lògica de la societat civil i per la lògica política.

(15) HEINZ !LTING, Karl: Rechtphilosophie als Phänomenologie des bewuBtsels der Freiheit. A Hegels
Philosophie des Rechts, hrsgb von Dieter Henrich und Rolf-Peter Horstmann, Stuttgart, Klett-Cotta,
1982, p. 225 ss.

(16) Enz3 436. "L'autoconsciència universal és el saber afirmatiu de si mateix en un altre si mateix,
cadascun dels quals com a singularitat lliure té absoluta autosuficiència, però per obra de la negació
de la seva immediatesa o desig, no es distingeix de l'altre, és universal i objectiu, i de tal manera té la
universalitat real com a reciprocitat que ell se sap reconegut en el lliure altre i això ho sap en la mesura
en què ell reconeix l'altre i se sap ell mateix lliure." I segueix la nota: "El fet d'aparèixer contraposat a
l'autoconsciència, el concepte, el qual se sap en la seva objectivitat com subjectivitat idèntica a sí
mateixa i per això se sap universal, és la forma de la consciència de la substància de tota espiritualitat
essencial, de la família, de la pàtria, de l'estat, així com de tota virtut, de l'amor, de l'amistat, coratge,
de l'honor, de la fama. Però aquesta aparició fenomènica d'allò que és substancial pot també ser
retingut per a sí mateix i separat d'allò que és substancial en l'honor sense contingut, en la fama
vanitosa, etc."

(17) En les pàgines de la FD de Hegel dedicades al dret de propietat és on es troba la noció més
primària de dret inserida en un context relacional esquematitzable com persona-cosa-persona. De tota



manera les pàgines de Hegel ultrapassen contínuament qualsevol esquematisme i per això resulten
plenes de suggerències de tot ordre. La seva lectura es fa especialment fecunda si es compara el
desenvolupament hegelià amb les pàgines paral·leles de Kant (cL Metafísica dels Costums trad. cast.
cit., p. 55 ss), Potser quan es repeteix que els francesos feren la revolució i els alemanys la pensaren
es vol al·ludir a aquests textos. Recordem solament que el dret de propietat figurava com a dret de
l'home i del ciutadà (dret "inviolable i sagrat" que segueix immediatament a la llibertat) en la Declaració
de l'Assemblea Nacional Francesa del 27 d'agost de 1789 (arts. 2 i 17) i que la primera edició de la
Metafísica dels Costums és de 1796 o 1797. En substància pot dir-se que el text de Hegel segueix
l'ordre del de Kant, per bé que Hegel el transforma profundament en funció de la concepció diferent de
la llibertat i l'arbitri.

(18) "L'eticitat és la idea de la llibertat com a bé vivent que té en l'autoconsciència el seu saber, el seu
voler i, per mitjà del seu actuar, la seva realitat; actuar que per la seva banda té en l'ésser ètic el seu
fonament en si per a si i el seu fi motor. És el concepte de la llibertat que ha esdevingut món
disponible i natura de l'autoconsciència."

(19) Contra Kant (cL: , Metafísica dels costums 22 ss; trad. cast. p. 96 ss. i també p. 198 i ss). Hegel
no pot entendre l'invent kantià d'un dret personal de caràcter real (dinglich, val a dir, còsic) com "dret a
posseir un objecte extern com una cosa i usar-lo com una persona. L’invent realment no diu massa en
favor de Kant si parem compte en què l’”objecte extern” és l'esposa (o I'espòs), el fill i el criat, els quals
són precisament persones! Ni s'entén en què pot consistir usar un objecte com una persona, a menys
que vulguem pensar en animals de companyia. La definició havia de dir potser, si volia ser clara, "dret a
usar una persona com una cosa", però aleshores resultava massa clara, era escandalosa i entrava en
contradicció amb el mandat fonamental de l'ètica kantiana de no prendre mai l'altra persona com a
mitjà (Ibid. 2a. part. I. Doctrina ètica elemental 25).

(20) Cal ací recordar el tractament kantià de la revolució francesa com un fet que provoca l'aplaudiment
general i desinteressat. Essent així la revolució fenomen de llibertat (en sínoumènica) es fa irreversible
i fortifica l'esperança en el progrés moral de la humanitat. Es pot veure en el cap 6 si el gènere humà
es troba en progrés constant cap a millor (any 1798) en: KANT, Enimanuel: Filosofia de la història .
Pról. i trad. d'Eugenio Imaz, México, FCE, 1978.

(21) "La persona concreta que és per a ella mateixa fi particular per bé que [és] un tot de necessitats
[Bedürfnisse] i una barreja de necessitat [Notwendigkeit] natural i arbitri, és un dels principis de la
societat civil; però la persona particular [és aquest principi] per bé que [està] essencialment referida a
una altra particularitat de la mateixa classe, de tal manera que cadascuna d'elles es fa valer i es
satisfà mediada per l'altra, i a la vegada simplement [mediada] per la forma de la universalitat, [el qual
és] l'altre principi [amagat de la societat civil].
[Afg.] La societat civil és allò diferenciat [i no indiferent o neutre] que s'interposa entre la família i
l'estat, encara que la seva formació és posterior a la de l'estat; en efecte, pel fet que és allò diferenciat
pressuposa l'estat, al qual ella com autosuficient ha de tenir davant per subsistir. Per altra banda, la
creació de la societat civil és pròpia M món modern, el qual és aquell que comença a fer possible el
dret de totes les determinacions de la idea. Quan l'estat es representa com una unitat de persones
distintes, o sia, com una unitat que és solament comunitat [Gemeinschaft, ésser conjuntament, no
Gesellschaft o autèntica societat] hom pensa solament en la determinació [pròpia] de la societat civil
Molts tractadistes polítics moderns [els teòrics del pacte, els atomistes socials] no han, pogut aportar
altra visió de l'estat [que aquella pròpia de la societat civil]. En la societat civil cadascú és fi per a si
mateix, tota la resta és per a ell no res. Però sense la referència ais altres no pot assolir l'àmbit total
dels seus fins; els altres són, per tant, mitjà per al fi de l'[individu] particular. Tanmateix, el fi particular
es dóna la forma de la universalitat a través de la referència als altres, i es satisfà tot donant
satisfacció a la vegada al benestar de l'altre. I com sia que la particularitat està vinculada al
condicionament per part de la universalitat, la totalitat és el sol [invisible, d'entrada] de la mediació,
sobre el qual s'alliberen [o van a la seva] totes les singularitats, totes les capacitats y tots els atzars
de sort i bressol, i en el qual desemboquen les onades de totes les passions que solament són
governades per la raó que ficant-s'hi hi apareix. La particularitat, limitada per la universalitat, és ¡'única
mesura [sense aquest límit, desmesurada! cf. Afg. al 185] segons la qual cada una de les
particularitats promou el seu benestar.



(22) L'afegitó al 191 és una bona descripció del que avui en diríem societat de consum. En ell Hegel hi
contempla la indefinitud dels processos, intrínseca al nostre sistema econòmic: "Allò que els anglesos
anomenen comfortable és cosa del tot inexhaurible i que va sempre endavant a l'infinit, puix cada
comoditat ensenya de bell nou la seva incomoditat, i [així] els invents no arriben mai a la fi. Per això,
una necessitat no es produeix tant per aquells, que la tenen de manera immediata, sinó més aviat per
aquells que cerquen un guany amb la seva aparició".
A aquest text, que es toma intuïtiu si hom pensa en l'automòbil tal com ens veiem forçats a viure'l avui
en dia, cal afegir-hi el 193 on s'especifica més la dinàmica consumista. En ella hi intervé com sempre
el particularisme, ara com a mòbil dels individus (els primers consumidors d'un producte nou es
diferencien dels altres tot exhibint-lo), però tot seguit apareix la tendència a la igualació, la qual fa
possible la venda generalitzada del nou producte, atès que els menys afortunats imiten als primers
usuaris privilegiats.

(23) FD 185. Aquest paràgraf inicia des de la seva arrel el tractament del "problema social" que es
desenvolupa després en els 237-245. En elis s'hi troben algunes consideracions agudes que preludien
l'estat social de dret i també els seus problemes.

(24) Un estudi del treball en la FD ha de descansar naturalment sobre el grup de paràgrafs 196-198, però
crec històricament interessant perseguir aquest concepte per altres llocs de la FD on es troba dispers.
Sobretot cal veure els 56 (treball com a millor presa de possessió), 66-68 (possibilitat d'alienar
limitadament la força de treball i els seus productes), 80 B) 3) (contracte de treball assalariat).

(25) "257. L'estat és la realitat efectiva de la idea ètica: és l'esperit ètic com aquella voluntat manifesta [o
revelada, offenbar], clara per a sí mateixa i substancial, que es pensa i se sap, i que du a terme [o
realitza, vollführt] allò que sap i en la mesura [o fins el punt, insofern] en què ho sap. Aquest esperit
té en el costum ètic [Sitte] la seva existència immediata i en l'autoconsciència del singular, [és a dir]
en el saber i en l'activitat d'ella, [hi té] la seva existència mediada, de la mateixa manera que aquesta
autoconsciència, mitjançant el [seu] tarannà [disposició d'ànim, Gesinnung], té la seva llibertat
substancial en aquell esperit com a essència seva, fi i producte de la seva activitat.
[N] Els penats [o divinitats protectores de la família] són els déus interiors i inferiors, l'esperit del poble
(Atenea) és allò diví que s'està sabent i volent; la pietat [o veneració envers els déus i els pares] és la
sensibilitat [que] en sí mateixa és l'eticitat tot comportant-se; la virtut política és el voler del fi pensat [o
conegut] que està essent en si i per a si".

(26) El lector es pot sorprendre de trobar la paraula "existència" així escrita, amb una "s" després de la
"x«. La raó és que Hegel distingeix entre Dasein i Existenz, malgrat que les dues paraules en el
llenguatge corrent alemany no tenen significat diferent. Dasein és el mot germànic d'ús més comú per
a dir allò que nosaltres en diem existència sense més precisions. Existenz és paraula menys
comuna; la seva procedència llatina la fa un pèl "estranya" o estrangera pels alemanys i li dóna
automàticament una tonalitat acadèmica o de tecnicisme filosòfic. Hegel es val d'això i com que
necessita dues paraules per dir coses diferents, encara que pròximes, agafa les dues i en distingeix el
sentit tot fent una operació semblant a la que fa amb Realität i Wirklichkeit. Dasein pertany a la
lògica de l'ésser, com, Realität i significa per tant l'existència immediata dels ens que trobem ací
qualitativament diferenciats. Existenz pertany a la lògica de l'essència i és terme correlatiu a ella,
segons la clàssica distinció entre essència i existència. Més exactament Existenz es contraposa a
l'essència com a fonament. Així es llegeix a Enz3 122 N: eine  Existenz geht aus dem Grunde nur
hervor: "una exsistència solament surt del fonament". Aquest "sortir" o "procedir de" evoca l'etimologia
llatina d'ex-sistere segons la qual l'existent sistit extra causas. I és això el que suggereix al traductor
de distingir entre existència (=Dasein) i exsistència (o ex-sistència = Existenz), atès que nosaltres
solament tenim, una paraula disponible per als dos termes alemanys.

(27) Història de la guerra del Peloponès. Barcelona, Bernat Metge.

(28) Thomas Hobbes, Leviathan, cap. XVIL

(29) Plató, Timeu, 32.

(30) Aristòtil. Política I, 2; 1252 b.




