
http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

A IMPLANTAÇÃO DO MODELO ARISTOTÉLICO NO TEATRO EUROPEU: 
REVISITANDO OS DISCURSOS (DIS)SONANTES DE LOPE DE VEGA  

E DE PIERRE CORNEILLE1

Maria João Brilhante (Universidade de Lisboa)

Cita recomendada: Maria João Brilhante, «A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu: 
revisitando os discursos (dis)sonantes de Lope de Vega e de Pierre Corneille», Anuario Lope de 
Vega. Texto, literatura, cultura, XXIII (2017), pp. 178-202.
DOI: <http://dx.doi.org/10.5565/rev/anuariolopedevega.197>

Fecha de recepción: 14 de marzo de 2016 
 Fecha de aceptación: 24 de abril de 2016

Resumo

O encontro forjado entre Lope de Vega e Pierre Corneille que aqui se propõe inscreve-se numa pers-
pectiva comparatista lata que preconiza a partilha e intersecção de diferentes culturas e literaturas 
pertencentes a diferentes sistemas culturais, simbólicos e histórico-geográficos. Toma a Poética de 
Aristóteles como ponto de encontro e mediação para múltiplos e diferentes discursos, de onde pode-
mos destacar, por momentos, os de Lope de Vega e Corneille. Arte Nuevo e os trêsDiscours, ao mes-
mo tempo que se referem à doutrina aristotélica e aos comentários que se lhe seguiram, fornecem-
-nos duas posições pessoais, mas também comuns, numa rede de teatro europeu existente nos 
séculos xvi e xvii. Convidam-nos a desenhar mapas de teatro e espectáculo supranacionais através 
do reconhecimento do carácter transversal dos fenómenos literários e artísticos. Ao analisar as con-
dições de escrita de Lope e Corneille, o campo teatral em que participaram e a sua vigorosa defesa 
do espectáculo e do público, novas e vizinhas ideias de teatro tornam-se visíveis.

Palavras chave: Literatura-mundo; Poética de Aristóteles; Comédia; Lope de Vega; Pierre Corneille; 
estudos de teatro; história cultural.

1.  Ligam-me ao teatro de Espanha duas pessoas que muito admiro e estimo: Mercedes de los 
Reyes Peña e Maria Idalina Resina Rodrigues. A elas, sobretudo, se deve o progresso notável que 
viveram desde os anos oitenta, os estudos da literatura e do teatro numa perspectiva luso-espanho-
la. Habituei-me a ler, ouvir e acompanhar as suas investigações e a abraçar a perspectiva que ambas 
partilham de uma história do teatro supra nacional, que o estudo das condições políticas e culturais 
de uma monarquia dual, nos séculos xvi e xvii, as incentivavam a traçar, perspectiva essa que está 
hoje no centro da teorização e da prática historiográfica no que ao teatro e ao espectáculo, mas tam-
bém à literatura, diz respeito, como irei mencionar mais adiante.



 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu 179

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Miguel Hernández y la poesía de Lope (1935-1936) 86

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Miguel Hernández y la poesía de lope (1935-1936)

Francisco Javier Díez De revenga (universidad de Murcia)

cita recomenDaDa: Francisco Javier díez de revenga, «Miguel Hernández y la poesía de lope 
(1935-1936)», Anuario Lope de Vega. Texto, literatura, cultura, XXii (2016), pp. 86-109.
doi: <http://dx.doi.org/10.5565/rev/anuariolopedevega.140>

Fecha de recepción: 24 de marzo de 2015 / Fecha de aceptación: 03 de junio de 2015

resumen 
la publicación de los sonetos incluidos en El rayo que no cesa puso de relieve que Miguel Hernández 
aprendió a construirlos en los clásicos de nuestro siglo de oro y, entre ellos, quizá más aún que en 
ningún otro, en lope de Vega, al que por aquellos años seguía igualmente de forma muy fiel en sus 
dramas Los hijos de la piedra y El labrador de más aire. en El rayo que no cesa logró, sin embargo, 
una cierta independencia y originalidad al conseguir revitalizar un esquema clásico y al obtener de 
él resultados óptimos en todos y cada uno de los poemas que componen su libro publicado en 1936, 
tras las conmemoraciones del centenario de lope en 1935.

Palabras clave: Miguel Hernández, lope de Vega, siglo de oro, sonetos, estructuras rítmicas, tra-
dición áurea.

abstract 
The publication of the sonnets included in El rayo que no cesa revealed that Miguel Hernández had 
learned to build the sonnets from the classics of our golden age, and among them, perhaps more than 
anyone else, lope de Vega, to whom Hernánez remained faithful in those same years in his plays Los 
hijos de la piedra and El labrador de más aire. With El rayo que no cesa Hernández achieved, howev-
er, a certain independence and originality, as the book revitalized a classical structure and obtained 
excellent results in every single poem in this collection published in 1936, after the celebrations of 
lope’s centennial in 1935. 

KeyworDs: Miguel Hernández, lope de Vega, golden age, sonnets, rhythmic structures, golden 
tradition.

Abstract

The meeting between Lope de Vega and Pierre Corneille proposed in this essay follows a broad com­
parative perspective that calls for the sharing and intersection of different cultures and literatures 
belonging to different cultural, symbolic, historical and geographical systems. This approach takes 
Aristotle’s Poetics as the meeting point and the mediation for multiple and diverse discourses, from 
which we can underline those of Lope de Vega and Pierre Corneille. Lope’s Arte Nuevo and Corneille’s 
three Discours, while referring to the Aristotelian doctrine and later commentaries, provide us with 
two personal, as well as common, positions of sixteenth­ and seventeenth­century European theatre 
network. Lope and Corneille invite us to design supranational maps of theatre and drama produc­
tion through the cross­cutting character of literary and artistic phenomena. By analysing Lope’s 
and Corneille’s writing conditions, the theatrical field they participated in, and the firm defence of 
the performance and the audience, new and different ideas about theatre become apparent.

keyWords: world literature; Aristotle’s poetics; comedia; Lope de Vega; Pierre Corneille; theatre 
studies; cultural history.



180	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

O lugar de onde falo

O encontro forjado entre Lope de Vega e Pierre Corneille que aqui proponho ins­
creve-se numa perspectiva comparatista lata que preconiza a partilha e interse­
cção de diferentes culturas e literaturas pertencentes a diferentes sistemas cultu­
rais, simbólicos e histórico-geográficos. É o reconhecimento do carácter transversal 
dos fenómenos literários e artísticos que permite tomar a Poética de Aristóteles 
como ponto de encontro de múltiplos e diferentes discursos, de onde podemos des­
tacar, por momentos, os de Lope de Vega e Corneille. Nesse sentido, talvez a longa 
construção da centralidade do texto de Aristóteles no que às análises históricas e 
críticas de cariz local e nacional diz respeito possa dar lugar a estimulantes recon­
figurações de mapas de produção dramática e teatral supranacionais onde ele 
desempenha um papel de mediador em vez de ocupar uma posição única, fixa e 
pré-definida. Isto mesmo se destaca da afirmação a propósito do conceito de lite­
ratura-mundo,2 que nos pode servir de inspiração, produzida por Helena Buescu 
em obra recente:

O conceito de literatura-mundo, pelo contrário, destaca a possibilidade de conceber 
diferentes mapas de produção literária, relativizando a existência de uma hierarquia 
pré-fixa e sublinhando um movimento de natureza mais rizomática (em rede, com 
mudanças de direcção, com movimentos, avanços e recuos). Isto significa também 
reconhecer a densidade histórica e a existência de diferentes velocidades temporais 
específicas (Buescu 2013:48).

Um correspondente conceito de teatro global vem, pois, emergindo para referir 
a circulação, transposição e reconfiguração do fenómeno teatral (nos seus diferen­
tes elementos) atravessando tempos e espaços e desafiando os limites colocados 
pela centralidade do texto, incompleto sem a encenação, e a efemeridade do espec­
táculo. 

2.  Para um desenvolvimento do conceito que não pode ser aqui explorado, leia-se também: Fran­
co Moretti [2013], Jerôme David [2012], Pascale Casanova [1999].



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 181

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Veremos, aliás, como o encontro de Lope de Vega e Corneille tem de considerar 
estas «diferentes velocidades temporais» que não decorrem apenas dos diferentes 
momentos históricos onde se inserem e de onde emergem as produções destes auto­
res, mas são temporalidades específicas de apreensão de modelos, formas, discursos 
e sistemas de composição.

Por conseguinte, a historiografia do teatro tem vindo, como a da literatura, a 
rever os limites nacionais da sua abordagem e a promover uma aproximação fecun­
dante de práticas teatrais e seus produtos (textos ficcionais ou documentais, espec­
táculos, imagens e outras modalidades de registo), transcendendo fronteiras lin­
guísticas, culturais, geográficas, religiosas. O que tem estimulado a produção 
historiográfica na primeira década deste milénio consiste, por um lado na explo­
ração das novas tecnologias da informação para potenciar o trabalho de arquivo que 
permanece uma acção fulcral nos estudos de teatro, e por outro lado na incorpo­
ração de perspectivas teóricas e de conceitos que emergiram no final do milénio e 
com os quais se analisam os materiais e se produzem interpretações, em certa me­
dida para responder às preocupações do presente, a questões como a que colocava 
há tempos o encenador Jorge Silva Melo [2003:10] ao constatar o plurilinguismo e 
multiculturalismo da sociedade portuguesa em contraste com a ausência de actores 
de origem africana ou oriental nos palcos portugueses. 

Um exemplo desta recente orientação foi-nos dado pela obra Theatre Histories: 

an Introduction, que os seus quatro autores, Zarrilli, McConachie, Williams e Sor­
genfrei, apresentam nestas palavras:

It is designed to provide a global perspective that allows the performances of many 
cultures to be considered, not in the margins of western theatre but in and of them­
selves, and as they illuminate each other and our understanding of human expres­
siveness at large. […] We relate the histories of performance and theatre throughout 
the world to the key developments in modes of human communication that have 
reshaped human perception. Performances and cultures are center stage through­
out. […] 

We do not attempt, then, to provide the reader with a history of the theatre. Rather, 
we consider many cultures and multiple methods of interpreting performances, the­
atre and drama from around the world (Zarrilli et alii 2006:xvii).



182	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Conceber o trabalho dos historiadores do teatro (e deixo agora de lado a dis­
tinção conceptual entre drama, teatro e espectáculo) como cruzamento de práticas 
e representações não sujeitas a uma visão nacionalmente hegemónica e também 
não exclusivamente caracterizadas pelo paradigma logocentrado do teatro ociden­
tal foi-se afirmando como método mais capaz de dar conta da diversidade dessas 
práticas e representações, mesmo em contextos resistentemente delimitados por 
uma cultura nacional. A uma primeira ruptura realizada pela semiótica ao intro­
duzir o espectáculo como objecto de estudo destronando o texto dramático, pelo 
menos numa perspectiva estritamente literária, outras se seguiram dando origem 
a um conjunto de possibilidades interpretativas sustentadas por saberes tão distin­
tos quanto a antropologia, a sociologia, a economia, o direito, as ciência cognitivas, 
a história de arte, a linguística, a arquitectura, a filosofia. Estudar rotas de circu­
lação de pessoas, empresas e espectáculos, associando o comércio do teatro ao re­
forço de políticas coloniais, à circulação de modelos estéticos, artísticos e organiza­
cionais ou ainda às dinâmicas multiculturais, identitárias e transnacionais não 
era, por exemplo, concebível há algumas décadas atrás. E, no entanto, programas 
de investigação em várias universidades na Alemanha, em Lisboa, no Rio de Janei­
ro, em Paris disso se ocupam actualmente, paralelamente a abordagens teóricas em 
torno da experiência estética ou fenomenológica do evento teatral.

Claro que alguns de nós poderão criticar este desvio culturalista do estudo do 
teatro, que acompanha a crise do estudo da literatura, que trouxe, no contexto da 
pós-modernidade, a constestação do império do canone. Podemos até, não por nos­
talgia mas porque acreditamos no teatro como arte, lamentar a diluição da dimensão 
estética do objecto artístico, fosse texto ou espectáculo, no conceito de performance 
cultural. Mas a verdade é que, por essa via, se resgataram práticas marginais ao 
núcleo de criações centradas no texto dramático, nas quais foi possível encontrar 
aspectos de teatralidade (delimitação espacio-temporal/framing, invenção dos mo­
dos de exibição, expressão da corporalidade) e convenções, regras ou técnicas de 
composição que visavam apresentar acções organizadas. Desta maneira recupera­
ram-se para o teatro e o espectáculo diversas acções parateatrais festivas, medie­
vais por exemplo, ou classificadas como rituais ou populares, onde técnica, arte, 
experiência coexistem em formatos mais ou menos complexos.

A orientação filosófica, ideológica e política dos estudos culturais (estudos de 
género, pó-coloniais, de media) irradiou para os estudos literários e teatrais e, des­



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 183

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

contando manifestações de uma visão redutora dos objectos de estudo ou marcada 
por alguma incapacidade em articular as realidades literária e teatral contemporâ­
neas com as linhagens históricas em que se inscrevem, isso trouxe inesperadas re­
configurações dos saberes e das metodologias. 

Os limites que devem ser impostos a este palco giratório de encontros e cruza­
mentos que constituem hoje os estudos de teatro prendem-se evidentemente com os 
princípios éticos e funcionais da ciência histórica. Por detrás do estudo do teatro 
está sempre uma ideia de teatro: «The approach will rather be determined by the 
way the historian views theatre itself in a particular period», afirma Balme [2008:97] 
ao discutir a efemeridade do teatro e a tipologia de documentos envolvidos no seu 
estudo. No limite, poderiamos dizer que o que resulta do trabalho do investigador 
—procura, recolha, identificação e análise de documentos— é um objecto que nego­
ceia a sua estranheza com uma ideia de teatro pensada no quadro do sistema de 
ideias e práticas simbólicas, quer do presente, quer do passado a que pertenceu. A 
complexidade multimedia do fenómeno teatral desaparecido (performatividade dos 
corpos, linguagens diversas em estádios diversos de formação, espaços e sua explo­
ração funcional e estética, densidade temporal em jogo no presente da acção) difi­
culta a tarefa. A abertura ao plural e ao global, a cruzamentos e a combinatórias 
cria um espaço-tempo para a inquirição e para a interpretação. O sentido provisório 
que atribuimos ao discurso do historiador decorre da possibilidade sempre em aber­
to de relacionarmos as fontes a partir das questões que surgem como prementes no 
momento em que as colocamos (representações do feminino no teatro, por exemplo, 
ou discriminação da mulher no teatro em certos períodos, lugares ou culturas.)

Como já referi, para uma tão radical mudança na investigação e na historio­
grafia do teatro recente contribuiu, também, a transformação dos processos e ins­
trumentos de investigação de que os projectos desenvolvidos em Espanha em torno 
do teatro do Siglo de Oro são notáveis exemplos. Fazendo a defesa da abordagem 
filológica dos textos no âmbito de uma história do teatro não destronada pelos estu­
dos teatrais, Evangelina Rodriguez afirma o seguinte a propósito da articulação 
produtiva do estudo filológico com as humanidades digitais na elaboração do Dic-

cionario crítico e histórico de la práctica escénica de los Siglos de Oro: 

El soporte digital permite así a un Diccionario de teoria y, sobre todo, de práctica es­
cénica áurea, facilitar interconexiones conceptuales, convertirse en una obra abierta, 



184	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

de prospectiva ampliable o revisable, crear memoria de palabras e imágenes y ayudar 
a demostrar que las humanidades pueden desprenderse del reproche de no saber 
abandonar su cómoda mansión académica y «su escaso apego a la práctica y a la ac­
ción», sin renunciar por ello a su plausible cientificidad (Rodriguez 2014:263).

São palavras que revelam a sintonia da acção dos investigadores do teatro em 
torno de uma visão plural, aberta e de permanente questionação para a qual contri­
buem os novos recursos informáticos. É, pois, neste contexto de abertura a uma 
percepção comparatista, supranacional e plural, para não dizer global, de Lope de 
Vega no espaço europeu do teatro que procurarei inserir o meu contributo.

De que pretendo falar

A questão de fundo, que aqui coloco e cuja resposta não cabe no espaço destas pági­
nas, pode ser assim formulada: o que transformou um discurso como a Poética de 
Aristóteles —fragmentado, incompleto, referido a uma realidade teatral não homo­
génea e já transformada aquando da sua escrita face aos objectivos e função que a 
caracterizavam nos seus inícios— na peça teórica e doutrinária em que radicará ao 
longo de séculos o pensamento dominante ocidental (mais tarde espalhado global­
mente), sobre a arte do teatro? Dito de outro modo e por extenso, o que levou a que, 
apesar das inúmeras formas de teatro e espectáculo que existem no mundo, um 
modelo de composição dramática que pretende dar conta de uma prática teatral da 
antiga Grécia —a tragédia— se tenha tornado dominante e tenha sustentado uma 
ideia de teatro poderosamente eficaz a ponto de apagar ou subalternizar outras 
práticas simbólicas onde os mesmos elementos (corpo, espaço, tempo, palavra, ges­
to) foram explorados para transmitir, comunicar, expressar, significar dentro de 
determinada cultura ou fora dela, isto é, para realizar «a passagem do menos ao 
mais humano» (Mateus 1989:91). As magras referências à Opsis no texto da Poéti-

ca, um dos meios considerados por Aristóteles na caracterização da tragédia, mas 
não associado à composição do poema dramático, podem ter conduzido à não consi­
deração, por parte dos comentadores, desse aspecto que era parte incontornável da 
sua concretização viva nos festivais e via principal de comunicação de acções trági­
cas, cómicas e satíricas na polis.



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 185

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Florence Dupont, numa obra bastante polémica intitulada Aristote ou le vampire 

du théâtre occidental, afirma: 

[…] aucune des catégories opératoires et proprement aristotéliciennes de la Poétique 
n’a de définition pratique: aucune n’appartient à la culture commune des Grecs. Ce 
sont des concepts théoriques internes au système intellectuel mis en place par Aris­
tote, qu’il appelle Poétique, et produits par lui. […] Poétique est un adjectif qui ren­
voie à la technique d’écriture d’une pièce de théâtre ou d’une épopée, alors que le seul 
poiein, le seul “faire” théâtral qu’ait connu le public grec était la performance rituelle 
des Grandes Dionysies. Ni Eschyle ni Sophocle, ni même Euripide ne se sont désignés 
eux-mêmes autrement que comme aoidoi ‘chanteur’ (Dupont 2007:13).

A autora pretende mostrar que a crença baseada numa visão etnocentrada do 
teatro e a hegemonia de conceitos operatórios criados por Aristóteles determinaram 
o entendimento de textos antigos não como criações performativas (as de Plauto e 
Terêncio, por exemplo), mas como objectos literários. No mesmo sentido vai a seguin­
te afirmação de Balme, num manual de introdução ao estudo do teatro, referindo-se 
à inversão que fez passar da construção de regras universais a partir de um corpus 
variado de composições à produção de um corpus a partir de normas universais:

It is very clear from the quantitative parts [as relativas à estrutura interna da 
tragédia] that Aristotle was describing the dramatic practice of his time, and it was 
clearly designed on the basis of rules derived inductively from an existing body of 
plays. The later interpretation of the Poetics from the Renaissance onwards proceeds 
from the opposing principle. The so-called neo-Aristotelian poetological writings, 
which appear from the middle of the sixteenth century in great numbers, set down 
guidelines for the production of dramatic texts on the basis of Aristotle’s «rules» (Bal­
me 2008:71).

Mas estes não foram os únicos juízos críticos numa linhagem onde Brecht ocupa 
um lugar cimeiro ao contrapor um modelo de teatro não-aristotélico e épico ao mode­
lo dramático que inventa e dá a ver acções humanas. Victor Hugo e Stendhal mani­
festaram o desejo de um teatro irregular de que Shakespeare seria o exemplo, mas a 
verdade é que foi no século xix que, em França, se distinguia, de forma sistemática e 
programática, arte de artesanato, formas artísticas cultas e populares, deslocando 
para a periferia de uma cultura que já não era comum, práticas do corpo não susten­



186	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

tadas por uma narrativa.3 Também os teóricos Sarrazac e Lehman procuraram, cada 
a um a seu modo, e justamente referindo-se a universos teatrais diferentes, descre­
ver o presente e o futuro do drama depois da erosão da mimese e do muthos, muito 
tempo depois de Aristóteles e do depósito de camadas de reescritas da Poética. 

Ora, talvez a sua hegemonia no teatro ocidental se deva, entre outras razões, 
à sua surprendente resistência às glosas, traduções, citações e, também, às diferen­
tes concretizações do modelo de texto dramático que propõe. O texto da Poética que 
edições académicas ainda hoje escrutinam ou densificam através de abundante 
anotação (veja-se a edição francesa da Seuil, de 1980) constitui um corpo ao mesmo 
tempo coerente e maleável – «un monument théorique dont tous les éléments se 
tiennent nécessairement et se justifient réciproquement les uns les autres», e onde 
cada época e cada autor foram buscar aquilo de que precisavam para situações mui­
to diversas: legitimação dos seus escritos ou contraponto para as suas invenções 
(Dupont 2007:12). Não foi Claudel quem disse que um autor escreve com e contra 
os modelos que conhece?

Seguindo o trilho aberto por excelentes estudos sobre Arte Nuevo de hacer co-

medias en este tiempo e sobre os três Discours: De l’utilité et des parties du poéme 

dramatique, De la tragédie et des moyens de la traiter selon le vraisemblable ou le 

nécessaire e Des trois unités d’action, de jour et de lieu, interessa-me perceber o que 
em Lope de Vega e em Pierre Corneille coincide e se distingue, por um lado no re­
conhecimento das regras aristotélicas e por outro na afirmação da possibilidade de 
conservação de um lugar à margem desse modelo. Parece-nos que a presença de um 
conjunto de normas a partir da Poética nesse tempo forte da sua implantação (sécu­
los xvi e xvii) não conseguiu na realidade apagar totalmente os aspectos da expe­
riência antropológica do teatro como prática simbólica, em nome de um teatro como 
representação metafórica do mundo. Algumas das etapas desta breve inquirição 
consistem em 1) compreender o fundo comum e não comum de conhecimento que 
estes dois autores tinham da Poética, 2) reconhecer aspectos dos sistemas culturais, 
simbólicos, políticos no seio dos quais produziram as suas obras, 3) perceber o que 
visavam os argumentos que utilizaram para fazer soar discordâncias em relação à 
doutrina que se afirmava a par da criação teatral do seu tempo.

3.  Inventa nesse momento uma arte do corpo fortemente elitista que contém uma narrativa: o 
bailado dito clássico.



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 187

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Creio que as posições públicas de Lope e de Corneille, afirmam o que, não sen­
do novidade, merece ser repetido. Ao mesmo tempo que reinvindicavam o estatuto 
de autores num novo regime que acrescentava à produção para as companhias a 
receita da publicação posterior dos seus textos, desenvolviam a sua actividade em 
permanente negociação, inseridos numa rede de poderes e influências (vejam-se as 
dedicatórias, as encomendas da corte, dos directores de companhias, das insti­
tuições religiosas), que tem, aliás, vindo a ser aprofundada em vários estudos. Mas 
o facto de ambos destacarem a centralidade do efeito do que escrevem sobre os es­
pectadores precisa de ser levado a sério, ao mesmo tempo que deve ser entendido no 
quadro da estratégia de comunicação com os destinatários respectivos da Arte Nue-

vo e dos Discours. A dependência relativamente ao gosto dos espectadores —tópico 
nuclear da teoria dramática barroca, já presente na poética horaciana, mas tam­
bém em comentadores e escritores renascentistas (Cinthio e Castelvetro, p. ex.)— 
significa, por seu turno, a consciência da arte e do seu apuro e, nesse sentido, negó­
cio e invenção coexistem no trabalho destes autores (veja-se Carlson 1984:37-52).

I.  Pontos de encontro

Fazer teatro e pensar sobre a arte teatral colocaram em dois campos, por vezes an­
tagónicos, as gentes do ofício e os que, como afirmou Jean Vilar, nem sempre con­
hecem o peso dos projectores. No entanto, várias foram as ocasiões em que os que 
escreveram, produziram ou representaram se dedicaram também a pensar o teatro 
que praticavam ou a comentar os discursos com que outros procuravam enten­
dê-lo ou transformá-lo. E há ainda que considerar as frequentes autoreflexões que 
o teatro produz de si próprio, exercícios de metateatralidade de que os nossos dois 
autores dão bons exemplos através de textos como Illusion Comique e Lo fingido 

verdadero.
Lope de Vega e Corneille não coincidiram totalmente no tempo em que pro­

duziram a sua obra. Corneille escreve a sua primeira comédia em 1629. Todavia, é 
possível aproximá-los através de alguns aspectos em que os seus percursos e até as 
suas personalidades sintonizam. Se tivessem algum dia conversado, por certo um 
dos temas que os ocuparia seria o negócio da escrita e a relação com os editores, 
relativamente aos quais partilhavam a persistente defesa dos direitos de autoria e 



188	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

a integridade dos seus textos. Mas ambos partilhavam um outro traço importante 
para entender em que bases assenta o conhecimento que possuem não apenas da 
Poética, mas também dos comentários e das traduções do reportório antigo e clássi­
co: fizeram estudos clássicos, Corneille no colégio dos Jesuítas em Rouen, Lope 
inicialmente com Vicente Espinel e depois também num colégio de jesuítas e even­
tualmente na Universidade de Alcalá. Na sua análise da estrutura de Arte Nuevo, 
Juan Manuel Rozas pretende que ela segue a formação retórica antiga obtida na 
escola e estudiosos da obra de Corneille assinalaram a arte da retórica e da oratória 
na estrutura argumentativa que sustenta os diálogos de algumas das suas tragé­
dias (Rozas 1976:46). Nessa formação escolar radica o conhecimento da cultura le­
trada, os modelos de composição onde dominam a retórica e a oratória, e por onde 
começou a ser exercitada a escrita. 

A formação académica dos dois autores é também importante porque explica 
a sua familiaridade com textos e autores da Antiguidade e com os comentadores 
humanistas que foram fixando e reescrevendo uma doutrina, difundida pela escrita 
impressa, que se foi impondo sobre as formas de cultura e de saber tradicionais 
transmitidas pela experiência. O teatro era uma dessas formas de arte em que a 
passagem de saberes se processava num tempo longo de aprendizagem e através de 
repetição e apuro (veja-se o exemplo do actor Valleran le Conte e de um dos seus 
aprendizes, Bellerose).

O livro e a leitura fizeram, portanto, parte da vida destes escritores e daí reti­
raram eles muito do que vieram a integrar nos seus textos. «Much of his reading 
must have been less for pleasure than as “research”», afirma Victor Dixon e conti­
nua: «For all his capacity to invent, and to transmute his own experience, a large 
proportion of what he wrote required him to cover and to some extent absorb (thou­
gh he often did little more than transcribe or versify what he had before him) a vast 
amount of material» (Dixon 2008:17).

Se a vida de Corneille foi, em larga medida, menos exaltante, na cidade de 
Rouen e mais tarde em Paris, do que a de Lope em Valência, Toledo e Madrid, há 
quem tenha apontado a sua visão do amor como inspirada por circunstâncias de 
uma vida discreta se bem que próxima da corte e do poder. No seu caso, é por certo 
a relação com os livros a linha de análise mais produtiva para entender a sua “fá­
brica de escrita”. Rouen era a capital da edição nos séculos xvi e xvii e Corneille 
refere no paratexto às edições da sua obra muitos dos autores e textos antigos e 



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 189

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

contemporâneos que o inspiraram: Alexandre Paccius, Petro Vettori, Castelvetro, 
Robortello, Paolo Beni, comentadores de Aristóteles, Guez de Balzac, Benserade, 
Tristan, Rotrou, Mairet, Rojas, Guillén de Castro e também Lope de Vega. Desta 
feita, o encontro imaginário entre os nossos dois autores na verdade não o foi com­
pletamente, já que Corneille se cruzou com Lope, ainda que equivocado, a propósito 
da sua comédia Le Menteur: «On l’a attribué au fameux Lope de Vega; mais il m’est 
tombé depuis peu entre les mains un volume de don Juan d’Alarcón, où il prétend 
que cette comédie est à lui et se plaint des imprimeurs qui l’ont fait courrir sous le 
nom d’un autre» (Corneille, Oeuvres Complètes, p. 338). Como André Stegmann ex­
plica em nota, identificando uma edição de 1630 de comédias espanholas como fon­
te, «l’erreur est compréhensible, tous les textes espagnols étant réunis dans des 
recueils collectifs dont l’auteur n’est pas toujours clairement indiqué, où même par­
fois on attribue, par une erreur volontaire, une pièce à un auteur plus connu» (Steg­
mann 1963:336). 

Podemos, então, afirmar que técnica de composição escolástica e conhecimen­
to dos variados modelos e formas dramáticas postas ao alcance dos nossos autores, 
em livro e no palco, se juntam a um ambiente propício à criação-invenção, no caso 
de Lope, da comédia nova, e no caso de Corneille, da comédia heroica, através da 
qual inicia o seu caminho em direcção às tragédias regulares regulamentadas pelos 
doutrinários do classicismo e inspiradas nas fábulas e figuras da Antiguidade. En­
quanto em Espanha a comédia afirma a sua preponderância na edição e nos corra-

les, apesar da pressão dos académicos, da circulação de comentários, tratados e 
traduções, e enquanto à corte não chegam os ventos de Itália, em França, a forma 
híbrida, misturando cómico e trágico, aberta e romanesca da tragicomédia impun­
ha-se por cerca de cem anos, constantemente revista, moldada pelo contexto políti­
co e pela regulação dos costumes e das condições de produção cénica. De facto, em 
Corneille, o desejo de uma cena do excesso e do vitalismo não se apagará completa­
mente e vêmo-los presentes na energia da palavra dos heróis políticos e na violência 
que encarnam. 

Para os nossos dois autores, tal como relativamente a outros escritores seus 
contemporâneos, a técnica de escrita aprendida com os jesuitas, na qual pontificam 
a paráfrase escolástica associada à retórica e a elaboração de antologias e colectâ­
neas que sustentam a erudição, como Sanchez Laílla [2000] bem descreve no seu 
estudo acerca da reescrita da Poética no Siglo de Oro, constitui ponto de partida 



190	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

comum para uma prática regular e intensa da composição, acompanhada pelo con­
tacto assíduo com os livros dos autores antigos em latim ou em vernáculo (italiano, 
espanhol, e francês). O labor vem assim acrescentar valor simbólico à escrita que 
ainda vive da tensão entre o sucesso no palco e o reconhecimento da obra literária, 
a que voltarei. Ora os nossos autores partilham uma visão acerca deste duplo lugar 
simbólico que, todavia, talvez não pratiquem da mesma maneira, como mostram 
Arte Nuevo e Discours. 

Convém considerar ainda um fenómeno aparentemente marginal que, toda­
via, no caso de Corneille merece ser, pelo menos referido: a actividade teatral nos 
colégios jesuítas. Em Abril de 1680, com Corneille ainda vivo, os professores do co­
légio de Harcourt representam uma versão abreviada de Polyeucte em forma de 
ballet. Este acto único faz parte de uma tradição que, por toda a Europa, esteve li­
gada à representação de peças neo-latinas no século xvi e que, por ser parte inte­
grante na formação da futura elite, acolheu as primeiras experiências de escrita de 
tragédias em Francês (em Harcourt e Boncourt) ou em Português (Colégio das Ar­
tes). O que importa destacar é a previsível proximidade de Corneille às práticas 
teatrais nos colégios, onde texto e espectáculo coexistiam de uma forma bem menos 
regulada do que nas coevas salas do Théâtre de Bourgogne e do Marais, a partir dos 
anos trinta cada vez mais vigiadas.

Para além do que ficou dito a propósito dos comuns e distintos percursos que 
constituiram as bases da prática de escrita dos dois autores, podemos ainda notar 
que os une um gesto: o de antecipar uma querela entre antigos e modernos que se irá 
formalizando, durante o século xvii, numa doxa pseudoaristotélica que visava subs­
tituir o prazer sensorial na apreciação dos espectáculos pelo prazer que nascia do 
reconhecimento da perfeição do texto produzido segundo as normas, e que, além 
disso, agia como instrumento de interiorização de um modelo de inteligibilidade do 
mundo. Não esqueçamos o papel do Cid e da polémica a ele associada nesse processo.

II.  Palcos distintos

Algo que diferencia as condições de escrita dos textos dos nossos autores é a organi­
zação do sistema teatral em Madrid e Paris, bem como os antecentes desse sistema 
e a sua ligação ao poder e à religião. E ao destacar estes aspectos de entre outros 



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 191

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

que seriam também eventualmente relevantes para a minha reflexão, faço-o por­
que é difícil entender as posições públicas tomadas por Lope e Corneille fora da 
dinâmica existente entre movimento organizado para, como vimos, impor normas 
pseudoaristotélicas à criação dramática, e um sistema teatral construído sobre uma 
dimensão festiva, carnavalesca e desordenada de longa linhagem, como refere Díez 
Borque a propósito da importância das jácaras e mujigangas nos espectáculos de 
comedia (Díez Borque 1978:280).

Se os primeiros corrales, espaços públicos, fixos de teatro, surgem no final do 
século xvi em várias cidades espanholas, dando origem a uma realidade complexa 
de produção teatral e a um modelo de exploração profissional pioneiro no panorama 
europeu, em Paris esse processo inicia-se com a adaptação em 1548 de um jeu de 

paume no Hôtel de Bourgogne para permitir à Confraria da Paixão continuar a ne­
gociar as representações de farsas, e toda a espécie de espectáculos que se haviam 
tornado lugar híbrido de variadas formas e registos de uma cultura assente na 
transmissão oral. Parece, pois, mais precoce a transformação, em Espanha, do tea­
tro instável feito por companhias ambulantes, em ocasiões pontuais e festivas para 
públicos flutuantes, nas estruturas de produção socialmente integradas, capazes de 
manter um negócio regular financeiramente compensador e criadoras de um mer­
cado. 

Foi já caracterizado o fenómeno excepcional da coexistência de públicos de 
grupos sociais distintos nos corrales e nos teatros do Hôtel de Bourgogne e do Ma­
rais. Esta característica, que tem a sua complexidade enquanto expressão de hie­
rarquias, de formas de sociabilização e de regulações internas aos teatros ou ema­
nadas das instituições reais ou religiosas que as tutelam, é também produtiva para 
pensar a possibilidade de negociação que suscitava uma tal confluência de discur­
sos e de modos de recepção do espectáculo. É, por isso, interessante o facto de, como 
afirma Díez Borque [1978:150], os espectadores cultos terem espaço próprio nos 
corrais, pois era inevitável que tal coisa determinasse a composição do texto da co­
média pelo poeta ou a sua adaptação pelo director às expectativas desses especta­
dores, justamente os que, como referi antes, apreciam a comedia a partir de normas 
fixas de composição, da moralidade dos temas, da adequação das personagens à sua 
linguagem e não tanto os desempenhos dos actores, o ritmo ou a vivacidade do 
próprio espectáculo, no arranjo das suas partes. 

Essas constantes negociação e adaptação permitem-nos considerar que, por 



192	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

um lado era fundamental fazer assentar o negócio sobre bases estáveis e profissio­
nais e delas fazia parte o reportório de comédias, por outro, era imprescindível ac­
tuar com rapidez e maleabilidade no sentido de oferecer espectáculos que mantives­
sem o fluxo e a diversidade de espectadores necessários à sustentabilidade do 
negócio. Para além da reescrita dentro das próprias companhias de textos a inte­
grar nos espectáculos, a escrita por alguém especializado passou a corresponder a 
exigências tanto económicas como artísticas. O caso de Alexandre Hardy, popular 
dramaturgo da década de 20 do século xvii e primeiro fornecedor de tragicomédias 
para a companhia de Valleran Le Conte, revela a mesma tendência, mas em tempos 
e com desenvolvimentos talvez diferentes, visto que o contexto político, social e re­
ligioso, bem como os antecedentes teatrais a que os espectadores franceses tinham 
estado expostos até aí diferiam da tradição, mais cedo tornada profissional, que 
formou o gosto e os hábitos dos espectadores madrilenos.

Vemos, pois, que os contextos socio-políticos, culturais e teatrais em que Lope 
e Corneille escrevem podem em parte explicar que, num caso, a relativa solidez do 
sistema de produção teatral tenha permitido a manutenção da comedia nueva e a 
sua forte ligação ao espectáculo, apesar das incorporações “cultas” que admitia, e 
que no outro caso, a fragilidade desse sistema, que se manifestou, por exemplo, na 
morte anunciada do Théâtre du Marais onde Corneille se estreou, sala de espectá­
culos totalmente dependente dos desígnios de Richelieu e dos seus académicos, ten­
ha mais facilmente admitido a implantação de um teatro do muthos e da palavra 
como acção, como preconizava Chapelain, espécie de prolongamento da natureza 
policiada do próprio regime. Lope também escreverá dentro de um sistema politico 
e religioso construido em torno da monarquia absolutista e da Inquisição, mas com 
ele a comédia tornou-se um lugar plural, onde tudo cabe porque ela é feita à ima­
gem da própria sociedade espanhola de seiscentos, profundamente religiosa e cons­
truida em torno de sólidos valores aristocráticos. 

É, por conseguinte, o contacto próximo com actores, directores, e espaços tea­
trais que acrescenta ao ofício de escrever falas, acções e enredos o conhecimento das 
linguagens do espectáculo. Tanto Lope como Corneille mantiveram relações de 
proximidade com actores (e no caso de Lope sobretudo com actrizes…), que elogia­
ram, a quem agradeceram o sucesso das suas peças nos palcos. Explorar e servir os 
talentos dos actores (Corneille escreve para Bellemore o papel do soldado fanfarrão 
Matamore), cuidar da eficácia das palavras pronunciadas em situação e em diálogo 



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 193

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

com os espectadores, passando por imaginar a teatralização das acções escritas e 
sua articulação com os efeitos visuais, tudo isso cabe ao poeta, mas no conhecimen­
to da realidade física do teatro. É essa realidade de obra de arte viva que leva Lope 
a escrever no Prólogo à Parte XVI das suas comedias: «consistiendo la comedia en 
accidentes como mandar algún poderoso inquietarla, herir un representante, parir 
un mujer, caerse una apariencia, errarse el que no estudia, o el desairado ser odioso 
al pueblo, cosas que no están en las margenes del poeta» (Vega 1621: n.º 144, citado 
por Pedraza 2011:183).

Além do imprevisível de uma arte viva, o prazer do ouvido e da visão, que ex­
citam a imaginação e dão prazer conjuga-se, no espectador, com a busca da novida­
de mas também do reconhecimento de algumas formas fixas. E há que responder a 
tudo isto mobilizando os melhores recursos da escrita aprendidos nos colégios ou 
lidos nos tratados, e acrescentando o que se guarda do convívio com a prática tea­
tral. Lucília Pires referindo-se à poesia barroca, fala do jogo e de como ele liga poe­
ta e leitor. É possível pensar na linguagem das comédias de Lope e das tragédias de 
Corneille à luz desta afirmação: «É sabido como o periodo barroco procedeu à valo­
rização do deleite como função da poesia. […] Como se processa essa transformação 
do ideal clássico de poesia no ideal barroco, ou seja, a transformação de uma con­
cepção pragmática e moralista […] numa concepção hedonista e lúdica (a poesia 
jogo, justificada pelo deleite que produz no autor como no leitor)?» (Pires 1996:16).

III. E screver para o espectador antes do leitor

É lícito, então, perguntar: Como entender a necessidade e o alcance das respostas 
de Lope de Vega e de Corneille à pressão colocada pelos académicos e doutrinários 
sobre as suas composições dramáticas, isto é, sobre o seu valor como poetas? Pois é 
disso que se trata e que motiva a elaboração dos seus textos: as normas pseudoaris­
totélicas constituem o pretexto para expor duas concepções de teatro. Lope respon­
de a um pedido da Academia de Madrid para que apresente de viva voz a sua teoria 
da comedia nova,4 Corneille explica assim o seu gesto: «Quelques personnes de con­

4.  A este respeito aproxime-se a exposição de Lope de Vega da realizada pelo português Francis­
co Leitão Ferreira que Maria de Lourdes Belchior comenta assim: «A Nova Arte de Conceitos, que a 
seguir se aborda, sob o ângulo reduzido de uma crítica a Baltazar Gracián […], interessa como ima­



194	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

dition, qui peuvent tout sur moi, ont voulu que je donnasse mes sentiments au pu­
blic sur les règles d’un art qu’il y a si longtemps que je pratique assez heureuse­
ment» (Corneille, Oeuvres Complètes, p. 829).

Podemos, talvez, responder à questão através da escrita paratextual —neste 
caso dos três Discours ou de Arte Nuevo— articulando a importância de que se re­
veste para os dois autores, a partir de certa altura (1604, no caso de Lope, 1644 no 
de Corneille), a publicação controlada das suas peças, com a elaboração de respos­
tas directas à pressão que sobre eles recai. Díez Borque fez notar a transição do 
pouco entusiasmo de Lope pela impressão das suas comedias, explicável pela perda 
de valor quando passavam dos palcos ao livro, para o seu empenho em as recolher e 
preparar para a publicação, protegendo-as de impressões deficientes e estropiadas 
(Díez Borque 1978:261). Por outro lado, Hélène Tropé, ao analisar os paratextos da 
Parte XIII das comedias de Lope de Vega defende o ponto de vista da inscrição cons­
ciente da comedia nova na tradição culta, comprovada pela inclusão de prólogos e 
dedicatórias com abundante citação de autoridades (Tropé 2015:155). A percepção 
crescente que têm os autores do seu papel no campo literário associa-se ao desejo de 
preservação das comedias através da impressão e justifica o aparato crítico que as 
interpreta e inscreve nessa linhagem culta. Este argumento parece fazer igualmen­
te sentido para entender a dedicação de Corneille à publicação dos seus volumes de 
peças, a partir de 1644 (ao mesmo tempo que delas circulavam edições separadas), 
volumes que serão quatro em 1682, acompanhados de Examens, dedicatórias e dos 
argumentos, e já na edição de 1660, dos três Discours referidos. Os dois autores 
sabem que ao publicar as suas peças estão a oferecê-las a um público muito mais 
reduzido e homogéneo, que elas serão apreciadas como «estranhos monstros» como 
dirá Corneille da sua Illusion Comique, ou como textos regulares que apelam à re­
flexão sobre a verosimilhança e o decoro, sobre as unidades, sobre o tom. 

Ora, as características da comedia nova mostram que, apesar do seu carácter 
autónomo, ela sabe que faz parte de um espectáculo, ou seja, de um acto de comu­

gem da literatura-instituição. Trata-se de uma série de lições pronunciadas numa academia, pelo 
que representa as preocupações de um grupo social bem determinado; reflecte o gosto dos académi­
cos e os seus interesses intelectuais; é um contributo para a história das ideias estéticas na Penín­
sula Ibérica; denuncia a condição do homem de letras da idade barroca e explana com vagar e por­
menores, regras da retórica. Nesta retórica faz-se a valorização do discurso e através desta e de 
outras valorizações se entrevêem os travejamentos da retórica como instituição. E talvez na insti­
tuição se possa divisar uma forma do mundo» (Belchior 1971:162).



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 195

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

nicação muito complexo que compreende várias linguagens, um espaço específico, 
uma audiência variada social e culturalmente —como tem sido amplamente estu­
dado— uma estrutura de produção e de representação profissional, um objectivo co­
mercial. Esse acto de comunicação mobiliza, pelo menos, o ouvir e o ver e implica da 
parte dos actores a utilização de qualidades que conjugam traços pessoais e padrões 
de actuação (mas também do director da companhia que compõe os elementos do 
espectáculo, construindo o seu ritmo e até certo ponto a recepção e fruição). Como 
adequar à leitura silenciosa e reflexiva estes textos projectados para o palco e para 
uma recepção simultanea de acção, palavra e efeitos? Como afirma Florence Du­
pont, «l’esthétique ludique impose d’incessantes irruptions métathéâtrales au cours 
de la performance» (Dupont 2007:10). Quando o teatro aponta para si próprio, o 
prazer do espectador reside na cumplicidade que consegue estabelecer com a acção, 
as personagens e as suas palavras.

A questão que Borque coloca é fulcral: como recebiam os espectadores a come­
dia de Lope e o espectáculo? (Díez Borque 2014). Joan Oleza explica, depois de ana­
lisar o sistema de géneros operando nas comedias de Lope de Vega, que em várias 
delas «era la experiencia misma del espectador, bien alimentada por la frecuencia 
de sus visitas a los corrales, la que distinguía a primera vista la materia (alta o 
baja, fingida o historial, pastoril o urbana, morisca o de historia extranjera…), la 
calidad de los personajes, el escenario de la acción, y el tono de la fábula (cómico o 
dramático). Las primeras escenas, ya que no los primeros versos, ubicaban al espec­
tador en un horizonte de expectativas genéricas:sabía por dónde iban a ir las cosas» 
(Oleza 2014:222). Lembremos que Lope em Arte Nuevo faz sair para a rua o efeito 
da comedia sobre os espectadores, quando diz:

pues que vemos, si acaso un recitante
hace un traidor, es tan odioso a todos 
que lo que va a comprar no se lo venden,
y huye el vulgo de él cuando le encuentra (vv. 331-334).

Corneille conhece igualmente a importância das circunstâncias da represen­
tação: para que actores escreve, para que companhia (adequando ao número e tipo­
logia dos actores), para que teatro, público ou da corte, para salas pouco apetrecha­
das ou para a do Palais Royal que permite o uso de máquinas, para o público talvez 



196	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

burguês que começa a frequentar com mais regularidade o teatro, onde até aos anos 
30 irregularmente se exibiam farsas e tragicomédias. É a esse novo público que as 
primeiras comédias, como Mélite, se dirigem. Alcandre afirma-o em L’Illusion Co-

mique:

[…] A présent le théâtre
Est en un point si haut que chacun l’idolâtre,
Et ce que votre temps voyait avec mépris
Est aujourd’hui l’amour de tous les bons esprits (vv. 1645-1648).

Eis, pois, um dos tópicos que Lope de Vega e Corneille irão destacar nos seus 
textos de resposta aos académicos e doutrinários: agradar aos espectadores, comu­
nicar eficazmente sabendo ir ao encontro de ou superando as suas expectativas, 
surpreendê-los pelas situações criadas, mas também pela qualidade da poesia. É, 
aliás, Corneille quem inicia o seu primeiro Discours de l’utilité et des parties du 

poème dramatique com as seguintes palavras:

Bien que, selon Aristote, le seul but de la poésie dramatique soit de plaire aux spec­
tateurs, et que la plupart de ces poèmes leur ayent plu, je veux bien avouer toutefois 
que bien d’eux non pas atteint le but de l’art (Corneille, Oeuvres Complètes, p. 821).

Aceita que o prazer dos espectadores possa estar associado, na poesia dramá­
tica, ao respeito pelos preceitos da arte, citando os comentadores de Aristóteles. 
Mas esses preceitos colocam problemas a Corneille, pois não estão claramente defi­
nidos, sendo repetidos sem nunca serem interrogados do ponto de vista da sua re­
cepção. É justamente esse esclarecimento que ele se propõe fazer, escolhendo des­
sas regras as que a sua experiência de poeta dramático considera pouco ajustadas 
ou ultrapassadas, mas também as que são centrais na composição do poema para a 
representação: é o caso da verosimilhança que afecta não o assunto, mas a maneira 
de o tratar, ao contrário do que pretende a doutrina oficial que visa impedir que «les 
grands sujets qui remuent fortement les passions» possam subir ao palco. O seu 
texto, destinado evidentemente aos que criticaram duramente as suas peças, cons­
titui uma rigorosa e minuciosa análise que Corneille exemplifica a partir dos seus 
próprios textos. Concretiza dessa forma a defesa das suas composições dramáticas 
sublinhando o sucesso que tiveram, talvez porque o público ignorava a existência de 



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 197

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

regras. Neste ponto se aproxima de Lope quando este diz escrever com a arte dos 
que pretendem aplauso, pois quem lhes paga é o povo néscio (vv. 45-48).5 Na verda­
de, quando Lope dedica os primeiros 146 versos de Arte Nuevo a apresentar aos 
académicos as características da comedia nueva que eles bem conheciam, fá-lo com 
uma “demora” e cuidado que, para além da função consabida de captar a benevolên­
cia, visa também implantar-se no terreno do adversário, com ironia.

Do mesmo modo, a central discussão em torno das três unidades geradas pelos 
humanistas é reveladora: Lope e Corneille coincidem na aceitação da unidade de 
acção, mas para ambos é difícil praticar a unidade de tempo. Lope conhece o gosto 
do público por longos enredos que sabe construir bem, mantendo o interesse do es­
pectador e oferecendo sempre acções que o prendam. Corneille, por seu turno, con­
sidera que o tempo da acção dramática deve estar associado à articulação entre o 
que se passa fora de cena e em cena e mais uma vez o que importa é não defraudar 
a expectativa do espectador que deseja acompanhar a acção de uma personagem ou 
conhecer o fim da intriga. 

A arte do poeta dramático está, portanto, para ambos, associada a aspectos 
que decorrem da recepção pelo espectador. Na criação das personagens, Corneille 
aceita que os costumes devam ser os adequados e para tal é preciso conhecer as 
profissões, os valores morais ou os que estão ligados ao país, ao rei «afin qu’il puisse 
y conformer ceux qu’il veut faire aimer aux spectateurs, et en éloigner ceux qui il 
leur veut faire hair, car c’est une maxime infaillible que, pour bien réussir, il faut 
interesser l’auditoire pour les premiers acteurs» (Corneille, Oeuvres Complètes, 
p. 826). O primeiro actor deve, aliás, ser objecto de tratamento especial para que 
conserve os favores do público. É, mais uma vez, o sucesso que conduz a arte da 
composição e ele vem da eficácia da ligação do espectador ao actor e à sequência das 
suas acções, não da obediência aos preceitos dos comentadores da Poética. Por seu 
turno, o conceito de necessário, que lhe parece obscuro, é interpretado e também 
colocado ao serviço do actor, já que ao encarnar uma personagem de amante, por 
exemplo, as acções para ele inventadas pelo autor visam atingir um determinado 
objectivo. 

5.  Seria interessante analisar esta incursão no recorrente tópico da ignorância dos espectadores 
face às regras da composição da poesia dramática, utilizado pelos comentadores renascentistas de 
Aristóteles, para perceber também aqui uma apropriação por parte de Lope e de Corneille que sujei­
tam o argumento “dos sábios” a uma inversão irónica, se não mesmo paródica. 



198	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Por último, há que referir a atenção dedicada pelos nossos autores à lingua­
gem, quer através da sua adequação às personagens como estipulava Aristóteles, 
quer pelo prazer que deve provocar no espectador. Corneille distingue o actor do 
orador e reconhece a importância do uso dos instrumentos retóricos na criação das 
falas das personagens; Lope subscreve a adequação da linguagem à personagem, 
mas é mais explícito no impacto emocional que visa obter junto do espectador:

describa los amantes con afectos
que muevan con extremo a quien escucha;
los soliloquios pinte de manera
Que se transforme todo el recitante,
y con mudarse a sí, mude el oyente.
[…]
Remátense las scenas con sentencia,
con donaire, con versos elegantes,
de suerte que al entrarse el que recita,
no deje con disgusto el auditorio (vv. 272-276 e 294-297).

Fiquemos por aqui. Ao tornarem públicas as suas ideias de teatro construídas 
no contacto com os palcos e para espectadores de quem dependia o seu sucesso e 
glória como poetas, Lope de Vega e Corneille não só defenderam a liberdade de com­
por e inventar enredos, acções e personagens do agrado desses tão variados espec­
tadores, mas fizeram-no mostrando que a sua arte também tinha regras, nascidas 
da prática e apuradas com a experiência.Tratava-se para Corneille de «cinquante 
ans de travail pour la scène, et [j’] en dirai mes pensées, tout simplement, sans es­
prit de contestation qui m’engage à les soutenir […]» (Corneille, Oeuvres Complètes, 
p. 822). Entram ambos no terreno dos comentadores da Poética bem armados de 
saber escolástico, ao ponto de, como faz Corneille, discutirem a justeza da tradução 
de uma palavra grega em latim por três respeitados intérpretes de Aristóteles. 
«Dans cette diversité, d’interprétations, chacun est en liberté de choisir, puisque 
même on a droit de les rejeter toutes, quand il s’en présente une nouvelle qui plaît 
davantage et que les opinions des plus savants ne sont pas des lois pour nous» (Cor­
neille, Oeuvres Complètes, p. 826). A epístola em verso de Lope é por si só um desa­
fio aos «ingenios nobles, flor de España» que o escutavam. Seguindo Robortello 
(1548) de perto no prólogo histórico, frequentemente o seu estilo aforístico produz 



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 199

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

contrastes entre a seriedade da tarefa que ali o trouxe e a declaração prática do 
bárbaro autor acerca da sua arte: «ya que seguir el arte no hay remedio /en estos 
dos extremos dando un medio» (vv. 155-156).

No final destas páginas não ouso uma conclusão sobre o tópico que elegi, mas 
apenas um retorno ao ponto de partida. Das discussões de Lope e de Corneille com 
Aristóteles (e seus comentadores) parecem resultar duas ideias de teatro europeu 
que não coincidem no tempo e no espaço, mas que podem ser cruzadas a bem da 
perspectiva de uma história do teatro supranacional. Essas duas ideias de teatro 
dão-nos a ver a possibilidade de criação de configurações literárias, estéticas, artís­
ticas e teatrais alternativas geradas no confronto com a normalização clássica pseu­
doaristotélica, graças não tanto a isoladas afirmações nacionais, mas a uma rede 
fina onde Lope e Corneille se encontram bem mais perto um do outro do que pode­
riamos imaginar. 



200	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

BIBLIOGRAFIA

Aristóteles, La Poétique, eds. R. Dupont-Roc e J. Lallot, Éditions du Seuil, Paris, 
1980.

Balme, Christopher, The Cambridge Introduction to Theatre Studies, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2008.

Belchior, Maria de Lourdes, «História literária e história das ideias –A teorização 
do Barroco na Peninsula Ibérica: Gracián impugnado por Francisco Leitão 
Ferreira», en Os Homens e os Livros. Séculos xvi e xvii, Editorial Verbo, Lisboa, 
1971, pp. 161-169.

Buescu, Helena C., Experiência do incomum e Boa vizinhança. Literatura compara-

da e Literatura-Mundo, Porto Editora, Porto, 2013.
Carlson, Marvin, Theories of the Theatre. A Historical and Critical Survey, from the 

Greeks to the Present, Cornell University Press, Ithaca e Londres, 1984. 
Casanova, Pascale, La République Mondiale des Lettres, Seuil, Paris, 1999.
Corneille, Pierre, L’illusion comique, en Oeuvres Complètes, ed. A. Stegmann, Édi­

tions du Seuil, Paris, 1963 
Corneille, Pierre, Oeuvres Complètes, ed. A. Stegmann, Éditions du Seuil, Paris, 

1963.
David, Jerôme, Spectres de Goethe. Les métamorphoses de la «littérature mondiale», 

Les Prairies Ordinaires, Paris, 2012.
Díez Borque, José María, Sociedad y teatro en la España de Lope de Vega, Antoni 

Bosch editor, Barcelona,1978. 
Díez Borque, José María, «Sobre lo que sería necesario saber más de la vida tea­

tral del Siglo de Oro español», Cuadernos de Teatro Clásico, XXIX (2014: 
Renovación en el Siglo de Oro: repertorio e instrumentos de investigación), 
pp. 47-56.

Dixon, Victor, «Lope’s knowledge», en A Companion to Lope de Vega, eds. A. Sam­
son e J. Thacker, Tamesis, Londres, 2008, pp.15-28.

Dupont, Florence, Aristote ou le vampire du théâtre occidental, Éditions Flam­
marion, Paris, 2007.

Fouto, Catarina, «The Reinvention of Classical Comedy and Tragedy in Portugal. 
Defining Drama in the work of Sá de Miranda, António Ferreira and Diogo de 
Teive», en The Reinvention of Theatre in Sixteenth-Century Europe. Tradi-



	 A implantação do modelo aristotélico no teatro europeu	 201

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

tions, Texts and Performance, eds. T.F. Earle e C. Fouto, Legenda, Oxford, 
2015, pp. 89-107. 

García Reidy, Alejandro, «From Stage to Page: Editorial History and Literary Pro­
motion in Lope de Vega’s Partes de comedias», en A Companion to Lope de 

Vega, eds. A. Samson and J. Thacker, Tamesis, Londres, 2008, pp. 51-60.
Kirschner, Teresa J., Técnicas de representación en Lope de Vega, Tamesis, Oxford, 

1998.
Mateus, J.A. Osório, «Teatro e Literatura», Vértice, XXI, 2ª Série (Dezembro de 

1989), pp. 91-94.
Melo, Jorge Silva, «A língua das gentes», Público (1 de marzo de 2003), p. 10. 
Moretti, Franco, Distant Reading, Verso, Londres e Nova Iorque, 2013.
Oleza, Joan, «Una base de dados para una travesía compleja:el teatro de Lope de 

Vega», Cuadernos de Teatro Clásico, XXIX (2014: Renovación en el Siglo de 

Oro: repertorio e instrumentos de investigación), pp. 209-239.
Pedraza Jimenez, Felipe B., «Lope de Vega: escritos sobre teatro. Del poeta al lec­

tor», RILCE. Revista de Filología Hispánica, XXVII 1 (2011), pp. 174-190.
Pires, Maria Lucília, «Da Poética barroca», en Xadrez de palavras. Estudos de Lite-

ratura barroca, Edições Cosmos, Lisboa, 1996, pp. 15-25.
Rodríguez, Evangelina, «Gente de placer en el Siglo de Oro: de la enciclopedia ar­

queológica a la ciencia de representar», Cuadernos de Teatro Clásico, XXIX 
(2014: Renovación en el Siglo de Oro: repertorio e instrumentos de investiga-

ción), pp. 261-296.
Rozas, Juan Manuel, Significado y doctrina del «Arte Nuevo» de Lope de Vega, So­

ciedad General Española de Librería, Madrid, 1976.
Sanchez Laílla, Luis, «“Dice Aristóteles”: la reescritura de la Poética en los Siglos de 

Oro», Criticón, LXXIX (2000), pp. 9-36. 
Segmann, André [1963]: véase Corneille, Pierre, Oeuvres Complètes.
Tropé, Hélène, «Los paratextos de la Parte XIII de comedias de Lope de Vega. Tex­

to y contextos», Anuario Lope de Vega. Texto, literatura, cultura, XXI (2015), 
pp. 153-172, en línea www.revistes.uab.cat/anuariolopedevega.

Vega Carpio, Lope de, Arte nuevo de hacer comedias, ed. E. García Santo-Tomás, 
Cátedra, Madrid, 2009.

Vega Carpío, Lope de, Lo fingido verdadero, en Decima sexta parte de las Come-

dias de Lope de Vega Carpio…, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 

www.revistes.uab.cat/anuariolopedevega


202	 Maria João Brilhante

http://revistes.uab.cat/anuariolopedevega

Alicante, 2009, en línea http://www.cervantesvirtual.com/obra/lo-fingido- 
verdadero--0/.

Zarrilli, Phillip B., et al., Theatre Histories: an Introduction, Routledge, Londres e 
Nova Iorque, 2006.

http://www.cervantesvirtual.com/obra/lo-fingido-verdadero--0/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/lo-fingido-verdadero--0/



