
LA DWUSIO D'UN DIAGNOSTIC D'AMOR DES DE L'ANTIGUITAT 
FINS A L'EPOCA MODERNA 

Benvingut MORROS i MESTRES 

Els metges classics no van dedicar gairebé atenció al tema de la malaltia d'amor, 
perd si que van disputar sobre la manera de disgnosticar-la. D'entre tots ells, 
Erasistrat que no compartia la teoria dels humors d4Hi~rates-- ,  a vegades confós 
amb i'astrdleg Leptini, va ser el precursor d'una ankdota que recorden de diverses 
maneres els historiadors grecs i romans. Així, Plutarc, en la Vida de Demetri, i 
Appib, en la Histdria romana [Sobre Síria], atribueixen al metge alexandrí la 
mateixa anecdota: Seleuc, rei d'hia, s'havia casat en segones núpcies amb 
Estratonice, amb qui va tenir un segon ñll; perd el primer, nascut de la seva 
primera muller, el príncep Antioc, es va enamorar de la seva madrastra; i, en 
concebre els seus desitjos com a criminals, subjugada la raó per l'amor, va decidir 
deixar de menjar, fingint estar malalt. Al principi, el metge de la Cort, Erasistrat, 
que rebia grans retribucions del rei, no va encertar a donar un diagnostic (si b6, 
segons Plutarc, el va donar "sin ningún trabajo"); perd, en comprovar la 
inexistencia de cap patologia orghica, després d'un examen clínic, va conjecturar 
que el mal del seu pacient procedia de I'Anima, "de cuya salud o enfermedad se 
contagia el cuerpo" (Appiano, 466); i, per aixo, va romandre durant tot el temps al 
costat del malalt, observant detingudament les seves reaccions quan entrava algú a 
la cambra: nom& va advertir importants alteracions en presencia de la seva 
madrastra Estratonice. Per a descriure els efectes produits a l'organisme d'Antioc, 
Plutarc recorda a Safo ("ennuegament de la veu, vermellor de foc, fallenca de la 
vista, suors sobtades, irregularitat i tumult en les pulsacions, en fi, quan la seva 
Anima era a viva for~a ven~uda, perplexitat, esbalafr-ent, palvlidesa"), mentres 
Appih es limita a consignar que "su cuerpo, en contra de su voluntad, se tornaba 
mhs vigoroso y lleno de vida y de nuevo, al marcharse ella, se debilita" (466). En 
descobrir la natura de la malaitia, Erasistrat recorre a un petit parany, confessant 
que Antic esth enamorat de la seva esposa; i el rei alleugerit per conkixer la causa 
de la malatia del seu fill, demana al metge que renundi a ella i la cedeixi al 
príncep. Erasistrat es va oposar, adduint que ni el mateix pare seria capaq de fer tal 
cosa; aleshores, Seleuc va jurar davant dels déus que "de grado gustoso [. . .] se la 
cedería y seria un hermoso ejemplo de la bondad de un buen padre para con la 
castidad y templanza de su hijo, no merecedor de tal desventura" (Appiano, 467). 
Davant d'aquest jurament, Erasistrat va decidir contar la veritat; i Seleuc va reunir 
tot el poble en una assamblea (en Appih, les seves tropes) per a proclamar Antioc 
com a rei dels "pafssos interiors" i casar-10 amb la seva muller Estratonice, a qui 
va convencer amb l'ajut dels seus amics. 

Per la seva part, Valeri W m ,  en els Dicta et facta memorabilia (V, vii, 1) ofereix 
una versió lleugerament diferent, conservant --aixd si-- els mateixos protagonistes. 



L'historiador roma posa major emfasi en l'estat d'absoluta llanguidesa al que arriba 
Antioc i en la desolació que aquest esdeveniment va produir en el seu pare i 
parents. La intervenció i destresa de 1"'astrÓlogo Leptinio o, como otros aseguran, 
del médico Erasistrato" va aconseguir dissipar la tristor del palau. Un dels dos, 
l'astrbleg o el metge, es va asseure al costat del malalt i va comprovar que, quan 
Estratonice entrava a l'habitació, Antioc "se encendía de rubor [...I y su corazón 
latía con más fuerza", mentre que quan la madrastra en sortia, "el joven palidecia y 
su corazón excitado recobraba inmediatamente su ritmo normal". Per tal 
&assegurar-se del seu diagnostic, agafava dissimuladament el brac del p ~ c e p  tant 
en presencia com en absencia de la seva madrastra i "descubrió que el latido de las 
venas del joven era mbs fuerte al entrar y mbs débil al salir su madrastra" (326). 
Tot seguit va informar Seleuc del seu descobriment, qui en cap moment va dubtar 
en renunciar a Estratonice en favor del seu fill (perd Valeri MAxim no esmenta 
l'abáicació de part del seu regne). 

El metge bizantí Sora va atribuir un diagnostic semblant al d'Hipkrates segons el 
recull en la biografia que li va dedicar (Vita Hippocratis, I), canviant els 
protagonistes de l'anecdota. El malalt no és Antioc, sino el jove princep de 
Macedbnia, fill d1Alexandre Magne (segons altres versions era el seu general), qui 
es va enamorar d'una concubina del seu pare anomenada Phita. El va atendre un 
metge de Cnido, pero no el va poder curar; pero, per fortuna, de Cos va arribar 
Hiphrates, qui --gracies a un interrogatori minucibs-- va poder diagnosticar que 
Perdicas es moria d'amor per l'esmentada concubina. Identificada la malaltia, 
segons explica Jean-Charles Sournia, "el tratamiento fue faci1 y el príncipe o rey 
curado". La historia de Perdicas --segurament amb una altra identitat-- va ser 
desenvolupada al llarg de l'Edat Mitjana per un poeta desconegut del segle XV, qui 
va introduir el tema de I'incest. Després d'haver estudiat a Atenes, el jove Perdicas 
--abans d'iniciar el viatge de tomada a casa seva-- va fer vsiries ofrenes als dkus, a 
excepció de Venus i Cupido. Durant l'esgotador viatge, el jove i els seus companys 
van decidir d'apartar-se del camí per menjar i descansar a l'hora de la migdiada en 
una arbreda. Quan Perdicas es trobava dormint va sorgir en la seva ment una 
imatge --que va creure ser la seva-- alhora que el ressentit Cupido el va ferir en el 
pit amb un dels seus dards. Al dia següent, quan travessava el llindar de casa seva, 
va identificar la seva mare amb la imatge que se li havia aparegut al seu somni. El 
jove xicot va passar la nit turmentat per un amor incestuós, amb el dubte de si 
devia revelar a la seva mare I'amor que sentia per ella. En apuntar el dia va 
rebutjar el menjar, i la seva mare --alertada-- va cridar els metges de la ciutat, els 
quals no van aconseguir esbrinar la causa del mal de Perdicas; perd un d'ells, 
HiNrates, per casualitat, mentre estava prenent-li el pols, va notar que aquest -- 
fins aleshores lent i regular- ~'havia accelerat quan la seva mare va entrar a 
l'habitació. Hiphates, així, com Erasistrat, va descobrir l'etiologia de la malaltia; 
pero, a diferencia d'ell, no va poder proporcionar el remei i va renunciar al 
tractament, al-legant ser un mal propi de la ment. La mare --segurament 
desconeixedora del vertader origen de la malaltia-- va intentar endebades 
reconfortar el seu fill, qui, davant de la progressiva debilitat que anaven patint els 
seus membres, va decidir de penjar-se. Abans del pot+ anbnim, un altre de bastant 
anterior, del segle V d. C., d'origen vhdal, anomenat Draconci, va introduir en els 



seus Carmina (11, 41) una referkncia a Perdicas, a qui compara amb la donzella 
Mirra, la fAbula de la qual presenta moltes concomithcies amb la del jove príncep 
de Macedonia ("alter erit Perdica furens atque altera Myrrha"). La mare de la 
donzella havia ofks Afrodita (Venus), en pretendre que la seva filla era més bonica 
que ella; i, com a venjanca, la deessa va inspirar en Mirra un amor incestuós 
envers el seu pare Ciniras. La jove, en comprendre el caracter de la seva passió, va 
intentar penjar-se; pero va intervenir la seva nodrissa, qui --aprofitant les festes en 
honor de la deessa Ceres, durant les quals les dones deixen de dormir junt als seus 
marits-- va introduir la filla en el llit del seu pare per alleuguerir o guarir el seu 
mal. El pare, en descobrir, desprks de la relació incestuosa que va durar vAries nits, 
la identitat de la seva filla, la va perseguir, perd --@cies a l'ajut dtAfrodita-- la 
jove --embarassada-- es va convertir en arbre, l'escorca del qual va esquerdar el seu 
pare, treient a la llum l'infant Adonis. 

En v&ries de les seves obres (De Praenotione ad Posthumurn i els Pronósticos, VI), 
Galen, esmentant Erasistrat, narra un diagnbstic de malaltia molt semblant, amb 
una important variant, com veurem. Després d'una crítica als metges sofistes per 
ignorar la manera en que Erasistrat "conoció el amor de un adolescente hacia la 
criada o esclava de su padre", es disposa a donar a conkixer la manera en quk ell 
mateix --per la seva prbpia experikncia-- el va arribar a descobrir. En ser cridat per 
a visitar un dona que patia insomni i durant tota la nit no deixava de donar voltes 
al llit, Galkn comprova que no té febre i li pregunta pel tipus d'imatges que se li 
acostumen a apareixer durant les seves vigiles. La noia es mostra rebeca a 
contestar, donant l'esquena al metge, refugiant-se en la viinova del seu llit i 
recolzant el cap sobre un petit coixi. Davant d'aquest comportament i havent-se 
allunyat una mica d'ella, Galkn va arribar a establir un primer diagnbstic entre una 
afecció del cos i una altra de l'imima: "o bien sufiía de melancolia, o bien estaba 
afectada por al@ tipo de tristeza". En tornar després de tres dies, el metge va 
parlar amb la criada i es va inclinar pel segon diagnostic, que va poder corroborar 
per atzar, com --segons ell degué de ocbrrer-li a Erasistrat- en observar en la 
pacient l'alteració del rostre i del color de la cara quan alg~I procedent del teatre va 
anunciar que havia vist al ballarí Pylas; aleshores va decidir prendre-li el pols, que 
bategava de manera desigual i sobtadament agitada. D'aquesta manera, després 
d'advertir exactament el mateix en els dies següents, Galen va arribar a la 
conclusió que la noia estimava en @las; perb, malgrat aixo, no menciona en cap 
moment la terApia que havia de seguir. A jutjar pel Speculum al foderi, devia de 
ser, sense dubte, d'indole sexual: "E atresi dix .G. en altre loch que esclarex lo 
pensament e reposa 10 consell, e assuauge la amor del anarnorament, per bé que no 
u fassa a ssa enamorada"; pero en la font del text catala no s'addueix a Galkn, sino 
a Rufo a propdsit de la malenconia: "Rufus vero ait quia coitus [...I solvit amorem 
concupiscencie, licet concumbat cum alia quarn concupivit" (Constatini Liber de 
Coitu, X). 

La novetat més gran que va introduir Galen se centra en el sexe del protagonista de 
l'ankdota: si Erasistrat i HiMrates havien tractat la malaltia d'amor d'un noi 
pertanyent a la reialesa, Galen, pel contrari, assisteix a una dona a la que ni tan 
sols identifica. Malgrat aixo, els tractats de medicina medievals --potser per 



infiubncia del Canon dtAvicenna-- van introduir un canvi interessant respecte a 
l'original, segons es testimonia en Bernat Gordoni, Lilio de Medicina: "E el pulso 
d'ellos es divers0 e non ordenado, pero es veloz e frequentido e alto si la muger que 
ama viniere a t l  o la nombraren o pasare delante d'É1. E por aquesta manera 
conosció Galbno la passión de un mancebo doliente que estaba echado en una 
cama muy triste e enrnagrecido e el pulso era escondido e non ordenado e no 10 
quería dezir a Galieno. Entonces acontesció por fortuna que aquella muger que 
amava passó delante d'tl, e entonces el pulso muy fiertemente e súbitamente f ie 
despertado. E como la muger ovo passado, luego el pulso fue tornado a su natura 
primera, e entonces conosció Galieno que estava enamorado. E dixo al enfermo: 
'Tu estás en tal passión que a tal muger mas'. E el enfermo fie maravillado cómo 
conosció la passión y la persona". El canvi de la dona de l'original per un 
"mancebo" només pot tenir dues explicacions: o bé la convicció --bastant estesa, 
com es mostra en el grAfíc-- de que la malaltia d'amor nomts la patien els homes 
(potser per una major tendhncia a la complexi6 venkria o sanguínia), o bé la 
infíubncia de l'anecdota atribui'da a Erasistrat i a Hipbcrates. 

En la Satira de felice e infelice vita de don Pedro, Conestable de Portugal, la versió 
castellana de la qual se sol datar entre 1450 i 1453, s'introdueix una glossa sobre el 
personatge d'Antioc --potser agafada de les Diez qüestiones vulgares &Alfonso del 
Madrigal, més conegut com ell Tostado--, la historia del qual --que qualifica de 
cornedieta-- novel.litza un tant exclusivament a partir de la versió de Valerio 
Maxim. La descripció dels símptomes de la malaltia que pateix el jove príncep Cs 
bastant més exagerada que les de les seves fonts: "Entonqe las diversas affecciones 
ardientes e infímdas, encarqelladas dentro en las medulas de sus entrañas, e la 
inmensa codi~ia e deseo desordenado mesclado con muy gran verguefía levaron el 
gentil infante a la postrimera especie de thísica; e, 10s vigores corporales lo 
desamparando, el rico lecho constreñido visito" @ag. 145). El pare, desprÉs de 
maleir la roda de la fortuna i besar el front i els ulls del "fiel enamorado" prorromp 
en "roncas y llorosas" exclamacions, recordant les habilitats cavalleresques i 
musicals que havia exhibit el seu fill en el passat. En aquest punt de la historia 
s'introdueix la intervenció del metge, a qui per un error textual es confon amb 
l'astroleg Lelptini: "la prudencia de Leptinio, fisico muy excelente, descubri6 la 
causa de aqueste tristor; e, llegándose al inflamado Antioco, parando mientes en 
que forma cómo entraba la reyna en la camara del enfermo estava e revenia todo 
colorado, e suspirava e gemia con dolor inmenso, poco menos que sy el suelto 
espíritu de las aflitas carnes saliese [ . . .I  Pero no contento requirió el pulso del 
mancebo, el qual, quando Estraconites era presente, con movimiento mayor de las 
venas denunciava su ansiosa e aquexada passión, e con mayor alteración que 
quando aquella era absente, demostrava el muy secreto amor". Leptini --com 
esdevé a la versió de Valeri MAxim-- informa al pare de la natura de la malaltia 
del seu fill i de la persona que li causa; el rei, malgrat no comptar amb I'aprovacib 
del fill, va acabar casant-lo per forqa amb Estratonice: "el amor patern0 venció la 
filial vergueña e rescbio el [alnado] la su madrastra por muger forqosamente" 
@Ag. 149). 



A mitjan del segle XVI, Pedro Mejia introdueix en la seva Silva de varia lección 
(1540 i 1550-1551) reflexions sobre la malaltia d'amor, esmentant l'obra d'Ovidi 
Remedia amoris i atribuint a l'historiador Cadmo de Milet una obra sobre el tema; 
perd, especialment, recorda l'anhiota d'Erasístrat: "Y desta manera cur6 
Erasistrato, médico de Antioco, hijo del rey Seleuco, estando enamorado de la 
reina su madrastra y deteminando de se dexar morir antes que descubrir su dolor, 
por ser la causa la muger de su padre. El sabio médico, por el movimiento del 
pulso cuando la reina entraba, conosció ser ella la causa de su mal y de quién 61 
estaba enamorado. Y, sigmficándolo a su padre por galana manera, que seria muy 
largo de contar y también es cosa común que todos saben, el padre, hecha la 
esperiencia del hijo en el pulso y acabando de conocer ser verdad que su hijo 
penava por su muger, tuvo por bien, aunque contra la voluntad de su hijo, que 
antes quería morir que hazerlo, de dexar 61 la reyna y darla a su hijo por muger 
[...I Y fue luego sano su hijo y vivió grande tiempo con su amada muger". La font 
de Pedro Mejia, com reconeix al final, és Plutarc, facilment reconeixedor per 
l'actitud que adopta el metge davant del pare quan descobreix l'etiologia de la 
malaltia dlAntioc: " ~ i ~ c á n d o l o  a su padre por galana manera". Pedro Mejia 
aludeix a l'estrategia dtErasistrat, perd no desitja entrar en majors detalls, a 
difertncia de Plutarc i Appia 

La situaci6 que presenten aquests episodis acostuma a aparkixer repetides vegades 
a la literatura tant clksica com del segle d'or: un noi o una noia que cau malalt 
d'amor i rep la visita d'un o diversos metges, els quals amb major o menor 
dificultat arriben a descobrir la natura de la malaltia. Episodis d'aquest estil es 
repeteixen continuaciament en l'anomenada novelela grega o bizantina. En el 
Teagenes y Cariclea &Heliodor --una de les obres més representatives del genere-- 
els protagonistes s'enamoren durant la celebració d'unes Olimpíades i sucumbeixen 
a la malaltia d'amor. Cariclea de seguida ha de reposar al llit davant de la 

preocupació del seu pare adoptiu, Caricles, qui, en saber que la seva fillastra estava 
enamorada, va manar "llamar a 10s mejores médicos de la ciudad" @ag. 149), 
prometent-los, si la guarien, tota la seva hisenda. El metge més famós de tots ells, 
el savi Acestino, malgrat la resistkncia de la pacient, li va prendre la mA "para 
tentalle el pulso" i, despres d'haver-ho fet durant bastant de temps, es va dirigir a 
Caricles, a qui va dir que l'havia fet cridar endebades: "porque la sciencia de 10s 
médicos nin& provecho le puede dar en esta enfermedad"; pero al qual en privat 
li va donar una explicació del mal de Cariclea: "Vuestra hija, seilor, esta enferma, 
mas no del cuerpo, porque no tiene humor superabundante, ni dolor de cabeza que 
la agrave, ni fiebre o calentura que la infiame, y en suma, no tiene parte en su 
cuerpo ni todo junto que le duela [ . . .I  Los rnismos nifíos [...I conoscerán que es 
pasión del alma, y una enfermedad manifiesta de amor I...] Menester habéis, seilor 
Caricles, buscar, si es psible, alguno que la sanen @Ag. 150). De moment Caricles 
va en busca del savi Calasiris, qui li havia pronosticat que la seva filla estava 
ullpresa i a qui li pregunta si sap de qui estA enamorada. Calasiris respon que no 
ho sap, perb li agradaria que fos del seu nebot Alcámenes, qui visita a Cariclea, 
perd en resulta despatxat amb grans crits i amenaces. Al final, Cariclea 
aconsegueix el guariment total quan emprkn la fugida amb el seu estimat 
Tdgenes. 



En la Historia Apollonii regis Tyri, conservada en una versió llatina del segle VI d. 
C. i tradui'da a diversos idiomes (castell& franc&, angles, etc.), es presenten dues 
histories que poden relacionar-se amb l'anecdota que venim estudiant. La primera 
correspon al principi de I'obra, on el rei #Antioquia, Antioc, s'enamora de la seva 
filla, amb qui --en contra de la voluntat d'ella, disposada a sufcidar-se-- comet 
vhries vegades incest; i, per allunyar els molts pretendents que té la princesa, el 
pare planteja a tots ells un enigma, de la resolució del qual en deph el casament 
amb la seva filla o bé la mort (si l'encertaven es casaven amb la princesa, pero si 
no ho aconseguien eren decapitats). El contingut de l'enigma revela, d'una banda, 
les relacions incestuoses entre el pare i la filla i, de l'altra, h malaltia que pateix 
ell: "scelere uehor, maternam carnem uescor, quero fratrem meum, meae matris 
uirum, uxoris meae filium: non inuenio" ('S6c arrossegat per un crim, m'aiimento 
de la carn materna, busco el meu germh, el marit de la meva mare, el fill de la 
meva muller: no el trobo'); de fet, el protagonista de l'obra, el rei Apoloni, 
aconsegueix resoldre l'enigma i, d'alguna manera, es converteix en el metge que 
diagnostica la malaltia d'Antioc. La segona historia ja té Apoloni com a 
protagonista, qui, després de descobrir la depravada conducta d'htioc, ha de fugir 
--convertit en un Ulises-- per mar fins que el vaixell en que navega naufraga i, sol i 
mig despullat, arriba a les costes de Penthpolis. El rei del lloc, Architrastes, el rep i 
el convida a sopar al palau, proporcionant-li les robes adequades; durant el sopar, 
la filla del rei, Luciana, s'enamora del jove estranger, a qui -com Wausica en 
l'odissea o Dido en 1'Eneida-- interroga sobre els seus orígens. La princesa, ferida 
per les sagetes de Cupido, va caure malalta, havent de recloure's al llit a causa de 
la seva feblesa. El pare, preocupat per la tan sobtada maialtia de la seva filla, va fer 
cridar els metges, els quals, desprks de pdpar-li les venes ("temptantes uenas") i 
examinar cadascuna de les parts del seu cos ("tangunt singulas corporis partes"), 
no van trobar la causa de la seva malaltia ("nec omino inueniunt aegitunis 
causas"). Alhora, es van presentar al pdau tres pretendents per casar-se amb 
Luciana, i el rei els va demanar que escrivissin en un paper el seu nom i la 
quantitat de la dot que podien oferir per tal de lliurar-10s-hi a la seva filla, a qui, 
segons ell, li corresponia prendre la decisió. Apoloni s'encarrega de portar els tres 
papers a Luciana, qui, després de preguntar-li si li sap greu que hagin concertat el 
seu matrimoni, respon a les peticions plantejant un enigma: "yo deseo como 
cónyuge a aquél que se salvo del naufragio". El pare va llegir la carta de la seva 
filla, pero no va saber discernir la lliqó que havia pres respecte als seus tres 
pretendents, els quals disputen sobre qui d'ells tres havia patit un naufragi. 
Apoloni, en llegir la carta de Luciana, sap que el naufrag esmentat és ell; i, així li 
ho fa conixer al rei, qui permet el matrimoni de la seva filla amb el rei de Tiro. 

L'anbnima Histbria de Jacob Xalabin, una novel-la histbrica escrita a principis del 
segle XIV, presenta el príncep Jacob Xalabin, fill de l'emperador turc anomenat 
Murat, i la seva madrastra --d'origen grec-- Issa Xalabina, que disfrutava de la 
companyia del jove príncep i que el va intentar seduir en una ocasió quan es 
trobava sola amb ell a la seva habitació; perb Jacob, considerant "la mala volentat 
desordenada de la sua madrastra" (54) i sense oblidar el respecte que devia al seu 
pare, va decidir abandonar el palau per dirigir-se a casa del seu amic Ali Baix&, on 



Xaiabina enviava cartes adreqides al seu fillastre, per6 d'on mai en rebia cap 
resposta. Davant d'aquesta perspectiva, la madrastra, "penssant-se que negun 
remey no podia donar a la sua voluntat, si perdé 10 menjar e 10 donnir, tant que 
caygu6 en gran malaltia de desplaer e de ira" @Ag. 156); i l'emperador, va fer 
cridar els metges d'arreu, prometent-10s --si guarien la seva dona-- grans quantitats 
d'or i argent. Tots els metges van examinar Xalabina, analitzant la seva orina i 
palpant-la, i no li van trobar cap malaltia almenys coneguda al món. El marit va 
enviar un missatge a l'emperador de Constantinoble i un altre al governador de 
Ventcia, convocant tots els metges dels seus dominis a presentar-se a la ciutat de 
Bossa per a guarir la seva muller; pero cap d'ells tampoc no va saber diagnosticar 
la malaltia de l'emperadriu, declarant-li al marit que "no ha rerney al món que li 
pugam donar". La pacient, en no poder satisfer el seu desig sexual, havia deixat de 
menjar i de beure, esperant l'anibada de la mort; pero, malgrat aixo, entre els 
darrers metges que es van presentar a l'imperi otoma, hi figurava un jueu, nascut a 
Constantinoble i anomenat Quir Mossk, qui --incapac de descobrir per si mateix el 
mal que patia l'emperadriu--li va fer creure que ja el coneixia, prometent-li tot 
tipus d'ajut en totes les seves necessitats. Xacobina, aleshores, va reconeixer -- 
pensant que Quir Mos& ja ho sabia-- que ~'havia enamorat del seu fillastre. El 
metge, primer, va intentar guanyar-se l'amistat de Jacob Xalabin per a convencer- 
10 de que corresponguds a l'amor de la seva madrastra; perd en no poder-ho 
aconseguir, va buscar una altra terapia molt més cruel: persuadir l'emperadriu de 
que la millor solució als seus problemes passava per la mort del seu fillastre; i un 
altre tant va intentar després amb l'emperador, a qui va fer creure que la malaltia 
de la seva muller té origen en uns "sobres de amor que ella ha haüda de vos" @ag. 
69) i a qui proposa com a únic remei el seu fetge o el del seu fill ("10 fetge vostro o 
de vostro ñíl, que 10 vostro o 10 seu Cs tot hu"). L'emperador, davant d'aquesta 
disjuntiva, ordena a Alí Baid matar el seu fill; pero el seu governador, gran amic 
de Xaiabin, aconsellat pel seu fill, caca un cervol femella, li treu el fetge i l'hi 
entrega al sultA, qui alhora l'hi dóna al metge. Aquest, després de preguntar-li si és 
el verdader fetge del seu fill, l'hi ensenya a I'emperadriu, qui --creient mort a 
Xalabín-- ja no concep cap esperanca d'assolir la possessió de l'objecte desitjat i qui 
--després que li ho ha manat el metge-- se'l va menjar junt a d'altres viandes. 
D'aquesta manera, l'emperadriu es va guarir ("la dona hac gorió") i l'emperador va 
rebre "gran goig e gran consolació" @Ag. 79). La terapia aplicada per Quir Mossk 
compren dues parts: la primera, fer desaparkixer en l'emperadriu qualsevol 
esperqa  de correspondkncia (l'autentic estimulant de la malaltia d'amor) i, la 
segona, obligar la pacient a menjar allb que creu que és una víscera de l'ésser 
estimat, recordant idees procedents del món de la d i a  (molts filtres s'elaboraven 
a partir de la sang o d'un brgan de la persona que causava la malaltia). 

En el Tirant 10 blanc, el protagonista --en arribar a Constantinoble-- s'enamora de 
Carmesina, rebutja la invitació de menjar alelegant mal de cap ("No t a r a  molt que 
li vengueren a dir si es volia dinar. Dix Tirant que no, que 10 cap li dolia") i, 
davant el seu cosí Diafebus, como li succeeix a Alexandre en el Cliges (w. 546- 
550) de Chrdtien de Troyes, intenta atribuir les seves alteracions patologiques ai 
mar ("Cosí meu [...I; e jo no tinc altre mal sinó de I'aire de la mar qui m'ha tot 
comprés"); pero, al final, acaba desvetllant a Diafebus el seu secret. L' Emperador, 



tanmateix, es preocupa per la sobtada malatia del seu capia i "d que 10s seus 
metges l'anassen de continent a visitar"; i els metges --menys habils que Erasistrat, 
Galen i Hippbcrates-- diagnostiquen a Tirant "una mutaci6 dels aires indigests" 
(CXIX). Mes endavant, Tirant evoca les imatges de totes les dones que ha conegut, 
posant en funcionament dues de les potkncies de l'anima sensitiva, la virtus 
cogitativa (encarregada de compondre i comparar les diferents formes 
emmagatzemades a la imaginaci6) i l'estimativa (ocupada de jutjar quina de totes 
aquestes formes o imatges és la millor): "Com Tirant hagué molt bé contemplada 
la bellea singular de la Infanta, e 10 seu enteniment discorregué fantasiant quantes 
dones e donzelles ell en son record haver vistes, e dix que jamés havia vista ni 
esperava de veure un altre tai qui fos dotada de tants E n s  de natura com aquesta 
[...Iw (CXIX). Després de diverses peripkcies de caracter erotic, Tirant es casa en 
secret amb Carmesina, pero, sense consumar mai el matrimoni; donant crkdit als 
rumors sobre la infidelitat de la seva estimada, embarca en una nau que una 
tempesta arrossega a les costes d'Africa; pero torna a Constatinoble, consuma el 
matrimoni amb Carmesina i s'hi casa per mandat de l'Emperador. 

En el "Castigo sin venganza" de Lope de Vega, el duc de Ferrara ha decidit -- 
obligat pels seus vassalls, els quals li reprotxaven la seva vida desenfrenada i 
viciosa-- a assentar el cap i casar-se amb Casandra, manant el seu fill, el comte 
Federico, a Mantua per portar-la a Ferrara; Federico es troba disgustat pel 
matrimoni del seu pare, perquk tem perdre els drets de successió; pero durant el 
viatge cap a Mbtua es veu obligat a socdrrer una dama el carmatge de la qual ha 
sortit de la carretera: es tracta de Casandra, de qui Federico se n'enamora des del 
principi. Desprks d'un mes de matrimoni, el duc en veure malalt el seu fill i 
aconsellat per metges, li recomana casar-se amb Aurora, insinuant, #alguna 
manera, el desenilas de l'obra: "Mucho presumení 10s m a c o s  de Mantua y de 
Ferraral, y todos finalmente se resumenl en que casarte es el mejor remediol en que 
tales tristezas se consumen" (w. 1 124-1 128); el duc de Ferrara, inconscientment, 
guiat per l'autoritat mMca, esa suggerint la terapia adequada per a la malaltia del 
seu fill (la relació sexual, canalitzada a través del matrimoni) i apuntant cap al seu 
propi deshonor: en estar malalt a causa d'un desig reprimit vers a la seva 
madrastra, Federico només podra curar-se quan l'hagi satisfet. Per la seva part, 
Casandra, enutjada amb el seu marit perque segueix portant la mateixa vida 
desordenada que abans, interroga Federico sobre la causa de la seva tristor, 
imputant-ho a gelosia de la seva neboda Aurora, que comenqa a jugar amb el 
marquks de Mantua. En comprovar la torbació que la seva preskncia ha provocat 
en Federico, Casandra s'erigeix en el metge que diagnostica la malaltia del seu 
fillastre, recordant la historia d'htioc amb la seva madrastra Estratonice: 

"Pues oye una historia;/que el amor quiere valor./ Antíoco, 
enamorado/ de su madrastra, enfermó/ de tristeza y de cuidado [...]i 
El Rep, su padre, ufligido,/ cuantos médicos teníd juntb, y fue 
tiempo perdido;/ que la causa no sufiíd que fuese amor conocido./ 
Mas Eróstrato, mds sabia/ qare Hipócrates y Galeno,/ conoció luego 
su agravio,/pero que estuba el veneno/ entre el corazdn y el labio./ 
Tomóle el pulso, y mandó/ que cuantas damas habíd en palacio 



entrasen [...l/ Cuando su madrastra entraba,/ conoció en la 
alteración/ del pulso que ella causabdsu mal" (w. 1879-1 904) 

Casandra no només es basa en l'ankcdota atribuida a Erasistrat --a qui situa per 
sobre de Galkn i dtHi@rates-- sinó que ha llegit - a  través de fonts indirectes-- el 
procediment que des dYAvicenna s'aconsellava per conkixer la dama a la que 
estimava el malalt d'amor: "E por esso, si alguno quisiere saber el nombre de la 
muger que ama, nómbrele muchas mugeres, e como nombrare a aquella que ama, 
luego el pulso se despierta; pues aquélla es. diga que parta d'ella" (Bemardo 
Gordonio, Lilio de la medicina, II,21) o "Es assi que dizen 10s médicos que, para 
conoscer de quién es uno enamorado, le tomen el pulso, y, nombrándole muchos 
nombres, teniendo muy grande aviso, quando oyen el nombre de la que aman, le 
darh el mismo pulso muchos golpes muy apriessa y de tal manera, que descubra ser 
aquélla la que 61 amaba (Pedro Mejia, Silva de varia lección, III, 13). La primacia 
que Lope concedeix a Erasistrat en el famós diagnbstic podria inspirar-se en 
1'Officina (Venecia, 1574) de Ravisius Textor, qui en el capítol dedicat als metges 
famosos destaca a Erasistrat: "Erasistratus medicus fuit, qui primus cognovit 
morburn Antiochi ob amorem Stratonices nouercae" ('Erasistrat va ser el metge 
que primer va conkixer la malaltia d'Antioc per l'amor de la seva madrastra 
Estratonice'). L'acció d' El castigo sin venganza pren com a model la situació 
descrita per la propia Casandra, qui havia advertit a Federico, el seu fillastre, el 
mateix estat de pertorbació davant d'ella que h t i o c  davant de la seva madrastra: 
"No niegues, Conde, que yol he visto 10 mismo en ti" (w. 1907-1908). I el comte 
Federico no només presenta els mateixos símptomes que Antioc, sinó que 
coincideix amb ell en el resultat de la terapia: la satisfacció d'un caprici que no pot 
identificar-se amb l'amor. En tomar el seu pare, després d'estar quatre mesos 
servint sota la senyera del Papa, el comte oblida facilment l'amor envers Casandra, 
qui, en haver-se enamorat realment d'ell, es resisteix a acceptar el casament del seu 
fillastre amb Aurora. Pero, mentre Seleuc, el pare d'htioc, havia per iniciativa 
propia pennes la relació sexual entre la seva muller i el seu fill, el duc, en canvi, 
ferit en el seu honor, superior al seu amor de pare, no pot consentir I'adulteri de la 
seva esposa amb el seu propi fill i trama un castig que no pugui interpretar-se com 
a venjanea del seu honor ultratjat: lliga a Casandra de peus i mans cobrint-li la 
cara i fa creure a Federico que Casandra és un enemic seu a qui convd matar. El 
comte amb la seva espasa dóna mort a Casandra, mentres el duc crida l'atenció 
dels seus serfs, acusant Federico de l'assassinat de la seva muller, inventant-se un 
mobil perfectament versemblant: "A Casandrd ha muerto el conde, no másl de 
porque fue su madrastra/ y le dijo que teníal mejor hijo en sus entrañasl para 
heredarme" (w. 2981-2986). El propi marquks de Mhtua -que acaba casant-se 
amb Aurora-- mata Federico. Així, doncs, s'executa el castig sense venjanea. 




