
La intervenció regeneradora a Ciutat Vella
TEXT: Joan Fuster i Sobrepere

Ciutat Vella 1983-1998: un pas de gegant per a la s eva millora
TEXT: Joan Busquets

A l’entorn de Ciutat Vella. Identitats i diversitat s a les ciutats
TEXT: Joan Subirats

Dins la ciutat
TEXT: E. Miralles

Cultura i crim
TEXT: Arcadi Espada

De l’horitzontalitat a les noves infraestructures
TEXT: Pere Cabrera i Massanés

Ciutat Vella, el futur de Barcelona
TEXT: Xavier Casas i Masjoan

TEXT: Joan Subirats.
Catedràtic de Ciència Política i

de l'Administració de la Universitat Autònoma de Barcelona

A l’entorn de Ciutat Vella.
Identitats i diversitats a les ciutats

Ciutat Vella. Problema o solució?

El benestar i la qualitat de vida cada cop estan més connectats a la vida
quotidiana, ja que no es demana només protecció social en abstracte.
La qualitat deriva del fet que aquestes prestacions es donen en un
entramat proper i sentit com propi de relacions socials. Certs barris de
grans ciutats han anat mantenint el caliu suficient per equilibrar els
avantatges i inconvenients que té la vida a les ciutats. Els barris
d’aquest tipus són receptacles privilegiats d’estructures o xarxes
comunitàries que els donen singularitat i generen formes peculiars de
resoldre la vida en comú. Barcelona té l’avantatge d’haver sabut
transformar-se d’una manera extraordinària en els darrers anys sense
que els seus barris hagin perdut del tot aquesta especificitat.
Ciutat Vella és una manera d’anomenar el conjunt de barris i comunitats
veïnals que conviuen al nucli històric de la ciutat i que han anat
mantenint, malgrat els canvis urbanístics i demogràfics dels darrers
anys, una forma característica de fer i conviure. Podríem dir que existeix
un entorn sociocultural característic de Ciutat Vella que converteix els
seus barris en llocs espacialment diferenciats. Llocs en els quals la gent
es deixa coses, es visita o es troba regularment. Llocs en els quals es
discuteixen els problemes del barri i s’ajuden els uns als altres amb
petits favors. Llocs on treballar i socialitzar-se, i també on es va a l’ofici
religiós, es compra o es porta els fills a l’escola. En el districte trobem la
més gran diversitat ètnica de la ciutat i la més gran densitat d’edificis
institucionals públics i culturals, els carrers més estrets i la xarxa de
comunicacions més completa de la ciutat. Un espai ple de comunitats
específiques: veïnals, comercials, religioses, ètniques, educatives,



d’edat, musicals o artístiques.
Aquest conjunt de característiques diferencials, aquí molt parcialment i
simplement resumides, fa d’aquests barris una realitat diferent de la
resta de la ciutat. Moltes vegades s’al.ludeix a Ciutat Vella com un dels
problemes de la ciutat, fent referència a la seva heterogeneïtat i
composició complexa. Més aviat hauríem de veure aquest conjunt de
barris i comunitats de tota mena com una preconfiguració de la ciutat
que pot anar afortunadament conformant-se si no triomfen les tesis
d’aquells que somien en realitats molt més homogènies i bunqueritzades.
El problema de Barcelona és de fet la seva solució si Ciutat Vella és
capaç de mantenir i reforçar els vincles interns que la fan habitable i
solidària, i si les institucions representatives insisteixen en la tasca de
facilitar la generació i consolidació de ponts, nexes i relacions entre
aquestes diferents comunitats evitant-ne el tancament o la manipulació.
Per plantejar aquest tema de manera més articulada, proposo
endinsar-nos ara en un conjunt de conceptes que poden fer entendre
millor la nostra peculiar mirada a la realitat de Ciutat Vella.

Identitats

Un dels principis inspiradors de l’impuls revolucionari de la Il.lustració
postulava la desaparició de tota mena de cossos o ens intermedis entre
els poders públics, representants dels interessos generals, i els
ciutadans o la societat, entesa com a agregació lliure d’individus. Les
estructures corporatives o gremials, així com les vinculades a les
condicions de naixença o origen, s’entenien com distorsionadores de la
relació entre ciutadans i Estat, basada en un mecanisme de
representació directa i de defensa-salvaguarda dels drets individuals.
Aquest ciutadà anònim, visqués a la ciutat o visqués al camp, hagués
nascut ric o pobre, creient, ateu o agnòstic, se sabia protegit pels drets
i llibertats que el contracte social li atorgava, sempre que respectés les
lleis, enteses com l’expressió de la voluntat general. Fins aleshores els
individus aïllats no eren res. Existien en tant que formaven part d’una
corporació, d’un llinatge, d’una comunitat. A partir d’aleshores la societat
de ciutadans lliures unificava, indiferenciava i garantia respecte a la
individualitat.
Aquest indubtable avenç en les condicions de vida i de dignitat de les
persones ha constituït una de les bases essencials de la modernitat i de
les societats liberals i democràtiques contemporànies i ha significat la
base per poder parlar de l’home, d’una persona, en sentit universal, al
marge de races, creences, ideologies o recursos econòmics. Per altra
banda, la mateixa consolidació de l’economia de mercat ha estat també
molt determinada per la identificació individualitzada del consumidor. El
progrés tecnològic, la globalització econòmica i informativa produïda en
els darrers anys, accentua aquesta diferenciació individualitzada en
l’oferta de tota mena disponible, fa més anònimes les relacions en poder
prescindir de pautes i d’intermediaris socials considerats abans
imprescindibles (els petits comerços; porters, vigilants o serenos; la
compra diària; els àmbits pautats d’accés a informació...) i permet
arribar a construir un àmbit estrictament individual, però al mateix temps
global, en el qual no es necessita ningú, però on tot és plenament
disponible.
Però és justament en aquest moment de potencial realització de
l’individu universal —que al marge d’orígens, situacions personals i
tradicions culturals ho té tot a l’abast i no té cap límit (no assumit per ell
com a part de col.lectivitat) en els seus drets— quan més sentim parlar
d’identitats, de xocs de cultura o civilització, o quan més es valoren els
vincles comunitaris o locals.
En un molt difós treball de Samuel P. Huntington de fa uns anys (1),
s’afirma que la font fonamental de conflictes en el nou món obert per la
superació de l’escissió Est-Oest no serà essencialment ideològica o
econòmica, sinó cultural. La política mundial, diu, estarà determinada pel
xoc entre civilitzacions. Segons aquest autor, la història ens dóna quatre
grans fases de conflictes globals: una primera determinada pel conflicte



entre prínceps i dinasties; una segona, que comença amb la revolució
francesa de 1789, de conflicte entre pobles; una tercera, oberta per la
revolució russa de 1917, caracteritzada pels conflictes ideològics i que
s’estén pel segle XX; i finalment una quarta, emergent, de conflicte entre
civilitzacions. Les tres primeres fases es van desenvolupar, bàsicament,
dins dels paràmetres de la cultura occidental, mentre que aquesta
darrera podria enfrontar Occident amb la resta.
Al marge que el treball de Huntington tingui connotacions conservadores
clares en altres parts de la seva anàlisi, el cert és que ens indica un
canvi molt significatiu en la forma en què tradicionalment s’ha considerat
la divisòria de civilitzacions i cultures, molt centrada en distincions
territorials clares. Avui no sembla tenir sentit (tot i que el conflicte dels
Balcans pugui expressar el contrari) estatalitzar o territorialitzar les
cultures. La globalització de les societats modernes està transformant
les fronteres culturals d’externes a internes (2). Mentre les fronteres
històriques encara no s’han tancat del tot, es multipliquen les
microfronteres quotidianes en un procés de dimensions i de
característiques que s’assembla poc als precedents coneguts. No
trobem processos d’absorció o assimilació a gran escala, sinó que es
formen espais socials multiculturals on conviuen diferents expressions i
pràctiques culturals, de forma més o menys aïllada, que s’acosten més
a imatges de salad bowl que de melting pot (3).

Malgrat els canvis urbanístics i demogràfics
dels darrers anys, Ciutat Vella ha mantingut
una forma característica de fer i conviure. En
aquesta pàgina, sortida d’una guarderia al
carrer Sant Pere més Baix, i el carrer Riera
Baixa.

©Albert Fortuny

En aquest context podríem defensar una idea de societat que tendeixi a
apaivagar  les  comunitats  identitàries,  que  busqui  en  les  arrels
il.lustrades  els  ideals  universalistes  que  difuminin  els  conflictes
potencials entre majories i minories, entre pautes culturals dominants i
pautes  sotmeses  a  la  intimitat  residual.  Homes  i  dones  iguals,
relacionats i governats per  lleis iguals per a tots.  Però,  com sempre,
aquest home idèntic als altres és una simple abstracció. El cert és que
el reforçament-redescobriment de les identitats no és només reductible
a  minories-culturals-presents-en-societats-altament-uniformitzades,
sinó que es produeixen manifestacions d’identitat, de força i rellevància
molt desigual, a àmbits que podríem considerar culturalment homogenis
i que només es poden entendre des de perspectives clau més locals o
d’afirmació d’elements de diferenciació molt específics.
Tot procés d’identitat parteix de definir amb major o menor precisió qui
som nosaltres i qui són ells.  I  el cert és que acostumem a tenir molts
nosaltres i els ells són cada vegada més. Aquest sentit  de pertinença
tan bàsic com natural, que fa que ens reconeixem membres d’un grup o
d’una col.lectivitat  i que té sempre com a complement  altres individus
que no formen part d’aquesta identitat assumida, és avui molt complex
per  ser  exercit  sense  contradiccions,  sense  l’existència  d’espais
transfronterers. Els meus nosaltres no acaben en una pertinença única.
Excepte en situacions dramàtiques, tots ens trobem immersos en una
cruïlla de pertinences múltiples. El guanyador dels cent metres lliures als
darrers  Jocs  Olímpics  es  passejava  amb  una  bandera  canadenca,
mentre repetia que era jamaicà. Als campionats de futbol de 1998, la
plural  selecció  francesa  triomfava  i  poc  després  la  gent  als  carrers
celebrava la victòria  de França,  però també la d’Algèria,  de Marroc,
d’Armènia o d’altres llocs d’origen de jugadors i seguidors de la selecció.
Aquí  som catalans,  però no per això volem renunciar a sentir-nos de
vegades  espanyols,  europeus,  mediterranis,  del  nord  del  sud  però



també  del  sud  del  nord.  I,  a  més,  aquest  conjunt  de  pertinences,
d’identitats,  varia  d’intensitat  i  de  relleu  amb  el  temps,  com  les
conjuntures i com les vicissituds personals o col.lectives.
S’ha  acusat  els  nacionalismes  de  tota  mena  de  perversions  i
degeneracions. I no els falta raó als qui pensen així. Però també s’han
produït  tota  mena  d’exageracions  i  deformacions  des  de  lògiques
universalistes i indiferenciadores.  Algunes nacions-Estat  europees van
jugar  a igualar  territori,  ètnia i Estat  en el conflicte dels Balcans.  En
canvi, els libanesos intenten mantenir sigui com sigui una comunitat que
es basa en la juxtaposició de moltes identitats (lingüístiques, religioses,
d’origen) diferents.  Tots caminem cap a un futur en el qual o bé som
capaços d’acceptar la diferència i aquest  entrecreuament d’identitats i
de multipertinences o no hi haurà qui resisteixi.
A tots probablement ens agradaria defensar les nostres anomalies (allò
que ens separa de l’ideal de persona universal) amb la suficient solidesa
i  la  suficient  flexibilitat  per  no  haver  de  renunciar-hi  en  nom
d’indiferenciacions universalistes o de desqualificacions d’irracionalisme.
Un pot sentir-se català sense sentir-se espanyol i no per això afirmar
que el que es vol és un Estat i una pertinença únicament catalana. La
identitat com a ciutadà espanyol no hauria d’anul.lar el nostre sentit de
pertinença prioritari.  Entre la  possibilitat  de  reivindicar  una ciutadania
amb dret a mantenir una multiplicitat d’identitats individuals i les múltiples
variants del principi goebbelsià de "tu no ets ningú, el teu poble ho és
tot" no pot haver-hi dubtes.
D’altra banda, les meves identitats depenen en bona part de les meves
vivències.  I  elles depenen no només de la meva memòria,  sinó de la
memòria  col.lectiva,  d’aquest  conjunt  d’elements  que  han  estat
transmesos per la família, per l’escola, pels mitjans de comunicació... i
que per tant  depenen d’un conjunt  de fets que han estat seleccionats
(deformats) pels formadors, pels transmissors. Un jove de vint anys a
Catalunya  no  ha  viscut  (afortunadament)  la  situació  que  amb tantes
dificultats acostuma a explicar Pujol quan viatja a l’estranger. Al revés,
només ha viscut  en una Catalunya autònoma governada per algú que
afirma que el seu únic nord ha estat i és Catalunya. No podem, ni amb
museus  ad  hoc,  ni  amb  campanyes  de  renacionalització,  pretendre
recrear  artificialment  vivències  i  situacions  que  hem  deixat  enrere,
encara que tinguem dret a recordar i que els altres també recordin. Com
deia algú,  puc rebutjar  Auschwitz sense haver d’identificar-me al cent
per cent amb la política de l’Estat d’Israel.
Tot  plegat  fa  pensar  que  estem  en temps  difícils  per  a  identitats
simples. Hem de ser capaços de treballar sobre les nostres identitats
bàsiques sense perdre ni un gram d’exigència en l’acceptació de les
identitats dels altres. I això exigeix respecte. Respecte sobretot envers
les  identitats  dels  més  febles,  i  en aquest  paquet  podem identificar
molta gent i moltes situacions, diferenciant posicions relatives i moments
conjunturals diversos. I per això hem de ser més capaços de treballar,
de participar en la reconstrucció d’aquestes pertinences, en un context
d’intersecció. Com diu Rubert de Ventós (4),  les característiques dels
catalans com a poble ens poden ajudar:  respecte i admiració per  la
complexitat  d’allò  que  ens  envolta;  lleialtat  a  tot  allò  que  té  de
circumstancial,  d’híbrid;  i  consciència  de  la  precarietat  del  que  hem
assolit.

La ciutat com a espai privilegiat d’identitats múltiples

Viure en societat,  viure avui en una gran ciutat,  té molts  avantatges.
Ofereix moltes oportunitats,  incrementa el benestar.  Però crea també
moltes  inseguretats,  genera  també malestars.  Creixen les  capacitats
tecnològiques, augmenten les possibilitats de lleure i de formació a la
mateixa casa o al lloc de treball.  Però aquestes noves alternatives i
oportunitats  es  presenten sovint  sota  formes  molt  mercantilitzades  i
individualistes. La vida s’ha monetaritzat i tecnificat, i això provoca molts
cops  que  les  relacions  esdevinguin  més  anònimes,  les  fa  més
impersonals.  Han  anat  desapareixent  conserges,  porters,  serenos,



cobradors  i  petites  botigues,  i  augmenten  les  grans  superfícies
comercials  i  el  consum de  productes  (congelats  i  altres)  que eviten
l’esclavatge  diari  de  la  compra,  però  generen també més  aïllament,
menys contacte amb els veïns. El cotxe es fa l’amo i genera més nervis i
tensions.  Tot  això  té  l’aspecte  positiu  d’evitar  les  dependències,  la
dictadura de les rutines diàries. Tot el que té la ciutat d’àmbit creatiu, de
generació d’espais de llibertat, ho pot tenir de mecanisme d’aïllament i
d’insularitat-insolidaritat.
Les  ciutats  com  Barcelona  i  els  municipis  del  seu  voltant  s’han
transformat  de manera espectacular en els darrers trenta anys.  Si el
procés d’urbanització caòtica i la manca dels serveis més bàsics van
marcar  l’arribada  dels  ajuntaments  democràtics,  els  vuitanta  foren
dedicats a recompondre les ciutats i les seves connexions, mentre que
els noranta han comportat un molt significatiu increment de la mobilitat
territorial  i  una esfumadura dels límits  territorials.  Les ciutats  actuals
presenten un cert esgotament del model de resposta a les necessitats i
demandes socials que s’havia anat fent servir, certes dificultats per fer
front  a  nous  processos  de  fragmentació  social  (ètnics,  d’edat,  de
gènere...) que semblen portar cap a fenòmens d’exclusió, amb pèrdua
de recursos personals per sortir-se’n i amb tendències a la cronificació.
D’altra banda, les ciutats creen nous incentius culturals, comercials i de
lleure per fer més atractiu viure-hi. Entrem en una etapa de redefinició
del model de ciutat que volem i de redefinició dels rols que en aquesta
ciutat  han d’assumir  institucions,  entitats  i  altres  actors  socials  en la
resolució  dels  problemes  col.lectius,  així  com  dels  mecanismes  de
participació i decisió.
Paral.lelament, es desencadena un procés de redefinició dels referents
d’identitat  col.lectiva.  S’afebleixen identitats  de tipus  clàssic,  però  en
sorgeixen de noves, menys centrades en vincles culturals clàssics i més
basades en vivències comunitàries compartides. La cultura política del
benestar  va  transformant-se,  adquireix  una  nova  dimensió.  No  es
demana només protecció social. Es demana també un nou entramat de
relacions socials participatives i cohesionadores en l’àmbit més proper.
I, en aquest context, la ciutat, les polítiques locals, assumeixen i aniran
assumint encara més un protagonisme específic.
La ciutat manté l’escala humana necessària per vehicular sentiments de
pertinença,  essencials  en la  vida  de  les  persones,  que,  encara  que
sembli  paradoxal,  augmenten  a  mesura  que  la  globalització  i  la
mundialització van prenent més força. Aquest localisme,  entès com el
reforçament dels vincles comunitaris, genera un nou posicionament de la
identitat  personal i comunitària en la recerca de les pròpies solucions,
fent més senzilles també les actuacions i la seva adaptació a la realitat.

Identitat i comunitat. L’espai local

Fa  molts  anys  Toënnies  (5)  va  explicar  el  pas  de  la  Gemeinschaft
(comunitat)  a  la  Gesellschaft  (societat)  com  a  expressió  de
modernització de l’ordre social. Com ja hem avançat, la reacció liberal
contra l’antic  ordre entenia com un element  distorsionador  l’existència
d’entitats  i  la  realitat  d’agrupació  social  que  se  situessin  de  forma
intermèdia  entre  el  conjunt  social  d’individus  i  les  institucions
representatives. La gent que viu i depèn d’una comunitat seria aquella
gent que no disposa dels recursos necessaris (de vigència efectiva dels
seus  drets,  o  de  manca  de  recursos  econòmics,  cognitius  o
relacionals...) per transcendir i no dependre d’un vincle territorial. Per a
aquesta  gent,  la  comunitat  podria  considerar-se  com una  mena  de
compte corrent que hom pot utilitzar si li convé. Segons aquesta idea, la
comunitat (local, la més propera) es patiria si no es té cap altra mena
d’opció  possible.  La comunitat  apareixeria,  doncs,  com a necessitat,
com a  signe  de  feblesa.  Els  forts  serien capaços  de  passar  de  la
comunitat.
En aquesta perspectiva,  podríem bastir  una idea de comunitat  com a
valor a perseguir, com a qualitat relacional. Una comunitat com a espai
d’elecció,  com a possibilitat  d’elecció.  La crisi de les institucions més



impersonals,  més modernes,  pot  en part  explicar la revaloració d’una
idea de comunitat entesa com a pertinença, com a relació, com a valor
en si mateixa. La comunitat seria així  una expressió de la sociabilitat,
una construcció social i per tant fruit d’una opció, d’una elecció.
Creixeria  així  la  consciència  que  per  afrontar  eficaçment  certs
problemes socials  i  mantenir  una forta  capacitat  de respondre a les
necessitats de tota mena de la gent cal potser ajudar a fer comunitat.
Evidentment  no  parlem de comunitat  com a  concepte  contraposat  a
globalitat. L’autarquia o el localisme no són només poc desitjables, sinó
que  són  simplement  impossibles.  Els  fenòmens  estan  avui  massa
interconnectats  i  són massa  interdependents  per  imaginar  respostes
exclusivament  locals.  Per això,  en aquest  sentit,  tan significativa és la
frase "pensar  globalment,  actuar  localment"  com la contrària  "pensar
localment, actuar globalment".
Les dificultats per les quals passen els sistemes democràtics des del
punt de vista de la seva excessiva professionalització i l’allunyament de
la  realitat  per  part  de  la  gent  han comportat  un renaixement  de  la
preocupació pel civisme, per una ciutadania activa, capaç d’implicar-se,
de participar  i  de  mantenir  la  vigilància enfront  de les  fàcils  sortides
autoritàries  o  de  democràcia  delegativa.  La  comunitat  local  se’ns
presenta com un espai privilegiat per a aquesta mena d’ensinistrament.
Augmenten significativament  les  expressions socials  de solidaritat,  es
multipliquen les organitzacions de voluntariat i les experiències que volen
trobar espais d’ajuda mútua.
En el camp que ens interessa, el terme comunitat ha estat sovint rodejat
d’una valoració de més proximitat  i  emotivitat  que el terme societat,
sempre més impersonal, més explicatiu de conjunt d’individus aïllats. La
societat representa un tipus d’unitat aconseguida per contracte, per un
acord  que  aparentment  uneix,  però  que  de  fet  assegura  la
independència  i  la  separació  entre  els  individus  que  la  componen,
mentre que en la comunitat trobaríem un consens interioritzat, viu, que
aniria més enllà de l’agregació. Però hem d’admetre que és un terme
que està també carregat de significats que ens porten a relacions que
semblen avui sobrepassades, obsoletes. Per això alguns consideren que
el terme comunitat es troba en una mena de cruïlla entre nostàlgia i
utopia. Nostàlgia d’un món no contaminat, esperança i utopia d’un món
divers, més humà.
Des d’aquesta aproximació,  el sentiment  de comunitat,  de sentir-se’n
part,  serà força important.  I  aquest  sentir-se’n part  dependrà de les
connexions  personals  establertes,  de la  capacitat  d’influència que es
tingui en els assumptes comuns,  de la integració i satisfacció de les
necessitats que s’hi pugui trobar i d’una certa connexió emotiva que es
comparteix.  Pertànyer  vol dir  formar  part  d’alguna cosa,  i se’n forma
part  perquè  s’hi  ha  nascut  o  perquè  ho  has  triat.  Pertànyer  vol  dir
sentir-se  amb,  compartir,  tenir  relacions  socials,  poder  usar  un
nosaltres.

Comunitat i diversitat. Ciutat Vella

Precisament la gent ha valorat molts cops la gran ciutat com un espai
més anònim, on viure amb tranquil.litat  conductes o hàbits que en un
petit  poble  podrien  ser  considerats  desviats,  perillosos  per  a  la
comunitat. S’ha dit, per tant, que quan en una col.lectivitat augmenta el
sentit de comunitat i la cohesió, els comportaments considerats desviats
s’identifiquen amb més facilitat i la major força social acaba comportant
un més gran control social.  L’acceptació de la diversitat  resultaria per
tant més fàcil en societats on la distància entre les persones és gran, on
predomina  la  indiferència.  Quan augmentés  la  implicació  pels  altres,
l’interès per la comunitat,  aquesta capacitat  de convivència,  d’assumir
les diferències, es faria més difícil, i l’anonimat, quasi impossible.
La interacció entre comunitats es faria més fàcil a partir d’aquesta visió
inclusiva i no exclusiva de les pertinences comunitàries. Les interaccions
es  basarien en interessos,  en la  recerca  de  solucions  pragmàtiques
(més que ideològiques)  als problemes de convivència.  On hi ha més



tradició de col.laboració,  més vincles  creats,  més rutines d’interacció
creades,  més  fàcil  serà  desenvolupar  processos  de  col.laboració
positius per al conjunt de comunitats, per al conjunt (en el cas que ens
ocupa) de la ciutat. Així, com més confiança entre uns i altres es generi,
com  més  reciprocitat  hi  hagi  en els  intercanvis  socials  i  com més
consistents  siguin les  xarxes  associatives  i  el  compromís  cívic,  més
fàcilment es podran generar pràctiques que ofereixin certesa, seguretat
per establir i desenvolupar mecanismes de prosperitat i de creixement
social  i  econòmic.  I  aquest  mateix resultat,  en una mena de cercle
virtuós,  pot  densificar  i  reforçar  aquest  teixit  associatiu,  aquests
recursos que nodreixen una societat  civil capaç de desenvolupament  i
cohesió  social.  Aquesta  densitat  de  xarxes  comunitàries  l’anomenen
alguns capital social,  entenent-lo  com aquest  conjunt  d’organitzacions
polítiques,  econòmiques  i  socials,  formals  i  informals,  associacions  i
grups, que se situen a mig camí entre els individus i els grups primaris,
d’una banda, i les institucions representatives i de govern de l’altra.
El capital social de Ciutat Vella és consistent. Existeix un sentiment de
pertinença i de lleialtat entre els seus veïns, i tenim exemples de com
s’han sabut utilitzar aquestes característiques socioculturals en palanca
d’acció  col.lectiva.  S’han  creat  xarxes  de  relacions  i  contactes
espacialment, ètnicament, religiosament o socialment potents. El que cal
és evitar que els forats estructurals existents entre aquestes comunitats
puguin convertir-se  en barreres  per  l’acció  col.lectiva,  o  puguin ser
ocupats per emprenedors que busquin aprofitar en el seu propi benefici
aquestes divisions potencialment conflictives. Les institucions de govern
haurien de  tractar  que  aquesta  feina  emprenedora  de  cosir  xarxes
comunitàries, de construir ponts, es fes de manera col.lectiva, assumint
tots plegats les responsabilitats dels espais i àmbits de convivència. I
això  vol  dir  partir  del  reconeixement  del  ciutadà  i  de  les  seves
potencialitats com a agent  actiu en la comunitat,  amb tot  el que això
representa d’impuls i gestió de xarxes socials,  i de cedir  espais a la
participació  ciutadana.  I  vol  dir  també  entendre  la  feina  de
l’Administració com més habilitadora que dictaminadora, més capaç de
governar  per  la  influència  que  per  les  normes  i  la  jerarquia,  més
adaptable i flexible que rígida i procedimental.

1 Ens referim al treball de Samuel P. Huntington, de l’any
1993,  "The  Clash of  Civilizations",  publicat  a  la  revista
Foreign Affairs, 72, n.3, p.22 i sq.

2 Vegeu E.  Lamo de Espinosa,  "Fronteras culturales" a
Lamo de Espinosa (ed.), Culturas, estados, ciudadanos,
Alianza Editorial. Madrid, 1995, p. 13-80.

3 Plata d’amanida on trobem tots els ingredients barrejats
però  fàcilment  separables  i  reconeixedors,  o  vas  de
barreja  on  al  final  els  ingredients  resulten  força
indestriables.

4  X.  Rubert  de  Ventós.  Los  Nacionalismos,  Editorial
Planeta. Barcelona, 1995.

5 Ens referim al clàssic text  de Töennies,  Comunidad y
Sociedad, de 1887....


