
leerse en la Declaración aprobada por la 
Conferencia- no admite dudas". En el 
plano institucional, la proliferación de tri­
bunales internacionales ad hoc encargados 
de juzgar los crímenes contra la humanidad 
cometidos en diversos lugares del mundo 
(antigua Yugoslavia, Ruanda, Sierra Leona, 
Indonesia, ... ) y la apertura a la firma del 
Estatuto del Tribunal Penal Internacional 
son clara expresión de la fuerza y de la uni­
versalidad de este principio. 

La filosofía política contemporánea ha 
ahondado en la idea de que la dignidad 
humana constituye el fundamento de los 
derechos humanos y de su carácter univer­
sal. Nociones y conceptos recientes, como 
la existencia de una comunidad de diálogo 
de la cual los derechos humanos son ele­
mento fundacional Q. Habermas) o el res­
peto del otro -"ese fragmento de lo uni­
versal que ya está en mí" (E Lyotard)­
pueden entenderse derivaciones de este 
paradigma. Es cierto, con todo, que algu­
nos autores han tratado de hallar otro 
punto fundacional a la defensa de los dere­
chos del hombre. Destacan en este sentido 
los esfuerzos de R. Rorty por anclar esta 
defensa en torno de la educación senti­
mental, un tipo de argumento -señala- que 
alcanzaría también la sensibilidad de los 
violadores de los derechos humanos, pues­
to que éstos no contemplan a sus víctimas 
en términos de humanidad. Tales esfuer­
zos, de todos modos, no merman la idea de 
la universalidad de este principio y tratan, 
por el contrario, de fortalecerla. 

En el plano político, el final de la 
Guerra fría ha permitido superar también 
el debate en torno de la primacía de los 
derechos económicos, sociales y culturales 
sobre los derechos civiles y políticos, o de 

éstos respecto de los primeros. En buena 
medida, esta superación se ha realizado a 
partir, primero, de una ampliación del pro­
pio concepto de derechos humanos inclu­
yendo nuevos derechos, los llamados dere­
chos de la solidaridad (derecho a la paz, al 
medio ambiente, al desarrollo) y, segundo, 
dando a todos los derechos positivos idén­
tico valor. De esta forma se han limado las 
aristas que esta noción poseía en otros 
tiempos y la defensa de los derechos 
humanos ha quedado definitivamente ale­
jada del enfrentamiento político. 

En la actualidad, ya se ha dicho, la 
causa de los derechos humanos es una 
causa universal y, como tal, ha pasado a 
convertirse en motor de la acción de indi­
viduos de todas las nacionalidades y creen­
cias, de organizaciones humanitarias de las 
más variadas tendencias y composición 
(alejadas del poder político o vertebradas 
en torno de éste) y hasta de la comunidad 
internacional en su conjunto, como ilustra 
la intervención armada de la OTAN y de 
sus Estados miembros en Kosovo a finales 
del siglo pasado. Tal es su fuerza. Dicha 
intervención se realizó, como es sabido, 
con el objetivo expreso de terminar con la 
política de limpieza étnica que venían 
practicando las autoridades yugoslavas. 
Nadie criticó el objeto de la intervención. 
Ningún Estado (ni siquiera Rusia o 
China), mandatario o académico puso en 
entredicho la necesidad de restablecer el 
respeto de los derechos humanos en la 
zona y, con carácter general, parecía acep­
tarse la posibilidad de recurrir, en su caso, 
al empleo de la fuerza armada. 

Las críticas a la acción armada de la 
OTAN y de sus Estados miembros tuvie­
ron otro fundamento: haberse realizado al 

Revalorizar la vida humana 
JUANA GALLEGO 
PROFESORA DE PERIODISMO DE LA 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE BARCELONA 

Si tuviera que condensar en una sola 
frase cuál considero que debería ser la 
ideología fundamental para elfururo, 

no dudaría en utilizar la sencilla y escueta 
frase que encabeza este texto. Y se me dirá, 
pero qué simplificación tan estúpida. Con 
lo complejo que es el mundo, con lo difícil 
que es comprender los procesos sociales, 
con lo insondable que es la naturaleza 
humana. 

Otros dirán, pero eso no es una ideo­
logía, es una tautología, o más aún, es una 
memez, ¿ es que acaso la vida humana ha 
dejado de tener valor? 

Y yo, con humildad pero con conrun-

dencia, responderé, sí, la vida humana ha 
dejado de tener en todo el planeta -si es que 
alguna vez lo ha tenido-, el más mínimo 
valor en sí misma. En unas zonas del 
mundo por defecto, y en otras por exceso. 
Y es urgente abordar esta cuestión por 
cuanto de ella depende, en cierta manera, el 
futuro de la humanidad. Me explicaré. 

En importantes zonas del planeta, 
empobrecidas, sacudidas por el hambre, la 
miseria, las tiranías de los gobiernos, las 
luchas y los enfrentamientos tribales o 
étnicos, la vida humana no tiene, no puede 
tener, ningún valor. Nacer o morir es indi­
ferente. Cuando no hay nada, y cuando se 
dice nada, quiere decirse literalmente, 
nada, ¿qué se puede perder? ¿La vida? Y 
qué valor puede tener la vida si práctica­
mente no hay con qué mantenerla. Así, 

DICIEMBRE 2001 

Ideologías para el futuro I TI\ASI-'ONDO 

margen de la ONU, esto es, sin el consen­
timiento preceptivo del Consejo de 
Seguridad. Desde la óptica democrática 
(propia de los países que realizaron dicha 
intervención), el respeto del Derecho por 
las autoridades estatales es la condición pri­
mera para la defensa de los derechos huma­
nos. N o fueron, pues, críticas desacertadas 
ni estaba exentas de razón, ya que alertaban 
del riesgo de un uso inadecuado del princi­
pio humanitario y apuntaban a la necesidad 
de domesticar dicho principio, sometién­
dolo -en la esfera interna como en la inter­
nacional- a la regla del Derecho. 

El respeto de los derechos y libertades 
fundamentales puede llegar a ser la ideolo­
gía que dé sentido a la acción humana en el 
siglo XXI. Por las razones expuestas la causa 
de los derechos humanos ha superado el 
carácter de un valor invocado por una ide­
ología y resulta posible concebirla como 
una ideología en sí misma. Su proximidad a 
los intereses de los particulares hace posible 
su asunción por todos los hombres y enti­
dades. Tal proximidad es también causa de 
su fuerza, de su capacidad para justificar 
determinadas acciones individuales o 
colectivas. En los momentos actuales, 
cuando la presencia masiva de la tecnología 
y la mundialización económica aproximan 
de facto los intereses de todos los indivi­
duos del Planeta, la afirmación universal de 
los principios de humanidad resulta 
imprescindible: sólo a través suyo los hom­
bres, cada hombre (sujetos individuales de 
la sociedad globalizada) nos sentiremos 
miembros --ciudadanos- de una (nueva) 
comunidad, la humanidad. La causa de los 
derechos humanos puede llegar a ser esa 
"narración que nos una como pueblo" de 
la que hablara Ernesto Sábato. O 

unos deciden jugarse la vida para buscar 
un mundo mejor (los que emigran), otros 
deciden entregarla como una ofrenda por 
una causa que creen de orden divina, aun­
que esa causa sea terrible e infecunda. Y 
otros muchos, probablemente la mayoría, 
no hacen ni una cosa ni otra mientras 
sobreviven como pueden relativizando 
tanto el vivir como el morir. En este estado 
de cosas, qué puede importar la vida, pro­
pIa o ajena. 

En otras zonas del planeta donde a 
pesar de las dificultades de algunos, la 
mayoría vive en la abundancia (es absoluta­
mente incomparable la posible escasez de 
algunos sectores de los países ricos con la 
absoluta indigencia de las mayorías de los 
países pobres), la vida humana también ha 
perdido su valor, pero por exceso. En estas 



1 p\,\ ')10\ 1)0 ¡ Ideologías para el futuro 

zonas e! valor de la vida humana también se 
ha degradado, reducido al afán de posesión 
(de cosas, de bienes, de dinero, de presti­
gio). En e! mundo rico se ha pasado al otro 
extremo: se persigue por encima de todo la 
seguridad, la juventud, el triunfo. La tiranía 
de tener por encima de! ser. La adoración 
hacia e! poder de la tecnología -que ha sus­
tituido los valores humanos- enmascara 
hasta extremos patéticos la auténtica 
pequeñez humana. En los países ricos se 
vive de espaldas a la muerte; hacemos como 
si no eXIstIera, y sustituimos ese vértigo 
con la acumulación: electrodomésticos, 
amores, seguros, bienes, conocimientos, 
dinero, cachivaches. El ejemplo paradig­
mático podría representarlo e! terrible, 
devastador atentado contra el World Trade 
Center de Nueva York: todo el poder eco­
nómico, político, militar, tecnológico, 
derrumbado en apenas dos horas ante la 
incredulidad de! mundo. La creencia de 
invulnerabilidad está tan arraigada que la 
gente que rodeaba las Torres Geme!as ni 
siquiera después de ambos atentados intu­
yó que podrían derrumbarse. Ni siquiera 

" después de ver las torres ardiendo creyeron 
posible su derrumbe. Esto en e! caso que 
nos ocupa, pero, en general, la ciudadanía 
de los países ricos ha decidido creer que la 
muerte no existe. 

Pero la vida humana, la humilde, sen­
cilla, frágil y vulnerable vida humana, 
tampoco tiene mucho valor en los países 
más favorecidos. 

Por tanto, un principio universal que 
todos estamos olvidando, por razones 
diversas, y aun apuestas, es que la vida 
humana no tiene valor en ningún lugar 
del planeta. 

Y en medio de esta realidad tan dife­
rente por un lado (la abismal distancia entre 
países ricos y pobres), pero tan coincidente 
por el otro, (la desvalorización y el despre­
cio por la vida humana), encontramos que 
nos hemos visto desprovistOs de ideologías 

que nos hagan seguir creyendo en la posi­
bilidad de un mundo mejor. El hundimien­
to de las ideologías comunistas, anarquis­
tas, socialistas y todas aquellas que durante 
tanto tiempo alentaron la posibilidad de 
superación de la desigualdad social, han 
dejado paso al desamparo y al estupor. 
Desde ahora va a ser muy difícil volver a 
creer en la utopía. Pero dejar de creer en la 
utopía significa aceptar y asumir que el 
mundo no podrá ser nunca mejor. Y renun­
ciar a esa creencia nos sitúa al borde de! 
abismo: el ser humano es un lobo para otro 
lobo y cada uno debe velar por su propia 
vida en perenne alerta sobre los peligros 
que nos acechan. Terrible futuro el que nos 
aguarda. 

Pero, por otra parte, esta dificultad, 
cuando no imposibilidad de creer en la 
utopía quizás nos ofrezca, justamente, 
los primeros elementos y la posibilidad 
de seguir luchando por ella. 

Me explicaré. Quizás tener delante la 
evidencia de que e! mundo no va a ser 
mejor nunca nos haga salir de ese ensueño 
irreal en el que nos gusta refugiarnos para 
eludir nuestra propia responsabilidad, la de 
todos y cada uno de nosotros en la conse­
cución aquí y ahora, de una sociedad 
mejor, y no en la vaga promesa de que 
alguien o algo, algún día, consiga esa socie­
dad perfecta que nos gustaba imaginar. 

Nadie, con un poco de sensatez e 
información, puede hoy creer en solucio­
nes globales viables, en alternativas radica­
les al actual orden económico y social. 

¿ Qué podemos hacer? ¿ Sucumbir a la 
desesperanza? 

Esta sería, por tanto, el primer aspecto 
positivo de la situación actual, y e! primer 
punto de esa ideología para el futuro: no va 
a haber sociedad perfecta si todos, todas y 
cada una de las personas que componen la 
sociedad, no trabajan y colaboran para que 
así sea. Se ha acabado el tiempo de decir 
que lo hagan los demás. Si cada uno no se 

PALLARÉS 

iQuién diría 
que dirige tres 
empresas 
desde aquí! 

El. CIElno 26 
I)ICIEMIIHE 2(1)] 

hace responsable de la parcela que le 
corresponde, difícilmente vamos a poder 
mejorar el mundo, ya de por sí difícil de 
mejorar. No hay soluciones mágicas. No 
hay un sujeto revolucionario ni una ideolo­
gía colectiva que pueda seguir encarnando 
esa posibilidad de cambio. Esta es la prime­
ra evidencia. 

Naturalmente, las personas indivi­
dualmente no podemos implantar políti­
cas en nuestros países, y mucho menos en 
el mundo, y el alcance de nuestras decisio­
nes no se puede situar al mismo nivel que 
el de los gobiernos que nos representan y 
que en su conjunto conforman el mundo. 
Pero existen vías mediante las cuales nues­
tras decisiones pueden influir, ya sea 
actuando, ya sea reclamando una actua­
ción. Es mucho lo que puede conseguir la 
sociedad civil si canaliza adecuadamente 
las energías con las que cuenta. Por tanto 
si antes partíamos de la responsabilidad 
individual como principio activo para el 
cambio, e! segundo paso es definir la res­
ponsabilidad colectiva como posible vía 
para encauzar la primera. 

LA GLOBALlZACIÓN INEVITABLE 

Que el mundo se hace cada vez más 
pequeño, más interconectado, más interre­
lacionado entre sí no parece que pueda ser 
negado; que las comunicaciones cada vez 
son más instantáneas y simultáneas, que 
empresas y capitales cada vez tienen menos 
problemas para circular e instalarse, que las 
tecnologías y los medios de transporte per­
miten contactos impensables hace años, 
que los ciudadanos -no todos, pero sí 
muchos-, cada vez viajan más y más lejos, 
conocen más mundo, y, lo más importante, 
que cada vez es más difícil desconocer 
cómo viven o malviven los diferentes pue­
blos del planeta. Igual que los ciudadanos 
de los países ricos podemos ver cómo mue­
ren de hambre los países pobres, también 
los países pobres pueden ver cómo derro­
chamos y despilfarramos los países ricos. 
Aunque con diferencias, las imágenes y la 
información recorren el mundo de punta a 
punta en tan sólo segundos. 

N egar todo este proceso imparable e 
irreversible creo que es cómo querer poner 
puertas al campo. Sólo los muy empecina­
dos o los muy ciegos pueden negarlo. 

Poco a poco surge y se va a impo­
ner la conciencia de pertenencia a "un 
solo mundo", con sus diversidades y 
sus afinidades, sus lenguas y sus razas, 
sus religiones y sus costumbres diversi­
ficadas, sus luchas y sus contradiccio­
nes, pero cada vez se hace más difícil 
eludir la evidencia de que todos somos 
ciudadanos de un solo mundo, un 
mundo terriblemente mal repartido, un 

J 

J 



t 
I 

mundo fascinante y a la vez injusto. 
Globalización es el término más 

sugerente y estimuhnte que se ha acuña­
do desde la caída del Muro de Berlín. 
Nada o muy poco se había dicho sobre 
él. Nadie se había abrogado su represen­
tación. Nadie tenía la exclusividad de su 
uso. Era un concepto nuevo que había 
que llenar de contenido. 

Bajo mi punto se vista, el o los movi­
mientos denominados "anti-globaliza­
ción" han cometido o van a cometer uno 
de los mayores errores si continúan con la 
dinámica que han iniciado: dejar escapar de 
las manos liderar ese proceso inevitable que 
se ha dado en llamar globalización. En mi 
opinión, la globalización, hasta hace poco, 
estaba aún por definir, y en ningún caso era 
un sinónimo de imperialismo. Porque si de 
lo que se trataba era de combatir el impe­
rialismo, no hacía falta una nueva palabra, 
ya existía esa que define muy bien el domi­
nio de un O unos pueblos sobre otros. Pero 
nada había sido dicho hasta hace muy poco 
tiempo sobre el término globalización, que, 
a mi juicio, no significa lo mismo que 
imperialismo; de tal manera que los grupos 
que hoy se denominan "anti-globaliza­
ción" creo que están dejando escapar la 
oportunidad de definir, dar sentido, liderar 
y ser los artífices de esa propuesta nueva de 
transformación social que el mundo está 
necesitando. Grupos pacifistas, feministas, 
ecologistas, grupos por la no-violencia, 
grupos de homosexuales, grupos a favor de 
la tolerancia y la igualdad y otros muchos, 
todos ellos comprometidos en la lucha por 
un mundo mejor. Todos ellos tienen legiti­
midad moral para haber optado por impul­
sar, definir y presentar al mundo un nuevo 
concepto y luchar por él, porque eran 
-son- grupos afines que coincidían en 
muchos de sus planteamientos. 

Sin embargo, estos grupos, en lugar de 
aunar esfuerzos para reclamar y desarrollar 
un concepto de globalización humanizada 
e imponerlo como modelo para un nuevo 
orden social, se lo han dejado arrebatar y, 
de momento, en unas cuantas citas estraté­
gicas, se han manifestado contrarios a este 
fenómeno. Paralelamente, el término está 
quedando reducido a su faceta económica, 
designando fundamentalmente la tenden­
cia a conformar un mercado único de bien­
es y capitales, el libre comercio, la circula­
ción de capitales, empresas, tecnologías e 
información. 

Yo, como mujer que se ha considerado 
parte del movimiento feminista durante 
veinticinco años, quiero formar parte de un 
movimiento serio y responsable, que pro­
pone alternativas viables, que aboga por la 
colaboraci ' o y se compromete de forma 
activa en la construcción de una soledad 
mejor. En ese compromiso no tiene cabida 
la violencia arbitraria como forma sistemá-

tica de protesta, cuyo resultado es el des­
concierto y el rechazo del resto de la socie­
dad. Estoy segura de que comparto con los 
movimientos anti-globalización muchos 
de sus planteameintos, pero no la manera 
en cómo los han manifestado hasta ahora. 
La queja de que son los medios de comuni­
cación los que han desdibujado intencio­
nalmente la imagen del movimiento anti­
globalización sólo me parece una excusa 
pueril que oculta su dificultad para presen­
tar sus propuestas y llegar a la sociedad. 

Por tanto, mi concepto de globaliza­
ción no sé si se corresponde con el que 
suelen entender los grupos que se mani­
fiestan en su contra; pero tampoco coinci­
de con la noción con que lo utiliza la ideo­
logía neoliberal: en mi opinión este con­
cepto ha sufrido un despojamiento de sus 
aspectos social y humano. Cuando hablo 
de globalización, por tanto, entiendo este 
vocablo en toda su extensión: económica, 
social y política. ¡Qué paradoja más absur­
da denominar globalización sólo a un 
aspecto de la misma! 

DELIMITACiÓN DE PRIORIDADES 

Volviendo, por tanto, al principio de 
este texto, creo que la principal propuesta 
como ideología para el futuro es que todo 
se reduce a revalorizar la vida humana en 
todo el planeta. Llegar a un programa de 
mínimos compartido por todo el mundo: 
la vida humana es igual de frágil, igual de 
pequeña, igual de valiosa para el palestino, 
el afgano O el israelí; el camerunés o el colo­
no blanco de Zimbabue, para el broker de 
Wall Street, y el policía de San Sebastián. 
Cada uno de nosotros sólo tiene una vida, 
una sola y frágil vida en un único cuerpo 
vulnerable. 

Pero, naturalmente, conseguir este 
objetivo básico y fundamental no es nada 
fácil, dados los odios fratricidas y las 
muchas discrepancias sociales que nos 
aquejan y nos dividen. Aunque no dispon­
go de espacio para profundizar en cada uno 
de los siguientes aspectos, estoy convenci­
da de que las prioridades para conseguir 
esta revalorización de la vida humana, 
teniendo como telón de fondo una socie­
dad globalizada en sus dimensiones econó­
mica, social y política, pasa por: 

a) Reducción de la desigualdad social 
en el mundo: resultará imposible conseguir 
el respeto a la vida humana si una parte del 
mundo muere de inanición mientras la otra 
derrocha recursos limitados. Y no por una 
cuestión de compasión, sino de justicia. 

b) Gestión racional y humana de los 
movimientos migratorios: los capitales y 
empresas no tienen necesidades especiales, 
pero las personas sí. Necesitan vivienda, 
educación, trabajo, manifestar su cultura, 

El. C1EBvo 27 

DICIEMBIlE 2001 

Ideologías para el futuro I TI\,ASI'ONDO 

etc. Los países deben adoptar acuerdos 
multilaterales para encauzar los movimien­
tos migratorios, preparando tanto a los 
pueblos que emigran cuanto a los pueblos 
receptores. Este aspecto es crucial, ya que 
podría generarse un nuevo "esclavismo", 
tanto en el tráfico cuanto en la explotación 
laboral de personas inmigrantes. 

c) Desarrollo de los países empobreci­
dos y ca-responsabilidad del mundo rico 
para favorecerlo, con mecanismos de con­
trol para que la inversión y el desarrollo 
sean en beneficio de los pueblos, y no de 
sus dirigentes. Incluso aunque sólo fuese 
por egoísmo (aunque para mí es una cues­
tión de justicia) el mundo rico debería ser el 
primer interesado en el desarrollo de los 
países pobres, ya que de esta manera se 
mitigaría, quizás, la enorme presión que 
significarán los movimientos migratorios 
en los próximos lustros para las zonas 
favorecidas. 

d) Políticas específicas contra la discri­
minación sexual: aunque existen múltiples 
formas de discriminación (raza, clase, edad, 
procedencia, lengua, etnia, etc.), se explici­
ta la sexual porque es universal y está 
demostrado que la inversión en educación, 
salud y protección de las mujeres repercu­
te en una mejora de toda la sociedad. Este 
aspecto es de primordial importancia en los 
países pobres, aunque sin olvidar que tam­
bién hay desigualdad sexual en los países 
neos. 

e) Educación en el respeto, la tolerancia 
y la colaboración entre pueblos. Combatir 
la ignorancia, el desconocimiento, el miedo 
al diferente. Todas las culturas tienen 
aspectos positivos y negativos. Hay que 
hacer un esfuerzo educativo para transmi­
tir el valor de la diversidad de culturas, y ser 
capaces de entender que todos tenemos 
derecho a nuestras señas de identidad. 

f) Educación en valores, y no sólo en 
conocimientos: sobre todo en los países 
ricos, donde el "dios" de la tecnología ha 
sustituido al "dios" justiciero y temible en 
nombre del cual, lamentablemente, en 
otras zonas ofrendan la vida. 

En definitiva, las líneas prioritarias para 
una ideología de futuro pasarían por la 
revalorización de la vida humana en todo 
el planeta, la responsabilidad individual y 
colectiva en la construcción social y en el 
compromiso y corresponsabilidad de los paí­
ses ricos de disminuir la desigualdad en el 
mundo. 

Creo que cualquier ideología que pre­
tenda sustentar el mundo del futuro debe 
contemplar los diferentes aspectos relacio­
nados en este texto. Estoy convencida de 
que si no se produce una revalorización de 
la vida humana en todo el mundo, que pasa 
por las prioridades señaladas, el planeta 
sólo puede empeorar hasta consumir el 
desastre. O 

l 


