CRITICA DE LIBROS

POR UNA MORAL SIN GARANTIAS

Victoria Cawmps: Una vida de calidad.
Reflexiones sobre bioética, Barcelona,
Critica, 2001, 249 pp.

Corren muy buenos tiempos para la ética;
lo cual quiere decir, sencillamente, que
andamos metidos en la incertidumbre
moral. Tal es el supuesto que recorre el
ultimo libro de Victoria Camps, Una vida
de calidad. Reflexiones sobre bioética, dedi-
cado, como reza su subtitulo, a los temas
fundamentales de esa nueva «interdiscipli-
na» en la que nuestra autora ha adquirido
una notable experiencia durante los ulti-
mos afnos, sobre todo en lo concerniente
a investigacion y asistencia clinicas, objeto
principal de dichas reflexiones. De ahi que,
a lo largo del texto, vaya poniendo al des-
cubierto las luces y las sombras de cada
uno de los tépicos que, en la actualidad,
dan ya a la bioética una respetable cober-
tura tedrica. No se trata, por tanto, de eli-
minarlos, sino de reactivarlos mediante la
critica, segtin el mds puro talante del libe-
ralismo clasico. Es mas, Camps sefala la
necesidad de recuperar algunos de ellos
lamentablemente postergados —incluso
«ciertos rasgos de cardcter arcaicos»
(p. 196)— a sabiendas de que sus propues-
tas no siempre responden a las expectativas
generadas por la filosofia moral al uso.
Pero sin duda puede permitirselo desde
la lucidez y el aplomo que presta el haber
convivido largamente con los propios pen-
samientos, cuya expresion cobra entonces
una soltura que el lector agradece, maxime
cuando el libro se inspira, a mi entender,

ISEGORIA/27 (2002) pp. 251-280

en la conviccion de que «la filosofia es una
disciplina académica, no mundana»
(p- 227).

Como filosofa, es decir, como alguien
que no pretende distinguirse por una «au-
toridad moral» superior a la de sus con-
ciudadanos (p. 212), Camps se abstiene de
pronunciar juicio moral alguno sobre la
incertidumbre que afecta a nuestra socie-
dad. Eticamente, ni buena ni mala puede
juzgarse, ya que la incertidumbre es con-
dicion de la moralidad; un rasgo propio
del sujeto moral en cuanto éste queda defi-
nido como libre. Al fin y al cabo, el indi-
viduo humano se ve impelido a obrar sin
que le asista jamds una razén concluyente
—mas alld de su propia conciencia, de la
cual, por otra parte, hasta el mismo Kant
confesaba que era imposible verificar la
pureza de sus intenciones. Por consiguien-
te, desde las primeras paginas del libro:
«Hay que reconocer que son la indeter-
minacion, la inseguridad y la angustia las
que constituyen la esencia del sujeto moral.
El sujeto satisfecho y autocomplaciente es
un mal punto de arranque para la moral»
(p- 28).

Claro esta que la inseguridad y la angus-
tia tampoco resultan apetecibles, aunque
s6lo sea por motivos psicologicos, cuya rele-
vancia para la conducta moral ya no se
puede infravalorar como han solido tra-
dicionalmente los filésofos (p. 191). Asi
pues, la autora dirige gran parte de su
reflexion a hallar la forma de mitigar tales
sentimientos negativos, en beneficio de la
propia acciéon moral, que ella, declaran-

251



CRITICA DE LIBROS

dose mas emotivista que platonica (p. 215),
no entiende como limpia de afectos e incli-
naciones, sino, por el contrario, en un sen-
tido hoy a punto de eclipsarse: como mani-
festacion inequivoca de la fuerza moral. A
transmitirnos dicha fuerza, «moralizando-
nos colectivamente», deberd contribuir la
institucionalizacion de la moral que propug-
na, con el fin de que el individuo logre
la capacidad suficiente para «ensamblar en
su conciencia autonomia, solidaridad y res-
ponsabilidad» (pp. 190-193).

Desde luego, la incertidumbre aumenta
en proporcion a la conciencia de libertad,
aun cuando ésta no siempre se correspon-
da del todo con la libertad real. Logica-
mente, en nuestras sociedades occidentales
la incertidumbre es mayor al haberse incre-
mentado la libertad en ambas vertientes
—Ila de hecho y la de derecho—, si bien
no en los mismos aspectos. Hay que dis-
tinguir entre el enorme progreso de los
derechos individuales, debido al liberalis-
mo politico, y la multiplicacion de los
medios a nuestro alcance que, procedente
de los avances tecnoldgicos, repercute sig-
nificativamente en la praxis democrética,
no siendo ésta reducible, segin Camps, al
mero procedimiento en que la convirtié
el liberalismo. La democracia politica tiene
por objetivo el consenso, alcanzable
mediante negociacion. Pero «la consigna
de “méas democracia” [que] acaba siendo
el tnico precepto que se nos ocurre cuando
algo funciona mal» (p. 132) exige un con-
tenido, cuya novedad consistiria en volver
a apreciar, a pesar del tiempo transcurrido,
el espiritu que animaba la reflexién ética
de los griegos, ya que sus ideales, para bien
y para mal, son todavia los nuestros. Luego
también, quizé sobre todo tratindose de
bioética, Camps se reafirma en la apuesta,
expresada constantemente a lo largo de
su obra anterior, por una ética de las
virtudes.

Exceptuando, y aun con matices, a los
sofistas, nuestros antecesores no equipa-
raban sin mas el consenso a la verdad. Otro

252

era el sentido de la colaboracion ciudadana
(1a philia politica) que Aristételes atribuia
al proceso reflexivo por excelencia: la deli-
beracion —reinvindicada, aqui y ahora, por
nuestra autora. El individuo que delibe-
raba sobre los medios a su alcance para
elegir la conducta adecuada sabia que la
bondad de la elecciéon dependia en gran
medida de su «acierto» (como el del arque-
ro que da en el blanco); porque, en toda
deliberacion, habia que aplicar el saber de
los principios al de las circunstancias, entre
las que se encontraba el propio caricter
y, por tanto, la de un «término medio»
no siempre compartido con sus iguales. De
ahi la necesidad de la phrénesis, que Camps
también reivindica en una lectura actua-
lizada del aristotelismo: «Nuestros juicios
morales tienen dos dimensiones: una uni-
versal y otra més particular y subjetiva. Son
situacionales, puesto que son asumidos por
personas singulares y concretas, pero lo
son sOlo hasta cierto punto» (p. 144).
Para Aristoteles, el saber de los prin-
cipios delimitaba el &mbito de lo permitido
en cualquier circunstancia; de algin modo,
los fines se seguian (o debian poder seguir-
se) de los medios disponibles, ya que no
resultaba ético, por absurdo, querer deli-
berar ni sobre lo necesario ni sobre lo
imposible. Ahora bien, dado que el obje-
tivo de la deliberacion era lo posible, cabia
tener en cuenta que las posibilidades pro-
pias de cada uno se ampliaban gracias a
sus conciudadanos y/o amigos. En defini-
tiva, el individuo, pese a la insoslayable
contingencia de sus elecciones, no estaba
solo. Tal es la esencia de la democracia,
tal como Victoria Camps la entiende.
Evidentemente, la multiplicacién actual
de los medios por el desarrollo tecnoldgico
ha llevado al extremo la indeterminacion
propia de la conducta humana; o, dicho
en otros términos, ha ensanchado los limi-
tes de nuestra libertad, trasladando al capi-
tulo de lo posible aquello que, para un
griego, era o imposible o necesario. De esta
suerte, la racionalidad de nuestra conducta

ISEGORIA/27 (2002)



CRITICA DE LIBROS

ya no nos viene impuesta, ni se identifica
con la de los medios a nuestro alcance;
por el contrario, tenemos que ganarnosla
discriminando en el uso de los mismos. El
proceso de racionalizacién que Aristételes
contribuy6 a desencadenar se ha infiltrado
en los dmbitos mas reconditos e insospe-
chados para un griego, hasta el punto de
convertir al individuo en moralmente res-
ponsable de sus problemas de salud bajo
el supuesto de que puede y debe someter
su propia naturaleza a los dictados de una
libertad que la trasciende. Camps ve en
ello la consecuencia de la «medicalizacion
de la sociedad» (p. 98), que anda ya muy
cerca de convertir a la muerte en algo ina-
ceptable (p. 113) y, por lo demads, estd pre-
cipitando en la actitud opuesta a la que
busca, pues, al igual que en otros aspectos
de la convivencia colectiva, se observa tam-
bién en éste un déficit de responsabilidad
—como si los individuos s6lo pudieran hur-
tarse a la paradoja de tener que responder
de lo que no controlan a base de no sentirse
responsables de nada de lo que se les
imputa.

La responsabilidad, que la autora coloca
en lugar prominente entre las virtudes, ha
sido, en su opinidn, la gran olvidada his-
téricamente por la reflexion ética. Men-
ciona, no obstante, la aportacion del exis-
tencialismo a la toma de conciencia de que
hay una responsabilidad colectiva, como
en la Alemania nazi o la colonizacion occi-
dental del Tercer Mundo (p. 203). Sin duda
pone asi el dedo en la llaga, abriendo una
perspectiva muy interesante para la filo-
sofia moral; por eso me permito detenerme
brevemente en algunas cuestiones de
matiz. En primer lugar, me gustaria afadir
que, si, desde las filas del existencialismo,
algunos pensadores alertaron sobre los
desmanes politicos internacionales, con
todo, el auténtico sujeto moralmente res-
ponsable fue para ellos, mds que nunca,
el individuo; pues con dicha teoria pro-
curaban que nadie aliviase su conciencia
descargandola en credenciales tan abstrac-

ISEGORIA/27 (2002)

tas como la pertenencia y consiguiente
lealtad a un estado. En este sentido, se
exacerbo el kantismo hasta volverlo contra
si mismo. A fin de cuentas, se planteo la
situacion que Camps rechaza al considerar
que nadie puede cargar integramente con
toda la responsabilidad, por unos actos
cuyas consecuencias lo sobrepasan con cre-
ces, sin recibir el apoyo moral de sus seme-
jantes —es decir, nunca prescindiendo de
la solidaridad, como participacion en la
fuerza moral antes aludida, que, rebajando
las pretensiones de autonomia, distinguiria
al individualismo liberal de la convivencia
democrética propiamente dicha (p. 108).
Respecto al descuido, por las teorias éti-
cas clasicas, del valor de la responsabilidad,
a mi me parece que el afan de garantizarla
ha sido mas bien la cara oculta de la mayor
parte de ellas, empezando por el propio
Aristoteles. Asi cabria interpretar su com-
pleja argumentacion sobre el defecto de
voluntariedad caracteristica de algunos
actos; como el intento de exigir respon-
sabilidades aunque o, mejor dicho, cuando
no pueda hablarse de libertad (ya por
haber cedido el individuo a su voluntad
animal, ya por lo inexorable del caracter).
Abhora bien, la imputabilidad es ciertamen-
te una categoria juridica; de forma que
Camps estaria de nuevo en lo cierto al
denunciar el excesivo legalismo de la ética,
sobre todo de la actual, mas dificilmente
justificable por lo siguiente (p. 193):

El largo trecho que separa la reflexion
ético-politica aristotélica de la nuestra esta
jalonado por una creciente institucionali-
zacion de las relaciones entre individuos,
desde la precariedad manifiesta de la polis
griega hasta el Estado absoluto hegeliano.
Resultaba, pues, facilmente comprensible
la preponderancia de la legislacion juri-
dica, que, no obstante, dejaba exentos
grandes espacios de la vida cotidiana; bien
porque, en un primer momento, se con-
cediera escasa relevancia a la privacidad,
bien por adquirir después ésta, con el libe-

253



CRITICA DE LIBROS

ralismo, empuje suficiente como para opo-
nerse a las tentaciones intervencionistas
del Estado. Hoy, en cambio, incluso la inti-
midad de la muerte puede hallarse sujeta
al beneplécito estatal, como en la admi-
nistracion de la eutanasia, por diversas
razones que van de lo penal a lo econd-
mico. Pero si dicha intervencién obedece
a la «socializacion» de lo mas intimo (la
legitima participacion ajena en la propia
muerte, considerada hasta hace poco obra
exclusiva de Dios o de la naturaleza), lo
mas 16gico serfa no reforzar Gnicamente
el orden juridico, segin el modelo apto
para un pasado en que todo eso no ocurria,
sino avanzar ademas hacia la instituciona-
lizacion de la moral (p. 149): «Es un error
pensar que la libertad o la autonomia
implican una independencia casi total
entre las personas, y que esa independen-
cia es precisamente la ventaja de ser libres.
Un error que, de mantenerse, haria de la
ética un sinsentido. Pues, en efecto, la ética
sOlo se construye desde la conviccion de
que todas las vidas se encuentran conec-
tadas y relacionadas, que inevitablemente
dependemos unos de otros no sélo para
sobrevivir, sino para vivir bien» (p. 61).

En la polémica contempordnea sobre
las atribuciones éticas del Estado, nuestra
autora se adhiere a la filosoffa politica kan-
tiana, otorgandole a aquél una funcién
mediadora: entre la universalidad de los
derechos fundamentales —que deben
poner un freno a la democracia equiparada
al consenso, porque «no cualquier cosa
vale solo porque entre todos lo hayamos
decidido» (pp. 137-140)— y la pluralidad
de concepciones del bien —cuyo marco
estatal deberia servir para que éstas pudie-
ran realizarse al méximo sin entrar en con-
flicto entre si—. Luego al Estado compete
la justicia distributiva, que actualmente se
halla en peligro; por una parte, a causa
de la globalizacion, que amenaza con
transformar a los habitantes de los paises
subdesarrollados en «materia prima» de
la biotecnologia occidental, y a algunos

254

Estados permisivos en foco de atraccion
del «turismo sanitario»; por otra, en el
interior de cada Estado, el peligro reside
en la privatizacion de los servicios médicos
que patrocina el fundamentalismo de cier-
tos liberales.

Por todo ello, Camps no cree que el
Estado baste ni siquiera para pergefar lo
que, junto con Salvador Giner, denomina
el interés comiin (p. 139). A mi juicio, su
sustitucion tedrica del «bien» por el «in-
terés» resulta muy acertada en una época
en que se suele apelar al interés propio
para eludir las responsabilidades, es decir,
a modo de disculpa ante los reproches aje-
nos, pero no como inspirador de nuestras
acciones, pues de ser asi, a nadie se le
ocurriria que los demds estén ahi para
hacerse cargo de los intereses de uno antes
que de los suyos. En pocas palabras, cuan-
do ni los tedricos utilitaristas se atreven
a proclamarse tales sin el correctivo kan-
tiano, ya nos gustaria que el ciudadano
medio fuera capaz de conducirse segin
principios utilitarios.

Pues bien, entre «una macroética que
s6lo atiende a cuestiones de justicia dis-
tributiva, y una microética que se queda
en las relaciones personales» (p. 150),
entre la ética de los principios y la mera
casuistica (p. 222), Camps confia en la
sociedad civil, planteando la necesidad de
«organizaciones» facultadas para autorre-
gularse, como la mejor forma de hacer rea-
lidad el «principio de autonomia» (frente
a la ilusoria version individualista del mis-
mo), que crearia ademas un éthos comu-
nitario. Gracias al «clima ético», los indi-
viduos verian arropadas sus decisiones, al
co-responsabilizarse en la prosecucion de
unos objetivos que ya no se limitarian a
controlar los excesos, senalandose metas
positivas para progresar en la via de la
moralidad (p. 154). Por tanto, dichas socie-
dades, acatando desde luego las leyes esta-
tales, las complementarian con sus propios
cddigos —tal como ahora mismo desarro-
llan los comités de bioética su actividad,

ISEGORIA/27 (2002)



CRITICA DE LIBROS

basicamente deliberadora en el sentido
antes expuesto.

Con todo, queda atin mucho por hacer.
Queda en el aspecto préctico, ya que la
biotecnologia abre la puerta a formas de
organizacion social sin parangdén con las
del presente (y de nosotros depende el
cerrarla o no, en beneficio o en perjuicio
de ciertos valores culturales, cuando no del
simple orden establecido). También hace
falta impulsar la teoria, puesto que la
mayoria de principios hoy vigentes nacie-
ron en un contexto discursivo bastante ale-
jado del de la medicina; por ejemplo, el
de autonomia, que no se referia para nada
al cuerpo, sino a una facultad racional pre-
suntamente disociable del mismo. Camps
alude a ello en relacion al «consentimiento
informado»: «La sensacién de que quizd
estamos yendo demasiado lejos en una
defensa de la autonomia inapropiada e
insensata es una de las sombras que se
ciernen sobre la luz que sin duda significa
la apertura a una mayor libertad [...] Un
paciente —lo dice la palabra— padece,
sufre, se encuentra en un estado de casi
absoluta vulnerabilidad, que le impide dis-
currir como lo haria una persona sana»
(p- 176).

Finalmente, nos precave de la tenden-
cia habitual a despachar cualquier proble-
ma de aplicaciéon en la practica médica
como si se tratase de un sobreafiadido
moral: «La incertidumbre esta en todos
los niveles, y no desaparece por firme y
fiable que sea la investigacion y las prue-
bas de que se disponen. Ahora bien, es
duro entender y, sobre todo, manifestar
dicha incertidumbre como incertidumbre
cientifica. Dicho de otro modo, la duda
no puede ser cientifica, tiene que ser

ISEGORIA/27 (2002)

moral» (p. 224). Sin embargo, la llamada
por los filésofos «falacia naturalista» dela-
ta la vanidad de la actual «medicina basa-
da en la evidencia» (o mejor en la «prue-
ba», segiin corrige la autora para evitar
el anglicismo). Al fin y al cabo, dadas las
circunstancias, ni siquiera la muerte resul-
ta ya evidente; en el caso de una muerte
clinica, se impone la «decision», sobre qué
criterios adoptamos para certificarla
(p. 174).

Lo que Victoria Camps solicita es
modestia y colaboracion, dos buenas alia-
das para acallar la incertidumbre sin caer
en el dogmatismo. Hay que buscar ante
todo la reconciliaciéon entre el lenguaje
cientifico y el humanistico. Pero estable-
cer comunicacion entre lenguajes distin-
tos es justo lo contrario de renunciar a
su idiosincrasia. De ahi que ella deseche
la figura del «bioeticista», consagrada en
Estados Unidos (p. 213). Lo principal
para un comité de bioética no son las deci-
siones vinculantes, sino el proceso abierto
de deliberacion. Mas que ofrecer respues-
tas adaptadas a problemas ya dados, con-
viene formular lingiiisticamente aquello
que tal vez no rebasa aun el umbral de
la intuicion (p. 109). El fil6sofo siempre
ha querido «ver las cosas de otro modo».
En la nueva coyuntura, la interaccidon con
lenguajes muy diferentes al suyo, sin duda
le favorece; por su parte, estard obligado
a aportar cuanto sepa del «correcto racio-
cinio». So6lo hay una reserva inviolable:
no confundir, bajo ningin concepto, la
destreza argumentativa con la calidad
moral.

Merce Rius
Universidad Autéonoma de Barcelona

255



