Recensions 205

andere Werke der katalanischen Literatur finden in diesem Programm
Platz: So ist unlingst unter der Schirmherrschaft des IBFC eine grof3e
Tirant lo Blanc-Ubertragung von Claudio Giordano erschienen (Sio Paulo:
Edi¢des Giordano, 1998). Vor diesem Hintergrund ist es keine Ubertrei-
bung zu behaupten, dass der lateinamerikanische Lullismus dank der
Initiative von Llulls Landsmann Esteve Jaulent in unseren Tagen zu einem
neuen, ungeahnten (?) Boom gekommen ist, der einmal mehr verdeutlicht,
wie zeitgemil3 Llulls Denken ist, wenn es nur richtig ins Bewusstsein geru-
fen wird. Genau dies aber tut das IBFC in Brasilien mit groem Erfolg in
einer Weise, die auch fiir Europa Mal3stibe setzt.

Fernando Dominguez / Jaime de Salas (eds.):
Constantes y fragmentos del pensamiento luliano —
Actas del simposio sobre Ramon Liull en Trujillo, 17-20 septienbre 1994.
Tubingen: Max Niemeyer Verlag (Beihefte zur Iberoromania 12), 1996.
ISBN 3-484-52012-1, 172 pp.

Der vorliegende Aktenband versammelt zwolf lullistische Vortrige, die
1994 auf einem Symposium in Trujillo (Extremadura) gehalten wurden, das
in den Rahmen der gemeinsamen Aktivititen der Fundacion Xavier de
Salas und der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbtittel zur Pflege der
deutsch-spanischen Wissenschaftsbeziehungen gehdrt. In diesem Sinne
luden die Organisatoren, Fernando Dominguez (Raimundus-Lullus-Insti-
tut) und Jaime de Salas (Fundaciéon Xavier de Salas), verschiedene Spezia-
listen insbesondere aus Katalonien und Deutschland ein, um ihre jeweilige
Sicht auf Llull und sein Fortleben in der europiischen Tradition darzustel-
len — ein Thema, das ohnehin seit jeher die katalanische und deutsche
Gelehrtenwelt gleichermallen gefesselt und z.T. eng verbunden hat.

Das Feld er6ffnet Jordi Gaya (Rom), zum damaligen Zeitpunkt Rektor
der Maioricensis Schola Lullistica, der in «El arranque filoséfico del Ars
luliana» in lockerer Reihung, darum aber nicht minder treffend einige der
charakteristischen Momente der llullschen Philosophie beschreibt. Die Beto-
nung liegt dabei bewusst auf Philosophie, denn was Gaya hier zeigen will ist,
dass Llulls Ars durch und durch philosophisch ist, sofern sie nimlich den
Versuch darstellt, Glaubensverstehen tiber begriffliche Klarheit und ratio-
nale Rechtfertigung zu erreichen.

Ein gutes Beispiel fiir diese genuin philosophische StoBrichtung des
llullschen Denkens liefert darauthin Charles Lohr (Freiburg i. Br.) mit



206 Buchbesprechungen

«Ramon Lull’s Theory of the Quantification of Qualities». Die Frage, ob
und wie Qualititen (eine der aristotelischen Kategorien) quantitativ (eine
weitere atistotelische Kategorie) erfassbar seien, ohne dass letztlich Quali-
tit ginzlich in Quantitit aufgelost wiirde, war fiir die Diskussionen der
Scholastik eine durchaus wichtige Frage (und ist es auch heute noch, wenn
man die zunehmende Quantifizierung aller Lebensbereiche bedenkt). Wie
Lohr zeigen kann, bietet Llull hierfir eine ganz eigene Lsung, die mit der
Unterscheidung von eigentimlichen Qualititen und angeeigneten Qualité-
ten operiert und so auch eine differenzierte Quantifizierung erméglicht.

Josep Maria Ruiz Simon (Girona) bietet mit «Ramon Llull y las contra-
dicciones aparentes» einen weiteren philosophischen Blick auf Llull, der
nun unter der Perspektive von Verstandesantinomien betrachtet wird. So
arbeitet Ruiz fir mehrere Werke Llulls den Stellenwert von Scheinwider-
sprichen heraus, die insbesondere metaphysische und theologische Fragen
wie die creatio ex nibilo, die Vorsehung und Freiheit usw. betreffen, um
deutlich zu machen, wie diese fir Llull oftmals den Ausgangspunkt seines
Philosophierens darstellen, das anders als das Denken Kants durch
begriffliche Vorunterscheidungen tiber die Verstandesantinomien hinaus-
gelangen will.

Einen hervorragenden Essay legt Vittorio Hosle (Notre Dame, USA)
in «Rationalismus, Intersubjektivitit und Einsamkeit: Llulls Desconbort zwi-
schen Heraklit und Nietzsche» vor. Ausgehend von Llulls Trost(losig-
keits)schrift Lo Desconbort, die das Scheitern des llullschen Projektes
beklagt, erortert Hosle hier Llulls existenzielle Einsamkeit: diese ergibt sich
aus Llulls bedingungsloser Selbstverpflichtung auf die Vernunft als einzig
giltigem Wahrheitskriterium und dem gleichzeitigen Ausbleiben einer
durch die Vernunft dabei immer schon geforderten intersubjektiven
Bestitigung der so formulierten Wahrheitsanspriiche durch andere. Trotz
aller existenziellen Tragik dieser Einsamkeit pliadiert Hosle entschieden fiir
ein Festhalten an der Vernunft als einzig méglicher Grundlage fir die Ver-
bindung von autonomer Wahrheitssuche und Nichstenliebe.

Die literarische Seite des llullschen Opus tritt vollends mit Lola Badias
(Barcelona) «La ficcion luliana en los origenes de las letras catalanasy in den
Vordergrund, wobei deutlich wird, dass sich eine Trennung von literari-
scher Form und philosophisch-theologischem Inhalt von vornherein ver-
bietet. So kann Badia zeigen, dass insbesondere die Entdeckung des lyri-
schen Ich, etwa in dem von Hésle behandelten Desconbort oder dem Cant de
Ramon, eine ganz eigene Stellung im Werk Llulls hat, die durchaus mit der
Entwicklung seiner Ars in Zusammenhang steht. Llull kann damit als eines



Recensions 207

der frithesten Beispiele fiir ein stark ausgeprigtes Individualititsbewusst-
sein in der katalanischen Literatur (und nicht nur in dieser) gelten.

Der 1997 verstorbene Jesuit Eusebi Colomer (Sant Cugat) erbffnet
den Kreis der Beitridge zu Llulls interreligiosen Bemiithungen mit einigen
Beobachtungen unter dem Titel «lLa actitud compleja y ambivalente de
Ramon Llull ante el judaismo y el islamismo». Dabei geht es Colomer nicht
in erster Linie darum, was Llull iber den jeweiligen Glauben der Juden und
Moslems faktisch wusste, sondern was er von diesem hielt. Daher streift
der katalanische Jesuit nur kurz den L/bre del gentil, der ausfihrlich Llulls
diesbeziiglichen Wissensstand reproduziert, um sich dann der Doctrina
pueril zuzuwenden, in der Llulls Bewertung dieser Religionen deutlich wird.
Ganz im Sinne auch des heutigen sogenannten Inklusivismus ergibt sich
fir Colomer hierbei, dass die anderen Religionen fiir Llull nicht einfach
falsche Alternativen waren, sondern durchaus wahte, wenn auch unvoll-
kommene Wege zu Gott darstellten.

Dominique Urvoy (Toulouse) beleuchtet sodann in seinem kurzen
Beitrag «lLe symbole de 'arbre chez les auteurs arabes antérieurs a Lull» die
transkulturelle Dimension der Verwendung der Baummetapher bei Llull,
die sich hier nicht nur als literarischer Topos findet, sondern etwa in der
Arbor scientiae zum  Strukturmoment fiir Wissenschaft tiberhaupt wird.
Denn anders als Miguel Cruz Hernandez sieht Urvoy hier genuin arabische
Motive am Werk, die von Llull bewusst eingesetzt werden, um auch fiir ein
arabisches Publikum seiner Werke glinstige hermeneutische Eintritts-
voraussetzungen zu schaffen.

Einen ebenso lehrreichen wie unterhaltsamen Beitrag stellt der «Dis-
course in the Synagogue: Ramon Llull and his Dialogue with the Jews» von
Harvey Hames (Beersheba, Israel) dar. Nach einigen Voriiberlegungen zu
den historischen und systematischen Rahmenbedingungen einer Predigt
Llulls vor der judischen Gemeinde in Barcelona, zu der dieser durch
konigliches Dekret vom 30. Oktober 1299 autorisiert war, versetzt Hames
seine Leser in einem literarischen Experiment eben in das Jahr 1299 nach
Barcelona. Hier rekonstruiert er eine mogliche Predigt Llulls in der Syn-
agoge mit dem Ziel, die Trinitdt aufzuweisen, wobei er Llull sich an den
judischen sefirot (den gottlichen Attributen) orientieren ldsst, um zu zeigen,
dass diese stets in der Dreiheit von Handlungssubjekt, Handlung und
Handlungsobjekt bestehen und damit trinitarisch verfasst sein miissen.

Fernando Dominguez (Freiburg i. Br.) wendet sich mit «El proyecto
luliano de predicacion cristiana» den theoretischen Grundlagen der Homi-
letik Llulls zu und reklamiert die bislang vernachlissigte Bedeutung seiner



208 Buchbesprechungen

theoretischen Texte zur Predigt. Dabei legt Dominguez tberzeugend dar,
dass diese Vernachlissigung unmittelbar mit der Eigenart dieser Texte
selbst einhergeht, die dem mittelalterlichen Konzept von Predigt — und
nicht nur diesem — diametral entgegenstehen. So zielt die Predigt nach Llull
nicht darauf, ihre Adressaten emotional zum Gehorsam im Glauben zu
bewegen; vielmehr geht es in Ubereinstimmung mit Llulls ganzer Ars auch
in der Predigt darum, verniinftige Darlegungen insbesondere in Bezug auf
das sittliche Handeln zu geben, die den Adressaten in seiner Freiheit ernst
nehmen.

Klaus Reinhardt (Ttier), der als fihrender Experte fir die mittelalter-
liche Exegese auf der Iberischen Halbinsel gelten kann, setzt mit «Raimun-
dus Lullus und Nicolaus Cusanus: ihr Umgang mit der Bibel und Predigt»
den vor mehreren Jahren in der Forschung begonnenen Strukturvergleich
dieser beiden groflen Gestalten auf neuem Terrain fort. Dabei ergeben sich
im Laufe der klar gegliederten Abhandlung, die zunichst die Grundzige
der llullschen Predigt und im Anschluss daran jene der cusanischen her-
ausarbeitet, auch fiir diese Frage interessante Berithrungspunkte zwischen
dem mallorquinischen Laien und dem Kueser Kardinal. So steht fiir beide
gleichermallen die Glaubenseinsicht ihrer Hoérer im Vordergrund, auch
wenn diese freilich von Nicolaus nicht in der gleichen Radikalitit wie bei
Llull allein aus der verniinftigen Argumentation bezogen werden soll.

Walter Andreas Euler (Trier) ruft in «Die Apologetik der christlichen
Glaubenslehre bei Ramon Llull und Ramon Sibiuda» mit Sibiuda eine zu
Unrecht vergessene Gestalt in Erinnerung, der noch Hegel in seinen Vorle-
sungen iiber die Geschichte der Philosophie huldigte. Deutlich arbeitet er die
Parallelen zwischen Llull und Sibiuda heraus, so etwa in Bezug auf die
Glaubensbegriindung durch rationes; zugleich betont er jedoch die Eigenart
Sibiudas, der kein bloBer Epigone Llulls ist. Vielmehr macht Sibiudas anth-
ropozentrische Perspektive, die in mancherlei Hinsicht die Entwicklungen
der Fundamentaltheologie des 20. Jahrhunderts mit ihrer Wende zum
Menschen vorwegnimmt, den in Toulouse lehrenden Katalanen zu einem
der originelleren theologischen Denker des Mittelalters.

Anthony Bonner (Palma, Mallorca) schlielich wendet sich mit «El
Arte luliana como método, del Renacimiento a Leibniz» der Geschichte
des Lullismus zu, wobei er nach einer ersten tabellarischen Ubersicht tiber
die verschiedenen Rezeptionsfiguren des Lullismus in der Renaissance
besonders die bedeutende, mehrfach nachgedruckte Edition der Werke
Llulls durch Lazarus Zetzner (Strallburg 1598) in den Blick nimmt. Diese
Textsammlung, die neben Werken von Llull auch entsprechende Kom-



Recensions 209

mentare von Giordano Bruno, Agrippa von Nettesheim usw. enthilt, ist in
ihrer Zusammenstellung symptomatisch fiir das Interesse der Renaissance
an Llull. Dieses ist, wie Bonner treffend feststellt, in erster Linie motiviert
durch die Verbindung der aristotelischen Topiken mit ciceronianischen
Motiven einer ars inventiva, einer Auffindungskunst also, die eine universale
Methode der Wissenschaften liefern sollte. Genau dies aber erblickten die
Renaissance-Autoren in Llulls Az, die sie — nicht ohne gravierende sub-
stanzielle Verluste — von ihrer apologetischen Grundintention losldsten
und in den Stand einer rein formalen Universalmethode erhoben.

Damit schliet sich der Kreis der in diesem Band vorgelegten Beitrige,
die in ihrer Gesamtheit trotz der titelgebenden unvermeidbaren Fragmen-
taritit einer solchen tour d’horizon doch wesentliche Konstanten des llull-
schen Denkens vereinen: die Rolle der Philosophie, der Zusammenhang
von Philosophie und Literatur, die Apologetik und Homiletik und endlich
die Wirkung Llulls. Dabei stehen diese Teile nicht isoliert nebeneinander,
sondern es erschlieBen sich dem Leser erfreulicherweise im Laufe der
Lektire interessante, z.T. unvermutete Querverbindungen (etwa zur
Beziehung zwischen Sibiuda und Nicolaus, die tber die einzelnen Vortrige
hinausgehend auch ein wenig von den gewiss hochst spannenden Diskus-
sionen wihrend des Symposiums in Trujillo erahnen lassen).

Alexander Fidora (Frankfurt am Main)
Jordi Pardo Pastor (Barcelona)



