PEASLEY, William John The Last of the Nomads
South Fremantle: Fremantle Arts Centre Press, 1997, 194 pp.
(Reprinted; first published in 1983)

Anna Piella Vila

Este libro narra la historia real de un extraordinario viaje. Y como en la gran mayorfa
de obras de este tipo, a través del recorrido van apareciendo personajes, paisajes y
sorpresas que esta vez, nos trasladan a las dridas y solitarias tierras de Gibson en el cora-
z6n del continente australiano. W. J. Peasley, médico y antropblogo, conoce bien la
realidad aborigen de las zonas mds remotas de Australia y asi queda plasmado en el
texto. Su interés por la historia de los primeros exploradores blancos le ha llevado a
participar en varias expediciones siguiendo las huellas de los pioneros, asi como a cono-
cer el territorio del desierto. Su respeto por la cultura aborigen le ha permitido ademds,
acceder a lugares secretos-sagrados de numerosos pueblos aborigenes del oeste austra-
liano y a ser apreciado por sus leg{timos propietarios. De no ser as{, no habrian acudido
a él en busca de ayuda para rescatar a dos de sus miembros.

Este libro es también una historia de amistad: la del anciano Mudjon y su amigos
Wearri y Yatungka de la tribu de los Mandildjara, habitantes tradicionales de la parte
mds occidental del Desierto de Gibson. En este caso, ademds, el viaje nos acerca a uno
de los episodios mds tristes de la historia australiana, la de la ocupacién blanca y las
dramirticas consecuencias de esa invasién para la poblacién aborigen.

La llegada de los europeos a Australia significé el fin de gran parte de la vida tradi-
cional aborigen —no as{ de su cultura ni de su identidad. A medida que avanzaban los
pioneros y los granjeros, sus reses se iban apoderando de las mejores tierras, las mds
fértiles, desplazando a los pueblos nativos hacia zonas mds marginales. Primero
geogrificamente, relegando a la poblacién autéctona hacia territorios menos intere-
santes econdmicamente para los occidentales y hacia las reservas que se crearon para
controlar y excluir a la poblacién aborigen —bajo la méscara oficial de ‘proteccién’. Y
después, socialmente, hacia los estratos menos favorecidos.

El estilo de vida tribal del desierto se basaba en el nomadismo y la explotacién de
un territorio compartido. El conocimiento del entorno, de la flora y de la fauna es
bésico para un sistema econémico centrado en la caza y la recoleccién. La superviven-
cia depende de ese conocimiento, pero no sélo, es importante ademds respetar y mante-
ner el medio. Por eso existia —y existe— una muy especial vinculacién entre los



188 Liibres

aborigenes y su territorio, mds aidn, entre cada individuo y el territorio que le es
propio. Ningtin Aborigen, ningin Mandildjara se sentirfa feliz del todo lejos de su
tierra y todos ellos desearfan poder morir en el territorio que les dié la vida. La super-
vivencia depende también del grupo, por eso la vida tribal exige unas normas muy
estrictas y severos castigos para aquellos que quebranten las leyes. Warri y Yatungka
rompieron una de los tabiis mds importantes: la unién entre personas del mismo grupo
matrimonial (la misma micad)'. Pero se querian y decidieron huir. Sabian que si se
quedaban les esperaba el mds duro de los castigos: la muerte. Aunque la huida también
era una opcidén dificil, significaba abandonar su tierra.

La historia de esta pareja —su vuelta al grupo, con todo el temor que ello supo-
nia, y su decisién, mds adelante, de permanecer en el desierto a pesar de todos los
cambios— refleja la dificultad de sobrevivir sin un grupo. ;Cémo seguir adelante sin
los compafieros de caza?, ¢sin otra mujeres que recojan alimentos? ;sin la sabiduria
ritual de los mds ancianos?... En la época tradicional cada individuo, fuera hombre o
mujer, era capaz de llevar a cabo todas las actividades necesarias para sobrevivir, al
menos por un tiempo, pero era imprescindible la participacién del resto de su gente
para vivit, no sélo subsistir.

Es ésta también la historia real del coraje y empefio de una pareja, Warri y
Yatungka, para seguir viviendo a la manera tradicional en unas citcumstancias pricti-
camente imposibles. Querian seguir viviendo en su tierra, la tierra de su pueblo, la que
habfan heredado de los seres creadores desde los inicios del tiempo y debfan transmi-
tir a sus hijos. Pero estaban solos. El resto del grupo habia decidio seguir el camino de
los blancos, atraidos por las engafiosas posibilidades del mundo occidental y por la
novedad de vivir sedentariamente.

Unos cuantos afios de terrible sequia hacia temer por su vida. Y ese fue el princi-
pal motivo que llevé al consejo de ancianos a pedir al Dr. Peasley, que organizara una
expedicidn en su rescate. Era el verano de 1977. Con habilidad narrativa y sencillez de
exposicion, el autor nos conduce —al tiempo que avanzan los vehiculos 4x4 por el
desierto— por la incertidumbre de la bidsqueda.

1. El sistema matrimonial de los Mandidjara (al igual que el de numerosos pueblos Aborigenes) consistia en lo que
en antropologia se conoce como ‘intercambio directo” entre dos grupos exégamos —mitades— divididos en dos
subgrupos —secciones. En este sistema, cualquier persona pertenece a uno de los cuatro subgrupos en que se divide la
sociedad y debe casarse preterencemente con una persona del subgrupo al cual no pertenecen ni su padre, ni su madre,
ni ella misma. Con estas pricticas matrimoniales se produce un tipo de sociedad en la que tinalmente no existen parien-
tes atines (via matrimonio) porque cualquier hombre o mujer ya estd emparenrado de antemano con sus posibles conyu-
gues. Se consigue asi disponer de una densa red de interrelaciones reales y porenciales que abarca la toralidad de la eribu
y tacilita la movilidad por todo el territorio.



Llibres 189

Hay en el transfondo de este relato ademds, la historia de una resistencia. A lo
largo del proceso de invasidn, las comunidades aborigenes desarrollaron distintas
formas de lucha: amenazas, ataques siguiendo el estilo de guerrilla, magia, no coope-
racién o resistencia pasiva y finalmente (actualmente) huelgas, organizaciones reivin-
dicativas y manifestaciones artisticas. Warri y Yatungka decidieron su propia forma de
resistencia, rechazando el mundo de los blancos. Pero con la llegada de los europeos y
su sistema de vida y de valores no era posible seguir el estilo tradicional aborigen. No
habia vuelta atrds. Warri y Yatungka lo intentaron y casi perecen en el intento. Los
aborigenes lucharon —y siguen luchando— pero perdieron. Ain asi no son un pueblo
derrotado.

Hay autores (W.E.H. Stanner 1958-59, A. Hamilton 1972) que utilizan el con-
cepto de migracién voluntaria para referirse al acercamiento de los pobladores del
desierto australiano hacia los nucleos urbanos. Pero como ya sefialara H. Reynolds
(1978), ;podemos realmente hablar de un acto voluntario cuando la supervivencia estd
en juego? Creo que no. La inseguridad y el hambre les empujaron hacia el sistema de
vida occidental, les forzaron a aceptar las condiciones. La presién ecolégica a resultas
de la expansion econdmica hacia muy diffcil, si no imposible, quedarse al margen.

Existfan dos posibilidades. Ir hacia los blancos o permanecer en el desierto. Al final
descubrimos que sélo una de las dos vias es posible (lo cual no significa dejar de ser
aborigen, significa serlo en un entorno hostil).

Cabe destacar finalmente, el valor divulgativo y de reflexién que presenta este
libro, tanto para el publico en general como para estudiantes y profesionales de la
antropologia y otras ciencias soctales. A pesar de no tratarse de una obra propiamente
etnogréfica, esta publicacién es de gran incerés ancropolégico. No sélo por la informa-
cién que aporta sobre grupos étnicos poco estudiados desde nuestro pafs, siné también
por acercarnos a un proceso histdrico, también desconocido: los dramdticos cambios
sufridos por los pueblos aborigenes a partir de la invasién europea.

BIBLIOGRAFIA

HAMILTON, Annette (1972) “Blacks and Whites: The Relationships of Change”,
Arena, nim.30, p. 41.

REYNOLDS, Henry (ed) (1978) Race Relations in North Queensland, Townsville: James
Cook University Press.

STANNER, W.E.H. (1958-59) “Continuity and Change Among the Aborigines”, Aus-
tralian Journal of Science, vol. xX1, p. 101.





