
(Pausa.21) Dossier

33
(Pausa.21) Dossier

32

Una mitologia pròpia
Francesc Foguet i Boreu

«El mite s’oposa al logos, com la fantasia a la raó o la paraula

que narra a la que demostra. Logos i mythos són les dues mei-

tats del llenguatge, dues funcions d’igual valor per a la vida

espiritual. [...] El mite atreu al seu voltant tota la part irracio-

nal que hi ha al pensament humà: està, per la seva mateixa

natura, emparentat amb l’art en totes les seves creacions.» 

(Pierre Grimal)

1. El teatre mostra la seva vitalitat si és capaç de crear una mitologia prò-
pia que, adreçada a una comunitat d’espectadors, basteix tot un corpus
de mites, relats i idees —tan revulsius, conservadors o ingenus com es
vulgui, però necessaris— per a la seva ciutadania, dialoga constantment
amb el passat i es projecta cap al present i cap al futur. Un teatre sense
capacitat per crear una mitologia pròpia és mort i enterrat: es deixa colo-
nitzar de manera mesella tot el costat més irracional i, des de la seva irre-
nunciable llibertat, abdica d’expressar la cosmovisió pròpia del món,
compartible, això sí, amb la resta, en peu d’igualtat, sense intervencio-
nismes anihiladors que en limiten la projecció enfora. La configuració
d’aquesta mitologia pot assumir influències molt diverses, indígenes o
foranes, però no renuncia a continuar la capacitat originària de crear
mitologia des del seu univers de referències, des de la seva sensibilitat.
Per anatomitzar-se, psicoanalitzar-se, autoreconèixer-se, autocriticar-se,
però també per presentar-se dignament al món, com a patrimoni univer-
sal, sense haver de justificar, cada dos per tres, el seu dret d’existir. 

2. Dels romàntics ençà, amb tots els matisos que calgui, les dramatúr-
gies dites nacionals han mantingut operativa aquesta capacitat de crear,
del dret o del revés, una mitologia que els espectadors reconeixen com

                     



(Pausa.21) Dossier

35
(Pausa.21) Dossier

34

a pròpia. La dramatúrgia catalana, sotmesa a grans convulsions històri-
ques, ha experimentat la fretura d’omplir els buits que tenia l’escena
coetània respecte de les seves homòlogues europees i, paral·lelament,
amb més o menys fortuna, amb complexos d’inferioritat o fums de
grandesa, ha mirat també d’activar una mitologia pròpia i fer-la viva i
operant. En el millor dels paradigmes, ha volgut dotar-se d’un sentit
altament (auto)crític, d’una orientació progressista i d’una visió cons-
cient de la potencialitat mitopoètica de la història amb el propòsit de
contribuir, des d’una posició pròpia, des del seny i/o de la rauxa, a l’en-
riquiment del patrimoni universal. La formació de mites, com també la
seva metamorfosi incessant, esdevé una necessitat inherent de qualse-
vol cultura: ajuda a construir relats fundacionals, fonaments remots i
indeterminats de la part irracional i transcendent de les comunitats
humanes que, un cop transmesos, poden ser susceptibles de modifica-
cions gratificadores i que, si són operants, contribueixen a crear llaços
socials oberts i compartibles. Deia Joan Fuster que un mite n’és verita-
blement quan, al capdavall, no és sentit com a tal i que la mitologia no
acostuma a ser gaire escrupolosa amb detalls cronològics.

3. Els dramaturgs romàntics catalans van passar a abeurar-se de la his-
tòria pròpia i, en fer-ho, van adonar-se que no podien continuar man-
tenint la diglòssia que encimbellava el castellà com a única llengua de
cultura. La temàtica els obligava a replantejar-se la llengua, especial-
ment en un context en què es començava a defensar la «independèn-
cia literària» de l’idioma. Àngel Guimerà, seguint el model victorhu-
guesc, va contribuir a la creació mitopoètica des d’una opció més uni-
versalista, amb la seva ingenuïtat genial, etcètera. Si això passava amb
els gèneres seriosos, com ara el drama romàntic o la tragèdia vuitcen-
tista, encara es feia més necessari en els més còmics o intranscendents,
que, en la majoria de casos, volen arribar a un públic més massiu i ofe-
rir un mirall, idealitzat o satíric, de la realitat. La llengua, sobretot
quan és marcadament minoritzada, també deu condicionar l’escriptu-
ra dramàtica (no únicament els temes) i l’escènica (en particular, la

interpretació), sobretot si el dramaturg escriu peces «contemporànies»
inspirades en la realitat més propera i, per tant, l’escenificació ha de
comptar amb aquest valor afegit (en la mesura en què el teatre es vin-
cula al seu temps). Sota l’escorça de la llengua, sota les seves formes,
com també passaria en el cas de la dramatúrgia no textual si tingués-
sim present el llenguatge no verbal, hi ha estrats sedimentats de cultu-
ra, d’història, de valors, de mites i de sensibilitats ancestrals. Els
espectadors, bé que en intensitats diverses, s’hi reconeixen i s’hi sen-
ten interpel·lats i, alhora, gaudeixen del dret universal a disposar d’u-
na mitologia pròpia —una enciclopèdia oberta i revisable de refe-
rents— que els pertany, els identifica i els permet d’activar i actualit-
zar el seu sentit de comunitat, de ciutadans de la república. 

4. El teatre que renuncia a la creació d’una mitologia pròpia ha de patir,
irreversiblement o no, la imposició d’una d’aliena que acostuma a ser
hegemònica i que colonitza, per substitució, la capacitat creativa de la
dramatúrgia pròpia. Les dramatúrgies que tenen l’espai simbòlic resolt
i que, per tant, són per se creadores i exportadores de mites no treballen,
en la majoria de casos, per la reciprocitat, sinó que miren d’imposar-se
i esdevenir encara més hegemòniques, mentre que, sense cap mena
d’escrúpols, reclamen —amb l’afany cosmopolita i l’arrogància del fort,
del que té poder per dominar, sotmetre i negar, i amb l’aval de la con-
xorxa dels estats-nació atrinxerats a la Unió Europea— que les tradi-
cions menys potents els obrin les portes de bat a bat i els tractin a cos de
rei. El teatre, com a gènere eminentment social, també és poder: inven-
ta tradicions, fabrica herois, vehicula models de conducta, transmet 
idees, valors ètics, etcètera, encara que, en aparença o no, vulgui trans-
gredir-los, rebutjar-los o dinamitar-los, o encara que operi estranyes abs-
traccions evasives o concrecions patètiques del tot oportunistes.

5. L’espai teatral, sigui quin sigui, reclama una convenció de què ningú
no pot sostreure’s. Aquesta mateixa acceptació, de grat o per força, de la
convenció teatral determina un sistema de lleialtats, reconegudes o no,

                   



(Pausa.21) Dossier

37
(Pausa.21) Dossier

36

que poden ser ideològiques i/o artístiques i que, segons les conjuntures
històriques, socials, econòmiques o les filiacions estètiques, les adscrip-
cions identitàries o territorials, són més o menys visibles. Com més sòlid
és l’espai simbòlic, més invisible és. Com més fràgil, més visible i, en
conseqüència, més susceptible d’encetar la pell del prejudici, l’autoodi o
la ingratitud. Les dramatúrgies hegemòniques poden usurpar l’espai de
les minoritzades, però no deixen que ningú qüestioni les seves fronteres,
tot i que s’hi produeixin esquerdes assumibles. Poden exercir la depreda-
ció de l’ecologia teatral des d’una legitimitat que neguen als altres i que
es fonamenta en la imposició (i les inèrcies que se’n deriven). Tot i així,
en uns temps en què gairebé tothom rebutja adscripcions identitàries, uns
perquè ja les tenen clares o deixen que els les aclareixin les forces impa-
rables del mercat o del poder polític d’estat, els altres perquè neden —i
guarden la roba— entre dues o tres aigües, les úniques lleialtats unàni-
mes semblen les interessades: els artistes del teatre es deuen, no tan sols
al seu curriculum vitae, sinó sobretot al seu públic, al seu teatre.

6. Les tries mai no són innocents —ni tan sols les rebudes— i estan con-
dicionades, de manera directa o indirecta, pels poders econòmics, polí-
tics, culturals. Les dramatúrgies de tradicions consolidades, revisitades,
contestades, debatudes, no es plantegen l’actualització dels seus clàssics
com un problema o un dèficit. Els porten sota la pell com a bagatge i
poden permetre’s el luxe de refutar-los, capgirar-los, desvirtuar-los o
deconstruir-los a cor què vols. Què passa, tanmateix, quan la transmis-
sió del patrimoni teatral, a causa de ruptures i discontinuïtats, ha provo-
cat que la tradició quedés en bona part ocultada, silenciada i, fins i tot,
substituïda per tradicions alienes i, per tant, és desconeguda, ignorada,
maleïda? Què és allò que, ben mirat, dignifica una cultura teatral de cap
a peus? No són aquelles dramatúrgies que tenen un sistema potent de
transmissió patrimonial —és a dir, de capital simbòlic, de poder polí-
tic— les que disposen de capacitat per refer els llegats escènics, actua-
litzar el repertori i, en definitiva, crear una mitologia pròpia? Per què,
doncs, per mor de la interculturalitat, el mestissatge, la globalització i

altres galindaines, només les dramatúrgies fràgils tenen l’obligació de la
reciprocitat, de l’obertura, de la generositat, de la contaminació?

7. El teatre català ha mirat d’omplir, a batzegades, els dèficits de la tradi-
ció que tenia —i encara té— per la via de la incorporació de les línies de
força dels patrimonis escènics universals o de l’anostrament creatiu dels
models estètics més innovadors. Aquesta doble via per a homologar-se
amb els teatres europeus ha hagut de vèncer, la majoria de les vegades,
unes condicions sociopolítiques adverses i unes resistències brutals: les
escomeses de fora i de dintre, les pròpies pors interioritzades o innocula-
des, les pressions de les classes dirigents, les dificultats per instituciona-
litzar l’escena, etcètera. En termes generals, l’esforç ingent que han fet
els artesans del teatre català no ha estat prou reconegut i, la majoria de
vegades, ha anat a parar al pou sense fons d’una tradició maleïda i igno-
rada que no té, encara, els mínims ressorts per a ésser transmesa, assumi-
da, judicada, criticada, de manera conseqüent. La recerca adelerada de la
modernitat o, fa ben poc, de la postmodernitat o, grosso modo, de la con-
temporaneïtat s’ha fet sovint d’esquenes a un passat patològicament mal
paït. La continuïtat, estroncada sovint per les «superestructures», no ha
pogut traçar un fil fins al present i s’ha esfilegassat en l’anomalia que ten-
deix a ser naturalitzada com a crònica, terminal. Més encara: ha topat
amb el mur de la desconsideració en què socialment i políticament són
tingudes la llengua i la cultura catalanes. Per això encara són un «proble-
ma». Aquest fenomen, aplicat al teatre, esdevé sagnant i, a estones, melo-
dramàtic o farsesc i tot, al País Valencià i a les Illes, i té també els seus
partidaris aferrissats en alguns cenacles culturals del Principat que, amb
l’ànima provinciana o imperial, tanquen les portes a tot el que sigui lite-
ratura (dramàtica) catalana o, per convinença, li dediquen un espai del tot
insignificant. Els qui volen convertir el català en residual, en favor de la
llengua hegemònica, saben molt bé el potencial intrínsec que té la crea-
ció per a continuar forjant una mitologia pròpia, viva, operant.

Tardor de 2004

                                


