Una mitologia propia
Francesc Foguet i Boreu

«El mite s’oposa al logos, com la fantasia a la ra6 o la paraula
que narra a la que demostra. Logos 1 mythos son les dues mei-
tats del llenguatge, dues funcions d’igual valor per a la vida
espiritual. [...] El mite atreu al seu voltant tota la part irracio-
nal que hi ha al pensament huma: esta, per la seva mateixa
natura, emparentat amb 1’art en totes les seves creacions.»

(Pierre Grimal)

1. El teatre mostra la seva vitalitat si és capag de crear una mitologia pro-
pia que, adregada a una comunitat d’espectadors, basteix tot un corpus
de mites, relats 1 idees —tan revulsius, conservadors o ingenus com es
vulgui, pero necessaris— per a la seva ciutadania, dialoga constantment
amb el passat i es projecta cap al present i cap al futur. Un teatre sense
capacitat per crear una mitologia propia és mort i enterrat: es deixa colo-
nitzar de manera mesella tot el costat més irracional 1, des de la seva irre-
nunciable llibertat, abdica d’expressar la cosmovisié propia del mon,
compartible, aixo si, amb la resta, en peu d’igualtat, sense intervencio-
nismes anihiladors que en limiten la projeccié enfora. La configuracid
d’aquesta mitologia pot assumir influéncies molt diverses, indigenes o
foranes, perd no renuncia a continuar la capacitat originaria de crear
mitologia des del seu univers de referéncies, des de la seva sensibilitat.
Per anatomitzar-se, psicoanalitzar-se, autoreconéixer-se, autocriticar-se,
perd també per presentar-se dignament al moén, com a patrimoni univer-
sal, sense haver de justificar, cada dos per tres, el seu dret d’existir.

2. Dels romantics eng¢a, amb tots els matisos que calgui, les dramattr-
gies dites nacionals han mantingut operativa aquesta capacitat de crear,
del dret o del revés, una mitologia que els espectadors reconeixen com

(Pausa.21) Dossier
33



a propia. La dramatuirgia catalana, sotmesa a grans convulsions histori-
ques, ha experimentat la fretura d’omplir els buits que tenia 1’escena
coetania respecte de les seves homologues europees i, paral-lelament,
amb més o menys fortuna, amb complexos d’inferioritat o fums de
grandesa, ha mirat també d’activar una mitologia propia i fer-la viva i
operant. En el millor dels paradigmes, ha volgut dotar-se d’un sentit
altament (auto)critic, d’una orientaci6 progressista i d’una visi6 cons-
cient de la potencialitat mitopo¢ctica de la historia amb el proposit de
contribuir, des d’una posicié propia, des del seny i/o de la rauxa, a I’en-
riquiment del patrimoni universal. La formaci6 de mites, com tamb¢ la
seva metamorfosi incessant, esdevé una necessitat inherent de qualse-
vol cultura: ajuda a construir relats fundacionals, fonaments remots i
indeterminats de la part irracional i transcendent de les comunitats
humanes que, un cop transmesos, poden ser susceptibles de modifica-
cions gratificadores i que, si son operants, contribueixen a crear llagos
socials oberts i compartibles. Deia Joan Fuster que un mite n’és verita-
blement quan, al capdavall, no és sentit com a tal i que la mitologia no
acostuma a ser gaire escrupolosa amb detalls cronologics.

3. Els dramaturgs romantics catalans van passar a abeurar-se de la his-
toria propia i, en fer-ho, van adonar-se que no podien continuar man-
tenint la diglossia que encimbellava el castella com a unica llengua de
cultura. La tematica els obligava a replantejar-se la llengua, especial-
ment en un context en qué es comengava a defensar la «independén-
cia literaria» de 1’idioma. Angel Guimera, seguint el model victorhu-
guesc, va contribuir a la creacidé mitopoctica des d’una opcidé més uni-
versalista, amb la seva ingenuitat genial, etcétera. Si aixo passava amb
els géneres seriosos, com ara el drama romantic o la tragédia vuitcen-
tista, encara es feia més necessari en els més comics o intranscendents,
que, en la majoria de casos, volen arribar a un ptblic més massiu i ofe-
rir un mirall, idealitzat o satiric, de la realitat. La llengua, sobretot
quan és marcadament minoritzada, també deu condicionar 1’escriptu-
ra dramatica (no unicament els temes) i I’escénica (en particular, la

(Pausa.21) Dossier
34

interpretacio), sobretot si el dramaturg escriu peces «contemporanies
inspirades en la realitat més propera i, per tant, ’escenificacié ha de
comptar amb aquest valor afegit (en la mesura en qué el teatre es vin-
cula al seu temps). Sota I’escorga de la llengua, sota les seves formes,
com també passaria en el cas de la dramatirgia no textual si tingués-
sim present el llenguatge no verbal, hi ha estrats sedimentats de cultu-
ra, d’historia, de valors, de mites i de sensibilitats ancestrals. Els
espectadors, bé que en intensitats diverses, s’hi reconeixen i s’hi sen-
ten interpel-lats i, alhora, gaudeixen del dret universal a disposar d’u-
na mitologia propia —una enciclopedia oberta i revisable de refe-
rents— que els pertany, els identifica i els permet d’activar i actualit-
zar el seu sentit de comunitat, de ciutadans de la republica.

4. El teatre que renuncia a la creacié d’una mitologia propia ha de patir,
irreversiblement o no, la imposicié d’una d’aliena que acostuma a ser
hegemonica i que colonitza, per substitucid, la capacitat creativa de la
dramaturgia propia. Les dramaturgies que tenen 1’ espai simbolic resolt
1 que, per tant, son per se creadores i exportadores de mites no treballen,
en la majoria de casos, per la reciprocitat, sind que miren d’imposar-se
i esdevenir encara més hegemoniques, mentre que, sense cap mena
d’escrapols, reclamen —amb 1’afany cosmopolita i I’arrogancia del fort,
del que té poder per dominar, sotmetre i negar, i amb ’aval de la con-
xorxa dels estats-naci6 atrinxerats a la Unio Europea— que les tradi-
cions menys potents els obrin les portes de bat a bat i els tractin a cos de
rei. El teatre, com a génere eminentment social, també és poder: inven-
ta tradicions, fabrica herois, vehicula models de conducta, transmet
idees, valors é&tics, etcétera, encara que, en aparenga o no, vulgui trans-
gredir-los, rebutjar-los o dinamitar-los, o encara que operi estranyes abs-
traccions evasives o concrecions patetiques del tot oportunistes.

5. L’espai teatral, sigui quin sigui, reclama una convencié de que ningti
no pot sostreure’s. Aquesta mateixa acceptacio, de grat o per forga, de la
convencio teatral determina un sistema de lleialtats, reconegudes o no,

(Pausa.21) Dossier
35



que poden ser ideologiques i/0 artistiques i que, segons les conjuntures
historiques, socials, econdmiques o les filiacions estetiques, les adscrip-
cions identitaries o territorials, son més o menys visibles. Com més solid
¢és I’espai simbolic, més invisible és. Com més fragil, més visible i, en
conseqiiencia, més susceptible d’encetar la pell del prejudici, I’autoodi o
la ingratitud. Les dramaturgies hegemoniques poden usurpar 1’espai de
les minoritzades, perd no deixen que ningu qiiestioni les seves fronteres,
tot 1 que s’hi produeixin esquerdes assumibles. Poden exercir la depreda-
ci6 de I’ecologia teatral des d’una legitimitat que neguen als altres i que
es fonamenta en la imposicio (i les inércies que se’n deriven). Tot i aixi,
en uns temps en que gairebé tothom rebutja adscripcions identitaries, uns
perque ja les tenen clares o deixen que els les aclareixin les forces impa-
rables del mercat o del poder politic d’estat, els altres perque neden —i
guarden la roba— entre dues o tres aigiies, les uniques lleialtats unani-
mes semblen les interessades: els artistes del teatre es deuen, no tan sols
al seu curriculum vitae, sind sobretot al seu public, al seu teatre.

6. Les tries mai no sén innocents —ni tan sols les rebudes— i estan con-
dicionades, de manera directa o indirecta, pels poders econdmics, poli-
tics, culturals. Les dramaturgies de tradicions consolidades, revisitades,
contestades, debatudes, no es plantegen 1’actualitzaci6 dels seus classics
com un problema o un déficit. Els porten sota la pell com a bagatge i
poden permetre’s el luxe de refutar-los, capgirar-los, desvirtuar-los o
deconstruir-los a cor qué vols. Qué passa, tanmateix, quan la transmis-
si6 del patrimoni teatral, a causa de ruptures i discontinuitats, ha provo-
cat que la tradicié quedés en bona part ocultada, silenciada i, fins i tot,
substituida per tradicions alienes i, per tant, és desconeguda, ignorada,
maleida? Que és allo que, ben mirat, dignifica una cultura teatral de cap
a peus? No son aquelles dramatuirgies que tenen un sistema potent de
transmissio patrimonial —¢és a dir, de capital simbolic, de poder poli-
tic— les que disposen de capacitat per refer els llegats esceénics, actua-
litzar el repertori i, en definitiva, crear una mitologia propia? Per que,
doncs, per mor de la interculturalitat, el mestissatge, la globalitzacid i

(Pausa.21) Dossier
36

altres galindaines, només les dramattirgies fragils tenen 1’obligaci6 de la
reciprocitat, de I’obertura, de la generositat, de la contaminaci6?

7. El teatre catala ha mirat d’omplir, a batzegades, els déficits de la tradi-
cid que tenia —i encara té— per la via de la incorporacio de les linies de
forga dels patrimonis escénics universals o de I’anostrament creatiu dels
models estetics més innovadors. Aquesta doble via per a homologar-se
amb els teatres europeus ha hagut de véncer, la majoria de les vegades,
unes condicions sociopolitiques adverses i unes resisténcies brutals: les
escomeses de fora i de dintre, les propies pors interioritzades o innocula-
des, les pressions de les classes dirigents, les dificultats per instituciona-
litzar I’escena, etcétera. En termes generals, 1’esforg ingent que han fet
els artesans del teatre catala no ha estat prou reconegut i, 1a majoria de
vegades, ha anat a parar al pou sense fons d’una tradicié maleida i igno-
rada que no té, encara, els minims ressorts per a ésser transmesa, assumi-
da, judicada, criticada, de manera conseqiient. La recerca adelerada de la
modernitat o, fa ben poc, de la postmodernitat o, grosso modo, de la con-
temporaneitat s’ha fet sovint d’esquenes a un passat patologicament mal
pait. La continuitat, estroncada sovint per les «superestructuresy», no ha
pogut tragar un fil fins al present i s’ha esfilegassat en ’anomalia que ten-
deix a ser naturalitzada com a cronica, terminal. Més encara: ha topat
amb el mur de la desconsideraci6 en qué socialment i politicament sén
tingudes la llengua i la cultura catalanes. Per aixo encara son un «proble-
ma». Aquest fenomen, aplicat al teatre, esdevé sagnant i, a estones, melo-
dramatic o farsesc i tot, al Pais Valencia i a les Illes, i té també els seus
partidaris aferrissats en alguns cenacles culturals del Principat que, amb
I’anima provinciana o imperial, tanquen les portes a tot el que sigui lite-
ratura (dramatica) catalana o, per convinenca, li dediquen un espai del tot
insignificant. Els qui volen convertir el catala en residual, en favor de la
llengua hegemonica, saben molt bé el potencial intrinsec que t¢ la crea-
cid per a continuar forjant una mitologia propia, viva, operant.

Tardor de 2004

(Pausa.21) Dossier
37



