LA EPISTOLA CONTRA LA
NIGROMANCIA DE ARNAU DE
VILANOVA

Sebastia Giralt
Universitat Autonoma de Barcelona

Durante siglos el nombre del médico y reformador espiritual Arnau
de Vilanova (c. 1240-1311) ha sido vinculado a las mas variadas artes
ocultas —la magia, la nigromancia, la astrologia, la alquimia, la
oniromancia— hasta convertirse en una figura arquetipica de maestro
ocultista, ala vez que le eran atribuidas espuriamente numerosas obras
pertenecientes a esas disciplinas. En realidad el interés real de Arnau
por lo oculto no traspasé los oscilantes limites trazados por la élite
intelectual de su tiempo vy, en todo caso, su presunta heterodoxia
permaneci6 confinada al ambito del profetismo y el reformismo
religioso, si bien se convertiria en el principal factor que originé su
fama como astrélogo, alquimista y mago, junto con la aplicacién médica
de las artes ocultas licitas que se observa en su obra y su actividad
profesional. Lo cierto es que Arnau fue uno de los autores que
encabezaron el proceso de racionalizar e incorporar a la medicina
galenista bajomedieval procedimientos terapéuticos provenientes de
la magia natural y de la astrologia.! No resulta contradictorio, sino
perfectamente complementario, el que uno de sus primeros escritos
conservados consista en un ataque sistematico a las bases intelectuales
de la nigromancia. Se trata del De reprobacione nigromantice ficcions,
una breve pero densa epistola, mas conocida en el pasado con el
impropio titulo De improbatione maleficiorum, que ya habia atraido el

! Véanse los estudios de Nicolas Weill-Parot 456-500, y Sebastid Giralt, “Arnaldus
astrologus? La astrologia en la medicina de Arnau de Vilanova”; “Medicina i astrologia en
el corpus arnaldia”, asi como su introduccién a la Epistola de reprobacione nigromantice ficcionis,
142-98.

La coronica 36.1 (Fall, 2007): 173-87



174 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

interés de varios historiadores de la magia y de la medicina, pero que
hasta ahora no ha sido objeto de una edicién critica.? El presente
articulo pretende dar a conocer lo relativo a la composicién y el
contenido de este opusculo de Arnau de Vilanova, que contribuye no
s6lo a esclarecer la posicién de su autor frente a las artes ocultas, sino
también a conocer mejor el pensamiento del siglo XIII en torno a la
magia destinada a los espiritus o demonios.

La obra se presenta como una epistola del autor dirigida al
obispo de Valencia. El texto esta dividido en tres partes claramente
diferenciadas: la dedicatoria, el nicleo donde se desarrolla la
argumentacién (questio) contra la idea de que se puede dominar a
los demonios por medios naturales o sobrenaturales, y un epilogo
que descubre la melancolia sufrida por los nigromantes.

Dedicatoria y ocasién de la epistola

El De reprobacione nigromantice ficcionis empieza con una dedicatoria
dirigida al obispo de Valencia, con toda probabilidad Jaspert de Botonac,
quien ocupé la sede entre 1276y 1288 (Heinrich Finke 193), si tenemos
en cuenta que Arnau ejerci6 la medicina en Valencia probablemente
durante un nimero indeterminado de anos antes de 1281 y con
seguridad cuatro o cinco mas después de 1286. Con esta ciudad, ademas,
mantuvo una estrecha vinculacién durante la parte documentada de
su vida y alli podria haber nacido o haberse establecido poco después
de la conquista cristiana en 1238.

La epistola demuestra la relacién entre Arnau y Jaspert, entre los
que cabe suponer un vinculo como médico y paciente, ademas del
pastoral, puesto que el maestro debia de ser el profesional mas eminente
de la didcesis. Incluso es licito preguntarse si no habria sido precisamente
Jaspert, favorecido por una estrecha vinculacién con el rey catalan
Pedro el Grande, quien hubiera introducido en la corte real a Arnau,
pues la entrada del médico al servicio de la corona de Aragén

? Las ediciones anteriores de Paul Diepgen en 1912 y Mirko Drazen Grmek en 1958,
cuya introduccién serbocroata habia traducido al francés en 1957, no pueden
considerarse criticas y estan basadas en un ntmero muy inferior de manuscritos (tres
y cuatro respectivamente). Mi edicién, en cambio, se apoya en nueve cédices de los siglos
XIVy XV, recopilados en el marco del proyecto de los Arnaldi de Villanova Opera Medica
Omnia (AVOMO) iniciado en 1975 por el Seminarium Historiae Medicae Granatensis
y que contintia siendo publicado hasta la fecha en la Universitat de Barcelona.



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 175

permanece atn en el periodo oscuro de su viday la primera constancia
de la atencién profesional a la familia real se remonta a 1281. El hecho
es que tanto el médico como el obispo formaron parte del entorno
mas préoximo al monarca durante los dltimos afos de su vida y
coincidieron junto al lecho del rey moribundo.

La dedicatoria a Jaspert permite situar la epistola en los anos en
los que éste fue obispo de Valencia, desde 1276 hasta su muerte en
1288. Si pretendemos concretar mas, tan sélo podemos conjeturar
que parece mas probable una fecha temprana, anterior a 1281, cuando
Arnau ya residia en Barcelona, y mas préoxima a la redaccién del De
amore heroico, la inica obra del propio autor que, segiin indica Michael
McVaugh en su edicién del Tractatus de amore heroico, esta citada en el De
reprobacione y conserva ciertas reminiscencias de su etapa estudiantil
(11-12). En todo caso no hay duda de que, junto con el De amore heroico,
es uno de los primeros escritos de Arnau conservados, perteneciente al
periodo anterior al grueso de su obra médica original y a la totalidad
de su obra religiosa.

Se desprende del inicio del De reprobacione que Arnau habia
redactado el escrito recientemente a demanda de los miembros de
una comunidad de religiosos donde se alojaba a la espera de que el
mar se calmara y pudiera emprender la navegacién. Dadas su breve
extensién y la carencia casi absoluta de alusiones a las autoridades, no
se debe descartar que lo hubiera escrito mientras se encontraba
inmovilizado debido a las condiciones meteorolégicas. La razén que
motiva dedicatoria y envio al obispo es la conversacién mantenida por
ambos la vispera. El tema, hay que suponer, es el ya anunciado aqui: la
refutacién de la creencia sostenida por aquellos que afirman poseer
el poder de someter a los demonios a su voluntad. Aunque en la
dedicatoria se tilda en principio dicha idea de curiositas propia de
charlatanes —en el sentido medieval de curiositas, es decir, deseo excesivo
de saber— en seguida se considera mas apropiada la calificacién de
vesania adelantando asi, de un modo ain genérico, la diagnosis de
trastorno mental que se concretaray se desarrollara en la tltima parte
del escrito.

Argumentacion o questio
Si queremos encasillar el De reprobacione en un género, la argumentacién

que constituye su eje central apunta a la questio, una de las modalidades
de la literatura escolastica basadas en la légica aristotélica que servia



176 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

para plantear, habitualmente en un contexto universitario, una duda
o un problema acerca del cual se desarrollaban argumentos a favor y
en contra para luego refutar los contrarios. En mi opinién, Arnau
responde a una duda, planteada en un ambito extraacadémico, en la
misma manera que habria empleado en la facultad, en forma de questio.
Pero Arnau reconoce al final del texto que en esta ocasién especifica
evita convertir el problema en un debate piblico técnicamente similar
a una questio disputata, con la presencia y la participacién activa de
otros argumentadores que defiendan la opinién contraria, por miedo
—confiesa— a que sus palabras puedan ser malinterpretadas en un tema
tan delicado y ser causa de error en asistentes poco preparados,
supuestamente los religiosos a quienes iba dirigida en origen la
exposicion. Si se considera la hipétesis de que el texto fue escrito porque
algunos de ellos practicaban la nigromancia (Paul Diepgen), podria
ser ésta una razén afnadida para evitar la confrontacién.

En la questio Arnau orienta la reprobacién de la nigromancia a
negar su principio fundamental: la posibilidad de obligar a un espiritu
o demonio a cumplir las 6rdenes de quien lo invoca a fin de conocer
hechos ocultos o futuros, o bien a fin de realizar sus deseos. Su
argumentacién va dirigida a demostrar que no existe ninguna facultad
natural o sobrenatural al alcance de los seres humanos en general y los
nigromantes en particular para someter a los espiritus, y con el objetivo
de demostrarlo va desgranando con minuciosidad todos los recursos
con los que una persona podria dominarlos, primero los naturales —la
luz, los astros, las sustancias animales, vegetales y minerales—y después
los sobrenaturales —un don de Dios, exorcismos u otros rituales— para
irlos descartando implacablemente uno a uno.

El razonamiento se basa en la concepcién del cosmos como una
escala jerarquizada de los seres y de la causalidad, en la que el espiritu
y lainteligencia son superiores a la materia, lo sobrenatural a lo natural,
las sustancias a los accidentes y lo superior domina a lo inferior. Por lo
tanto, las sustancias inteligentes independientes como Dios —en la cima
de la jerarquia— los angeles y los demonios son superiores a las unidas
a un cuerpo. En consecuencia, ningin hombre o ser natural dispone
del poder de mandar sobre los demonios. Arnau responde asi a la
creencia de que los espiritus son sometidos naturalmente por figuras y
palabras negando la posibilidad de que éstas, como accidentes, puedan
dominar ninguna sustancia. Tampoco reconoce una facultad activa a
las figuras en si mismas, y menos las artificiales como las empleadas por
los nigromantes llamadas caracteres, cuando no puede proporcionarsela
su materia, su artifice o los astros. Con ello descarta la validez de



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 177

talismanes y sellos astrol6gicos para dominar a los espiritus, aunque en
el futuro Arnau justificaria su uso con fines terapéuticos sobre la base
de las propiedades ocultas de origen astral. Ni siquiera el alma humana,
por noble que sea, logra dar a las palabras poder sobre los demonios.

En todo caso, Dios es el inico ser capaz de conceder a una persona
la potestad de someter a un demonio, mas alla de los limites de la
naturaleza, pero quien recibe tal don sélo puede ser un santo y de
ningiin modo los nigromantes, sefialados por llevar la vida mas sérdida
y ser los peores pecadores. Por consiguiente, Arnau justifica su rechazo
de la nigromancia no sélo con la denigracién intelectual que conlleva
su acusacién de ignorancia e irracionalidad, sino también con un criterio
moral. De este modo, su ataque va dirigido directamente contra los
nigromantes, con la doble finalidad de desautorizar a quienes realizan
unas practicas reprobables y, con ellos, deslegitimar sus creencias y
operaciones. Frente a ellos los astrélogos son calificados de “expertos
en los astros” y “sabios”, poseedores tanto de un conocimiento racional
como de la calidad moral que es su consecuencia.

Aunque el estereotipo del nigromante es una figura masculina
puesto que, como practicante de una magia de transmisién escrita,
debe ser capaz de leer en latin —a menudo es clérigo, a veces incluso un
universitario— es revelador ver cémo Arnau, con el objetivo de
denigrarlo, sittia al nigromante al mismo nivel que el arquetipo de la
hechicera, una anciana que no participa de la tradicién culta sino de la
magia inferior. Para Arnau los nigromantes y las hechiceras permanecen
unidos por lailicitud de sus modalidades de magia, derivada del comin
recurso a los demonios, explicito o implicito, y por la sordidez moral
de sus vidas. De todas formas el calificativo mas despectivo (fetentes)
esta dirigido a las ancianas, que aparecen como prueba definitiva de la
ignorancia de los practicantes de la magia ilicita.

Arnau, tras demostrar que no es posible que funcionen como
recursos naturales, distingue entre los diversos medios con los que los
hombres pretenden someter a los demonios a su voluntad. La mayoria
—las personas menos instruidas— se sirve de sacrificios, utilizando una
serie de métodos convertidos ya en habituales y tépicos en la literatura
sobre la magia, desde el uso de un nifio como médium, de sustancias
naturales —sangre de animales, hojas o raices— o fumigaciones y de
lugares propicios como un cruce de caminos o una casa en ruinas,
hasta los mas siniestros miembros de muertos y cadaveres de ajusticiados.
Los hombres mas cultos se sirven, en cambio, de medios menos
claramente execrables, porque les parece que les permiten dominar a
los demonios, por ejemplo exorcismos donde se invocan nombres



178 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

sagrados o inscripciones y figuras aparentemente sagradas, complejas
e incomprensibles como los anillos de Salomén. Aunque no aluda de
manera especifica a los talismanes y si en cambio a otros recursos, esta
distinci6n entre los medios que resultan mas palmariamente demoniacos
y otros que lo son menos parece un eco de la diferenciacién entre
imagenes abominables y detestables establecida en el Speculum
astronomie (Paola Zambelli 240-46), donde también se citan los cuatro
anillos de Salomén en la segunda clase.

Todos esos recursos —sigue Arnau—, sean de la clase que sean, no
son mas que invenciones de los demonios que responden a la necesidad
de fingir para engaiar a los hombres con la intencién de perderlos, lo
cual constituye la ficcio nigromantica que da titulo al tratado. A partir
del perfecto conocimiento del mundo natural y de la psicologia humana
los demonios han creado astutamente una variada gama de formas de
ser invocados con el objetivo de que cada persona se deje seducir por
aquel modo hacia el cual se sienta mas inclinada, sea porque lo considere
mas eficaz o mas facil de ejecutar, y a la vez que resulte bastante
minteligible para esconder el engano. Entonces los demonios fingen
que son ellos quienes son forzados contra su voluntad, por medios que
ellos mismos han urdido, a realizar aquello que les exige el mago,
simulando, por ejemplo, que sus exorcismos los aterrorizan y los
atormentan, a fin de que continiie por siempre jamas ejecutando unas
practicas que lo alejan del camino recto hacia Dios.

Naturalmente el De reprobacione no es el tnico texto del siglo XIII
contra la magia ilicita que hace hincapié en el engano diabélico o en la
reprobacién de la nigromancia. Asi pues, es preciso tener en cuenta las
posibles influencias en el De reprobacione de la literatura antinigromantica
que se desarroll6 en el siglo XIII de manera paralela a la creciente
circulacién de textos magicos, sobre todo en los ambitos de la teologia
y la filosofia escolasticas. A pesar de la ausencia absoluta de citas de
autores que habian abordado la cuestion —~hecho que nos puede
sorprender a tenor de la importancia del criterio de autoridad en los
medios intelectuales bajomedievales, pero que podria deberse a las
circunstancias en las que fue escrita la epistola—, la misma metodologia
escolastica empleada y algunos de los contenidos ya llevan a sospechar
el uso de al menos algunos argumentos extraidos de autoridades que
habian combatido la nigromancia en el periodo anterior o contempo-
raneo a Arnau, como Guillermo de Auvernia, Alberto Magno, Tomas
de Aquino o Roger Bacon. De todos ellos sélo una indeterminada Suma
de Tomas de Aquino aparece en los inventarios de su biblioteca. Y
precisamente Tomas —y de forma especifica el articulo VI, 10 de sus



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 179

Questiones de potentia, escritas entre 1265 y 1266— es el que presenta
mas paralelismos con el De reprobacione. Dicho articulo pretende
averiguar “si los demonios son forzados por medios perceptibles y fisicos,
hechos o palabras, a realizar los milagros que parecen producirse por
medio de las artes magicas”. El titulo indica claramente que la questio es
muy préxima a la debatida en el De reprobacione. Incluso cabe preguntarse
si fue este escrito de Tomas el inspirador de la epistola arnaldiana,
considerando el cierto nimero de coincidencias que se detectan entre
ambos textos no sélo en el tema, sino también en el uso de la técnica
cuestionariay en algunos de los argumentos empleados. La influencia
mas o menos profunda de Tomas no tiene por qué causar extraneza,
pese a que con el iempo Arnau llegaria a ser un furibundo antitomista
en materia religiosa. Conviene no olvidar que en parte se formé con
los dominicos y que a menudo utilizaria formalmente la légica y los
mecanismos dialécticos de la argumentacién escolastica en sus polémicas
con los te6logos profesionales, mas alla del antiescolasticismo de fondo
que se ha observado en su aportacién espiritual.

Dicho esto, es preciso dejar claro que al mismo tiempo se detectan
diferencias muy significativas entre la Questio de potentia, V1, 10y el De
reprobacione. Tomas evidencia una mayor preocupacién que Arnau por
los peligros que supone la magia y sus fuentes principales son las
autoridades religiosas, en especial la Biblia y Agustin. Su conocimiento
de las practicas o los textos magicos suele proceder de los autores
patristicos, sobre todo del mismo Agustin, y por consiguiente polemiza
en general con el neoplatonismo o el hermetismo antiguos, con algunas
excepciones como al-Kindi. Por el contrario Arnau manifiesta una
cosmovisién mas cercana a Avicena o Alberto Magno y demuestra un
manejo mas directo y experto tanto de la filosofia natural como de las
artes ocultas. En efecto, la reprobacién arnaldiana se apoya en un
conocimiento de primera mano de la nigromancia procedente del
mundo islamico, si tenemos en cuenta que, segin sus palabras, el autor
ha leido toda la doctrina acerca de la invocacién de los espiritus en
escritos de autores arabes y no cristianos. Ciertamente Arnau tuvo la
posibilidad de acceder a la literatura magica, que fue traducida del
arabe al latin en su mayor parte en la Peninsula Ibérica —primero
durante el siglo XII y luego a mediados de siglo XIII- antes de pasar a
Francia (David Pingree 57-58). La segunda oleada de traducciones,
originada en la corte castellana de Alfonso X, tuvo una especial
incidencia entre los médicos cristianos y judios de Montpellier alrededor
del 1300, un entorno muy préximo a Arnau. Ademas de su situacién
privilegiada a uno y otro lado de los Pirineos, Arnau disfrutaba de



180 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

otra enorme ventaja: su conocimiento de la lengua arabe le permitia
llegar a las fuentes de la magia sin necesidad de traduccién, segtin
aclara é]l mismo en la epistola.

Las breves referencias presentes en el De reprobacione a la oscura
literatura de la nigromancia medieval aportan cierta informacién acerca
de algunos titulos poco o nada conocidos por otras fuentes. Asi, es
probable que el Liber de fantasmatibus sea el mismo Liber fantasmatum
denostado por Roger Bacon como uno de los escritos que sirven para
invocar a los demonios y que, por consiguiente, pertenecen a la magia
fraudulenta alejada de las operaciones de la naturaleza y de la técnica
(A. G. Little 48). Si lleg6 al conocimiento de Bacon, este libro debi6
de circular en versién latina, de la que no se conoce ninguna copia
manuscrita, al menos bajo ese nombre, asi como tampoco de un original
arabe del que tal vez procediera, y por lo tanto la noticia dada por
Arnau podria ser la mas completa a nuestro alcance. En él se describia
cémo los espiritus se distribuyen en cuatro reinos gobernados por sus
correspondientes reyes o principes. Dichos reinos se reparten los cuatro
puntos cardinales y estan vinculados a una de las cuatro partes del dia.
Los espiritus pertenecientes a cada uno de los cuatro territorios se
distribuyen a su vez a lo largo de las horas de las cuatro partes del dia.
Asi el nigromante ha de invocar al espiritu mas poderoso durante la
hora que mas le conviene. Es curioso constatar que esta idea, reflejada
de forma correcta aqui y en numerosos escritos magicos, entra en
contradiccién con el tépico de que las operaciones de magia negra
deben efectuarse en horas y lugares tenebrosos — tépico repetido con
frecuencia en la literatura antinigromantica y utilizado como
argumento precisamente en la misma epistola, al rechazar el posible
recurso a la luz para dominar a los demonios, con el fin de demostrar
la inconsistencia de la doctrina sobre los espiritus. Dicha contradiccién
quiza es significativa del poco calado del conocimiento de Arnau sobre
la nigromancia o puede considerarse simplemente como un recurso
polémico fallido.

De todas formas no se puede descartar que el Liber fantasmatum
circulara también con otro nombre. La distribucién de los espiritus
bajo cuatro principes aparece en numerosos escritos nigromanticos y
en concreto en repertorios o catadlogos de demonios, si bien no me ha
sido posible encontrar ninguno que coincida exactamente con el
contenido descrito por Arnau. Uno es el De tribus figuris spirituum, del
cual el Speculum astronomie informa que trata de los espiritus “llamados
principes en las cuatro zonas del mundo” (Zambelli 240-44; Weill-
Parot 54). Otro es el titulado Annuli Salomonis o De quatuor annulis



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 181

Salomonis, clasificado por el Speculum astronomie en la categoria de libros
de imagenes “detestables” y del cual se conservan varios manuscritos
(Lynn Thorndike 250-51). La consulta de sendos manuscritos del De
quatuor annulis Salomonis y del De tribus figuris spirituum no me ha
permitido encontrar ninguna otra similitud con la obra citada por
Arnau. No obstante, un indicio de que Arnau conocia el De quatuor
annulis Salomonis podria ser su alusién a los anillos de Salomén, aunque
tal vez s6lo lo conociera por la mala fama que le dieron ciertos textos
escolasticos como el Speculum astronomie o Guillermo de Auvernia.

Autn menor informacién sobre su contenido proporciona la alusién
de Arnau a los Libri centre et circumferencie, descritos como un compendio
de toda la doctrina nigromantica y considerados los escritos sobre
nigromancia mas racionales. El titulo sugiere que se podrian centrar
en los circulos magicos, las figuras mas empleadas por los nigromantes
con el fin de aumentar su poder sobre los espiritus que invocaban. De
la referencia se desprende que habia accedido a su texto arabe vy, por
lo tanto, es probable que no hubiera sido traducido, al menos cuando
escribi6 la epistola. No he encontrado ningin escrito nigromantico
que encaje con la descripcién, pero tampoco es imposible que acabara
circulando bajo otro titulo.

El epilogo: la melancolia del nigromante

Alo largo de toda la argumentacién central el autor no revela ningin
indicio inequivoco de que sea un médico, sino que sus recursos dialécticos
y sus conocimientos teéricos podrian corresponder a los de cualquier
universitario. Hasta la dltima parte de la epistola, a modo de epilogo,
no se descubre el médico, cuando, como tnica excusa posible para
quienes defienden la nigromancia en calidad de un saber técnico y
racional, aduce que una conviccién tan desencaminada y contraria a la
verdad y a la inteligencia debe achacarse a una lesién en la razén. La
experiencia médica del autor sélo puede atribuir este menoscabo a
una melancolia innata o sobrevenida, una vez descartados otros tipos
de alienacién como la mania, la frenits o los delirios febriles en ausencia
de furia o de fiebre. Se trata, sin embargo, de una melancolia oculta,
invisible para la mayor parte de la gente y distinta de la mas conocida
y frecuente. En ella no se manifiestan los sintomas habituales, sino que
la tinica senal perceptible es la corrupcién de la virtus estimativa o facultad
racional, que también se da, entre otros signos, en las especies habituales
de melancolia descritas en otras obras del mismo autor y de numerosos



182 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

escritores antiguos y medievales. Arnau compara esta corrupcién fisica
con la que pueden padecer quienes sufren el amor pasional, segin ya
explicé en su De amore heroico (45-51).

El pasaje final del De reprobacione plantea varias cuestiones. En primer
lugar es preciso dilucidar en qué clase concreta de trastorno mental
piensa Arnau. En su De parte operativa (Arnau de Vilanova, Opera 126r)
se enumeran las diversas especies de alienacién mental segin las
operaciones deterioradas. La alienacién que afecta sélo a la razén
(estimatio) recibe el nombre de vesania o insania entre otras designaciones
menos propias. De ahi se puede deducir que éste seria en concreto el
trastorno diagnosticado por Arnau a los practicantes de la nigromancia
y asi se comprueba que la denominacién de vesania utilizada en la
dedicatoria —al igual que la mas genérica de alienacién— es un término
empleado con la precisién técnica propia de un profesional de la
medicina.

En cambio la designacién de melancolia que emplea al final de la
epistola responde a la causa que se le atribuye. En efecto, se trata del
nombre genérico para designar todos aquellos desequilibrios psiquicos
provocados por el humor melancélico, tanto si afecta sélo a la virtus
estimativa (vesania) como a otras facultades. El problema principal
radica en que Arnau justifica el mal de los nigromantes a partir de “la
doctrina de Galeno acerca de las especies ocultas de la melancolia” (De
reprobacione 233), pues segiin todos los indicios la cita —la tinica explicita
en la epistola a una autoridad— no responde directamente a ningtn
texto del médico citado, sino a la tradicién deformadora arabolatina
de la clasificacién galénica de la melancolia.

Tradicionalmente se habia dividido la melancolia en tres tipos, segtin
la clasificacién establecida por Galeno en su De interioribus: una
melancolia extendida por todo el cuerpo que pasa al cerebro, una
segunda que afecta Gnicamente al cerebro, generada en este o en otro
6rgano, y una tercera, denominada enfermedad flatulenta o hipo-
condriaca, originada en la zona abdominal superior o hipocondrios
(Opera 124v-125r). La deformacién de tal clasificaciéon se produjo a
través de dos figuras claves en la transmisiéon medieval de las ideas
antiguas en torno a la melancolia: Ishaq ibn Imran y Constantino el
Africano. En su Tratado sobre la melancolia el bagdadi Ishaq ibn <Imran
(siglos IX-X) hace notar explicitamente la dificultad con la que se
enfrenta el médico para diagnosticar la especie de melancolia “que
asciende de la parte inferior del cuerpo hasta el cerebro” (Magala fil-
malihiiliya 19-21, traduccién mia de la versién alemana). Es posible —-no
queda muy claro en el texto— que extienda tal dificultad a la melancolia



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 183

en general a partir de una cita del De melancholia de Rufo de Efeso.
Pero al adaptar ese pasaje en su De melancholia, versién latina del tratado
de ibn ‘Imran, Constantino el Africano (1010/1015-c. 1087) primero
convierte en dos las especies de melancolia que “son muy ocultas y
oscuras”, cuando el original arabe, segtin hemos visto, sélo habla de
una clase (111, traduccién mia del latin). En segundo lugar la extrema
dificultad de descubrir los accidentes de la melancolia advertida por
ibn “Imran se transforma en absoluta en Constantino (Libri duo de
melancolia 111-12). Parece evidente, pues, el origen constantiniano de
la cita de Arnau. Ahora bien, falta aclarar por qué la atribuy6 a Galeno.
Entre las causas se pueden suponer un simple error, la falsa atribucién
del De melancholia a Galeno o la mala predisposicién a citar a un
desprestigiado Constantino o en general a autores coetaneos.

Arnau no es el primero ni sera el iltimo en poner en relacién la
magia negra o la brujeria con la melancolia. Sin embargo su
formulacién y su motivacién son originales, bien distintas de las de
autores anteriores o posteriores. Mientras que la expresién tradicional
melancholia balneum diaboli se refiere a que la melancolia puede ser una
puerta para la posesién diabdlica, la posicién de Arnau responde mas
bien a las ideas nacidas en la tradicién médica antigua y heredadas por
la medieval sobre el dafio provocado por la melancolia a las facultades
cognitivas, sea la imaginativa o bien la racional, que explicaria los
desérdenes de conducta observados en los enfermos mentales y, en el
caso de una lesién de la facultad racional, las opiniones contrarias a la
razén. El De reprobacione es el primer escrito de Arnau donde se
atribuyen trastornos mentales a quienes defienden ideas consideradas
como erréneasy es posible que dicha imputacién haya sido favorecida
aqui por la relacién de la melancolia con la magia y el diablo.
Posteriormente encontraremos la indicacién de padecer un desorden
mental también en algunas de sus polémicas espirituales con los
tedlogos escolasticos.” Para desautorizar las ideas de sus adversarios
dialécticos —sean los que se sienten atraidos por la nigromancia en el
De reprobacione, sean los detractores de sus ideas religiosas en algunos

* Como ejemplo de tales polémicas, véase su Antidotum contra venenum effusum per fratrem
Manrtinum de Atheca, predicatorem, f. 2441, donde Arnau sugiere que su oponente podria sufrir
vesania o letargia. Es posible hallar paralelos mas o menos aproximados de este recurso a
la atribucién de melancolia para descalificar a los que se apartan del pensamiento recto,
referidos a los que se dedican a las artes ocultas aunque no exclusivamente, en otros autores
como Guillermo de Auvernia (Opera omnia 1058), Tomas de Aquino (Suma contra los gentiles
395) o Bernat de Gordon (Lilium medicinae 68v-69r).



184 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

de sus escritos espirituales— el médico catalan no les puede diagnosticar
un dano a la facultad racional sin especificar que es el tnico sintoma
visible de su trastorno, puesto que sin duda aparentaban plena salud a
excepcién de unas creencias a sus ojos desencaminadas. En ello se aparta
de su fuente constantiniana, que incluye en las clases ocultas de la
melancolia otros signos propios de esta enfermedad como el temor y
las dificultades del habla.

Por otra parte, el que Arnau considere lesionada en los nigromantes
la facultad racional y no la imaginativa representa una diferencia basica
de la imputacién de melancolia frecuentemente aplicada a las brujas,
en especial durante los siglos XVI'y XVII, con la cual algunos médicos
y escritores intentaron atenuar la culpa de las perseguidas. En efecto,
en este caso los delirios de las brujas se solian achacar a la lesién de la
imaginacién producida por la melancolia, lo cual implicaba considerar
los actos de brujeria no reales sino alucinaciones provocadas por la
enfermedad (Sidney Anglo 209-28). En cambio, cuando Arnau afirma
que la afectada es la facultad racional, no se pronuncia sobre la
posibilidad de que la nigromancia tenga un efecto real, sino que se
limita a negar la interpretacién que dan sus practicantes. Aunque al
final de la epistola desvia la corrupcién a los nigromantes del ambito
moral al ambito fisiol6gico y medicaliza asi su caso, eso sélo representa
un leve atenuante para la responsabilidad moral del nigromante.

Conclusion

El De reprobacione ficcionis mnigromantice, inscrito en la literatura
antinigromantica del siglo XIII, es un perfecto ejemplo de la concepcién
de la magia diabdlica como un engano, desde el mismo titulo, que
alude al fingimiento con el cual el demonio hace perder a los
nigromantes, ayudado por la melancolia que estos padecen. Dicha
concepcién responde no sélo al deseo de negar la validez intelectual
de la nigromancia sino también a la necesidad que sienten sus
detractores de explicar por qué hay quien resbala crédulamente hacia
el uso de unas técnicas vanas y diabélicas. Hasta las primeras décadas
del siglo XIV el énfasis recaia en la idea de que los nigromantes eran
victimas de un engafio del demonio y en el consiguiente escepticismo
acerca de la efectividad de sus rituales. Mas tarde, se impuso la creencia
en la existencia real del pacto con el diablo, que implicaria la condena
de nigromantes y brujas por herejia.



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 185

Arnau aborda la cuestién no como el pensador religioso que todavia
no ha salido ala luz, sino como un intelectual interesado en la filosofia
natural que trata un aspecto de su cosmovisién desde una formacién
en artes y en medicina plenamente escolastica. La concepcién del mundo
y el método cuestionario remiten claramente al aristotelismo arabizado
y tamizado por una fuerte influencia neoplaténica, que fue finalmente
cristianizado en los studia del siglo XIII. Su sensibilidad queda mas
cercana a la de Alberto Magno o del Speculum astronomie que a la de
Tomas de Aquino, de acuerdo con su interés por la aplicacién médica
de la magia natural, probablemente el principal estimulo que lo atrajo
hacia las artes ocultas y lo llevé a discriminar practicas y textos licitos
aprovechables de los ilicitos. A pesar de los paralelismos antes senalados,
no resultan evidentes todas las fuentes antinigromanticas del De
reprobacione. Es cierto que aparecen en €l la mayor parte de los temas
tratados por otros escritores que combaten la nigromancia, pero en
absoluto como un reflejo servil: el autor presenta un contenido tan
original como el que puedan aportar los grandes intelectuales de su
tiempo. Quiza el valor mas destacable de la epistola arnaldiana, lo que
le confiere una impronta mas original, es que bebe de tres tradiciones
diversas para demoler los fundamentos intelectuales de la nigromancia:
la misma magia de origen arabe, la medicina arabolatina y el
pensamiento escolastico teoldgico y filoséficonatural.

Obras citadas

Anglo, Sidney. “Melancholia and Witchcraft: The Debate Between Wier,
Bodin and Scot”. Folie et déraison a la Renaissance: Colloque
International tenu en Novembre 1973 sous les auspices de la Fédération
Internationale des Instituts et Sociétés pour UEtude de la Renaissance.
Bruselas: Université de Bruxelles, 1976. 209-28.

Arnau de Vilanova. Antidotum contra venenum effusum per fratrem Martinum
de Atheca, predicatorem. MS Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana
3824, {f. 237-54.

——. Epistola de reprobacione nigromantice ficcionis. Ed. Sebastia Giralt.
Vol 7.1. de Arnaldi de Villanova Opera Medica Omnia. Barcelona:
Universitat de Barcelona /Fundacié Noguera, 2005.

——. Opera. Lyon: Guillaume Huyon, 1520.



186 Sebastia Giralt La corénica 36.1, 2007

——. Tractatus de amore heroico: Epistola de dosi tyriacalium medicinarum.
Ed. Michael McVaugh. Vol. 3. de Arnaldi de Villanova Opera Medica
Omnia. Barcelona: Universitat de Barcelona, 1985.

Bacon, Roger. Epustola de secretis operibus artis et nature et de nullitate
magiae. Opera quaedam hactenus inedita. Ed. John S. Brewer. Londres:
Longman, Green, Longman and Roberts, 1859. 523-51.

Bernat de Gordon. Lilium medicinae. Lyon: G. Rovillius, 1559.

Diepgen, Paul. “Arnaldus de Villanova De improbatione maleficiorum”.
Archiv fiir Kulturgeschichte 9 (1912): 385-403.

Finke, Heinrich. Aus den Tagen Bonifaz VIII. Miinster: Aschendorff, 1902.

Galeno. Opera. Venecia: Filippo Pinzio, 1470.

Giralt, Sebastia. “Arnaldus astrologus? La astrologia en la medicina de
Arnau de Vilanova”. Medicina & historia 2 (2003): 1-15.

——. “Medicinat astrologia en el corpus arnaldia”. Dynamis 26 (2006):
15-38.

Grmek, Mirko Drazen. “La lettre sur la magie noire et les autres
manuscrits d’Arnaud de Villeneuve dans les bibliotheques
yougoslaves”. Archives Internationales d’Histoire des Sciences 42
(1957): 21-26.

——. “Rasprava Arnalda iz Villanova o crnoj magiji”. Starine 48 (1958):
217-29.

Guillermo de Auvernia. Opera omnia. Paris: A. Pralard, 1674.

ibn ‘Imran, Ishaq. Magala fil-malihaliya (Abhandlung iiber die Melancholie)
[Constantino el Africano: Libri duo de melancolia]. Ed. Karl Garbers.
Hamburg: Helmut Buske Verlag, 1977.

Little, A. G. Part of the Opus tertium of Roger Bacon. Aberdeen: Aberdeen
UP, 1912.

Pingree, David. “The Diffusion of Arabic Magical Texts in Western
Europe”. La diffusione delle scienze islamiche nel Medio Evo europeo
(Roma, 2-4 ottobre 1984): Convegno internazionale promosso
dall’Accademia nazionale dei Lincei, Fondazione Leone Caetani e
dall’Universita di Roma “La Sapienza”, Facolta di lettere, Dipartimento
di studi orientali. Ed. Biancamaria Scarcia Amoretti. Roma:
Accademia Nazionale de1 Lincel, 1987. 57-102.

Thorndike, Lynn. “Traditional Medieval Tracts Concerning Engraved
Astrological Images”. Mélanges Auguste Pelzer: Etudes d’histoire littéraire
et doctrinale de la scholastique médivale offertes a Auguste Pelzer a Uoccasion
de son soixante-dixieme anniversiare. Lovaina: Université de Louvain,
1947. 212-738.

Tomas de Aquino. Suma contra los gentiles. Madrid: Editorial Catdlica,
1953.



La epistola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 187

——. Quaestiones disputatae. Volume II. Eds. P. Bazzi et al. Taurini et
Romae: Marietti, 1965.

Weill-Parot, Nicolas. Les “images astrologiques” au Moyen—ffge et ala
Renaissance. Paris: Honoré Champion, 2002.

Zambelli, Paola. The Speculum astronomiae and Its Enigma. Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers, 1992.






