
LA CORÓNICA 36.1 (Fall, 2007): 173-87

LA EPÍSTOLA CONTRA LA
NIGROMANCIA DE ARNAU DE
VILANOVA

Sebastià Giralt
Universitat Autònoma de Barcelona

Durante siglos el nombre del médico y reformador espiritual Arnau
de Vilanova (c. 1240-1311) ha sido vinculado a las más variadas artes
ocultas –la magia, la nigromancia, la astrología, la alquimia, la
oniromancia– hasta convertirse en una figura arquetípica de maestro
ocultista, a la vez que le eran atribuidas espuriamente numerosas obras
pertenecientes a esas disciplinas. En realidad el interés real de Arnau
por lo oculto no traspasó los oscilantes límites trazados por la élite
intelectual de su tiempo y, en todo caso, su presunta heterodoxia
permaneció confinada al ámbito del profetismo y el reformismo
religioso, si bien se convertiría en el principal factor que originó su
fama como astrólogo, alquimista y mago, junto con la aplicación médica
de las artes ocultas lícitas que se observa en su obra y su actividad
profesional. Lo cierto es que Arnau fue uno de los autores que
encabezaron el proceso de racionalizar e incorporar a la medicina
galenista bajomedieval procedimientos terapéuticos provenientes de
la magia natural y de la astrología.1  No resulta contradictorio, sino
perfectamente complementario, el que uno de sus primeros escritos
conservados consista en un ataque sistemático a las bases intelectuales
de la nigromancia. Se trata del De reprobacione nigromantice ficcionis,
una breve pero densa epístola, más conocida en el pasado con el
impropio título De improbatione maleficiorum, que ya había atraído el

1 Véanse los estudios de Nicolas Weill-Parot 456-500, y Sebastià Giralt, “Arnaldus
astrologus? La astrología en la medicina de Arnau de Vilanova”; “Medicina i astrologia en
el corpus arnaldià”, así como su introducción a la Epistola de reprobacione nigromantice ficcionis,
142-98.



174 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

interés de varios historiadores de la magia y de la medicina, pero que
hasta ahora no ha sido objeto de una edición crítica.2  El presente
artículo pretende dar a conocer lo relativo a la composición y el
contenido de este opúsculo de Arnau de Vilanova, que contribuye no
sólo a esclarecer la posición de su autor frente a las artes ocultas, sino
también a conocer mejor el pensamiento del siglo XIII en torno a la
magia destinada a los espíritus o demonios.

La obra se presenta como una epístola del autor dirigida al
obispo de Valencia. El texto está dividido en tres partes claramente
diferenciadas: la dedicatoria, el núcleo donde se desarrolla la
argumentación (questio) contra la idea de que se puede dominar a
los demonios por medios naturales o sobrenaturales, y un epílogo
que descubre la melancolía sufrida por los nigromantes.

Dedicatoria y ocasión de la epístola

El De reprobacione nigromantice ficcionis empieza con una dedicatoria
dirigida al obispo de Valencia, con toda probabilidad Jaspert de Botonac,
quien ocupó la sede entre 1276 y 1288 (Heinrich Finke 193), si tenemos
en cuenta que Arnau ejerció la medicina en Valencia probablemente
durante un número indeterminado de años antes de 1281 y con
seguridad cuatro o cinco más después de 1286. Con esta ciudad, además,
mantuvo una estrecha vinculación durante la parte documentada de
su vida y allí podría haber nacido o haberse establecido poco después
de la conquista cristiana en 1238.

La epístola demuestra la relación entre Arnau y Jaspert, entre los
que cabe suponer un vínculo como médico y paciente, además del
pastoral, puesto que el maestro debía de ser el profesional más eminente
de la diócesis. Incluso es lícito preguntarse si no habría sido precisamente
Jaspert, favorecido por una estrecha vinculación con el rey catalán
Pedro el Grande, quien hubiera introducido en la corte real a Arnau,
pues la entrada del médico al servicio de la corona de Aragón

2 Las ediciones anteriores de Paul Diepgen en 1912 y Mirko Drazen Grmek en 1958,
cuya introducción serbocroata había traducido al francés en 1957, no pueden
considerarse críticas y están basadas en un número muy inferior de manuscritos (tres
y cuatro respectivamente). Mi edición, en cambio, se apoya en nueve códices de los siglos
XIV y XV, recopilados en el marco del proyecto de los Arnaldi de Villanova Opera Medica
Omnia (AVOMO) iniciado en 1975 por el Seminarium Historiae Medicae Granatensis
y que continúa siendo publicado hasta la fecha en la Universitat de Barcelona.



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 175

permanece aún en el periodo oscuro de su vida y la primera constancia
de la atención profesional a la familia real se remonta a 1281. El hecho
es que tanto el médico como el obispo formaron parte del entorno
más próximo al monarca durante los últimos años de su vida y
coincidieron junto al lecho del rey moribundo.

La dedicatoria a Jaspert permite situar la epístola en los años en
los que éste fue obispo de Valencia, desde 1276 hasta su muerte en
1288. Si pretendemos concretar más, tan sólo podemos conjeturar
que parece más probable una fecha temprana, anterior a 1281, cuando
Arnau ya residía en Barcelona, y más próxima a la redacción del De
amore heroico, la única obra del propio autor que, según indica Michael
McVaugh en su edición del Tractatus de amore heroico, está citada en el De
reprobacione y conserva ciertas reminiscencias de su etapa estudiantil
(11-12). En todo caso no hay duda de que, junto con el De amore heroico,
es uno de los primeros escritos de Arnau conservados, perteneciente al
periodo anterior al grueso de su obra médica original y a la totalidad
de su obra religiosa.

Se desprende del inicio del De reprobacione que Arnau había
redactado el escrito recientemente a demanda de los miembros de
una comunidad de religiosos donde se alojaba a la espera de que el
mar se calmara y pudiera emprender la navegación. Dadas su breve
extensión y la carencia casi absoluta de alusiones a las autoridades, no
se debe descartar que lo hubiera escrito mientras se encontraba
inmovilizado debido a las condiciones meteorológicas. La razón que
motiva dedicatoria y envío al obispo es la conversación mantenida por
ambos la víspera. El tema, hay que suponer, es el ya anunciado aquí: la
refutación de la creencia sostenida por aquellos que afirman poseer
el poder de someter a los demonios a su voluntad. Aunque en la
dedicatoria se tilda en principio dicha idea de curiositas propia de
charlatanes –en el sentido medieval de curiositas, es decir, deseo excesivo
de saber– en seguida se considera más apropiada la calificación de
vesania adelantando así, de un modo aún genérico, la diagnosis de
trastorno mental que se concretará y se desarrollará en la última parte
del escrito.

Argumentación o questio

Si queremos encasillar el De reprobacione en un género, la argumentación
que constituye su eje central apunta a la questio, una de las modalidades
de la literatura escolástica basadas en la lógica aristotélica que servía



176 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

para plantear, habitualmente en un contexto universitario, una duda
o un problema acerca del cual se desarrollaban argumentos a favor y
en contra para luego refutar los contrarios. En mi opinión, Arnau
responde a una duda, planteada en un ámbito extraacadémico, en la
misma manera que habría empleado en la facultad, en forma de questio.
Pero Arnau reconoce al final del texto que en esta ocasión específica
evita convertir el problema en un debate público técnicamente similar
a una questio disputata, con la presencia y la participación activa de
otros argumentadores que defiendan la opinión contraria, por miedo
–confiesa– a que sus palabras puedan ser malinterpretadas en un tema
tan delicado y ser causa de error en asistentes poco preparados,
supuestamente los religiosos a quienes iba dirigida en origen la
exposición. Si se considera la hipótesis de que el texto fue escrito porque
algunos de ellos practicaban la nigromancia (Paul Diepgen), podría
ser ésta una razón añadida para evitar la confrontación.

En la questio Arnau orienta la reprobación de la nigromancia a
negar su principio fundamental: la posibilidad de obligar a un espíritu
o demonio a cumplir las órdenes de quien lo invoca a fin de conocer
hechos ocultos o futuros, o bien a fin de realizar sus deseos. Su
argumentación va dirigida a demostrar que no existe ninguna facultad
natural o sobrenatural al alcance de los seres humanos en general y los
nigromantes en particular para someter a los espíritus, y con el objetivo
de demostrarlo va desgranando con minuciosidad todos los recursos
con los que una persona podría dominarlos, primero los naturales –la
luz, los astros, las sustancias animales, vegetales y minerales– y después
los sobrenaturales –un don de Dios, exorcismos u otros rituales– para
irlos descartando implacablemente uno a uno.

El razonamiento se basa en la concepción del cosmos como una
escala jerarquizada de los seres y de la causalidad, en la que el espíritu
y la inteligencia son superiores a la materia, lo sobrenatural a lo natural,
las sustancias a los accidentes y lo superior domina a lo inferior. Por lo
tanto, las sustancias inteligentes independientes como Dios –en la cima
de la jerarquía– los ángeles y los demonios son superiores a las unidas
a un cuerpo. En consecuencia, ningún hombre o ser natural dispone
del poder de mandar sobre los demonios. Arnau responde así a la
creencia de que los espíritus son sometidos naturalmente por figuras y
palabras negando la posibilidad de que éstas, como accidentes, puedan
dominar ninguna sustancia. Tampoco reconoce una facultad activa a
las figuras en sí mismas, y menos las artificiales como las empleadas por
los nigromantes llamadas caracteres, cuando no puede proporcionársela
su materia, su artífice o los astros. Con ello descarta la validez de



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 177

talismanes y sellos astrológicos para dominar a los espíritus, aunque en
el futuro Arnau justificaría su uso con fines terapéuticos sobre la base
de las propiedades ocultas de origen astral. Ni siquiera el alma humana,
por noble que sea, logra dar a las palabras poder sobre los demonios.

En todo caso, Dios es el único ser capaz de conceder a una persona
la potestad de someter a un demonio, más allá de los límites de la
naturaleza, pero quien recibe tal don sólo puede ser un santo y de
ningún modo los nigromantes, señalados por llevar la vida más sórdida
y ser los peores pecadores. Por consiguiente, Arnau justifica su rechazo
de la nigromancia no sólo con la denigración intelectual que conlleva
su acusación de ignorancia e irracionalidad, sino también con un criterio
moral. De este modo, su ataque va dirigido directamente contra los
nigromantes, con la doble finalidad de desautorizar a quienes realizan
unas prácticas reprobables y, con ellos, deslegitimar sus creencias y
operaciones. Frente a ellos los astrólogos son calificados de “expertos
en los astros” y “sabios”, poseedores tanto de un conocimiento racional
como de la calidad moral que es su consecuencia.

Aunque el estereotipo del nigromante es una figura masculina
puesto que, como practicante de una magia de transmisión escrita,
debe ser capaz de leer en latín –a menudo es clérigo, a veces incluso un
universitario– es revelador ver cómo Arnau, con el objetivo de
denigrarlo, sitúa al nigromante al mismo nivel que el arquetipo de la
hechicera, una anciana que no participa de la tradición culta sino de la
magia inferior. Para Arnau los nigromantes y las hechiceras permanecen
unidos por la ilicitud de sus modalidades de magia, derivada del común
recurso a los demonios, explícito o implícito, y por la sordidez moral
de sus vidas. De todas formas el calificativo más despectivo (fetentes)
está dirigido a las ancianas, que aparecen como prueba definitiva de la
ignorancia de los practicantes de la magia ilícita.

Arnau, tras demostrar que no es posible que funcionen como
recursos naturales, distingue entre los diversos medios con los que los
hombres pretenden someter a los demonios a su voluntad. La mayoría
–las personas menos instruidas– se sirve de sacrificios, utilizando una
serie de métodos convertidos ya en habituales y tópicos en la literatura
sobre la magia, desde el uso de un niño como médium, de sustancias
naturales –sangre de animales, hojas o raíces– o fumigaciones y de
lugares propicios como un cruce de caminos o una casa en ruinas,
hasta los más siniestros miembros de muertos y cadáveres de ajusticiados.
Los hombres más cultos se sirven, en cambio, de medios menos
claramente execrables, porque les parece que les permiten dominar a
los demonios, por ejemplo exorcismos donde se invocan nombres



178 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

sagrados o inscripciones y figuras aparentemente sagradas, complejas
e incomprensibles como los anillos de Salomón. Aunque no aluda de
manera específica a los talismanes y sí en cambio a otros recursos, esta
distinción entre los medios que resultan más palmariamente demoníacos
y otros que lo son menos parece un eco de la diferenciación entre
imágenes abominables y detestables establecida en el Speculum
astronomie (Paola Zambelli 240-46), donde también se citan los cuatro
anillos de Salomón en la segunda clase.

Todos esos recursos –sigue Arnau–, sean de la clase que sean, no
son más que invenciones de los demonios que responden a la necesidad
de fingir para engañar a los hombres con la intención de perderlos, lo
cual constituye la ficcio nigromantica que da título al tratado. A partir
del perfecto conocimiento del mundo natural y de la psicología humana
los demonios han creado astutamente una variada gama de formas de
ser invocados con el objetivo de que cada persona se deje seducir por
aquel modo hacia el cual se sienta más inclinada, sea porque lo considere
más eficaz o más fácil de ejecutar, y a la vez que resulte bastante
ininteligible para esconder el engaño. Entonces los demonios fingen
que son ellos quienes son forzados contra su voluntad, por medios que
ellos mismos han urdido, a realizar aquello que les exige el mago,
simulando, por ejemplo, que sus exorcismos los aterrorizan y los
atormentan, a fin de que continúe por siempre jamás ejecutando unas
prácticas que lo alejan del camino recto hacia Dios.

Naturalmente el De reprobacione no es el único texto del siglo XIII
contra la magia ilícita que hace hincapié en el engaño diabólico o en la
reprobación de la nigromancia. Así pues, es preciso tener en cuenta las
posibles influencias en el De reprobacione de la literatura antinigromántica
que se desarrolló en el siglo XIII de manera paralela a la creciente
circulación de textos mágicos, sobre todo en los ámbitos de la teología
y la filosofía escolásticas. A pesar de la ausencia absoluta de citas de
autores que habían abordado la cuestión –hecho que nos puede
sorprender a tenor de la importancia del criterio de autoridad en los
medios intelectuales bajomedievales, pero que podría deberse a las
circunstancias en las que fue escrita la epístola–, la misma metodología
escolástica empleada y algunos de los contenidos ya llevan a sospechar
el uso de al menos algunos argumentos extraídos de autoridades que
habían combatido la nigromancia en el periodo anterior o contempo-
ráneo a Arnau, como Guillermo de Auvernia, Alberto Magno, Tomás
de Aquino o Roger Bacon. De todos ellos sólo una indeterminada Suma
de Tomás de Aquino aparece en los inventarios de su biblioteca. Y
precisamente Tomás –y de forma específica el artículo VI, 10 de sus



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 179

Questiones de potentia, escritas entre 1265 y 1266– es el que presenta
más paralelismos con el De reprobacione. Dicho artículo pretende
averiguar “si los demonios son forzados por medios perceptibles y físicos,
hechos o palabras, a realizar los milagros que parecen producirse por
medio de las artes mágicas”. El título indica claramente que la questio es
muy próxima a la debatida en el De reprobacione. Incluso cabe preguntarse
si fue este escrito de Tomás el inspirador de la epístola arnaldiana,
considerando el cierto número de coincidencias que se detectan entre
ambos textos no sólo en el tema, sino también en el uso de la técnica
cuestionaria y en algunos de los argumentos empleados. La influencia
más o menos profunda de Tomás no tiene por qué causar extrañeza,
pese a que con el tiempo Arnau llegaría a ser un furibundo antitomista
en materia religiosa. Conviene no olvidar que en parte se formó con
los dominicos y que a menudo utilizaría formalmente la lógica y los
mecanismos dialécticos de la argumentación escolástica en sus polémicas
con los teólogos profesionales, más allá del antiescolasticismo de fondo
que se ha observado en su aportación espiritual.

Dicho esto, es preciso dejar claro que al mismo tiempo se detectan
diferencias muy significativas entre la Questio de potentia, VI, 10 y el De
reprobacione. Tomás evidencia una mayor preocupación que Arnau por
los peligros que supone la magia y sus fuentes principales son las
autoridades religiosas, en especial la Biblia y Agustín. Su conocimiento
de las prácticas o los textos mágicos suele proceder de los autores
patrísticos, sobre todo del mismo Agustín, y por consiguiente polemiza
en general con el neoplatonismo o el hermetismo antiguos, con algunas
excepciones como al-Kindī. Por el contrario Arnau manifiesta una
cosmovisión más cercana a Avicena o Alberto Magno y demuestra un
manejo más directo y experto tanto de la filosofía natural como de las
artes ocultas. En efecto, la reprobación arnaldiana se apoya en un
conocimiento de primera mano de la nigromancia procedente del
mundo islámico, si tenemos en cuenta que, según sus palabras, el autor
ha leído toda la doctrina acerca de la invocación de los espíritus en
escritos de autores árabes y no cristianos. Ciertamente Arnau tuvo la
posibilidad de acceder a la literatura mágica, que fue traducida del
árabe al latín en su mayor parte en la Península Ibérica –primero
durante el siglo XII y luego a mediados de siglo XIII– antes de pasar a
Francia (David Pingree 57-58). La segunda oleada de traducciones,
originada en la corte castellana de Alfonso X, tuvo una especial
incidencia entre los médicos cristianos y judíos de Montpellier alrededor
del 1300, un entorno muy próximo a Arnau. Además de su situación
privilegiada a uno y otro lado de los Pirineos, Arnau disfrutaba de



180 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

otra enorme ventaja: su conocimiento de la lengua árabe le permitía
llegar a las fuentes de la magia sin necesidad de traducción, según
aclara él mismo en la epístola.

Las breves referencias presentes en el De reprobacione a la oscura
literatura de la nigromancia medieval aportan cierta información acerca
de algunos títulos poco o nada conocidos por otras fuentes. Así, es
probable que el Liber de fantasmatibus sea el mismo Liber fantasmatum
denostado por Roger Bacon como uno de los escritos que sirven para
invocar a los demonios y que, por consiguiente, pertenecen a la magia
fraudulenta alejada de las operaciones de la naturaleza y de la técnica
(A. G. Little 48). Si llegó al conocimiento de Bacon, este libro debió
de circular en versión latina, de la que no se conoce ninguna copia
manuscrita, al menos bajo ese nombre, así como tampoco de un original
árabe del que tal vez procediera, y por lo tanto la noticia dada por
Arnau podría ser la más completa a nuestro alcance. En él se describía
cómo los espíritus se distribuyen en cuatro reinos gobernados por sus
correspondientes reyes o príncipes. Dichos reinos se reparten los cuatro
puntos cardinales y están vinculados a una de las cuatro partes del día.
Los espíritus pertenecientes a cada uno de los cuatro territorios se
distribuyen a su vez a lo largo de las horas de las cuatro partes del día.
Así el nigromante ha de invocar al espíritu más poderoso durante la
hora que más le conviene. Es curioso constatar que esta idea, reflejada
de forma correcta aquí y en numerosos escritos mágicos, entra en
contradicción con el tópico de que las operaciones de magia negra
deben efectuarse en horas y lugares tenebrosos – tópico repetido con
frecuencia en la literatura antinigromántica y utilizado como
argumento precisamente en la misma epístola, al rechazar el posible
recurso a la luz para dominar a los demonios, con el fin de demostrar
la inconsistencia de la doctrina sobre los espíritus. Dicha contradicción
quizá es significativa del poco calado del conocimiento de Arnau sobre
la nigromancia o puede considerarse simplemente como un recurso
polémico fallido.

De todas formas no se puede descartar que el Liber fantasmatum
circulara también con otro nombre. La distribución de los espíritus
bajo cuatro príncipes aparece en numerosos escritos nigrománticos y
en concreto en repertorios o catálogos de demonios, si bien no me ha
sido posible encontrar ninguno que coincida exactamente con el
contenido descrito por Arnau. Uno es el De tribus figuris spirituum, del
cual el Speculum astronomie informa que trata de los espíritus “llamados
príncipes en las cuatro zonas del mundo” (Zambelli 240-44; Weill-
Parot 54). Otro es el titulado Annuli Salomonis o De quatuor annulis



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 181

Salomonis, clasificado por el Speculum astronomie en la categoría de libros
de imágenes “detestables” y del cual se conservan varios manuscritos
(Lynn Thorndike 250-51). La consulta de sendos manuscritos del De
quatuor annulis Salomonis y del De tribus figuris spirituum no me ha
permitido encontrar ninguna otra similitud con la obra citada por
Arnau. No obstante, un indicio de que Arnau conocía el De quatuor
annulis Salomonis podría ser su alusión a los anillos de Salomón, aunque
tal vez sólo lo conociera por la mala fama que le dieron ciertos textos
escolásticos como el Speculum astronomie o Guillermo de Auvernia.

Aún menor información sobre su contenido proporciona la alusión
de Arnau a los Libri centre et circumferencie, descritos como un compendio
de toda la doctrina nigromántica y considerados los escritos sobre
nigromancia más racionales. El título sugiere que se podrían centrar
en los círculos mágicos, las figuras más empleadas por los nigromantes
con el fin de aumentar su poder sobre los espíritus que invocaban. De
la referencia se desprende que había accedido a su texto árabe y, por
lo tanto, es probable que no hubiera sido traducido, al menos cuando
escribió la epístola. No he encontrado ningún escrito nigromántico
que encaje con la descripción, pero tampoco es imposible que acabara
circulando bajo otro título.

El epílogo: la melancolía del nigromante

A lo largo de toda la argumentación central el autor no revela ningún
indicio inequívoco de que sea un médico, sino que sus recursos dialécticos
y sus conocimientos teóricos podrían corresponder a los de cualquier
universitario. Hasta la última parte de la epístola, a modo de epílogo,
no se descubre el médico, cuando, como única excusa posible para
quienes defienden la nigromancia en calidad de un saber técnico y
racional, aduce que una convicción tan desencaminada y contraria a la
verdad y a la inteligencia debe achacarse a una lesión en la razón. La
experiencia médica del autor sólo puede atribuir este menoscabo a
una melancolía innata o sobrevenida, una vez descartados otros tipos
de alienación como la manía, la frenitis o los delirios febriles en ausencia
de furia o de fiebre. Se trata, sin embargo, de una melancolía oculta,
invisible para la mayor parte de la gente y distinta de la más conocida
y frecuente. En ella no se manifiestan los síntomas habituales, sino que
la única señal perceptible es la corrupción de la virtus estimativa o facultad
racional, que también se da, entre otros signos, en las especies habituales
de melancolía descritas en otras obras del mismo autor y de numerosos



182 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

escritores antiguos y medievales. Arnau compara esta corrupción física
con la que pueden padecer quienes sufren el amor pasional, según ya
explicó en su De amore heroico (45-51).

El pasaje final del De reprobacione plantea varias cuestiones. En primer
lugar es preciso dilucidar en qué clase concreta de trastorno mental
piensa Arnau. En su De parte operativa (Arnau de Vilanova, Opera 126r)
se enumeran las diversas especies de alienación mental según las
operaciones deterioradas. La alienación que afecta sólo a la razón
(estimatio) recibe el nombre de vesania o insania entre otras designaciones
menos propias. De ahí se puede deducir que éste sería en concreto el
trastorno diagnosticado por Arnau a los practicantes de la nigromancia
y así se comprueba que la denominación de vesania utilizada en la
dedicatoria –al igual que la más genérica de alienación– es un término
empleado con la precisión técnica propia de un profesional de la
medicina.

En cambio la designación de melancolía que emplea al final de la
epístola responde a la causa que se le atribuye. En efecto, se trata del
nombre genérico para designar todos aquellos desequilibrios psíquicos
provocados por el humor melancólico, tanto si afecta sólo a la virtus
estimativa (vesania) como a otras facultades. El problema principal
radica en que Arnau justifica el mal de los nigromantes a partir de “la
doctrina de Galeno acerca de las especies ocultas de la melancolía” (De
reprobacione 233), pues según todos los indicios la cita –la única explícita
en la epístola a una autoridad– no responde directamente a ningún
texto del médico citado, sino a la tradición deformadora arabolatina
de la clasificación galénica de la melancolía.

Tradicionalmente se había dividido la melancolía en tres tipos, según
la clasificación establecida por Galeno en su De interioribus: una
melancolía extendida por todo el cuerpo que pasa al cerebro, una
segunda que afecta únicamente al cerebro, generada en este o en otro
órgano, y una tercera, denominada enfermedad flatulenta o hipo-
condríaca, originada en la zona abdominal superior o hipocondrios
(Opera 124v-125r). La deformación de tal clasificación se produjo a
través de dos figuras claves en la transmisión medieval de las ideas
antiguas en torno a la melancolía: Ishāq ibn cImrān y Constantino el
Africano. En su Tratado sobre la melancolía el bagdadí Ishāq ibn cImrān
(siglos IX-X) hace notar explícitamente la dificultad con la que se
enfrenta el médico para diagnosticar la especie de melancolía “que
asciende de la parte inferior del cuerpo hasta el cerebro” (Maqāla fīl-
mālīhūliyā 19-21, traducción mía de la versión alemana). Es posible –no
queda muy claro en el texto– que extienda tal dificultad a la melancolía



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 183

en general a partir de una cita del De melancholia de Rufo de Éfeso.
Pero al adaptar ese pasaje en su De melancholia, versión latina del tratado
de ibn cImrān, Constantino el Africano (1010/1015-c. 1087) primero
convierte en dos las especies de melancolía que “son muy ocultas y
oscuras”, cuando el original árabe, según hemos visto, sólo habla de
una clase (111, traducción mía del latín). En segundo lugar la extrema
dificultad de descubrir los accidentes de la melancolía advertida por
ibn cImrān se transforma en absoluta en Constantino (Libri duo de
melancolia 111-12). Parece evidente, pues, el origen constantiniano de
la cita de Arnau. Ahora bien, falta aclarar por qué la atribuyó a Galeno.
Entre las causas se pueden suponer un simple error, la falsa atribución
del De melancholia a Galeno o la mala predisposición a citar a un
desprestigiado Constantino o en general a autores coetáneos.

Arnau no es el primero ni será el último en poner en relación la
magia negra o la brujería con la melancolía. Sin embargo su
formulación y su motivación son originales, bien distintas de las de
autores anteriores o posteriores. Mientras que la expresión tradicional
melancholia balneum diaboli se refiere a que la melancolía puede ser una
puerta para la posesión diabólica, la posición de Arnau responde más
bien a las ideas nacidas en la tradición médica antigua y heredadas por
la medieval sobre el daño provocado por la melancolía a las facultades
cognitivas, sea la imaginativa o bien la racional, que explicaría los
desórdenes de conducta observados en los enfermos mentales y, en el
caso de una lesión de la facultad racional, las opiniones contrarias a la
razón. El De reprobacione es el primer escrito de Arnau donde se
atribuyen trastornos mentales a quienes defienden ideas consideradas
como erróneas y es posible que dicha imputación haya sido favorecida
aquí por la relación de la melancolía con la magia y el diablo.
Posteriormente encontraremos la indicación de padecer un desorden
mental también en algunas de sus polémicas espirituales con los
teólogos escolásticos.3  Para desautorizar las ideas de sus adversarios
dialécticos –sean los que se sienten atraídos por la nigromancia en el
De reprobacione, sean los detractores de sus ideas religiosas en algunos

3 Como ejemplo de tales polémicas, véase su  Antidotum contra venenum effusum per fratrem
Martinum de Atheca, predicatorem, f. 244r, donde Arnau sugiere que su oponente podría sufrir
vesania o letargia. Es posible hallar paralelos más o menos aproximados de este recurso a
la atribución de melancolía para descalificar a los que se apartan del pensamiento recto,
referidos a los que se dedican a las artes ocultas aunque no exclusivamente, en otros autores
como Guillermo de Auvernia (Opera omnia 1058), Tomás de Aquino (Suma contra los gentiles
395) o Bernat de Gordon (Lilium medicinae 68v-69r).



184 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

de sus escritos espirituales– el médico catalán no les puede diagnosticar
un daño a la facultad racional sin especificar que es el único síntoma
visible de su trastorno, puesto que sin duda aparentaban plena salud a
excepción de unas creencias a sus ojos desencaminadas. En ello se aparta
de su fuente constantiniana, que incluye en las clases ocultas de la
melancolía otros signos propios de esta enfermedad como el temor y
las dificultades del habla.

Por otra parte, el que Arnau considere lesionada en los nigromantes
la facultad racional y no la imaginativa representa una diferencia básica
de la imputación de melancolía frecuentemente aplicada a las brujas,
en especial durante los siglos XVI y XVII, con la cual algunos médicos
y escritores intentaron atenuar la culpa de las perseguidas. En efecto,
en este caso los delirios de las brujas se solían achacar a la lesión de la
imaginación producida por la melancolía, lo cual implicaba considerar
los actos de brujería no reales sino alucinaciones provocadas por la
enfermedad (Sidney Anglo 209-28). En cambio, cuando Arnau afirma
que la afectada es la facultad racional, no se pronuncia sobre la
posibilidad de que la nigromancia tenga un efecto real, sino que se
limita a negar la interpretación que dan sus practicantes. Aunque al
final de la epístola desvía la corrupción a los nigromantes del ámbito
moral al ámbito fisiológico y medicaliza así su caso, eso sólo representa
un leve atenuante para la responsabilidad moral del nigromante.

Conclusión

El De reprobacione ficcionis nigromantice, inscrito en la literatura
antinigromántica del siglo XIII, es un perfecto ejemplo de la concepción
de la magia diabólica como un engaño, desde el mismo título, que
alude al fingimiento con el cual el demonio hace perder a los
nigromantes, ayudado por la melancolía que estos padecen. Dicha
concepción responde no sólo al deseo de negar la validez intelectual
de la nigromancia sino también a la necesidad que sienten sus
detractores de explicar por qué hay quien resbala crédulamente hacia
el uso de unas técnicas vanas y diabólicas. Hasta las primeras décadas
del siglo XIV el énfasis recaía en la idea de que los nigromantes eran
víctimas de un engaño del demonio y en el consiguiente escepticismo
acerca de la efectividad de sus rituales. Más tarde, se impuso la creencia
en la existencia real del pacto con el diablo, que implicaría la condena
de nigromantes y brujas por herejía.



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 185

Arnau aborda la cuestión no como el pensador religioso que todavía
no ha salido a la luz, sino como un intelectual interesado en la filosofía
natural que trata un aspecto de su cosmovisión desde una formación
en artes y en medicina plenamente escolástica. La concepción del mundo
y el método cuestionario remiten claramente al aristotelismo arabizado
y tamizado por una fuerte influencia neoplatónica, que fue finalmente
cristianizado en los studia del siglo XIII. Su sensibilidad queda más
cercana a la de Alberto Magno o del Speculum astronomie que a la de
Tomás de Aquino, de acuerdo con su interés por la aplicación médica
de la magia natural, probablemente el principal estímulo que lo atrajo
hacia las artes ocultas y lo llevó a discriminar prácticas y textos lícitos
aprovechables de los ilícitos. A pesar de los paralelismos antes señalados,
no resultan evidentes todas las fuentes antinigrománticas del De
reprobacione. Es cierto que aparecen en él la mayor parte de los temas
tratados por otros escritores que combaten la nigromancia, pero en
absoluto como un reflejo servil: el autor presenta un contenido tan
original como el que puedan aportar los grandes intelectuales de su
tiempo. Quizá el valor más destacable de la epístola arnaldiana, lo que
le confiere una impronta más original, es que bebe de tres tradiciones
diversas para demoler los fundamentos intelectuales de la nigromancia:
la misma magia de origen árabe, la medicina arabolatina y el
pensamiento escolástico teológico y filosóficonatural.

Obras citadas

Anglo, Sidney. “Melancholia and Witchcraft: The Debate Between Wier,
Bodin and Scot”. Folie et déraison à la Renaissance: Colloque
International tenu en Novembre 1973 sous les auspices de la Fédération
Internationale des Instituts et Sociétés pour l’Étude de la Renaissance.
Bruselas: Université de Bruxelles, 1976. 209-28.

Arnau de Vilanova. Antidotum contra venenum effusum per fratrem Martinum
de Atheca, predicatorem. MS Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana
3824, ff. 237-54.

——. Epistola de reprobacione nigromantice ficcionis. Ed. Sebastià Giralt.
Vol 7.1. de Arnaldi de Villanova Opera Medica Omnia. Barcelona:
Universitat de Barcelona /Fundació Noguera, 2005.

——. Opera. Lyon: Guillaume Huyon, 1520.



186 Sebastià Giralt La corónica 36.1, 2007

——. Tractatus de amore heroico: Epistola de dosi tyriacalium medicinarum.
Ed. Michael McVaugh. Vol. 3. de Arnaldi de Villanova Opera Medica
Omnia. Barcelona: Universitat de Barcelona, 1985.

Bacon, Roger. Epistola de secretis operibus artis et nature et de nullitate
magiae. Opera quaedam hactenus inedita. Ed. John S. Brewer. Londres:
Longman, Green, Longman and Roberts, 1859. 523-51.

Bernat de Gordon. Lilium medicinae. Lyon: G. Rovillius, 1559.
Diepgen, Paul. “Arnaldus de Villanova De improbatione maleficiorum”.

Archiv für Kulturgeschichte 9 (1912): 385-403.
Finke, Heinrich. Aus den Tagen Bonifaz VIII. Münster: Aschendorff, 1902.
Galeno. Opera. Venecia: Filippo Pinzio, 1470.
Giralt, Sebastià. “Arnaldus astrologus? La astrología en la medicina de

Arnau de Vilanova”. Medicina & historia 2 (2003): 1-15.
——. “Medicina i astrologia en el corpus arnaldià”. Dynamis 26 (2006):

15-38.
Grmek, Mirko Drazen. “La lettre sur la magie noire et les autres

manuscrits d’Arnaud de Villeneuve dans les bibliothèques
yougoslaves”. Archives Internationales d’Histoire des Sciences 42
(1957): 21-26.

——. “Rasprava Arnalda iz Villanova o crnoj magiji”. Starine 48 (1958):
217-29.

Guillermo de Auvernia. Opera omnia. París: A. Pralard, 1674.
ibn cImrān, Ishāq. Maqāla fīl-mālīhūliyā (Abhandlung über die Melancholie)

[Constantino el Africano: Libri duo de melancolía]. Ed. Karl Garbers.
Hamburg: Helmut Buske Verlag, 1977.

Little, A. G. Part of the Opus tertium of Roger Bacon. Aberdeen: Aberdeen
UP, 1912.

Pingree, David. “The Diffusion of Arabic Magical Texts in Western
Europe”. La diffusione delle scienze islamiche nel Medio Evo europeo
(Roma, 2-4 ottobre 1984): Convegno internazionale promosso
dall’Accademia nazionale dei Lincei, Fondazione Leone Caetani e
dall’Università di Roma “La Sapienza”, Facoltà di lettere, Dipartimento
di studi orientali. Ed. Biancamaria Scarcia Amoretti. Roma:
Accademia Nazionale dei Lincei, 1987. 57-102.

Thorndike, Lynn. “Traditional Medieval Tracts Concerning Engraved
Astrological Images”. Mélanges Auguste Pelzer: Études d’histoire littéraire
et doctrinale de la scholastique médivale offertes à Auguste Pelzer à l’occasion
de son soixante-dixième anniversiare. Lovaina: Université de Louvain,
1947. 212-73.

Tomás de Aquino. Suma contra los gentiles. Madrid: Editorial Católica,
1953.



La epístola contra la nigromancia de Arnau de Vilanova 187

——. Quaestiones disputatae. Volume II. Eds. P. Bazzi et al. Taurini et
Romae: Marietti, 1965.

Weill-Parot, Nicolas. Les “images astrologiques” au Moyen-Âge et à la
Renaissance. Paris: Honoré Champion, 2002.

Zambelli, Paola. The Speculum astronomiae and Its Enigma. Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers, 1992.




