Regimen sanitatis zelantibus ?

lde7

Cahiers de recherches médiévales et
humanistes

Journal of medieval and humanistic studies

17 | 2009 :
Le poison et ses usages au Moyen Age

Regimen sanitatis zelantibus ?

Le Contra uenena de Juan Gil de Zamora

CANDIDA FERRERO HERNANDEZ

p. 7-21

Résumés

English Francais

The Liber contra uenena et animalia uenenosa by the Franciscan monk Juan Gil de Zamora (c. 1241-1318) is a literary work on
medicine written in 13th century Castile. The Liber contra uenena fills in a vacuum: that of medical science understood as a part of
natural philosophy; it attracted the keen interest of both theologians and preachers, as the content of their libraries demonstrates. The
work can be defined as a small medical encyclopaedia against common and deadly poisons and dated between 1289 and 1295, as it is
dedicated to Raymond de Geoffroi, who was minister general of the order of St. Francis at the time.

Le Liber contra uenena et animalia uenenosa, écrit par le moine franciscain Juan Gil de Zamora (c. 1241-1318), est une ceuvre littéraire
sur la médecine, écrite dans le royaume de Castille au XIIIe siécle. Le Liber contra uenenacompléte un vide, celui de la science médicale
comprise comme une partie de la philosophie naturelle, qui suscita I'intérét le plus vif chez les théologiens et les prédicateurs, comme le
prouve le contenu de leur bibliotheque. Nous pourrions alors définir ce texte comme une petite encyclopédie médicale contre des
poisons communs et des potions mortelles. Le Liber contra uenena peut étre daté entre 1289 et 1295, car il est dédié 4 Raymond de
Geoffroi, qui était ministre général de 'ordre de Saint-Francois a cette période.

Texte intégral

Dans son article « In claustro venenum »', Franck Collard mentionne la difficulté de trouver des renseignements
susceptibles de documenter les cas d’empoisonnement au sein des communautés monastiques. Pour notre part, nous
examinerons I'ceuvre suggestive de Jean Gil de Zamora (vers 1241-1318) dont une partie de la vie et de 'ccuvre se
déroulérent dans un temps de fortes convulsions politiques et idéologiques.

Le Nom de la Rose, comme le rappelle Collard dans l'article cité, est devenu une référence en la matiére. Les éléments
qui y figurent sont alors susceptibles de nous orienter dans la thématique complexe qui nous occupe ici, car elle se
rattache a une riche littérature sur les poisons qui s’est développée a partir du XIIIe siecle.

L'excellent ouvrage d’'Umberto Eco a sans aucun doute dépassé les limites des faits historiques pour devenir une ceuvre
de référence tant du point de vue littéraire que cinématographique. Il n’est cependant pas moins vrai que les sources
utilisées par I'auteur nous placent au centre méme du conflit des Spiritualistes, dont le parcours a permis a une assez
abondante littérature de se développer, et dont la lecture révéle des nuances qui semblent étre encore plus littéraires que
le propre roman d’Eco. A titre d’exemple, citons les faits suivants : en 1310, Clément V convoque a Avignon les dirigeants
des Spiritualistes : Mirepoix, Sicardi, Casale et Geoffroi?, ainsi que le général de 'Ordre de Gonzalo de Balboa, peut-étre a
I'instigation d’Arnau de Vilanova, son protégé, qui entretenait, semble-t-il, de bonnes relations avec les Spiritualistes.

Peu de temps apres, Mirepoix, Scardi et Geoffroi meurent subitement, ce qui améne Clareno a avancer I'idée de leur
empoisonnement3. Malgré I'adoucissement, par la suite, des relations entre Papauté et Spiritualistes, le fait est que la
mort de Mirepoix, Sicardi et Geoffroi laissera planer un doute sur ce qui se serait passé a Avignon.

Raymond de Geoffroi ou, selon les versions, Gaufredi, de Geoffrey, Godefroid, Gufridi ou Ganfredi, se distingue par sa
participation a ce mouvement. En effet, son élection comme ministre général supposera un véritable triomphe pour les
Spiritualistes ou Zelanti, face a la position officielle des Conventuels, qui eux avaient fait emprisonner lesdissidents. En
12904, dans le Chapitre de la Marche d’Ancéne, il assouplira les mesures de représailles prises contre les Spiritualistes.

Raymond de Geoffroi se distinguera également par son soutien résolu a Bacon5, par sa bienveillance a 'égard de Llull®,
et plus particuliérement encore pour avoir sauvé Pedro de Olivi’. Apres avoir, en 1295, refusé d’accepter un évéché, il sera
déchu de ses fonctions par le pape Boniface VIII. C’est a partir de ce moment qu’il se rangera a la cause des Spiritualistes
et en deviendra un haut membre. Le Pape le convoquera malgré tout a Avignon en 1310, sans doute en raison de sa
position de dialogue vis-a-vis de la papauté.

Sa mort surviendra cependant au moment ot il aurait pu voir comment, au Concile de Vienne®, grace a I'interprétation
du Vsus pauper et a la promulgation du Exivi de Paradiso, commencait a se relicher la persécution a ’encontre des
Spiritualistes. Ce relachement allait malgré tout étre de courte de durée puisque peu de temps apres, en 1317, c’est-a-dire
aprés le décés de Clément (1314), arrivée a la papauté de Jean XXII° (1316), aprés deux ans d’interrégne, de conflits, de
dénonciations et de persécutions, est promulguée la bulle Quorundam exigit qui marquera le premier pas de la déroute

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

2de7

9

10

1

12

13

14

15

16

17

18

des Spiritualistes. C’est en 1326 que Jean XXII déclarera finalement comme hérétiques les ouvrages d’Olivi. Pour leur
part, les Conventuels décideront alors d’effacer toutes les traces, et détruiront aussi sa tombe qui était devenue un lieu de
pelerinage’® pour ses fidéles, qu’ils soient religieux ou laiques.

Cest justement & Raymond de Geoffroi que Juan Gil de Zamora dédicacera son Liber contra uenena et animalia
uenenosa :

Ici commence la réflexion du préambule au livre Contre les poisons et les animaux venimeux et aussi contre toutes les
autres bétes nuisibles & notre santé, quoique petites et méprisables, comme par exemple les punaises, les moustiques,
les sauterelles, les lentes, les poux, les puces et autres de méme sorte. Au vénérable pére frere Raymond, ministre
général, de la part du frére Juan Gil.

Puisque votre vie, que depuis longtemps j’embrasse de tout mon cceur, chose que celui qui est source de vie et de
douceur connait trés bien, Jésus, le fils de Dieu, est digne d’étre vécue en pleine santé, car a nous tous elle est
indispensable ; c’est précisément afin de la conserver que, avec I'aide divine, je vous envoie cet écrit contre les poisons
communs et les potions mortelles, par 'émanation ou contact desquels des hommes exemplaires ont péri en nombre et
furent pour le monde perdus.

Que Dieu les accueille ! J’ajoute aussi des remédes contre des bétes de moindre taille qui, quoique facheuses pour notre
santé, tels que les punaises, les lentes, les poux, les puces et d’autres du méme genre, furent créés comme épreuve et
chatiment pour ’homme. Il convient, de plus, de prendre en compte que chaque partie de ce livre est agencée selon
Tordre alphabétique.

Puisque les créatures rationnelles péchent, et ce bien qu’elles soient généralement appelées rationnelles, depuis des
milliers d’années, sur la terre comme au ciel, ces créatures, angéliques ou humaines, semblent s’acheminer vers la
perdition, celles-1a expulsées, celles-ci ruinées.

Cette grande ville, tout en se maintenant sur pied grace au nombre de ses citoyens, est cependant acculée a la faillite, et
la raison en est I'éclat de ses palais, piétinés par la multitude de ses habitants. Le feu des étoiles s’obscurcit, je veux
parler du soleil, de la lune et de nombre d’étoiles que le scintillement de leur lumiére transforme. La terre est maudite,
des générations d’hommes sont condamnées et toute la création, selon les mots de ’Apotre!! : jusqu’a ce jour gémit en
travail d’enfantement. Mais le Treés-Haut, pour rendre plus tolérables ces miseres et ces ruines, a créé, a partir de cette
méme terre, le remeéde et 'homme sage ne doit I'abhorrer.

Vous, vous étes par le monde entier considéré comme sage, pas en ce qui concerne la sagesse divine, qui est une science
délectable, mais aussi en la science humaine, celle qui s’occupe des créatures naturelles. En acceptant ce cadeau vous lui
donnerez la dignité, que ce soit au moins en raison de notre ancienne familiarité et de nos continuels rapports, tel qu'un
maitre I'accepte d’'un de ses serviteurs, un prieur d’'un de ses sujets, un maitre d’'un disciple, un savant d’un ignorant ;
donnez-lui la dignité en 'acceptant et corrigez-le, car la correction du maitre est I’érudition de son disciple.

Le Liber contra uenena et animalia uenenosa de Juan Gil de Zamora (vers 1241-1318) nous a été transmis grace a deux
manuscrits. Le ms. 1404 Vrb. Lat. de la Bibliotheque Apostolique Vaticane de Rome(XIVe siécle) contient comme unique
ouvrage le Contra uenena et alia animalia uenenosa :

Ad uenerabilem patrem fratrem R. generalem ministrum ex parte fratris Iohanis Aegidii... (f. 1) Incipit meditatio
proemialis in librum contra... Explicit opus breue contra uenenosa et tediosa ... et ordinauit absque preiudicio frater
Iohannes Egidii, lector fratrum minorum apud Zamoram.

A propos de la lecture de la dédicace, Pelzer' a corrigé Stornajolo'3, et nous permet de cette maniére de dater la
composition de I'ouvrage : « Le copiste a certainement écrit : R., et non pas : B. (...) Il s"agit donc du général Raymond
Geoffroy, ce qui place la composition de I’écrit entre les années 1289 et 1295. »

Cest a partir de ce manuscrit que le P. Manuel de Castro a réalisé son édition, « El tratado Contra Venena de Fr. Juan
de Gil de Zamora O. F. M. »'. 1l s’agit d’'une édition méritoire mais dans laquelle se sont intercalées de nombreuses
lacunes et glissées quelques erreurs de lecture.

Luis Garcia Ballester's, dans I'édition de la Historia Naturalis de Juan Gil, nous entretient d'un autre manuscrit qui
contenait le Liber contra uenena. Il s’agit du ms. MF 139 de la Bibliothéque de la Fondation Bartolomé March a Majorque
(XVe siécle). Il contient, 1 encore, un seul et unique ouvrage : Liber contra uenena et animalia uenenosa :

(f. 1r. col. 1): Incipit meditatio prohemialis in librum contra uenena et etiam contra minuta et uilia et tediosa uite
nostre animalia. Ad uenerabilem patrem fratrem R generalem ministrum. Ex parte fratris Iohannis Aegidii
Zamorensts. Et est notandum quod liber iste ordinatus est secundum ordinem alphabeti ut partibus. (f. 1r. col. 2)
Quoniam uita uestra quam a longis temporibus'®. Explicit opus breue contra uenenosa et tediosa uite nostre animalia.
Que ordinatur absque preiuditio frater Iohannes Egidii, lector fratrum minorum, apud Zamoram.

Cest a partir de la prise en compte de ces deux manuscrits que nous avons réalisé une nouvelle édition sous le titre
suivant : Iohannis Agidii Zamorensis Liber contra uenena et animalia uenenosa'’.

Par conséquent, I'ouvrage, daté a partir de la dédicace au ministre général des franciscains, Raymond de Geoffroi
(1289-1295), est un traité sur les potions meurtrieres et les poisons les plus courants que I'on trouve dans la nature, qu’il
s’agisse de végétaux, d’animaux terribles ou de petits animaux qui, bien que n’étant pas mortels, empéchent cependant
d’étre en bonne santé. L’ouvrage, ordonné alphabétiquement, comprend XIX traités (allant du A au Y qui est précédé par
la consonne aspirée HY).

La raison d’'une compilation de cet ordre d’'un ouvrage comme celui-ci peut paraitre curieux. Nous pouvons cependant
sans doute en comprendre la cause si nous nous replacons dans le contexte social et culturel de I'époque et si nous
comprenons aussi que nous nous trouvons a une période ou certains ouvrages arabes de médecine'® circulent et sont
diffusés : le Kulliyyat®® d’Averroés, qui vient d’étre traduit en 1285, ainsi que le Teysir d’Avenzoar, ouvrage au sujet
duquel Pietro d’Abano annonce en avoir fait une traduction en latin a partir de I’hébreux, en 12812°.

Depuis les contrées de la Couronne de Castille*, avec son Contra uenena, Juan Gil participe aussi de ce courant
européen des « antidotaires » et autres traités sur les poisons, car il semble avoir été composé au moment ou était réalisée
la traduction du De uenenis de Maimonide®. Il est de plus fort possible qu’il soit antérieur, voire contemporain des
ouvrages De uenenis d’Arnau de Vilanova?® et de Pietro d’Abano®4, auxquels de nombreux traités de médecine font
référence.

C’est justement a partir du XIVe siécle que les meilleurs traités sur les poisons? seront écrits. Ces ouvrages, dédicacés a
des personnages appartenant a la royauté ou a des ecclésiastiques, seront, dans nombre d’occasions, des réélaborations
du Livre IV du Canon d’Avicenne?®®, méme si les auteurs ne dédaignent pas le recours a des sources plus proches dans le
temps, comme nous venons de le mentionner pour Maimonide.

Arnau de Vilanova ou Abano sont peut-étre les auteurs le plus répandus®7a son époque. Il nous est alors possible, en
partant de ces différents ouvrages, de constituer un corpus possédant des caractéristiques communes avec ce que l'on
pourrait appeler le « Genre des Poisons ». Ce « Genre », déja élaboré et diffusé par les Arabes sous la forme d’ouvrages
titrés, dans certains cas,« Livres des poisons » et, dans d’autres, « Livres des contrepoisons », englobe a son tour la
manifestation de positions assez hermétiques tout comme la liste de mixtures pneumatiques. Nous pouvons alors dire que
nous nous trouvons devant les premiers essais d’une toxicologie scientifique doublée d’une hygiéne professionnelle et
d’une santé publique?s.

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

3de7

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

Nombre de ces ouvrages durent étre diffusés dans une traduction a partir du latin, de ’arabe ou de I'hébreu, voire
méme du castillan, comme c’est le cas pour le Lapidario® d’Alphonse X, qui contient de nombreux remédes contre toutes
sortes de poisons obtenus par le moyen de la vertu préventive et curative des pierres. Il est tres possible que Juan Gil ait
compté avec quelques-uns de ces traités pour lui servir de modéle générique afin de donner la forme a son ouvrage de
compilation, bien qu’il se serve de plusieurs sources auxquelles nous ferons référence.

Si nous revenons au prologue, nous pouvons vérifier que nous est présentée une relation d’amitié entre les deux
franciscains, amitié qui viendrait de 'époque ot Juan Gil résida en France3°. Ils ont dii étre d’excellents amis, ce qui
expliquerait que la dédicace soit rédigée sur un ton de sincere amitié. On pourrait certainement nous rétorquer qu’il ne
s’agit 1a que d’une formulation toute rhétorique, mais si nous la comparons a d’autres semblables, les mots utilisés
échappent a la formule toute faite. La sincérité de l'affection, nous la retrouvons en fin de dédicace, lorsque Juan Gil
rappelle « notre ancienne familiarité et nos continuels rapports ».

En outre, on pourrait lire dans les mots : « (cette ville-la) acculée, cependant, a la banqueroute par les palais
reluisants », la maniere dont 'auteur semble mentionner le fait que ces richesses conduisent ’humanité a sa propre perte.
Voila des éléments susceptibles de nous amener a penser la question du rapport de Juan Gil avec le courant spiritualiste
franciscain, rapport que les mots suivants pourraient justifier :

Hi sunt prelati mali sicut et religiosi mali, qui de Christi inopia diuites, de ignominia gloriosi, honorati de opprobio, de
seruitute Christi nobiles, uenerabiles de contemptu, de angustia delicati, de cilicio sericati, de patrimonio crucifixi,
luxui et arrogantie seruientes. Isti locum sanctum, locum orationis conuertunt in forum negotiationis et terram
sanctorum in speluncam latronum, diripientium seu raptorums3*.

Mais, de plus, nous ne pouvons nous empécher de nous demander si ses craintes pour la vie de son maitre et ami étaient
réelles ou non, ce qui doterait 'ouvrage d’un intérét encore plus grand. 1l est fort certain que I'ouvrage s’accorde aux topoi du
genre des poisons®?, avec leurs dédicaces a des hommes illustres, tout comme il est fort probable que Juan Gil soit en train de
nous fournir une information d’'une grande richesse, concordant en cela avec les premiers mots du prologue, lorsque 'auteur
indique que l'ouvrage a été écrit pour protéger la vie de Raymond, « avec l'aide divine, je vous envoie cet écrit contre les
poisons communs et les potions mortelles, par '’émanation ou contact desquels des hommes exemplaires ont péri en
nombre et furent pour le monde perdus ». Le fait est attesté que nombre de personnalités33 de premier plan ont péri
empoisonnées, et en la matiére on n’est jamais assez prudent, d’autant plus que cet empoisonnent peut avoir lieu par
émanation, contact, ingestion ou par la piqiire d’animaux venimeux.

Les XIII® et XV© siecles, plus spécialement les années pendant lesquelles la papauté s’établira a Avignon, et lors des
moments les plus délicats ou de graves affrontements eurent lieu au sein de 'Ordre de saint Francois, se révelent étre alors des
époques propices a la circulation des poisons34.11 s’agit de tempscomplexes pendants lesquels des hommes remarquables sont
morts dans des circonstances troubles33, et Raymond de Geoffroi, destinataire de 'ceuvre de Juan Gil, est de ceux-1a. Ajoutons
a cela que Raymond fut aussi un homme de science distingué, ce que Juan Gil nous confirme :

Vous, vous étes par le monde entier considéré comme sage, pas en ce qui concerne sagesse divine, qui est une science
délectable, mais aussi en la science humaine, celle qui s’occupe des créatures naturelles.

Raymond fut aussi un ami personnel de Bacon, avec qui il partagea sans doute le goiit pour les ouvrages d’alchimie,
dont certaines ceuvres et manuscrits nous ont été conservés : Ars operationis (Ms. Wolfentiibel 3914 : 1r. 71)3°, Verbum
abbreuiatum fratris Raymundi de leone leone uiridi (Ms. Wolfentiibel 3076 : 147r. et sqq.)?” ; du méme ouvrage nous
sont aussi parvenus les Ms. Napoli, XII.E.15 28r-33v. et Vat. Lat. 4092 149rb-153va3®, ainsi que leTractatus de lapide
philosophico (Ms.Leiden Vossianus Chym. F. 3, 120r-121v s. XVI, y Ms. Lyon 317 : Incipit liber Raymondi Gaufredi
philosophi. Lapis philosophorum est quedam sublimita compositio)3°. Raymond voyagea en Irlande et a Oxford. De ce
séjour, nous disposons de deux sermons dans lesquels nous pouvons suivre a la trace sa préoccupation pour les sciences
humaines et la sagesse divine, ce & quoi Juan Gil faisait référence lorsqu’il écrit : per vim sciencie sapientia cor illuminat
ad cognitionem salubrioris veri.4°

Dans cette atmospheére de chercheurs et d’hommes qui cultivent la science se situe le Liber contre uenena et animalia
uenenosa de Juan Gil de Zamora qui se distingue pour étre une composition littéraire sur une médecine créée par un
chrétien a la Couronne de la Castille au XIIIe siécle. Ce fait la singularise en ceci que c’est sur le territoire castillan que
s’est produit le grand mouvement européen de traduction, a partir de I'arabe, d’ceuvres médicales d’auteurs comme
Galien, Avicenne, Rhazes ou Albucasis. Il n’y a en effet pas de production littéraire scientifique originale en latin dans ce
domaine*'. Le Liber contre uenena vient donc remplir ce vide de la science médicale que I'on comprenait alors comme
une branche de la philosophie naturelle?. C’est la raison pour laquelle il serad’un grand intérét pour les théologiens et les
prédicateurs qui, par ailleurs, rassemblaient dans leurs bibliothéques d’importants ouvrages qui sont pour nous
aujourd’hui un témoignage de leurs inquiétudes intellectuelles.

Juan Gil de Zamora fait partie de I'importante saga des encyclopédistes qui, au XIIIe siecle, se sont rapprochés de la
nature pour donner une vision de la magnificence de la création qui renferme toutes les merveilles. Il s’inscrit ainsi, grace
a son Historia Naturalis*3, dans la tradition naturaliste a laquelle les encyclopédies médiévales appartiennent, et dont il
convient de chercher les germes dans l'ceuvre d’Isidore de Séville, et qui est au XIIIe siecle** dans un moment
particulierement florissant. C’est en effet a cette époque que seront rédigés en latin les ouvrages d’Alexander Neckam, de
Barthélemy I’Anglais, de Thomas de Cantimpré et de Vincent de Beauvais. Tous ces ouvrages sont reliés entre eux, quant a
leur élaboration, par le principe de la compilation*5 qui intervient sans porter préjudice a leur originalité ou a leur valeur
propre, et qui s’appuie fondamentalement sur la sélection et I'ordre du matériel compilé.

L’Historia Naturalis, a laquelle Juan Gil travailla inlassablement, est organisée selon I'ordre alphabétique, et contient,
en général, une compilation riche en savoirs philosophiques et particulierement en connaissances pharmaceutiques et
médicales#®, comme par exemple les traités sur 'absynthium oud’antrace. De cet ouvrage ne nous sont parvenus que
Ientrée de la lettre A et les index de la lettre B. L’encyclopédie de Juan Gil s’inscrit dans l'intérét que les Franciscains et
les Dominicains ont manifesté pour la res naturae. Dans ce méme domaine, nous conservons aussi, du méme auteur, une
autre ceuvre intitulée De animalibus, ainsi que 'ouvrage qui nous occupe ici : Le Liber contra uenena, qui est, lui aussi,
comme nous I'avons déja signalé, organisé alphabétiquement.

Juan Gil de Zamora, maitre du Couvent des Franciscains, & Zamora, nous a de plus légué d’autres écrits sur des sujets
divers, comme la musique, la rhétorique, 'histoire, I’hagiographie. Comme secrétaire d’Alphonse X, il participa a la
recherche intellectuelle du roi savant a qui il a certainement fourni un abondant matériel pour I’élaboration des Cantiques
a la Vierge Marie?’. Il a sirement exercé une fonction similaire a la cour de Sancho IV, comme semble en témoigner le
Lucidario, attribué a Sancho, mais dont les caractéristiques nous renvoient 4 une rédaction d’une autre période*S.

Le Liber contra uenena est un ouvrage de caractére médical libre de considérations de caractére symbolique, ce que par
contre nous trouvons dans certaines entrées de la Historia Naturalis*®. L’effort réalisé par I'auteur consiste a entrer sans
détour dans le plein de la langue médicale. Il tente de systématiser toute 'information fournie par ses sources, ce dont

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

4de7

30

31

32

33

34

35

36

37

38

nous parlerons plus avant. Non seulement il décrit les animaux et les substances vénéneuses, mais en plus il inclut un
petit traité sur la classification des poisons en général et en particulier. On pourrait définir 'ouvrage Liber contra uenena
comme une petite encyclopédie médicale sur les remedes les plus communs et les potions mortelles. Juan Gil considere la
médecine comme s’il s’agissait d'un don divin, quelque chose qui serait partie intégrante du plan de la création. Dans cette
recherche de la connaissance, la considération que les chrétiens portent aux ceuvres médicales des Anciens et des Arabes
releéve d’une véritable soif de savoir et bien qu’a partir de la condamnation des averroistes le rapport au monde médical ne
se fera qu’avec beaucoup de précaution, on ne renoncera cependant pas a s’engager dans le sillage d’une science qui va
au-dela de la simple praxis, et qui cherche a expliquer tant la génération que la mort.

Le livre est composé de 19 traités®®, secundum ordinem alphabeti, ou sont ressemblés des remédes contre les plantes,
les minéraux et les animaux, et dont les entrées se font en fonction de la lettre initiale, allant du A jusqu'au Y. Le
dix-neuviéme et dernier traité est consacré aux mots qui commencent par le caractére grec Y, précédé du h aspiré, comme
Hydra et Hydrophobia.

L’auteur annonce dans le prologue qu’il ne va pas parler seulement des poisons classiques, mais aussi de ces animaux
qui, bien que petits, sont une géne pour la vie de 'homme. De cette facon, 'auteur nous conduit en plus vers le domaine
de la parasitologie, domaine que d’autres ouvrages médicaux de 'époque traiterent avec intérét.

1l consacre deux traités au monde minéral (Contra litargirum, De argento uiuo) et douze au monde végétal (De
agarico, De anacardo, Contra cassilaginem, Contra Castoreum, Contra coriandrum, Contra cucumeres agrestes, De
remedio contra fungos, Contra elleborum, Contra iusquiamum, De mandragora, Contra napellum moysi, De oleandro,
Contra opium).

Les traités restants, réservés au monde animal, vont des animaux terribles, les animaux mythiques (De remedio contra
basiliscum) jusqu’a ces animaux communs auxquels I'étre humain est affronté quotidiennement. Ces derniers sont,
comme le signale I'auteur, un « exercice et chatiment pour ’homme ». Suivant cet exemple, 'auteur insére également un
traité Contra morsum hominis rabiosi.

Dans l'intéressant traité sur les poisons qui appartient a 'entrée de la lettre V, I'auteur systématise la typologie des
substances toxiques, les types, les précautions indispensables et les remeédes en général. 1l s’agit, sans aucun doute, de I'un
des traités les mieux composés. La rédaction des traités semble cependant tres inégale puisque ceux qui se rapportent aux
plantes ou aux minerais sont concis, avec peu d’indications, dans le style des ouvrages médicaux, en revanche, nombre de
traités sur les animaux présentent une structure qui s’en tient au modéle suivant : étymologie, selon Isidore, étiologie de
lanimal et remeédes, glosés a partir de divers auteurs. Dans les textes sur les ascarides, « osions » et « sirones » ou
sarcoptes, il y a un manque absolu de référence a d’autres auteurs. Ce sont peut-étre les traités les plus énigmatiques du
point de vue des sources utilisées.

Les remedes que Juan Gil reléve sont trés nombreux : les cendres de plantes ou les parties d’animaux, les graisses de
diverse provenance, le fumier, les médicaments simples et aussi composés. Pour ce faire, il utilise la méme terminologie
que celle qui apparait dans les ouvrages médicaux de son époque. Il ne fait pratiquement aucun cas des valeurs curatives
ou préventives des pierres, et ne fait & aucun moment mention de l'influence astrologique. Il s’écarte, par conséquent, de
toute sorte de remédes de caractére superstitieux, voulant par 1a situer sa compilation sous I’égide de la rigueur
scientifique.

Si nous faisons un bref tour d’horizon de ses éventuelles sources, nous voyons que l'auteur le plus cité est Pline et, juste
apres, Avicenne. Certaines sources sont cependant mentionnées avec profusion, comme le Liber de natura rerum de
Thomas de Cantimpré. Les Etymologies d’Isidore sont fréquentes au début des chapitres, lorsque I'auteur veut donner du
poids a la valeur étymologique de la substance ou de ’animal dont il va traiter. Galien et Dioscoride, souvent appelé
Diascorides®’, sont mentionnés comme sources afin d’illustrer quelques plantes ; de méme pour Palladius, surtout pour
parler des maux qui peuvent s’abattre sur la culture de jardins. On trouve aussi cités Aristote et Constantin I’Africain.
D’autres références sont faites a 'Auctor, terme caractéristique de I'ceuvre de Vincent de Beauvais. Est aussi nommé
I'Experimentator, celui-la méme que Thomas de Cantimpré mentionne dans le prologue du De natura rerum comme
I'une des sources de sa compilation. Ne sont pas non plus oubliés Pictagoras, Bellbetus, Alchlides et Iorach et Gilbert
Anglicus, Haly et Razes.

Cette importante liste d’auteurs et d’ouvrages qui nous propose Juan Gil peut se réduire en fait, selon notre étude, a un
seul et unique ouvrage : Speculum Quadruplex, et plus particulierement au Speculum Naturale, de Vincent de Beauvais.
Cette derniere remarque n’éliminant pas les références a I'ceuvre d’encyclopédistes plus proches de notre auteur dans le
temps, comme Thomas de Cantimpré, ou a l'ouvrage de Barthélemy I’Anglais. Nous ne prétendons dter aucun mérite a
Juan Gil, qui aurait trés bien pu ne pas avoir accés aux informations fournies par plusieurs de ces auteurs, bien qu'’il les
emploie, ainsi qu'il est possible de I'observer, par I'inclusion de quelques annotations que nous signalons plus loin. Quoi
qu’il en soit, nous avons pu vérifier que la source principale a laquelle notre auteur puise sans relache est bien celle de
Vincent de Beauvais. Il boit en elle de maniere trés directe, bien qu’introduisant a certaines occasions quelques variantes
dans l'ordre du matériel. Un exemple, entre plusieurs, de l'intertextualité entre Juan Gil et Vincent de Beauvais est le
suivant :

CONTRA VENENA
De remedium contra canum latratum

Canum uox dicitur latratus, sicut uulpium gannitus, boum mugitus et
equorum hynnitus. Remedium uero est, secundum Plinium,libro
XXV, pistros herba. Quam qui habent a canibus eos latrari negant.
Idem, inlibro XXVIII : eos qui linguam hyene in calciamento habent
sub pede tradunt magi a canibus non latrari. Idem in libroXXIX : cor
caninum habentes fugiunt et non latrant canes. Lingua quoque
canina in calciamento pollici subdita uel cauda mustele uiuenti
abscisa non latrant canes eum qui hec habent. Item Pictagoras, in
LibroRomanorum : si portauerit secum homo lignum quo fuerit
hominis os osculatum non latrabunt nec consurgent canes
aduersus eum. Item Plinius ; XXVI° libro : odor ex argenti fodinis
inimicus est omnibus animalibus, sed canibus maxime. Item in libro
XXIVe: halitus fornacis plumbi similiter sed citius canibus. Item
Auicenna, in IV° Canonis : elleborus interficit canes et muscas. ltem
Auctor : est etiam ranunculus uiridis modicus, qui calamites dicitur
atque mutus secundum quosdam, de quo dici solet quod si
prohiciatur in os canis reddit eum mutum ; et propter hoc ab effectu
mutus dicitur.

SPECULUM NATURALE
De latratu canum

Auctor. Canum uox dicitur latratus, sicut uulpium gannitus,
boum mugitus, equorum hynnitus. Plinius in libro 25.
Peristros herbam Qui habent a canibus eos latrari negant.
Idem in libro 28. Eos quoque qui linguam hyaenae in
calciamento habent sub pede trahunt magi a canibus non
latrari. Idemin libro 29. Cor caninum habentes fugiunt, et non
latrant canes. Lingua quoque canina in calciamento pollici
subdita, uel cauda mustelae uiuenti abscissa non latrant
canes eum qui hoc habet. Pithagoras in Libro Romanorum.
Si portauerit secum homo lignum quo fuerit hominis os
ostulatum, nec latrabunt, nec consurgent canes aduersus
eum. Idem in libr. 36. Odor autem ex argentifodinis inimicus
est omnibus animalibus, sed maxime canibus. Idem in libr.
34. Halitus quoque fornacum plumbi noxius ac pestilens
sentiuntur sed cocyssime canibus. Auicen. In 4 canone.
Elleborus estiam interficit canes, et muscus similiter. Auctor.
Est etiam ranunculus uiridis modicus, qui calamites dicitur,
de quo dici solet, quod si proiciatur in os canis, reddit eum
mutum unde ab effectu mutus dicitur.

Malgré la prépondérance de la référence a Vincent de Beauvais, Juan Gil se référe a d’autres sources, comme le Canon
d’Avicenne, principalement le livre IV, sans dédaigner les livres III (De uermibus, III, fen 6, tr. 5) ou I (De sanguisugis, 1,

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

5de7

39

40

41

42

43

44

fen. 4, doctr. 5). L’auteur a certainement un acces direct & ce dernier et le prend en compte pour planifier son Sobre
venenos en general, jusque dans le plan méme de I'ceuvre.

Des traités sur « sirones » et « ociones » nous ne trouvons de références ni dans Vincent de Beauvais ni dans Avicenne,
ce qui nous amene a penser que I'auteur a pu avoir utilisé I'ouvrage d’Avenzoar, Theysir, spécialement pour la référence
aux sirones aratores qui constitue I'apport singulier d’Avenzoar a la parasitologie®®. Il semble aussi difficile d’écarter le
maniement direct de certains des nombreux contrepoisons qui circulaient dans son temps.

Tout au long de I'ouvrage, 'auteur s’éloigne du style exemplaire de I'Historia Naturalis, ouvrage dans lequel il utilise
lallégorisation de maniére assez récurrente. Malgré cela, 'ouvrage présente une vision de la médecine liée a la
symbolique allégorique attachée au systeme exemplaire de la tradition chrétienne, comme le suggérent ces mots du
prologue : Altissimus uero ad eius releuandas miserias et erumpnas de terra creauit medicinam et uir sapiens non
abhorrebit eam.

Ce qui n’est pas sans rencontrer un écho dans 'extrait suivant :

J’avais grand désir de connaitre et de faire des recherches sur la vraie nature de la médecine qui est la base des
médicaments composés. Dieu avec sa générosité (...) Dieu est celui qui a créé la guérison et il I'a répartie entre les
plantes, que la terre fait pousser, il I'a placée parmi les animaux qui sont cachés dans les profondeurs de la terre. Dans
tout cela se rencontre la guérison, la miséricorde et le secours de Dieu.

1l revient a Ibn Yulyul53, médecin andalou qui étudia avec des amis du moine Nicolas, d’avoir raconté l’arrivée du traité
de Dioscoride a Al-Andalus ainsi que sa vocation pour la botanique. L’intérét pour la médecine>* est exprimé de maniére
similaire, et ceci en dépit d'une christianisation du discours a laquelle se livre Juan Gillorsqu’écrit, par exemple,
quedepuis le péché originel la terre est maudite et que depuis I'expulsion du paradis la terre se remplit d’hommes qui
souffrent, et que la maladie les encercle et les décime ; mais que Dieu, qui a imposé le chitiment, a aussi fourni le
remede : la Rédemption du Christ comme reméde au malheur qui tenaille ’homme, c’est-a-dire le péché.

Le péché dérive de I'absence du bien, de I'absence de la grace. La rémission des péchés est donnée par la rédemption
qui vient du Christ, almifluus ac dulcifluus Dei Filius IThesus Christus, comme le dit Juan Gil dans son prologue. De la
terre nait le poison, par ceuvre de Dieu, et de la terre nait le reméde, « Le Trés-Haut de la méme terre a créé la
médecine ». Le péché est ainsi synonyme de maladie, c’est ce que l'auteur indique dans I'Explicit de son livre : De
remediis uero egritudinum corporalium et molestiarum aliarum, quas propter peccatum, miser homo patitur.

*

Pour conclure, nous dirons que le Contra venena est un ouvrage a double lecture. D’une part, c’est un livre qui, en soi,
nous propose un état de la question du monde de la science en Castille a une époque ol nous ne trouvons pas d’autres
productions scientifiques, si nous écartons celles de Pedro Gallego® et de Juan Gil. D’autre part, en raison des clés de
lecture présentées dans le Proemio ou, en plus de ’éloge fait a Raymond de Geoffroi et de 'amitié qui semble les lier,
peut-étre nous trouvons-nous face a certains secrets du courant spiritualiste dont l'auteur du Contra uenena a pu étre
proche, secrets qui nous renverraient directement a un Regimen sanitatis Zelantibus.

Notes

1 F. Collard, « In claustro venenum. Quelques réflexions sur 'usage du poison dans les communautés religieuses de 1’Occident
médiéval », Revue d’histoire de UEglise de France, 88, n° 220, 2002, p. 5-19.

2 P. Peano, « Raymond Geoffroy, ministre général et défenseur des Spiritualistes », Picenum Seraficum, 1979, p. 190-203.

3 G. de Paris OFM, Historia de la fundacién y evolucién de la Orden de los Frailes Menores en el s. XIII, Buenos Aires, 1947,
P- 343-354, 383-384. D. Burr, The spirituals Franciscans. From Protest to Persecutions in the Century after Saint Francis,
Pennsylvania, 2001, p. 113 : « Died suddenly and he was followed quickly by two perhaps three other spiritual spokesmen. Both Angelo
Clareno and another source claim that they were poisoned ». Henry C. Lea, A History of the Inquisition of the Middle Ages, Part Three,
London, 2004, 1889, p. 58. (Ed. Fac-similé). Angelo Clareno Francescano, Atti del XXXIV Convegno Internazionale : Assisi, 5-7
ottobre, 2006, Spoletto, 2007.

4 A. G. Little, « Provincial constitutions of the Minorite Order. Constitutions and Capitular Decrees of the Province of St. Anthony
(Venice), 1290-1296 », The English Historical Review, 18, 71 (1903), p. 483-506.

5 Au sujet de la protection de Bacon, E. Charles affirme, Roger Bacon, sa vie, ses ouvrages, ses doctrines,Paris, 1861, qu’elle a été due
fondamentalement au fait que I'anglais lui avait dévoilé des secrets alchimiques. Sur la condamnation de Bacon, voir L. Thorndike,
History of Magic & Experimental Science, New York, 1923-1958, v. I, p. 616-687.

6 Dans une lettre datée du 26 octobre 1290, Geoffroy autorise Ramon Llull a visiter les couvents franciscains italiens. R. Pasqual,
Vindiciae, 1, 186. Cf. M. Batllori, « Orientaciones bibliograficas para el estudio de Arnau de Vilanova », Pensamiento X, 1954,
p. 311-323.

7 D. Burr, Olivi e la poverta francescana, Milano, 1992, trad. italiana de Olivi and Franciscan poverty, Pennsylvania, 1989.

8 G. Leff, Heresy in the later Middle Ages, the relation of heterodoxy to dissent ca. 1250-1450, Manchester, Univ. Press, 1967.
Franciscans d’ Oc. Les Spirituels ca. 1280-1324, Cahiers de Fanjeau, 10, Toulouse : Edouard Privat, 1975. J. Paul, « Les spiritualistes »,
Catholicisme, XIV, 1996, p. 396-401 ; voir aussiH. Grundman, Giachino de Fiore. Vita e opera,Roma, 1997.

9 D. Burr, « John XXII and the Spirituals : in Angelo Clareno felling the Truth ? », Franciscan Studies, 63, 2005, p. 271-287.

10 D. Burr, « Why the Beguinds Chose Martyrdom », I Francescani e la Politica, cura di A. Musco, Palermo, 2007, p. 99-108, t. I.

11 Paul, Epitre aux Romains, 8, 22-3.

12 A. Pelzer, « Un traducteur inconnu : Pierre Gallego, franciscain et premier évéque de Carthagéne », Miscellanea F. Ehrle, Roma,
1924, p. 407-456, p. 408, n. 1.

13 Cod Vrb. Lat.,p. 310.

14 M. de Castro, « El tratado Contra Venena de Fr. Juan Gil de Zamora O. F. M. », Archivo ibero-americano, Secunda época, n. 141,
1976.

15 Johannes Aegidius Zamorensis Historia Naturalis, Etudes et édition par Avelino Dominguez G et Luis G2 Ballester, Salamanca,
1994, 3 vol., p. 21, note 10 : « Récemment nous avons localisé un autre manuscrit de cet ouvrage, inconnu jusqu’a présent, et dont les
caractéristiques et 'antiquité exigent la réalisation d'une nouvelle édition de cet ouvrage du franciscain de Zamora ».

16 Thorndike le mentionne comme Incipit a I'entrée A du Catalogue of Incipits of Maedieval Scientific Writings in Latin, London,
1963.

17 C. Ferrero Hernandez, Johannis Agidii Zamorensis Liber contra uenena et animalia uenenosa, Bellaterra, 2002. C. Ferrero
Hernandez, El Liber contra uenena et animalia uenenosa de Juan Gil de Zamora, Barcelona, 2008.

18 A. Arjona Castillo, Introduccién a la medicina arabigo-andaluza (ss. VIII-XV), Cérdoba, 1989.
19 Libro de las generalidades de la medicina. Trad. De M2 de la C. Vazquez-C. Alvarez, Madrid, 2003.
20 L. Thorndike, History of Magic & Experimental Science, t. I1, « The First Thirteen Centuries », New York, 1934, v. II, p. 937.

21 L. G2. Ballester, La biisqueda de la salud. Sanadores y enfermos en la Esparia medieval. Barcelona, 2001, p. 268-287.

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

6de7

22 La bibliographie la plus ancienne signale que la premiére traduction a été réalisée par A. Blasi a Barcelone et est dédicacée au Pape
Clément V, au début du XIVe siecle, en 1307.Cf. Thorndike, History of Magic and Experimental Science, v. I, p. 207 et 845, note 2.
Pourtant, au vu des derniéres recherches, la premiére traduction a été faite par Johannes de Capua, un juif converti, a la fin du
XIIIe siecle, et elle est dédicacée a Boniface VIIIL. G. K. Hasselhoff, « The Reception of Maimonides in the Latin World : The Evidence of
the Latin Translations in the 13th-15th Century », New Discoveries in the European Genizah : from Italian to the Gerona Archives.
Atti del Convegno Internazionale, Gerusalemme 12 dicembre 1999, 2001. Cf., du méme auteur, « Johannes von Capua und Armengaud
Blaise », Miscelanea Medievalia, Band 33, Wissen iiber Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, p. 340-355.

23 Outre le traité De uenenis (qui serait une réélaboration, voir J. A. Paniagua, El maestro Arnau de Vilanova médico, Cuadernos
Valencianos de Historia de la Medicina y de la Ciencia, VIII, A, Valencia, 1969, et aussi M. R McVaugh, « Introduccién », Arnau de
Villanoua Opera Medica Omnia, V. 111, p. 66), sont attribués a Arnau de Vilanova les ouvrages suivants : De arte cognoscendi uenena,
Antidotarium, considéré comme authentique (voir J. A. Paniagua, « Maitre Arnau de Vilanova, paradigme de la Médecine Universitaire
Médiévale », Colloque International d’histoire de la Médecine Médiévale, t. 1, 1985, p. 64-73) et Epistola de dosi tyriacalium
medicinarum, voir Arnau de Vilanova Opera Medica Omnia (111), ed. M.R. McVaugh, Barcelona, 1985.

24 L’ouvrage De uenenis de Pietro d’Abano est daté & partir de la dédicace faite au Pape Boniface VIII, (1294-1303) encore que dans
son ouvrage il mentionne la traduction que lui-méme avait réalisée d’Avenzoar, ce qui a amené a penser que 'ouvrage était dédié au
Pape Jean XXII. La citation semble cependant étre une interpolation du XVe siécle (Magic and Experimental Science, p. 937). Petrus
Aponensis, De Venenis, Marpugi, 1537. Voir aussi Pietro d’ Abano, Il Tratatto de venenis,comentato e ilustrato da R. Benedicenti,
Firenze, 1949.

25 Thorndike, op. cit., insére un chapitre au sujet des traités sur les poisons, t. III, p. 524-545, ot 'on mentionne 1’énorme de
production littéraire sur le sujet aux XIVe et XVe siécles.

26 D. Jacquart — F. Michaud, La médecine arabe et 'Occident médiéval,Paris, 1990. M.-Th. d’Alverny, « Avicennisme en Italie »,
Avicenneen Occident. Recueil d”articles, Paris, 1993, p. 137-141. Voir aussi Nancy Siraisi, Avicenna in Renaissance Italy ; The Canon
And Medieval Teaching in Italian Universities after 1500, Princeton, 1987 ; M. Levey, « Early arabic pharmacologie. An introduction
based on ancien and medieval sources », Influence of arabic pharmacology on Medieval Europe. Oriente e Occidente nel medioevo :
Filosofia e science,Roma, 1973, p. 431-444.

27 F. Collard, « Le De uenenis de Pietro d’Abano et sa diffusion : d’'une traduction francaise a l'autre (1404-1593) », Colloque
International, Paris, 29-30 sept. 2006, Médecine, Astrologie et Magie entre Moyen Age et Renaissance : autour de Pietro d’Abano, a
paraitre.

28 M. Ulman. « Die medizin im Islam », Handb. D. Orientalistik. Hrs. B. Spuler. Erg. Bd. VI, Leiden-Koln, 1970. H. Schipperges.
Arabische medizin im lateinischan Mittelalter,Heidelberg, 1975.

29 Voir site www.cervantesvirtual.es

30 Pour des données sur la vie et 'ceuvre de Juan Gil, nous renvoyons a I’étude préliminaire de notre édition du Contra uenena,
Barcelone, 2008.

31 Juan Gil de Zamora, Sermonario inédito. Introduccién, edicién y comentario de siete de sus sermones, ed. F. Lillo, Memoria de
licenciatura inédita, Universidad de Salamanca, 1993, « Proemio ».

32 J. Corbella (ed.), Historia dels verins i dels seus estudiosos,Barcelona, 2002.

33 F. Collard, Pouvoir et poison. Histoire d’ un crime politique. De UAntiquité a nos jours, Paris, 2007. Th. de Cantimpré, De rerum
natura, ed. H. Boese, Berlin, 1973, XIV, De Lapidibus : LVI. De pyrophilo. Pyrophilos lapis est pretiosissimus, ut narrat scriptura
Esculapii philosopht ad Octavianum Augustum missa. Dicit enim : Cor hominis veneno perempti non potest comburi igne ; quod st
ipsum cor in igne novem annis continuis servetur, vertitur in lapidem qui dicto nomine nuncupatur. Miram, ut dicit, habet
potentiam. Protegit enim se gestantem contra fulmina et tonitrus. Reges et duces facit victoriosos in bellis et contra venenum securos.
Hunc Alexander fertur portasse in subligari purpureo. Cumque redisset ab India et Eufratem fluvium transisset, deposuit vestes,
ut se lavaret in flumine. Interi autem venit serpens et subligar morsu precidit cum lapide et in Eufratem exspuit. Hoc scripsit
Aristotiles in Libro de serpentibus. Pietro d’Abano, De uenenis, Marpugi, 1537, III : Est aliud, quod est lapis quidam nomine
prasius qui est matrix et palatius smaragdi, quia in ipso inuenitur. Est autem uiridis, habens uiriditatem spissam sicut prasium, et
inuenitur aliquando cum rubeis guttis, et aliquando cum albis, expertum est, quod praeseruat reges a uenenis. Nam si lapis ille sit in
mensa, in qua uenenum ponitur, ad praesentiam uenent, nitorem statim emittit, et ipso ablato, nitor reuenit. De hoc lapide dicitur in
epistola Aesculapii philosophi ad Octauium, quod ipsum timet uenena et praedia : unde et Alexande Macedo in praediis saepe
habebat, cumque de India reuertetur, se lauans in Eufrate, deposito cingulo, in quo lapis erat suspectus, serpens quidam illum morsu
abscidit uomitque illum in Eufraten. Et de hoc Aristotelem dicunt mentionem fecisse in Libro de nature serpentium.

34 F. Collard, Le crime du poison au Moyen Age,Paris, 2003. Voir aussi, F. Collard et E. Samama (dir.) Pharmacopoles et
apothicaires : les « pharmaciens » de UAntiquité au Grand Siécle,Paris, 2006.

35 Ce n’est qu'au début du XIXe siecle que la médecine et le droit s’uniront afin de faire face aux délits commis au moyen des poisons,
arme meurtriére difficile & détecter dans la plupart des cas, et dont I'usage permet de commettre des meurtres sans laisser de traces
évidentes et sans indiquer de violence apparente. Le pionnier de cette médecine légale sera le minorquin Orfila (1787-1853), auteur du
Tratado de toxicologia general, vid. Entre la ciencia y el crimen. Mateo Orfila y la toxicologia en el s. XIX. coord. J. R. Bertomeu et A.
Niceto. Barcelona, 2006.

36 L. Thorndike, « Notes on some Latin Manuscripts at Wofenbiittel in Natural Science, Medicine, Alchemy and Astrology »,
Speculum, 8, 2 (1933), p- 175-179, p- 178.

37 Ibid..

38 http://users.bart.nl/~roestb/franciscan/franautr.htm (Acces le 29 février 2008)

39 http://www.levity.com/alchemy/almass3o/html (Accés le 29 février 2008)

40 A.G. Little, « Two Sermons of Fr. Raymund Gaufredi », CF, 4 (1934), 161-174.

41 L. G Ballester, La buisqueda de la salud. Sanadores y enfermos en la Espaiia medieval, Barcelona, 2001, p. 268-287.

42 Visualizing Medieval And Natural History. 1200-1550, K. Meiier Reed, J. A. Givens & A. Touwaide (eds.), Hardcover, 2006.
43 Johannes Aegidius Zamorensis, Historia Naturalis, 1994.

44 Nous pouvons trouver une vision d’ensemble sur 'encyclopédisme médiéval et les petites encyclopédies dans : P. Michaud-Quantin,
« Les petites encyclopédies du XIIIe siécle », Cahiers d“Histoire mondiale,IX, 3, 1966, p. 581-595. M. F. Brown, The Shattering Mirror:
Enyclopedism as Literary Practice in Medieval France, Ph.D, University of California, Berkeley, 2006. Pour une vision mise a jour on
doit visiter I’ emplacement web de I'Université de Nancy sur Vincent de Beauvais, sous la direction de la Dr. Isabelle Draelants :
http://www.univ-nancy2.fr/MOYENAGE/VincentdeBeauvais/vdbeau.htm (Accés le 12 setembre 2008) Vid. et. : http://www.cs.uu.nl
/groups/IK/archives/vincent/bibl/subj/sh.htm (Acces le 12 setembre de 2008) du Dr. Hans Voorbij, du Dept. of Computing and
Information SciencesFaculty of Science, Utrecht University. Pour I'Encyclopédisme, en géneral, et spécialement en langue vernaculaire,
on doit visiter le site web de Bernard Ribémont : http://bernard.ribemont.neuf.fr/.

45 Par rapport au théme de la compilation, et de 'accumulation de ces compilations « Un compilateur se trouve irrésistiblement attiré
par d’autres compilations » voir B. Roy, « La trente-sixiéme main de Vincent de Beauvais et Thomas de Cantimpré », ‘Vincent de
Beauvais intentions et réceptions d ‘une ceuvre encyclopédique au Moyen-Age’, Cahiers d études médiévales, Cahier spécial, n° 4.
Montréal-Paris, 1990, p. 241-251. M. Paulmier-Foucart, « Ordre encyclopédique et organisation de la matiére dans le “Speculum maius’
de Vincent de Beauvais », A. Becq (dir.), L’encyclopédisme. Actes du Colloque de Caen, 12-16 janvier 1987, Paris, 1991, p. 201-226. E.
Albrecht, De ontstaansgeschiedenis en de compilatie van het "Speculum Naturale" van Vincent van Beauvais (* 1264), Ph.D.,
Katholieke Universiteit Leuven, Louvain 2007 (2 vols).

46 J. Martinez Gazquez, « Isidoro y la medicina en los enciclopedistas hispanos : D. Gundisalvo y Juan Gil de Zamora », Isidorus
Medicus, Isidoro y los textos de medicina, La Corufia, 2005. Voir aussi sur les traités médicaux et Juan Gil : L. G2 Ballester, 2001,
p. 276-287.

47 C. Ferrero Hernandez, « La obra latina de Juan Gil de Zamora y su relacién con la literatura contemporanea peninsular », Actas del
IV Congresso Internacional de Latim Medieval Hispdnico, Lisboa, 2006, p. 471-480. Juan Gil de Zamora Doctor Y Maestro del
Convento Franciscano de Zamora-(Separata de 13 paginas con notas biograficas del franciscano zamorense, scriptor del Rei Alfonso X,
y introduccién al Liber Mariae)-Zamora, 26 de marzo de 2006.

48 Historia Critica de la Literatura Espaniola, Madrid 1863, II, p. 32. T. Carreras Artau y J. Carreras Artau, Historia de la Filosofia

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



Regimen sanitatis zelantibus ?

7de7

Espanyola, Barcelona-Girona, 2001, vol. I, p. 28-31. A. Montero, « La divulgacion de la ciencia en el Lucidario de Sancho IV », Lemir,
11, 2007, p. 179-196.

49 J. Martinez Gazquez, « La moralizacién de las piedras preciosas en la Historia Naturalis de Juan Gil de Zamora » Faventia, 20/2,
1998, p. 177-186 ; et « La moralizacion de los animales en Juan Gil de Zamora », Micrologus, VIII, I, Il Mondo animale,Firenze, 2000,
p- 237-259.

50 Stornajiolo parle seulement de 17 traités, Castro, de 18.

51 Nom que I'on trouve habituellement dans la tradition encyclopédiste du XIIIe siecle, cf. Barthélemy I’Anglais.

52 A. Arjona Castro, Introduccién a la medicina ardibigo andaluza (ss. VIII-XV),Cérdoba, 1989, p. 26.

53 Juan Vernet, « Los médicos andaluces en el libro de las generaciones de médicos de Ibn Yulyul », Estudios sobre la ciencia
medieval. Bellaterra, 1997, p. 445-462, p. 449.

54 J. Martinez Gazquez, « Isidoro y la medicina en los enciclopedistas hispanos : D. Gundisalvo y Juan Gil de Zamora », Isidorus
Medicus, Isidoro y los textos de medicina, La Coruiia, 2005.

55 C. Ferrero, « El veneno y la triaca. De Juan Gil de Zamora a Calderé6n de la Barca », Actas del IV Congreso de Latin Medieval, ed.
M. Pérez, Le6n, 2002, p. 307-322.

56 Petri Galleci Opera Omnia quae Extant. Summa de Astronomia. Liber de Animalibus. Regitiva Domus, ed. José Martinez
Gézquez, Tavarnuzze-Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 2000.

Pour citer cet article

Référence papier
Candida Ferrero Hernandez, « Regimen sanitatis zelantibus ? », Cahiers de recherches médiévales, 17 | 2009, 7-21.

Référence électronique
Candida Ferrero Hernandez, « Regimen sanitatis zelantibus ? », Cahiers de recherches médiévales [En ligne], 17 | 2009, mis en ligne
le 15 juin 2012, consulté le 02 juillet 2015. URL : http://crm.revues.org/11498 ; DOI : 10.4000/crm.11498

Auteur
Céndida Ferrero Hernandez

Universidad Auténoma de Barcelona.
candida.ferrero@uab.cat

Droits d’auteur

© Cahiers de recherches médiévales et humanistes

http://crm.revues.org/11498

02/07/2015 12:23



