W
= Centro Virtual Cervantes

El Trujaman > Historia

. . P
El TfU] AIN A1) REVISTA DIARIA DE TRADUCCION  Lunes, 6 de septiembre de 2010

BUSCAR EN EL TRUJAMAN
HISTORIA

Biblia y traduccion (8): «La serpiente, el mas
astuto de todos los animales...»

Por Juan Gabriel Lépez Guix

«La serpiente, el mas astuto de todos los animales del campo que Dios, el
Sefior, habia hecho, entablé conversacién con la mujer...» (Biblia de Navarra).
Como consecuencia del episodio edénico de la manzana, la serpiente es
maldecida por Yahvé y condenada a arrastrarse por el polvo y alimentarse de
él. Con ello, desde su primera aparicion en Génesis 3:1, la serpiente (en
hebreo, najash es al mismo tiempo «serpiente» y «adivinacidon»), se erige en
la encarnacién prototipica del mal.

Se trata de una inversion completa con respecto a las creencias del antiguo
Oriente, donde es tenida por animal sagrado y objeto de culto. En la mitologia
sumeria, Ningishzida, «Sefior del buen arbol», representa la capacidad vegetal
de nutrir y crecer. Representado como serpiente, quiza por la forma de las
raices, es asociado con la curacién y la inmortalidad por la periédica muda del
ofidio. Tras experimentar multiples traslados, la asociacion de la serpiente, el
arbol de la vida y la inmortalidad pervive aun entre nosotros en el simbolo
médico y farmacéutico de la vara de Asclepio. La serpiente, como el término
griego pharmakon, parece ser al mismo tiempo «cura» y «veneno».

En la epopeya epdnima, Gilgamesh, trastornado por la muerte de su amigo
Enkidu, parte en busca de la inmortalidad. Tras superar numerosas
dificultades, llega a la tierra de los inmortales, donde Utnapishtim y su esposa
le confian el secreto de la vida eterna y le indican el lugar donde crece la
planta submarina que la proporciona. Tras hacerse con ella, Gilgamesh
emprende el camino de regreso, pero en una parada, mientras se bafia en una
fuente de refrescantes aguas, una serpiente huele la planta y se la roba. La
serpiente inmediatamente muda de piel; y Gilgamesh, en cambio, debe
conformarse con el envejecimiento de la suya.

El poema babilénico Enuma elish, que traduce y prolonga la cosmologia
sumeria, explica la creacién del mundo a partir de una teomaquia en la que se
enfrentan los dos grandes principios, el Orden y el Caos, el Bien y el Mal. El
combate se salda con la muerte de Tiamat, el dragén marino que representa
el caos primario. Marduk, el vencedor, abre el cadaver en dos, como un
pescado destinado al secadero, y fija la tierra entre las dos masas de las aguas
superiores e inferiores. Tras esa derrota en el &mbito mesopotamico, en sus
posteriores apariciones biblicas, el papel de la serpentina diosa oceanica
—transformado y reelaborado— sera siempre subsidiario y a veces incluso
vestigial.

En su traslado hasta el Génesis, la maligna Tiamat es nuevamente demediada.
Por un lado, tenemos la materia informe e inanimada, el elemento acuatico
primordial y tenebroso que la divinidad ilumina con su palabra y convierte en
cosmos. Esa misma mitad aparece mas tarde como mero instrumento en
manos de Yahvé cuando éste decreta el Diluvio, que es en realidad una
apertura de las compuertas que contienen las aguas inferiores y superiores. Y,
por otro lado, encontramos la otra mitad, la forma animada, serpentina y
astuta, cuya primera aparicion en el jardin del Edén provoca la desgracia de la
humanidad y su caida en el tiempo. Esa serpiente tortuosa persigue al hombre
desde los primeros capitulos del Génesis hasta los ultimos del Apocalipsis,
donde se predice un nuevo combate entre las fuerzas del bien y del mal en el
que sera definitivamente derrotada y devuelta al abismo. Sus dos mitades
quedaran de nuevo unidas en la consumacién de los tiempos, cuando
originales y traducciones vuelvan a ser uno.

Ver todos los articulos de «Biblia y traduccion»

Centro Virtual Cervantes © Instituto Cervantes, 1997-2014. Reservados todos los derechos. cvc@cervantes.es



