
                   

 
 

Número 16 (1) Any 2011 pp. 218-230 
ISSN: 1696-8298 

 
www.antropologia.cat 

 

 

 
Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 

 
 
 

Josep Lluís Mateo Dieste 
 

Universitat Autònoma de Barcelona 
 

 
 
 
Introducció 
 
Des dels anys 1970 el colonialisme contemporani ha estat un subjecte de gran interès 
per a l’antropologia. Vull presentar aquí un corpus de literatura que sovint no és prou 
conegut, o que no ha despertat l’atenció de l’antropologia, pel fet d’haver-lo considerat 
un afer dels historiadors. La imatge i la iconografia és el focus d’atenció d’aquesta 
literatura; però cal remarcar que la imatge no és aquí una mera il·lustració del 
colonialisme, sinó que n’és un objecte d’estudi central i un recurs metodològic 
fonamental per analitzar dues dimensions bàsiques: (1) les relacions sociopolítiques 
colonials entre colonitzadors i colonitzats, i (2) el sentit polític i el context de producció 
i difusió de les imatges colonials com a representació de relacions i de persones: 
(auto)percepció dels europeus, del procés colonial i la producció de coneixement sobre 
poblacions estandaritzades sota conceptes com ara “indígena” o “raça”. 

L’estudi de les imatges colonials, de la seva difusió i dels seus usos socials, ens 
parla més de la societat europea que de la societat colonitzada que se suposa 
representada en aquella iconografia. Les imatges sobre els colonitzats també estaven 
construint la idea del colonitzador i de la metròpoli, en contrastos que contraposaven els 
europeus als anomenats “indígenes”. El colonialisme va establir aquesta representació 
del poder i va utilitzar diverses estratègies per reflectir aitals sistemes de classificació, 
primordialment evolucionistes i basats en dues retòriques bàsiques: la racialista, per 
objectivar la jerarquia amb els pobles colonitzats; i la civilització, per justificar la tutela 
i la intervenció europees. 

Aquesta anàlisi de les imatges esdevé una eina imprescindible per desenvolupar 
els objectius anticipats per autors com Talal Asad respecte el colonialisme com a 
subjecte d’estudi. Asad (1973, 1991) proposava el pas d’una història de l’antropologia 
colonial a una antropologia del colonialisme, certament un tema de recerca per a 
l’antropologia, per raons exposades molts anys abans per Michel Leiris (Leiris, 1995). 
L’anàlisi de l’escenari colonial oferia una oportunitat única no solament per observar 
diversos camps clàssics de l’antropologia sobre política, economia i sistemes simbòlics 
sinó que requeria plantejar un model processual per tal de comprendre la construcció i 
transformació de les diferents situacions colonials. En aquí situo la proposta 
d’antropologia històrica plantejada per autors com els Comaroff (1992), que proposen, 
tot partint del cas sud-africà, una metodologia d’anàlisi de situacions colonials on 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
219 

observen com la ideologia de la civilització és transmesa per grups i actors en conflicte; 
aquesta ideologia no roman en els textos sinó que és representada i portada a la pràctica 
en diferents formats, com ara l’espai de les missions. Des d’aquesta perspectiva, fonts 
com ara les fotografies colonials ens permeten reconstruir les disposicions d’aquelles 
representacions, i també el paper que hi va jugar l’antropologia (Edwards, 1992). 

 
“Missions dels Pares Redemptoristes al Congo. El Nadal” (Font: Col·lecció J.L.Mateo) 

 
Per portar a terme aquest exercici cal remarcar que l’anàlisi d’imatges és 

quelcom complex perquè no es basa en la mera descripció sinó que requereix, en primer 
lloc, un profund coneixement del context de producció de la imatge, de l’autoria, dels 
objectius, usos i impacte de la mateixa; i en segon lloc requereix una distància 
epistemològica per tal de copsar el llenguatge, la cosmovisió i la ideologia de l’època 
que construeix i acompanya la imatge. Es tractaria d’un exercici d’estranyament molt 
similar al plantejat per l’etnografia o per la concepció del past as a foreign country. 

Per altra banda, la construcció estereotipada d’imatges sobre els colonitzats es 
destina a definir el “nosaltres” de la potència colonial, tot i que en la pràctica les 
actituds metropolitanes envers el colonialisme fossin diverses i fins i tot contraposades, 
com podem comprovar en el cas de la Setmana Tràgica de Barcelona de 1909, quan les 
classes obreres de la ciutat es revolten contra un sistema discriminatori de reclutament 
de soldats per al conflicte de Melilla. 

Però a més de l’anàlisi d’estereotips, fonts com la fotografia colonial són 
interessants eines per analitzar relacions socials, des de l’ull dels dominadors (Driessen, 
1987). En la meva recerca sobre el Protectorat del Marroc (1912-1956), les fotografies 
espanyoles dels escenaris clientelars entre autoritats espanyoles i els notables 
marroquins ens permeten entendre la representació política del govern indirecte i dels 
símbols pràctics d’aquell engranatge, com ara les disposicions corporals dels 
fotografiats, les actituds respectives, el lloc ocupat o les medalles i premis exhibits pels 
notables que gaudeixen de la seva doble condició de clients dels espanyols i patrons 
locals (Mateo Dieste, 2003: 206-210). 

 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 220 

“Campanya de Melilla 1911 a 1912 –Melilla– Mohamed Asmani (A) el Gat, moro amic 
d’Espanya” (Font: Col·lecció J.L. Mateo) 

 
 
Aproximació a la literatura de la iconografia colonial 
 
Des dels anys 1990 es va encetar una abundant literatura que recuperava i rescatava la 
producció colonial d’imatges, com a eina metodològica per reconstruir el colonialisme. 
Però no es tractava tan sols de mostrar els materials, sinó de partir d’una nova mirada 
crítica, tot repensant un període anestesiat per l’amnèsia política. I aquesta reflexió 
passava també per trobar a l’època colonial moltes de les claus que ens permeten 
entendre fenòmens postcolonials com ara els estereotipis generats en torn de la 
immigració (Mateo Dieste, 2002), i els pas de l’indígena a l’immigrant (Blanchard, 
Blancel, 1998). Sense anar més lluny, podem recordar el debat sobre el “negre de 
Banyoles” del Museu Darder, com a supervivència dels sistemes de classificació 
naturalistes-racialistes; el cas fou ben similar a l’exhibició de la Venus Hotentote al 
Musée de l’Homme de París fins els anys 1980 (Badou, 2000), reveladora de les 
normalitats de l’exhibició d’humans, com veurem més avall. 

Aquest replantejament de la iconografia colonial ens permet també comparar els 
diferents projectes colonials i constatar tant les semblances, com les particularitats i les 
contradiccions entre els mateixos sectors colonials (Thomas, 1994). Al mateix temps 
tota aquesta literatura ens mostra la importància de considerar els canvis en les imatges 
dels projectes colonials, i de l’altre representat, d’acord amb els contextos polítics que 
oscil·len entre alterofòbies i alterofílies igualment essencialistes. 

A Gran Bretanya, els treballs de John Mackenzie (1984, 1986) comencen a 
mostrar el pes de les exposicions colonials en la propaganda política i la seva eficaç 
difusió a través de la cultura popular, un element clau per entendre el colonialisme com 
a fenomen no solament circumscrit a la colònia. Sens dubte, però, el grup de recerca que 
més actiu s’ha mostrat en l’estudi de les imatges colonials és la francesa “Association 
Connaissance de l’Histoire de l’Afrique Contemporaine” (ACHAC), que ha contribuït a 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
221 

l’organització d’exposicions, col·loquis i ha publicat nombrosos treballs amb àmplies 
iconografies, inclosos documentals com ara “Zoos humains” (2002) o “Paris Couleurs” 
(2005).1 Paral·lelament a la gran aportació de l’ACHAC es van construint anàlisis de la 
imatge colonial dels diferents països, corresponent a les seves antigues colònies. A Itàlia 
els treballs de Labanca (1992), Angrisani (1997), Castelli (1998), Palma (1999) ens 
mostren les imatges sobre Líbia, Etiòpia o Eritrea. A Bèlgica, sobre el Congo, 
(Jacquemin 1985, 1991). Tot plegat obre les portes també a l’anàlisi de la construcció de 
les nocions de desenvolupament i tercer món al final dels colonialismes amb 
l’emergència d’imatges paternalistes, sovint hereves del llenguatge i la iconografia 
missionera (pel cas holandès, Zweers, 1996). 

En el cas d’Espanya, tot i tractar-se d’una potència menor en el colonialisme 
tardà, l’africanisme va participar plenament en la construcció d’estereotips, 
especialment de les seves principals colònies: el nord i sud del Marroc, amb el Sàhara, i 
la Guinea equatorial. Espanya també va formar part dels circuits d’exhibició 
d’indígenes, tal i com va mostrar l’incipient article de Contreras i Terrades (1984) sobre 
l’exposició de 150 aixanti que van ser exhibits a Ronda Universitat, després que la 
Costa d’Or (Ghana) passés a control britànic. El treball més remarcable sobre la imatge 
del “moro” és l’obra de Martín Corrales (2004), que ofereix una excepcional anàlisi dels 
seus canvis i continuïtats al llarg de la història, amb un ampli detall sobre la producció 
colonial, amb el gran interès de la Guerra civil com a moment en la guerra d’imatges, 
maurofòbiques en el bàndol republicà i maurofíliques en el franquista. Altres obres han 
completat aquesta anàlisi sobre el Marroc (Mateo Dieste, 1997), Guinea (Nerín, 1998; 
Ortín, Pereiró, 2006; Martínez Antonio, 2009), i en especial la iconografia colonial en el 
cinema (Elena, 2010). 
 
 
La seducció iconogràfica de la cultura colonial 
 
La força i el pes de l’imaginari colonial es van deure especialment a la difusió que va 
trobar a través d’un abundantíssim nombre de mitjans i suports. La cultura de masses va 
facilitar aquesta difusió, i les noves formes de reproducció d’imatges marcarien també 
la fixació dels estereotips per repetició. En aquí esmentaré els suports fixes, però també 
els escenaris d’exhibició de persones i objectes. Entre els primers es destaca durant molt 
de temps la carta postal. Aquesta va experimentar una notable expansió amb la 
fotografia, i va implicar l’enviament de milers d’imatges des de les colònies envers les 
metròpolis. Cal remarcar dins d’aquest suport, la creació d’un gènere de gran èxit com 
les “escenes i tipus” (Beaugé, 1995). Es tractava de sèries de postals organitzades per 
països que presentaven la classificació racialista de la humanitat. Aquest gènere es 
difongué a partir de 1885, amb fotografies d’estudi o en escenaris que mostraven 
individus o grups, etiquetats per vocabularis classificatoris reveladors: raça o tipus àrab, 
berber, negre, o la introducció del terme ètnia, encara clarament com a sinònim de raça.2 
És aquí on sura la part més fosca de l’antropologia, que a l’època és hegemònica com a 
sinònim d’antropologia física, i que dota de cientificitat a l’immens arsenal d’imatges 
produït a les colònies o amb els grups fotografiats a les exposicions colonials, des de 

                                                 
1 Veure la bibliografia final d’aquest article, amb els seus principals autors: Pascal Blanchard, Nicolas 
Blancel o Sandrine Lemaire, i sèries interessants com la dedicada al París negre, àrab i asiàtic; aquesta 
literatura ens permet observar el colonialisme com un fenomen dialèctic entre el que succeeix a la 
metròpoli i a la colònia de manera simultània. 
2 Veure L. Bertholon, “Types ethniques”, in Bertholon, L; E. Chantre, Recherches anthropologiques sur 
la Berbérie orientale: Algérie, Tunisie, Tripolitaine, 2 vol., Lyon: Rey, 1912. 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 222 

Cuvier a Topinard o Broca. Els antropòlegs escriuen textos amb instruccions precises 
sobre com aprofitar l’ocasió de l’exhibició per a fer estudis fotogràfics en l’afany de 
mesurar i justificar la diferència (Boëtsch, 1995). 
 

 
“Tipus del Marroc. Moresca i el seu fill” 

(Font: Col·lecció J.L. Mateo) 

 
Els gèneres de les postals foren, però, diversos: escenaris geogràfics de la 

colònia, escenes de l’explotació dels recursos, escenes costumistes (tipificacions de la 
política, la religió, la vida quotidiana), escenes de guerra, fotografies de la societat 
colonitzadora, caricatures, i les esmentades sèries de tipus i races. Menció apart 
mereixen les fotografies de caire sexual. Aquestes últimes mostraven els africans com a 
més propers a la naturalesa, i dominats per una irracionalitat exacerbada. La qüestió del 
gènere és aquí fonamental, ja que les dones eren presentades en actitud oberta, oferint la 
seva sexualitat a l’espectador, per satisfer la mirada masculina europea que, 
especialment al Magreb, imaginava la conquesta de dones velades a las quals no tenia 
accés formal. Aquest joc va ser portat fins a les últimes conseqüències, com ara les 
escenificacions de dones que mostraven els pits nusos, al mateix temps que velaven els 
seus rostres (Alloula, 1987). Per contra, en el cas dels homes, o bé es mostrava una 
sexualitat desbordant, com una amenaça, o bé se suggeria l’homosexualitat, 
especialment a través de postals de jovenets. En aquí vull esmentar un exemple 
revelador dels vaivens de les imatges com a objectes polítics conformats pel context. 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
223 

L’especialista en Àsia Central Pierre Centlivres va adquirir el 1998 en un mercat de 
Teheran una postal que representava el profeta Muhammad; el fet ja és interessant en sí, 
enmig de l’enrenou internacional sobre les caricatures, però el fet de la representació 
prohibida no és l’objecte de la nostra atenció. Sí en canvi, ho ha de ser el fet que la 
imatge que representa el profeta, en edat jove, és precisament una rèplica exacta d’una 
d’aquelles cartes postals colonials que evocaven l’homosexualitat magribina; en 
concret, una postal de Lehnert i Landrock (Centlivres, 2006).3 
 

 
“Balladora àrab (Marroc)”  

(Font: Col·lecció J.L. Mateo) 
Imatge 5. “Jove àrab” 

(Font: Col·lecció J.L. Mateo) 
 

Un altre element iconogràfic central per analitzar la construcció d’imatges de 
l’alteritat no europea és la publicitat. Aquesta va aprofitar la difusió de les imatges 
racialistes per identificar determinats productes. Així, el negre apareix en actitud servil, 
naturalment situat en una posició inferior, i content en el seu rol (Négripub, 1992; 
Nederveen Pieterse, 1992); les imatges del món àrab es reserven per a qüestions 
sensuals i de bellesa (sabons, cremes), i la qüestió islàmica és recorrent per a mostrar els 
plaers d’allò prohibit, com el cas d’un cartell de Cervezas La Mezquita on es llegeix que 
“el Corán lo prohibe pero es tan exquisita...”. La publicitat va contribuir sobretot a 
remarcar l’escalafó racialista (Négripub, 1992). Les referències colonials abunden en els 
casos del negre presentat com estúpid en productes de gran consum, com ara la Banania 
a França, on apareixia un tiralleur senegalès. També el tòpic del canibalisme ha estat un 
dels més repetits en tots els formats, associat al salvatgisme i el primitivisme; vegi’s la 
seva permanència en la publicitat del recent programa “Perdidos en la tribu” de la 
cadena televisiva Cuatro, que mostrava precisament una família de “blancs” a l’interior 
d’una olla, mentre uns Masai saltaven al seu darrera. 

                                                 
3 Per una col·lecció d’aquest gènere veure, Alloula (1987); Martín Corrales (2002: 118-119) també inclou 
imatges on es representa la sexualitat amenaçadora dels marroquins; la sexualitat agressiva de l’altre fou 
una imatge molt emprada durant els conflictes bèl·lics, en la Guerra Civil i en les dues guerres mundials. 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 224 

Al costat de la publicitat d’empreses privades, cal destacar la propaganda de les 
administracions, vinculada sovint a la promoció turística de la colònia, tot adoptant 
retòriques més orientalistes, com ara els pòsters o les sèries filatèliques dissenyades pel 
pintor Mariano Bertuchi en el Protectorat del Marroc (AA.VV., 2000). I aquests 
llenguatges visuals de classificació d’humans van arribar també a les formes més 
properes de socialització primària i quotidiana com ara els jocs infantils, els cromos i la 
literatura juvenil. Aquests presentaven una humanitat desigual, sota els clixés nacionals 
i racialistes. Així, en el cas francès, a partir de la I Guerra Mundial, es crearen 
nombrosos jocs que iniciaven els joves en aventures que transcorrien en escenaris 
colonials, com ara un joc de l’oca de 1942 titulat “Visitons la France et l’empire”; altres 
entomen el repetit conte dels cocodrils devorant “negrets”, on Nestlé parla de la seva 
farina de digestió fàcil (Holo, 1993: 127). 

El gènere del film fou un altre dels que segurament més efecte han tingut a 
l’hora de construir imatges sobre el colonialisme i sobre les poblacions no europees. Les 
causes es poden atribuir al fet que els materials no van morir en el seu temps de 
producció, sinó que han estat reproduïts a través de diferents generacions, i després 
s’han difós en nous formats com el de la televisió i en gèneres d’èxit com els films 
d’aventures exòtiques. En el cas espanyol, abundaren els documentals i els films de 
ficció sobre el Marroc. Fins la Guerra civil predominaven els documentals bèl·lics 
(Martin Corrales, 1995), i a partir d’aquell moment el franquisme construiria imatges 
ambivalents que mostraven un Marroc amic, com ara en el destacat “Romancero 
marroquí” (Elena, 2004). 

Més enllà de tots aquests medis de reproducció d’imatges més coneguts, vull 
presentar aquí un dels espais de propaganda i exhibició més influents i alhora 
desconeguts del període colonial per tal que les poblacions de la metròpoli 
“coneguessin” les colònies. Em refereixo als grans escenaris construïts a les metròpolis 
per representar el colonialisme. Si bé els museus són els espais més identificats amb en 
aquesta tasca (Iniesta, 1994), no ha estat fins a temps ben recents que s’ha iniciat la 
recuperació d’uns altres escenaris molt més grans i impactants, en quant al nombre de 
milions de visitants que van rebre: les exhibicions i exposicions colonials, i entre elles 
els anomenats “zoos humans”. Aquest concepte, de recent creació, refereix una sèrie 
d’espectacles acollits per la majoria de països occidentals des de la segona meitat del 
segle XIX fins a meitats del XX (i en alguns sentits, encara vigents): “villages 
sénégalais”, “jardins d’acclimatation”... esdevenen una atracció en temps d’oci que 
consolida imatges d’exotisme i deshumanització difícils d’esborrar, malgrat les 
conversions més recents del racialisme en culturalisme.  

El monogràfic Zoos humains. Au temps des exhibitions humaines (Bancel, 
Blanchard, Boëtsch, Deroo, Lemaire, 2004) detalla l’impacte d’aquell fenomen de 
masses que romania en l’oblit malgrat la seva evident presència pública. Els espectacles 
mostraven el rostre d’un procés de racionalització que s’identificava representant els 
seus contraris arquetípics, com ara els espectacles de circ, les anomalies i les rareses 
físiques. Fou als Estats Units on es dataren els primers shows de freaks (fenòmens) el 
1841 de la ma de P.T. Barnum; la primera escenificació zoològica amb humans es troba 
el 1874 a Hamburg, amb un grup de Lapons (íbid., 11). El zoològic, basat en el mode de 
pensament taxonòmic naturalista, presentava col·leccions d’essers vius. A partir de la 
segona meitat del XIX sorgí una nova forma d’exhibició, incloent grups humans 
presentats de manera teatral, i sota argumentacions científiques vinculades al nou 
llenguatge de les races. Un altre gènere d’èxit foren els “villages nègres”, el primer 
d’ells el 1889 a l’exposició universal de París. S’iniciava així un negoci d’importació de 
grups per a un ethnic show: esquimals, canacs, aborígens australians, fueguins, somalis, 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
225 

samoans... Els mètodes per portar aquestes poblacions són reveladors, ja que sovint eren 
les mateixes xarxes de caçadors que portaven animals. La situació dels grups exhibits ha 
despertat també l’interès d’historiadors i antropòlegs, que han documentat històries 
dramàtiques de treball forçat, enganys, explotacions, abusos, i mort per malalties, que se 
sumen a la degradació d’haver de representar allò que el públic anava a veure: salvatges 
(Poignant, 2004). Fent-los parlar en infinitiu, representant la nuesa, per tornar a vestir-se 
en la seva vida quotidiana, o escenificant rituals de salvatgisme, com ara els tuaregs 
representant assalts i atacs a l’Exposició colonial de París de 1910, en l’“attaque au 
convoi” (Blanchard, Deroo, Yazami, Fournié, Manceron, 2003: 54-55). La crítica en 
aquestes exhibicions fou minoritària però va tenir lloc a l’època, per part de grups 
anticolonials que ironitzarien sobre el caràcter insòlit (o exòtic) dels europeus observant 
darrera d’una tanca poblacions humanes degradades. Alguns dels grups representen fins 
i tot els darrers supervivents de pobles sotmesos a l’extermini, como els selk’nam de la 
Patagònia (Mason, 2004). 

L’exhibició de l’indígena va passar en molts casos al món de l’espectacle i altres 
gèneres de cultura popular; l’exemple més conegut és el de Josephine Baker, provinent 
d’Estats Units, i convertida en mussa, però en estereotip de l’art nègre, d’acord amb la 
representació de la irracionalitat africana (Jamin, 1996). El cas d’Espanya mereix aquí 
una breu referència, per recordar novament com es compartien molts trets amb l’Europa 
del moment. Les exposicions colonials acompanyaven les exposicions universals, i 
també hi foren presents les exhibicions humanes. El 1887 tingué lloc la “Exposición de 
Filipinas” a Madrid (1887), sobre Filipines, les Illes Marianes i les Illes Carolines. 
L’exposició va tenir lloc al Palacio de Velázquez i al Palacio de Cristal del Parque del 
Retiro. Es va aprofitar el petit llac per exhibir embarcacions i aparells de pesca del 
pacífic. Al costat dels palaus es van construir reproduccions de vivendes, amb tots els 
objectes domèstics, i es van fer portar “nadius” (Romero de Tejada, 1992: 50-59). El 
1897 Madrid, Barcelona i València van acollir l’ “Exposició dels Aixanti”, portada pel 
conservador del Museu d’Història Natural de Bordeus, i conduïda per un empresari 
francès. A Madrid, l’exposició dels axanti es va celebrar al Parque del Retiro. 
L’antropòleg físic Manuel Antón va presenciar fins i tot un part, i va realitzar estudis 
antropomètrics: “se estudiaron desde el punto de vista antropométrico por Manuel 
Antón, que también describe un parto que presenció junto a las costumbres que había en 
torno a él”.4 Es van succeir altres exhibicions com la “Exposición de Madrid de los 
Esquimales de la Península del Labrador” (1900) o “Senegaleses en el Tibidabo”, a 
Barcelona (1913). I després arribaren les grans exposicions: Exposició Universal de 
Barcelona (1929), Exposició Iberoamericana de Sevilla (1929), que va acollir pavellons 
colonials del Marroc i Guinea (Sánchez Gómez, 2006). Els pavellons del Marroc en 
especial es repetiren en les diferents fires de mostres de Barcelona o València, on 
viatjarien grups de marroquins. Es tractava sobretot d’estudiants i professors de la 
“Escuela de Artes Indígenas” creada per Mariano Bertuchi a Tetuán. Al darrera 
d’aquesta escenografia hi ha encara tota una història per reconstruir a partir d’arxius i 
història oral, per tal d’entendre la recepció de la societat local i la mateixa experiència 
dels marroquins. 
 

 
 
 
 

                                                 
4 “Noticias sobre los Ashanti”, Actas de la Sociedad Española de Historia Natural, pp. 214-216 (1897). 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 226 

 
 

“Escola de nens Ashanti”, Parc del Retiro (Madrid, 1897). Font: P. Romero de Tejada (1992) Un templo a 
la ciencia. Historia del Museo Nacional de Etnología, Madrid: Ministerio de Cultura, p. 53.  

 
Cal remarcar els canvis en aquest tipus d’exhibicions, des de finals del XIX fins 

després de la Segona Guerra Mundial, que indiquen els canvis en el context polític i els 
usos de l’alteritat colonial: de dominats i salvatges, separats per tanques i equiparats a 
animals de zoològic, a súbdits “evolucionats” de l’imperi colonial.5 Les causes que 
s’addueixen per explicar aquest canvi són, per una banda, la participació de tropes 
colonials als conflictes europeus, que obligaren a suavitzar la imatge de l’altre, i per 
altra banda, la lògica de progrés, per tal de mostrar que la tasca de civilització havia 
millorat llurs vides. 

Finalment, es planteja la pregunta de si aquests espectacles han realment 
desaparegut. Sobretot perquè van tenir grans efectes postcolonials sobre les formes de 
presentar l’alteritat, en els nous tours turístics de l’exotisme (masai, dogon, “dones 
jirafa”) i l’oci (Portaventura), i en els abundants estereotips transmesos, sovint confosos 
sota el pas de les retòriques racialistes al fonamentalisme cultural. 
 
 
Imatges vives 
 
A més de l’impacte que totes aquestes imatges han tingut sobre el món contemporani 
ens hem de preguntar sobre la mateixa producció de les imatges com a esdeveniment i 
com a forma de relació humana. La informació sobre els estudis fotogràfics i els 
productors d’imatges és prou reveladora en aquest sentit. Així, les persones escollides 

                                                 
5 En alguna d’aquestes exhibicions, com la de Tervuren a Bèlgica, es va arribar a penjar cartells on es 
llegia: “Prohibit llençar menjar. Els indígenes ja estan alimentats”, documental Zoos humains (2002). 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
227 

per a les sèries de “escenes i tipus” solien pertànyer a l'elit o a l'administració. Però quan es 
tractava de retratar a dones, “ils sont constraints de recourir aux femmes du peuple, aux 
paysannes qui ne se voilent pas, aux musiciennes, courtisanes et aux plus infortunées des 
prostituées” (Mandery, 1995: 295). En alguns casos, aquesta relació ha generat debats 
entre autors sobre el context de producció de la imatge. En un gran recull de cartes 
postals de l’Algèria, Alloula (1987) denunciava que es mostressin cossos nusos com a 
expressió de la violència colonial. Ferrié i Boëtsch (1993) observen, però, que Alloula 
semblava negar l’existència mateixa de les dones, com si es tractés d’un mer muntatge, 
enlloc d’analitzar la relació social que mostrava la fotografia: és a dir, l’existència de 
musulmanes marginals, reclutades de prostíbuls i cafetins, i la seva posterior 
folklorització. Certament, aquelles postals estaven destinades no tant a dominar la 
població colonitzada, com a recrear els somnis sexuals del públic europeu. 

Aquesta quotidianitat efectiva de la imatge té diverses cares, producte dels usos 
socials i de les diferents interpretacions. La iconografia també pot provocar enrenous 
polítics, com mostra l’afer de la imagineria religiosa del paper de carta dels soldats 
marroquins durant la Guerra Civil espanyola. Aquests soldats van començar a enviar 
cartes, escrites en paper amb estampes catòliques del Sagrat Cor o fotografies de la 
Verge del Pilar. Quan la censura postal espanyola remarcà aquest fet, s’inicià un 
impossible exercici de reescriptura de les cartes en un altre paper per part dels censors, 
que finalment manifestaren als seus comandaments la impossibilitat de portar a terme 
aquella tasca ingent (Mateo Dieste, 2003: 255). 

En definitiva, com hem vist, la iconografia colonial ens permet reconstruir 
relacions socials i sistemes de classificació naturalistes i racialistes que essencialitzaren 
“grups humans” sota diverses etiquetes. La transmissió d’imatges creava i recreava una 
cultura colonial on s’escenificava la normalitat i justícia de la presència europea a les 
colònies. Al mateix temps es transmetien i s’interioritzaven jerarquies classificatòries de 
la humanitat, generant l’efecte d’homogeneïtat entre diferents categories (raça, ètnia, 
nació). Però si la imatge vol fixar la definició de poblacions humanes, el mateix context 
polític de la imatge es transforma, i la imatge canvia o rep nous significats. Per 
concloure amb un cas proper, podem recordar el gir experimentat per les imatges dels 
marroquins a Catalunya. Durant la Guerra Civil, les forces republicanes identifiquen en 
la seva iconografia als marroquins amb el feixisme, mentre que el règim franquista 
s’apropiarà d’unes imatges maurofíliques ambivalents; aquesta divisió política de les 
imatges entre esquerres i dretes s’inverteix a finals del segle XX, amb l’arribada de la 
immigració marroquina, en una clara contraposició invertida, en uns altres llenguatges 
polítics i de representació. 
 
 
Bibliografia 
 

ALLOULA, M. (1987) The Colonial Harem, Manchester: Manchester University Press. 

ASAD, T. (1991) “Afterword: From the history of colonial anthropology to the 
anthropology of Western hegemony”, in Stocking, G.W. Jr., Colonial Situations. Essays 
on the Conceptualization of Ethnographic Knowledge, Madison: University of 
Wisconsin Press. 

ASAD, T. (1973) “Introduction”, in Asad, T. (ed), Anthropology & the Colonial 
Encounter, Londres: Ithaca. 

AA.VV. (2000) Mariano Bertuchi, pintor de Marruecos, Barcelona-Madrid: Lunwig 
Editores. 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 228 

BADOU, G. (2000) “Sur les traces de la Vénus Hottentote”, Gradhiva, nº 27, pp. 83-87. 

BANCEL, N.; BLANCHARD, P.; BOËTSCH, G.; DEROO, E.; LEMAIRE, S. (2004) 
Les zoos humains. Au temps des exhibitions humaines, Paris: La Découverte. 

BANCEL, N.; BLANCHARD, P.; DELABARRE, F. (1997) Images d’Empire. 1930-
1960. Trente ans de photographies officielles sur l’Afrique Française, Paris: Editions la 
Martinière. 

BANCEL, N.; BLANCHARD, P.; GERVEREAU, L. (dirs) (1993) Images et colonies. 
Iconographie et propagande coloniale sur l’Afrique française de 1980 à 1962, Paris: 
MHC-BDIC. 

BEAUGÉ, G. (1995) “Type d’image et image du type. Photographier les “races” au 
XIXe siècle”, in Blanchard, P.; Bancel, N.; Blanchoin, S.; Boetsch, G.; Gerbeau, H. 
(eds), L’autre et Nous. “Scènes et Types”, Paris: Editorial Achac-Syros, pp. 45-51. 

BLANCHARD, P.; BANCEL, N. (1998) De l’indigène à l’immigré, Paris: Gallimard. 

BLANCHARD, P.; BANCEL, N.; BLANCHOIN, S.; BOETSCH, G.; GERBEAU, H. 
(eds) (1995) L’autre et Nous. “Scènes et Types”, Paris: Editorial Achac-Syros. 

BLANCHARD, P.; DÉROO, E.; MANCERON, G. (eds) (2001) Le Paris noir (1878-
1998), Paris: Hazan. 

BLANCHARD, P.; DÉROO, E.; EL YAZAMI, D.; FOURNIÉ, P.; MANCERON, G. 
(eds) (2003) Le Paris arabe. Deux siècles de présence des Orientaux et des 
Maghrébins, Paris: La Découverte. 

BLANCHARD, P.; DÉROO, E. (eds) (2004) Le Paris Asie. 150 ans de présence 
asiatique dans la capitale, Paris: La Découverte. 

BLANCHARD, P.; BOËTSCH, G. (dirs) (2005) Marseille, porte sud. Un siècle 
d’histoire coloniale et d’immigration, Paris: Jeane Lafitte, La Découverte. 

BOËTSCH, G. (1995) “Anthropologues et “indigènes”: mesurer la diversité, montrer 
l’altérité”, in Blanchard, P.; Bancel, N.; Blanchoin, S.; Boetsch, G.; Gerbeau, H. (eds), 
L’autre et Nous. “Scènes et Types”, Paris: Editorial Achac-Syros, pp. 55-60. 

BORGÉ, J.; VIASNOFF, N. (1995) Archives du Maroc, Editions Michèle Trinckvel. 

CASTELLI, E. (1998) Immagini e Colonie, Montone: Il Tamburo Parlante. 

CENTLIVRES, P.; CENTLIVRES-DEMONT, M. (2006) “The story of a picture. Shiite 
depictions of Muhammad”, Isim Review, nº 17, pp. 18-19. 

COMAROFF, J.; COMAROFF, J. (1992) “Ethnography and the historical 
imagination”, Ethnography and the Historical Imagination, Boulder and London, 
Westview Press, pp. 3-48. 

CONTRERAS, J.; TERRADES, I. (1984) “L’exhibició d’aixantis de Barcelona de l’any 
1897”, L’Avenç, nº 72, pp. 30-36. 

DRIESSEN, H. (1987) “Images of Spanish Colonialism in the Rif. An Essay in Historical 
Anthropology and Photography”, Critique of Anthropology, vol. 7, nº 1, pp. 53-66. 

EDWARDS, E. (ed.) (1992) Anthropology & Photography. 1860-1920, New Heaven 
and London: Yale University Press. 

ELENA, A. (2004) Romancero marroquí: el cine africanista durante la guerra civil, 
Madrid: Cuadernos de la Filmoteca Española. 

—— (2010) La llamada de África. Estudios sobre el cine colonial español, Madrid: 
Edicions Bellaterra. 



Colonialisme i imatges: una mirada antropològica 
 
 

QUADERNS-E, 16(1), 218-230 

ISSN 1696-8298 © QUADERNS-E DE L'ICA 
229 

FELIPE, H. de (ed) (2007) Imágenes coloniales de Marruecos en España, Madrid: 
Mélanges de la Casa de Velázquez, vol. 37-1. 

FERRIÉ, J.N. ; BOËTSCH, G. (1993) “Contre Alloula: le “harem colonial” revisité”, 
Annuaire de l'Afrique du Nord, vol. XXXII, pp. 299-304. 

GARRIGUES, E. (1991) “Le Savoir ethnographique de la photographie”, 
L’Ethnographie, nº 109, pp. 11-54. 

JACQUEMIN, J.P. et ali (1985) Zaïre 1885-1985. Cent ans de regards belges, 
Bruxelles: CEC. 

—— (1991) Racisme, continent obscur. Clichés, stéréotypes, phantasmes à propos des 
Noirs dans le royaume de Belgique, Bruxelles: CEC/Le Noir du Blanc. 

HOLO, Y. (1993) “Jeux et jouets”, in Bancel, N.; Blanchard, P.; Gervereau, L. (dirs.) 
(1993) Images et colonies. Iconographie et propagande coloniale sur l’Afrique 
française de 1980 à 1962, Paris: MHC-BDIC, pp. 125-128. 

INIESTA, M. (1994) Els gabinets del món. Antropologia, museus i museologies, Lleida: 
Pagès Editors. 

JAMIN, J. (1996) “Introduction”, Michel Leiris. Miroir de l'Afrique, Paris : Quarto 
Gallimard. 

LABANCA, N. (1992) L’Africa in vetrina. Storie dei musei e di esposizioni coloniali in 
Italia, Treviso: Pagus Edizioni. 

LEIRIS, M. (1995) [1950]. L'etnòleg davant el colonialisme, Icaria: Barcelona. 

MACKENZIE, J. (1984) Propaganda and Empire. The manipulation of British Public 
Opinion, 1880-1960, Manchester: Manchester University Press. 

MACKENZIE, J. (ed) (1986) Imperialism and Popular Culture, Manchester: 
Manchester University Press. 

MANDERY, G. (1995) “Photographies et cartes postales à Tunis (1881-1914)”, Annuaire 
de l'Afrique du Nord, Paris, vol. XXXII, pp.291-298. 

MARTÍN CORRALES, E. (1995) “El cine español y las guerras de Marruecos”, 
Hispania, nº 190, pp. 693-708. 

—— (2002) La imagen del magrebí en España. Una perspectiva histórica, siglos XVI-XX, 
Barcelona: Edicions Bellaterra. 

MARTÍN CORRALES, E. et ali (1999) Memorias del cine. Melilla, Ceuta y el norte de 
Marruecos, Melilla, Ciudad Autónoma de Melilla. 

MARTÍNEZ ANTONIO, F. J. (2009). “Imperio enfermizo. La singular mirada mórbida 
del primer franquismo en los documentales médicos sobre Marruecos y Guinea”, 
Medicina & Historia, 4, pp. 1-16. 

MASON, P. (2004) “Une troupe d’Onas exhibée au musée du Nord: reconstruction d’un 
dossier perdu de la police d’étrangers de Bruxelles”, in Bancel, N. et ali, Les zoos 
humains. Au temps des exhibitions humaines, Paris: La Découverte, pp. 245-252. 

MATEO DIESTE, J.L. (1997) El “moro” entre los primitivos: el caso del Protectorado 
Español en Marruecos, Barcelona: Fundación “La Caixa”. 

—— (2002) “Le retour de l’“indigène”... L’immigration et les paradoxes de la mémoire 
coloniale en Espagne”, Migrations-Société, nº 81-82, pp. 83-95. 

—— (2003) La “hermandad” hispano-marroquí. Política y religión bajo el 
Protectorado español en Marruecos (1912-1956), Barcelona: Edicions Bellaterra. 

MIYAGI, D.S. (1975) “Spanish Micronesia and the Exposition of 1887”, Guam 
Recorder, vol. 5, nº 2, pp. 31-43. 



Josep Lluís Mateo Dieste 
 

 

 230 

Négripub: l’image des Noirs dans la publicité, Paris: Somogy, 1992. 

NEDERVEEN PIETERSE, J. (1992) White on Black. Images of Africa and Blacks in 
Western Popular Culture, New Haven-London: Yale University Press. 

NERÍN, G. (1998) Guinea equatorial. Història en blanc i negre, Barcelona: Empúries. 

ORTÍN, P.; PEREIRÓ, V. (2006) Mbini. Cazadores de imágenes en la Guinea colonial, 
Barcelona: Altair/WAHF. 

PALMA, S. (1999) L’Italia coloniale. Storia fotografica della società italiana, Roma: 
Editori Reuniti. 

PIETTE, A. (1992) “La photographie comme mode de connaissance anthropologique”, 
Terrain, nº 18, pp. 129-136. 

POIGNANT, R. (2004) Professional savages. Captives lives and western spectacle, 
New Haven, London: Yale University Press. 

PROCHASKA, D. (1990) “The Archive of Algérie imaginaire”, History and 
Anthropology, vol. IV, pp. 373-420. 

ROMERO DE TEJADA, P. (1992) Un templo a la ciencia. Historia del Museo 
Nacional de Etnología, Madrid: Ministerio de Cultura. 

SÁNCHEZ GÓMEZ, L. (2006) “África en Sevilla: la exhibición colonial de la 
Exposición iberoamericana de 1929”, Hispania. Revista española de historia, vol. 
LXVI, nº 224, pp. 1045-1082. 

SLAOUI, A. (1997) L’affiche orientaliste, Casablanca: Malika Éditions. 

THOMAS, N. (1994) Colonialism’s Culture: Anthropology, Travel and Government, 
Cambridge: Polity Press. 

ZWEERS, L. (1996) Standplaats in de tropen. Missie, zending en ontwikkelingshulp in 
beeld, Zutphen: Walburg Press. 
 


