296 Version en espariol

Panorama cultural

Descubrir la religion como fenémeno histérico. Cambios
en la percepcidén del judaismo, el cristianismo y el islam
durante la Edad Media

Durante la Edad Media, el dialogo y las controversias con representantes de otros credos como el islam y
el judaismo obligaron a los tedlogos y filésofos cristianos a replantearse la experiencia religiosa en general.
Una de las cuestiones mas importantes en este replanteamiento fue el descubrimiento de las dimensiones
historicas y culturales de la religion.

Ser conscientes de la historicidad de las religiones —refiriéndose a otras confesiones ademas de la pro-
pia— constituye, sin lugar a dudas, un elemento clave para encontrar una manera, incluso en la actualidad,
para tratar la diversidad religiosa. La historia de la historicidad de la religién, que surgié en la Edad Media
y se desarrollo con mas detenimiento durante la Ilustracion, apunta a la necesidad de concebir el dialogo
entre las religiones no como un juego a dos bandas, o sea, entre la fe y la razon, sino reconociendo que las
religiones forman parte de un proceso historico y politico mucho mas complejo. Sin embargo, la investi-
gacion académica atin no ha examinado en profundidad las intricadas relaciones entre fe, razéon e historia
en los contactos interreligiosos, las percepciones y los dialogos medievales.

Estos articulos proporcionan un compendio sobre el descubrimiento de la dimension historica de la
religiéon en la historiografia hispanica, asi como dos estudios de caso de la peninsula Ibérica que subrayan
las aportaciones de dos eminentes pensadores catalanes a este proceso: Ramon Llull y Arnau de Vilanova.
Las investigaciones para este trabajo se han llevado a cabo en el marco del proyecto «Descubrir la religién
como fenomeno historico. Cambios en la percepcion del judaismo, el cristianismo y el islam durante la
Edad Media», que cuenta con el apoyo financiero del Ministerio de Ciencia e Innovacién y el Servicio

Aleman de Intercambio Académico.

La Doctrina pueril de Ramon Llull: aproximacién a la religion desde
un punto de vista histérico

Alexander Fidora. Profesor investigador, Institucié Catalana de Recerca i Estudis Avangats, Universitat Autonoma de Barcelona

La Doctrina pueril de Ramon Llull, escrita en Mallorca entre los afios 1274-1276, nos proporciona un fas-
cinante resumen de lo que podria calificarse como la cosmovision medieval. Dedicada a su hijo, la Doctrina
pueril presenta un programa educativo alternativo para los nifios, que comprende no sélo una introducciéon
general a la vida cristiana, asi como a las artes liberales y la filosofia, sino también una descripcion de las
diferentes religiones, incluyendo el judaismo y el islam. En contraposicién a muchos textos contemporaneos,
en la Doctrina pueril Llull propone una aproximacién decididamente historica a las religiones, tanto en

lo que se refiere a la estructura microscopica como macroscopica de la obra.



QuadernsdelaMediterrania16,2011

La identidad historica de Mahoma
reexaminada

Un buen ejemplo del papel de la argumentacién
historica en el nivel microscopico de la Doctrina
pueril' es la presentacion que hace Llull del islam.
Asi, en el capitulo 71, aparte de los tradicionales ar-
gumentos polémicos contra el fundador del islam,
también encontramos cierta informacién biogra-
fico-histérica sobre Mahoma. Remontandose a los
origenes del profeta, el capitulo empieza diciendo:
«Mahoma era de una ciudad llamada Medina,
que esta a diez jornadas de L.a Meca, a la que los
sarracenos veneran tanto como los cristianos el
Santo Sepulcro de Jerusalén. Medina y L.a Meca
y toda aquella provincia, hijo mio, estaba llena de
gentes que creian en idolos y que adoraban al sol
y la luna y las bestias y las aves, y que no tenian
conocimiento de Dios, ni tenian rey, y eran gentes
de poca discrecion y de poco entendimiento. En
aquel tiempo ocurrié que Mahoma era mercader
y viajaba a comerciar a Jerusalén, y en el camino,
cerca de Jerusalén, habia un falso cristiano llama-
do Micolau, un ermitafio, que sabia mucho de la
ley vieja y de la nueva, y éste ensefi6 a Mahoma
como convertirse en rey y seflor de la ciudad de
Medina».

Como ha sefialado Oscar de la Cruz, los de-
talles que se proporcionan en este pasaje sobre
la vida de Mahoma, en particular su relacién
con Micolau, que es la variante mallorquina de

297

Nicolau o Nicolas, sittian el relato de Llull en el
contexto de una leyenda popular que identifica
a Mahoma con un hereje del siglo 1, Nicolas,
fundador de los nicolaitas.” Segun esta leyenda,
que circulaba ya en el siglo x11, Mahoma fue un
didcono cristiano hereje que dio la espalda a la
corte papal.*

Sin embargo, apartandose de la leyenda, Llull,
en el pasaje que acabamos de citar, identifica a
Nicolas como maestro de Mahoma. Tal como han
sefialado Oscar de la Cruz y otros,” este hilo ar-
gumental evoca, a su vez, la leyenda de Mahoma
tal como se desarroll6 en la apologética cristiana
oriental, que se hizo muy popular en el Occiden-
te latino. Segun esta leyenda, Mahoma tuvo un
maestro cristiano que le ensef6 las bases de la
religién y con él escribié el Coran.® Sin embargo,
hay que sefialar que Llull llama deliberadamente
al maestro de Mahoma Nicolés, en lugar de usar
su nombre tradicional, que es Sergius o Bahira,
como aparece en otros textos contemporaneos. La
Contrarietas alfolica, por ejemplo, que al parecer
Llull conocia, o bien en arabe o bien en su traduc-
cion latina, alude claramente a un tal «Boheira,
Sergius apud nos vulgare vocatur» como maestro
de Mahoma.’

Como resultado de lo que acabamos de decir,
es evidente que el relato de Llull no coincide ple-
namente con ninguna de las dos leyendas sobre
Mahoma; antes bien, parece mezclar distintas
fuentes, creando asi una leyenda hibrida que utiliza

1. El texto original, escrito en catalan, esta disponible en una edicion critica de Joan Santanach: Ramon Llull, Doctrina
pueril (NEORL, VII), Palma, Patronat Ramon Llull, 2005. Su version latina ha sido editada recientemente por Jaume Medina
en Raimundi Lulli Opera Latina, 33 (= CCCM, 215), Turnhout, Brepols, 2010.

2. Ramon Llull, op. cit.,, p. 182. Para la version latina de este pasaje, véase la edicién de Jaume Medina en ROL, 33,

pp. 348-349.

3. Oscar de la Cruz, «La informacién sobre Mahoma en la Doctrina pueril de Ramon Llull», Taula. Quaderns de Pen-

sament, 37, 2002, pp. 37-49.

4. Véase el estudio clasico de Alessandro d’Ancona, actualmente reeditado: La leggenda di Maometto in Occidente,
Roma, Salerno Editrice, 1994 (1889), pp. 65-83; para una actualizacion del status quaestionis, véase Alberto Ferreiro, «Simon
Magus, Nicolas of Antioch, and Muhammad», Church History, 72/1, 2003, pp. 53-70, especialmente pp. 62-70.

5. Ademas del articulo mencionado en la nota 3, véase Jordi Pardo, «Mahoma y el Anticristo en la obra de Ramon
Llull», Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 22, 2005, pp. 159-175.

6. Existe una abundante bibliografia sobre esta leyenda. El analisis mas completo y profundo es el de Barbara Rog-
gema, The Legend of Sergius Bahira: Eastern Christian Apologetics and Apocalyptic in Response to Islam, Leiden/Boston,

Brill, 2009.

7. Véase Paris, Bibliotheque Nationale de France, ms. lat. 3394, fol. 243v; sobre el hecho de que Llull pudiera estar
familiarizado con la obra, véase Thomas E. Burman, «The Influence of the Apology of al-Kindi and Contrarietas alfolica on
Ramon Lull's Late Religious Polemics, 1305-1313», Mediaeval Studies, 53, 1991, pp. 197-228.



298 Version en espariol

la figura de Nicolas de una versién combinandola
con el tema del instructor cristiano de Mahoma de
la otra. Ahora bien, aunque esto es obvio, resulta
mucho menos evidente por qué Llull habia de
hacer tal cosa.

Como respuesta a esta pregunta, me gustaria
sugerir lo siguiente: aparentemente la identifica-
cion de Mahoma con el Nicolas cristiano resultaba
historicamente insostenible y, en consecuencia, Llull
decidié integrar el tema de Nicolés en la leyenda de
Sergius Bahira. Aqui solo puedo sefialar algunas de
las razones de este argumento, que aspiran a mostrar
que la postura de Llull no es tan excéntrica como a
primera vista podria parecer, una vez se considera en
el contexto general de la discusion sobre la identidad
historica del profeta.

Ya en la inicial aparicion de la leyenda de Ni-
colas-Mahoma, en el siglo x11, se aludia a ella como
problematica. Asi, Pedro el Venerable escribia en
su Summa totius haeresis Saracenorum: «Algunos
creen que [Mahoma] era ese Nicolas, uno de los
siete primeros diaconos, y que la doctrina sectaria
de los nicolaitas, grupo que tomo6 de él su nombre,
una doctrina que esta condenada en el Apocalipsis
de Juan, es esta ley de los modernos sarracenos».”
Y tras resumir con estas palabras la leyenda de
Nicolas-Mahoma, Pedro sefialaba: «Otros evocan
también a otros individuos y, dado que son in-
diferentes a la lectura y no estan familiarizados
con la historia de los acontecimientos, también
en los otros casos ellos sostienen ciertas opiniones
falsas».’

El mismo relato se repite, casi literalmente, en
la carta de Pedro a Bernardo de Claraval.'” Ambos
pasajes muestran que, para Pedro, la leyenda de
Nicolas-Mahoma era resultado de la ignorancia

histérica (rerum gestarum ignari) combinada con
una falta de informacién general.

Pueden citarse otros autores, junto al abad de
Cluny, que del mismo modo cuestionaban la fiabi-
lidad historica de la leyenda de Nicolas-Mahoma,
como, por ejemplo, Marcos de Toledo, en el prologo a
su traduccion latina del Coran, que data de comien-
zos del siglo xmm."!

Pese a las duras criticas de las que fue objeto, la
leyenda de Nicolas-Mahoma persistio, floreciendo
durante toda la Edad Media. De hecho, la version
maés destacada e influyente de la leyenda se recogio
a finales del siglo x111 en el denominado Liber Ni-
colai, que ha sido editado recientemente. Su ano-
nimo autor escribe: «[Leemos en las historias de los
romanos que Nicolas, al que llamaron Mahoma, fue
uno de los siete cardenales diaconos de la Iglesia de
Roma»."” Resulta significativo que este relato com-
pletamente ahistérico —como sefialan con acierto
sus criticas— tenga que comenzar precisamente con
una referencia a la historia (legimus in historiis
Romanorum).

Reconsiderando la descripcién de Llull in-
cluida en la Doctrina pueril a la luz de ese debate
contemporaneo, su identificacién de Nicolas con
el maestro de Mahoma parece ser algo mas que
una contaminaciéon casual de dos tradiciones dis-
tintas. Al igual que Pedro el Venerable y Marcos
de Toledo, también Llull, que sin ninguna duda
estaba mucho mejor informado sobre el 1slam y su
historia que la mayoria de sus contemporaneos, di-
ficilmente podia suscribir cualquier identificacién
directa de Mahoma con el hereje cristiano Nicolas.
Al mismo tiempo, no obstante, con textos como el
Liber Nicolai, la leyenda de Nicolas-Mahoma se
habia consolidado mucho mas en la época de Llull

8. Puede verse el texto original en Petrus Venerabilis, Schriften zum Islam, Reinhold Glei (ed.), Altenberge, CIS-Verlag,

1985, p. 4.
9. Ibid.
10. Patrologia Latina, 189, col. 340.

11. Marcos de Toledo, Prologus: «Hic fuit Mahometus, id est gratiosus, non Nicolaus, falso plures autumant, cum sex-
centis annis elapsis post adventum lesu Christi hic venisset in mundum ad praedicandum arabibus, de Mecca oriundus,
quae est in Arabiax». VVéase la edicion de la traduccion del Coran de Marcos de Toledo preparada por Nadia Petrus: Alcho-
ranus Latinus, quem transtulit Marcus canonicus Toletanus: estudio y edicién critica, tesis doctoral, Universitat Autbonoma

de Barcelona, 2008, p. 7.

12. Véase la ediciéon de Fernando Gonzalez Mufioz, «Liber Nycholay. La leyenda de Mahoma y el Cardenal Nicolas»,

al-Qantara, 25, 2004, pp. 5-43, cita p. 8.



QuadernsdelaMediterrania16,2011

de lo que lo estaba en el siglo x11. En esa situacion,
convertir a Nicolas en maestro de Mahoma debi6
de haberle parecido a Llull una manera elegante
de conservar elementos de la extendida leyenda de
Nicolés, por mas que ésta resultara histéricamente
insostenible.

En esta coyuntura merece la pena sefialar que
Llull no fue el tnico autor que se movié en esa
direccion, aunque si parece que fue uno de los
primeros, si no el primero de todos. Asi, en otros
textos observamos una sustitucion similar del
supuesto maestro de Mahoma Sergius Bahira por
Nicolas, como, por ejemplo, en Li Livres dou Tresor,
de Brunetto Latini.

Este ejemplo resulta, de hecho, intrigante: en la
redaccion original de Latini, escrita en Francia en
la década de 1260, la informacién sobre Mahoma
es muy escasa. n realidad, el Tresor francés no
dedica un capitulo entero a Mahoma como hace
Llull, sino que se limita a mencionar a su maestro
Sergius en el contexto de la historia de la Iglesia
cristiana.'” Sélo unos afios més tarde, sin embargo,
cuando el Tresor se tradujo al italiano, su anénimo
traductor afladio partes sustanciales al texto con la
intencion de poner al dia el relato de Latini. Entre
ellas encontramos un capitulo sobre Mahoma, que
comienza con las siguientes palabras: «Un monje
de Esmirna, que frecuentaba la corte de Roma,
muy sabio y culto, cuyo nombre era Nicolas, por
su gran fe y su gran devocién cristiana se fue a
una parte de LLa Meca, donde s6lo habia paganos
que no tenian ninguna ley. Y se fue a buscar a
Mahoma, que fue arabe, un gran hombre y un
gran jefe»."* Al ampliar la informacién de Latini
sobre Mahoma, el traductor del Tesoro integra la
figura de Nicolas en el relato tradicional del maes-

299

tro cristiano de Mahoma al que alude la versién
francesa de la obra.

Probablemente, a partir del Tesoro, laidentifica-
cion de Nicolas como maestro de Mahoma pasé a las
obras de otros autores italianos, como, por ejemplo,
Jacopo da Aqui (m. c. 1337). En su Imago mundi,
éste explica que el cristiano Nicolas abandono la
corte papal y se fue ultra mare, donde encontr6 a un
socium ad male operandum que era un diabolo mi-
nistratum, a saber, un mercader y camellero llamado
«Machometus»."” De ahi que, también para Jacopo,
el hereje cristiano Nicolas no fuera en absoluto el
propio Mahoma, sino su maestro.

Se puede encontrar un tercer y tltimo ejemplo
de la integracion de la figura de Nicolas en la leyen-
da de Sergius Bahira en Fazio degli Uberti (1304-
1368?) y su Dittamondo. En este texto se dice que
de hecho hubo, no uno, sino varios cristianos que
actuaron como maestros de Mahoma:

«Sergio fue uno de los monjes que te he dicho
El otro el clérigo Nicolas, y luego
El desesperado canénigo del Papa».'®

Este rapido vistazo a algunos textos clave mues-
tra que la identificacién que hace Llull de Nicolas
como maestro de Mahoma debe verse en el contexto
general de un debate histérico en torno a la figura
fundacional del islam que se inicia en el siglo X11, con
Pedro el Venerable, y se prolonga durante la Baja
Edad Media y atim después.'” Como hemos mostrado,
dado que la identificacién del hereje cristiano Nico-
las con Mahoma resulta historicamente inaceptable,
Llull, junto con un considerable ntimero de autores
italianos, decidi6 fusionar este tema con la leyenda
de Sergius Bahira y convirti6 a Nicolas en maestro

13. Brunetto Latini, Li Livres dou Tresor, Polycarpe Chabaille (ed.), Paris, Imprimerie Impériale, 1863, p. 83: «/ fu li
mauvais preeschierres, qui fu moines qui ot non Sergius, li quels les restraist de la foi et les mist en mauvaise error».
14. Citado por Adolfo Mussafia en Thor Sundby, Della vita e delle opere di Brunetto Latini, Florencia, Successori Le

Monnier, 1884, p. 382.
15. Citado por Alessandro d’Ancona, op. cit., p. 126.
16. Ibid., p. 82.

17. En una fecha tan tardia como el siglo xvii, todavia encontramos al jurista aleman Gottfried Nikolaus Ittig (1645-1710)
quejandose del mal informado «glossatorem [...] corporis canonici qui Nicholam Mahometum fuisse dicit» (véase su Acta
eruditorum Lipsiensium, citada por Alessandro d’Ancona, op. cit., p. 122).



300 Version en espariol

de Mahoma a fin de llegar a un relato mas coherente
de la vida del profeta.

Por ahora, y confiando en las evidencias do-
cumentales de las que disponemos, puede consi-
derarse a Llull como el primer autor que adoptd
esta linea. Resulta significativo el hecho de que las
otras evidencias que encontramos sobre Nicolas
como maestro de Mahoma emanen de fuentes ita-
lianas, todas ellas posteriores a Llull, mientras que
no hay rastro alguno de este tema en el contexto
hispano y francés. Desde luego, dificilmente pue-
de demostrarse una conexion directa entre Llull
y esos autores italianos; sin embargo, habria que
tener en cuenta que la Doctrina pueril de Llull
fue un texto sumamente popular que se tradujo al
occitano y al francés poco después de su redaccion
y que pertenece al mismo género que el Tresor de
Brunetto Latini.

Dejando aparte esta cuestién y volviendo a
nuestro punto de partida, tenemos que decir que,
en el nivel microscopico de su argumentacion en
la Doctrina pueril, el filosofo y tedlogo mallorquin
parece realmente haberse preocupado de presentar
argumentos que observen ciertas pautas de razona-
miento histoérico, construyendo asi una descripcién
histéricamente mas precisa del islam.

Hacia una divisién general de la
historia: el papel del judaismo
reconsiderado

La misma aproximacion historica se halla también
muy presente en el nivel macroscopico de la Doc-
trina pueril, como puede deducirse del hecho de
que la obra exhibe nada menos que dos modelos
histoéricos.

El primero de ellos se da en los capitulos 68-70,
bajo el titulo «De las tres leyes» (De les .iii. ligs).
Aqui Llull habla de la sucesion de la ley natural, la
ley vieja y la ley nueva. La primera, la ley natural,
abarca el periodo que va desde Adan hasta Moisés;
la segunda se inicia con Moisés, y corresponde a
la recepcion del Antiguo Testamento; la tercera,
a su vez, es obra de Jests y el Nuevo Testamento.
Esta triple division se describi6 inicialmente en las
Epistolas Paulinas, donde, modificando la tradicién
judia del Tratado Sanedrin, se suponen tres estados,
a saber, ante legem, sub lege y sub gratia."®

Esta breve historia de paganismo, judaismo y
cristianismo, a la que hay que agregar el ya men-
cionado capitulo sobre el islam, ha recibido una
considerable cantidad de atencién por parte de los
estudiosos de Llull."

No puede decirse lo mismo del segundo modelo
historico que se encuentra en la Doctrina pueril, y
que se da casi al final del texto, en el capitulo 97.
Bajo el titulo «De las siete edades en las que se divide
el mundo» (De les .vii. edatz en que es departit lo
mon), Llull presenta y describe en realidad ocho
(v no siete) periodos de la historia. Se ha sugerido
que esa clasificacion, que sélo aparece en esta obra
de Llull, repite la cléasica divisién agustiniana de la
historia en seis periodos terrenales mas dos periodos
trascendentes.”

Agustin, en De civitate Dei, como en otras de
sus obras, distinguia seis periodos o aetates del
mundo basandose en el Evangelio de San Mateo
(1,17): el primero abarca desde el tiempo de Adan
hasta el diluvio; el segundo, desde el diluvio hasta
Abraham,; el tercero, desde Abraham hasta David;
el cuarto, desde David hasta el exilio a Babilonia; el
quinto, desde el exilio hasta Jesucristo, y el sexto,
desde Jesucristo hasta el fin del mundo; a ellos

18. Véase, en particular, la Epistola a los Romanos, asi como la exposicién agustiniana de ésta. Para el trasfondo judio
de esta doctrina, véase el Talmud de Babilonia, Tratado Sanedrin, f. 97a: «Los discipulos de Elias ensefiaban: el mundo
continuara durante seis mil afios, de los que los primeros dos mil fueron un caos (tohu), los segundos dos mil fueron de

sabiduria, y los terceros dos mil son los dias del Mesias».

19. Véase, por ejemplo, Armand Llinares, «Une histoire sommaire des religions selon la Doctrina pueril de Ramon
Llull», Revista Catalana de Teologia, 19, 1994, pp. 99-107. Véase también Eusebi Colomer, E/ pensament als Paisos cata-
lans durant I'Edat Mitjana i el Renaixement, Barcelona, Institut d’Estudis Catalans/Publicacions de I'’Abadia de Montserrat,

1997, pp. 206-211.

20. Josep Perarnau, «El Llibre contra Anticrist de Ramon Llull. Edici6 i estudi del text», Arxiu de Textos Catalans Antics,
9, 1990, pp. 7-182, aqui especialmente pp. 35-41 («L'Anticrist i la historia»).



QuadernsdelaMediterrania16,2011

afiadia Agustin un séptimo y un octavo periodos,
a saber, el tiempo desde el fin del mundo hasta
la resurreccién, y, posteriormente, la vida eterna
en Dios.”!

La clasificacién de Agustin se convirtié en la
teoria estandar durante muchos siglos, y recibio su
expresion mas concisa e influyente en Isidoro de
Sevilla, quien, en sus Etymologiae, enumera los
siguientes periodos terrenales:

«La primera edad va de Adan a Noé; la segunda,
de Noé a Abraham; la tercera, de Abraham a David;
la cuarta, de David al exilio de Jud4 en Babilonia; la
quinta, desde ahi hasta el advenimiento del Salvador
hecho carne; la sexta, que es ahora, duraré hasta que
este mundo finalice».*

Ahora bien, si observamos el relato de Llull, en-
contramos que efectivamente toma esta descripcion
como un marco general para su divisiéon en periodos;
no obstante, a los seis periodos terrenales él afiade
una séptima edad del mundo. Para Llull, el primer
periodo va de Adan a Noé, y el segundo, de Noé a
Abraham. Hasta este punto Llull sigue claramente
la tradicion agustiniana tal como la transmitieron
Isidoro de Sevilla y otros. Sin embargo, en cuanto
al tercer periodo, que tradicionalmente se extiende
desde Abraham hasta David, Llull lo divide en dos
introduciendo la figura de Moisés. Por consiguiente,
su tercer periodo no va de Abraham a David, sino
solo de Abraham a Moisés, mientras que el cuarto
va de Moisés a David. A partir de ahi, Llull vuelve
a seguir de nuevo el modelo agustiniano hasta el
tiempo de Jesus.

Comparada con la division tradicional de la
historia, hay que decir, pues, que la descripcion de
Llull de hecho inserta un periodo terrenal adicional,
que va desde Moisés hasta David y que aumenta el
numero de periodos de la historia secular a siete en

301

lugar de seis, mas un periodo trascendente que ha
de venir después del fin del mundo.” La razén de la
insercién que hace Llull de Moisés, la figura funda-
cional del judaismo, parece ser el resultado de una
tentativa de coordinar, o literalmente sincronizar,
su ya mencionada descripciéon de las tres leyes con
los periodos de la historia, reconociendo asi el papel
del judaismo en la historia de la salvacion: los dos
primeros periodos de Llull, a saber, de Adan a Noé y
de Abraham a Moisés, corresponden al estatus ante
legem o sub lege naturali; Moisés, el padre fundador
de la religion judia, marca el principio de la era sub
lege veteri; que llega hasta Jesucristo, quien, a su vez,
es el punto de partida de la era sub lege nova, esto
es, el cristianismo.

En consecuencia, es inexacto afirmar que Llull
simplemente repite la doctrina agustiniana de las
sex aetates mundi, como se ha hecho;** por el con-
trario, Llull abandona deliberadamente la division
agustiniana predominante en seis edades del mundo
en un intento de trazar un panorama coherente de
los periodos de tiempo que deberia ser capaz de
integrar su esquema de la historia de las religiones
concediendo al judaismo su lugar apropiado.

En suma, nuestro examen micro y macroscopico
de la Doctrina pueril arroja las siguientes conclusio-
nes: sin duda, los encuentros de cristianos, judios y
musulmanes durante la Edad Media contribuyeron
a la percepcion de la historicidad de los fenémenos
religiosos, como puede verse en la preocupacién
de Llull por la correcta identidad historica de
Mahoma. Pero, en mayor medida atn, dichos
encuentros contribuyeron también a la percepcion
de la historia como un todo, tal como se sugiere en
nuestro segundo punto, a saber, la nueva division
de la historia en funcién del papel apropiado del
judaismo en ella.”

21. Véase, por ejemplo, Agustin, De civitate Dei, XXII, 30.

22. Isidoro de Sevilla, Etymologiae, V, 38.

23. Aunque el afadido de Moisés puede observarse también en algunos otros textos, Llull no parece seguirlos, puesto
que normalmente éstos se atienen al numero de seis periodos de la historia secular no incluyendo el exilio en Babilonia.
Puede verse una descripcion general de la evolucion de la doctrina de las seis edades en Roderich Schmidt, «Aetates mundii.
Die Weltalter als Gliederungsprinzip der Geschichte», Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 67, 1955-1956, pp. 288-317.

24. Josep Perarnau, op. cit., p. 36.

25. Pueden verse mas reflexiones en el mismo sentido en el capitulo de Oscar de la Cruz «Man and History», en
Alexander Fidora y Josep Enric Rubio (eds.), Raimundus Lullu: An Introduction to His Life, Works and Thought (ROL — Sup-
plementum Lullianum, I1), Turnhout, Brepols, 2008, pp. 432-459.



302 Version en espariol

El dialogo con los representantes de otras re-
ligiones, como el judaismo y el islam, asi como la
polémica contra ellos, obligaron a los tedlogos y
filésofos cristianos a reconsiderar las dimensiones
historicas y culturales de la religion. Con el tiempo,
la conciencia de la historicidad de las religiones
—referida a otras confesiones tanto como a la pro-
pila—se convertiria en un instrumento decisivo para
afrontar los retos de la diversidad religiosa. Asi, la
idea de la historicidad de la religion, que surge en
la Edad Media con autores como Llull, Juan de
Segovia® y otros, y que tuvo un ulterior desarrollo
durante la Ilustracion, apunta a la necesidad de

concebir el dialogo entre las religiones no simple-
mente como un encuentro entre la fe y la razon,
sino teniendo en cuenta que las religiones forman
parte de realidades historicas y sociales complejas.
O, por decirlo en palabras de Ramon Llull: «Las
personas [estan] arraigadas en la fe en la que se
[encuentran]y en la que [han sido] criados por sus
padres y antepasados [...]. Y de ahi que, en cuanto
se empieza a discutir con ellos, mostrandoles el
error de sus maneras, de inmediato desprecian
todo lo que se les dice, diciendo que ellos quieren
vivir y morir en la fe que sus padres y antepasados
les dieron».?’

26. Véase Jesus Santiago Madrigal Terrazas, «Judios, moros y cristianos. La vision teolégica de Juan de Segovia
(1393-1458) acerca de las tres culturas ibéricas», en Matthias M. Tischler y Alexander Fidora (eds.), Christlicher Norden
— Muslimischer Siiden. Anspriiche und Wirklichkeiten von Christen, Juden und Muslimen auf der Iberischen Halbinsel im
Hoch- und Spétmittelalter, Minster, Aschendorff, 2011, especialmente el capitulo 4: «Una lectura teolégica de la historia
religiosa de la humanidad».

27. Ramon Llull, Llibre del gentil e dels tres savis (NEORL, 1l), Anthony Bonner (ed.), Palma, Patronat Ramon Llull,
1993, p. 207.

El descubrimiento del islam como fenédmeno historico. El caso de la
historiografia latina de la peninsula Ibérica entre los siglos vi y xu

Matthias M. Tischler. Profesor de historia medieval, Universidad de Dresde, Alemania

El redescubrimiento de la esfera religiosa, si no de las propias religiones, a raiz del 11-S parece anunciar
un nuevo periodo de sociedades postseculares en Europa. La capacidad de trascendencia, que configu-
ra nuestras culturas y sociedades modernas, parece ser mas indiscutible que nunca. En este contexto,
deberiamos ser muy conscientes del eterno fenémeno cultural de la otredad en términos religiosos: las
religiones tienen y hacen su historia en todo momento y lugar, pero no pueden encontrar sus identida-
des sin unos procesos de transferencia y transformaciéon mutuas. Este articulo muestra como el islam se
convirti6 en un tema de creciente importancia en la historiografia latina de la peninsula Ibérica desde
la Alta hasta la Baja Edad Media. LLa religion musulmana como tema de la historiografia cristiana latina
revela su doble historicidad: al convertirse en tema de la historiografia latina, esta religion se convirtio
también en parte de la historia cristiana. Nacio una nueva tradicion religiosa: el islam. Teniendo esto
en cuenta, este articulo no se centrara en como los autores ibéricos que escribian en latin «percibian

otra religion», dado que «un estudio exhaustivo de ideas y conceptos, percepciones y actitudes genera-



