bomunidad Global Ndowe de buinea Ecuatorial
B o= Nl W/,y' ¢

g |

Algunas consideraciones tedricas
a proposito de la concepcion de la
salud procreativa de las mujeres
ndowe de Guinea Ecuatorial

Extracto de
«LA DIVERSIDAD FRENTE AL ESPE]O»
Homenaje a [lina (Virginia Fons)

GEQ, let my Ndowe People go!







EDICION,
DIRECCION DE ARTE & DISENO,
PUBLICACION DE

SANGOITS]

© Ndowe Media Press 2012







Virginia FONS RENAUDON, alias «Ilina»

Es Profesora titular de la Universitat Autonoma de
Barcelona, en el Departament d’Antropologia Social
i Cultural.

Ha realizado investigacion de campo en la poblacién
ndowe de Guinea Ecuatorial desde 1993, con espe-
cial interés en temas de la salud procreativa en un
marco etnografico mas amplio.

Actualmente, su investigacién se centra en temas de
simbolismo y ritualidad, especialmente en Africa
central.

Docencia en Licenciatura

Antropologia del Ritual y de las Representaciones
Simbdlicas

Practicas de Campo I en Antropologia Social y Cul-
tural

Etnologia Regional (Estudios Monograficos sobre
Africa central)

Docencia en Master

Persona, Grupo e Identidad en Africa, América y
Australia

Analisis de textos: Cuentos y visién del mundo en
Africa central

Salud y Proyectos socio-sanitarios en Africa

Principales publicaciones

(1995) «Aspectos de marginacion social en la an-
cianidad. El caso de los ndowé de Guinea
Ecuatorial». Revista de Gerontologia, 2, Vol.
5:102-109.

(1997 [2002]) Vora el mar. Organitzacio de la pro-
creacio i estructures domestiques dels
ndowé de Guinea Equatorial. Bellaterra:
Publicacions d'Antropologia Cultural, UAB.

(2000) Ser minoria en Africa central y en migra-
cion. El caso de los ndowé de Guinea Ecua-
torial. Anales del Museo Nacional de
Antropologia de Madrid , VII: 119-137.

(2000) «Ser madre entre los ndowé de Guinea
Ecuatorial. Salud y reproduccion». Revista
Studia Africana, Publicacién del Centre d'Es-
tudis Africans (CEA) y del Observatori Per-
manent de les Societats Africanes (OPSAF),
11: 60-69.

(2002) «El hermano de la madre en Africa cen-
tral. Algunas consideraciones tedricas a
proposito de las terminologias de los
ndowé de Guinea Ecuatorial». En: Aurora
Gonzalez y José Luis Molina ( Coords .),
Abriendo surcos en la tierra . Bellaterra: Pu-
blicacions d’Antropologia Cultural, UAB: 31-
48.

(2002) «Historia de un viaje sin retorno. Proceso
migratorio de la poblacién de Guinea
Ecuatorial a Espafia». En: Ondo L., Bokesa
A, Liniger-Goumaz M. (dir.).Miscelaneas Gui-
neo Ecuatorianas I. Del Estado colonial al Es-
tado dictatorial . Editorial Tiempos Proximos
& Les Editions du Temps: 109-120.

(2002) «El poder de curar de los elementos vege-
tales en la etnomedicima ndowé». Revista
Studia Africana, Revista Interuniversitaria
d'Estudis Africans, 13: 57-64

(2004) Entre dos aguas. Etnomedicina, Procrea-
cion y Salud entre los ndowé de Guinea
Ecuatorial . Barcelona: Ceiba Ediciones.

(2004) «La vision del mundo en los cuentos
ndowé». Estudios de Literatura oral de Gui-
nea Ecuatorial. En: De boca En boca. Estudios
de Literatura oral de Guinea Ecuatorial . Bar-
celona: Ceiba Ediciones (Coleccién de Publi-
caciones del Laboratorio de Recursos Orales
de Guinea Ecuatorial, Estudios ): 111-132.

(2005) «Concepto de persona en Africa central».
Orafrica, Revista de Oralidad Africana (Labo-
ratorio de Recursos Orales), 1: 21-38. E-Tex-
tos

(2007) «Encontrar el sentido a las cosas». Ora-
frica, Revista de Oralidad Africana (Labora-
torio de Recursos Orales) , 3: 99-116.

(2010) La medicina ndowe en accidn. Salud pro-
creativa de las mujeres ndowe de Guinea
Ecuatorial: Conocimientos y praxis. En: Lluis
Mallart, Josep Marti y Yolanda Aixela (Coords
.), Introduccién a los estudios africanos . Bar-
celona: Editorial Ceiba & CSIC.






Algunas consideraciones teoricas a propdsito de
la concepcion de la salud procreativa de las mu-
jeres ndowe de Guinea Ecuatorial®

Este articulo trata especial-
mente de como las mujeres
ndowe? de Guinea Ecuatorial
viven su proceso de emba-
razo y de posparto en el en-
torno doméstico: cOmo
siguen numerosas practicas
medicinales tradicionales
que van ligadas a distintas
maneras de conceptualizar el
cuerpo, el proceso de gesta-
cion y recuperacion después
del parto3.

En realidad, el enfoque de
este trabajo plantea entender
este periodo de forma proce-
sual, desde que la mujer se
prepara para ser fecunda
hasta que se ve recuperada
después del parto al cabo de
tres meses. Analizando este

proceso se podran compren-
der, de forma contextuali-
zada, los distintos conceptos
clave cambiantes y significan-
tes que predominan en cada

fase, relacionados, en cada
caso, con ciertas practicas.

Asi pues, todo el texto se cen-
tra en establecer la diferencia
entre dos campos analiticos
relacionados entre si: los mo-
delos de representacion de la

INTRODUCCION

salud y las experiencias sani-
tarias. El primero se refiere al
terreno de las ideas referidas
a la salud o a todos aquellos
conceptos clave que dan sen-
tido a como, en este caso, las
mujeres ndowe piensan la

8 salud (todo lo que relacionan

con este tema y los significa-

# dos que dan a cada uno de

ellos). En cambio, el segundo
se centra en las acciones que
se llevan a cabo para recupe-
rarla (referido a este tema
deberiamos considerar todas
aquellas variables influyentes
en la experiencia: los recur-
S0s econdmicos que se tienen
en un momento determi-
nado, el entorno o el apoyo
social, etc.). Por lo tanto, la




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n? 57

distincion es clara entre lo
que se piensa y lo que se rea-
liza en la practica. Estos dos
campos analiticos son impor-
tantes porque, en contra de lo
que se acostumbra a suponer,
los cambios y las reformula-
ciones no se producen siem-
pre por igual en ambos y, por
ende, lo que acostumbra a
pasar es que los modelos de
representacion se mantienen
de forma paradigmatica y lo

que mas varia son las practi-
cas vinculadas a estos mode-
los.

Esto nos sugiere que las po-
blaciones humanas son prag-
maticas y optan por las
practicas sanitarias que mas
les pueden interesar en un
momento determinado por
diversas razones, factores
contextuales y temporales.
En este sentido, pueden en-
tenderse con claridad algu-

nas combinatorias plurales
en las practicas referidas a la
medicina doméstica y espe-
cializada tradicional y la bio-
medicina, mientras sean
conmensurables con los mo-
delos conceptuales y estos
continden representando
aquello que pretenden expli-
car o interpretar. llustremos
estas consideraciones teori-
cas referidas a la salud con un
ejemplo etnografico.



LA CONCEPCION DE LA SALUD PROCREATIVA DE LAS MUJERES NDOWE*

Una mujer ndowe que se
acaba de casar (antes de los
veinte afios) pasa por un pe-
riodo llamado «mobombi»/
«ubombi» en casa de su
«motylyyo» (suegra / sue-
gro) u otra mujer del grupo
del marido. Este periodo
dura uno o dos meses y tiene
la funcion de prepararla para
que sea fecunda, es decir, que
se engorde o, en términos
ndowe, esté «llena de sangre»
(porque, tal como conceptua-
lizan, engordar significa
tener mucha sangre®). En
este sentido, los ndowe com-
paran la mujer a un arbol.
Los arboles femeninos son
los que tienen frutos y mucha
savia (sangre), como la mujer

que también dispone de fru-
tos y mucha sangre para ser
fecunda. Tiene frutos rojos en
su interior y éstos represen-

tan a todos los hijos que ten-
dra a lo largo de su vida, que
deberan ser fecundados con

el agua (semen) del hombre.
Cuando una mujer ndowe
nota un retraso («edibama»)
en la menstruacién, sospecha
que puede estar embarazada.
«Edibama» significa «tener
retraso» (verbo) y la mujer lo
expresa diciendo «na eyéyyeé
edibbeme-ni», («tengo re-
traso»).

Este término de «ediba» es
interesante porque tiene dos
significados diferentes: si se
pronuncia con la «a» de tona-
lidad alta significa «rio por el
que corre el agua»
(«edibba»); si se pronuncia
con la «a» de tonalidad baja
designa al «rio que ya no
fluye» («ediba»).

En Guinea Ecuatorial, du-




Epata-Ekulako - Octubre 2012

rante la época seca, el agua se
queda estancada formando
pequenos charcos. A estas
charcas se les llama «ediba».
Todo lo que se corta, ya no
corre 0 se cierra es «edi-
bama».

Estableciendo una analogia
con ellas, «ediba» también
significa que a la mujer em-
barazada ya no le fluye la san-
gre, ha dejado de correr y se
ha estancado.

«ediba»

Suplemento de Sango a Mboka n2 57

«edibba»




Fase 1

Embarazo

A partir de este momento,
empieza para ella un periodo
«peligroso», que se centra en
evitar cualquier elemento
considerado «contaminante»
que podria asustar al hijo y
hacer que vuelva a su mundo
de los «bedimo» (antepasa-
dos) o que lo acabe imitando.
Lo que la madre ve, come,
toca, suena durante el emba-
razo puede afectar a la salud
de su hijo. Por esta razoén,
desde el principio y durante
todo el embarazo, la mujer
ndowe debe cumplir con toda
una serie de prescripciones y
prohibiciones (ver tablas 1 y
2).

Asi, por ejemplo, sélo se le

Conceptos clave:

- Evitar cualquier contaminacion y
- Limpiar de forma suave el «interior»

permite estar en contacto

con aguas consideradas tran-
quilas (del pozo, por ejem-

plo). El agua que fluye (del
mar, de la lluvia, del rio)
puede hacer que todo su inte-
rior se remueva y que el ser
que se ha formado desapa-
rezca. De ahi la prohibicion
de poner los pies en la co-
rriente de un rio, tocar o
beber toda clase de agua que
haya estado en movimiento.
Desde el principio del emba-
razo la mujer sélo debe lim-
piar su interior con la piedra
«ilale» que le permite frotar
su vientre y algunos «bo-
songo»/ «mosongo» (lavati-
vas) muy suaves con agua del
pozo. La mujer embarazada
tampoco debe ir con otro
hombre que no sea el genitor




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n2 57

dado que, ese otro «homo»
(semen), que contiene otro
principio de vida, lo asustaria
y acabaria muriendo. Tam-
poco puede exponerse al con-
tacto de «matyiyya»
(sangre), que provocaria, por
mimetismo, una hemorragia
que haria inviable el emba-
razo. No debe, pues, sentarse
en una silla que no sea la
Suya, para evitar ser contami-
nada por el semen de otro
hombre (o alguna persona
que haya mantenido relacio-
nes sexuales) o por la sangre
de una mujer que esté mens-
truando. Y mucho menos en-
trar en contacto con algo
muerto, ni tan siquiera verlo,

«hémo»

ya que podria provocar en la
criatura el deseo de imitarlo,
falleciendo.

Otras prohibiciones alimenti-
cias estan encaminadas a im-
pedir que se lesione o imite a
algunos animales con cierta
apariencia fisica (ver tabla 1):
peces (por ejemplo, espada o
raya), crustaceos (cangrejo,
langosta, caracola), ciertos
animales (galago, prosimio,
mono, gorila, elefante, anti-
lope, cerdo, gacela, civeta,
tortuga de bosque y de mar,
lagarto, iguana, cocodrilo, ca-
maledn) o aquellos que estan
gestando, capturados con
trampas o troceados. Otras
prescripciones son no comer

en exceso ciertos alimentos
(caracoles, mango, patas de
cerdo, pifia, huevos, cafia de
azucar) que podrian provo-
car ciertas alteraciones fisi-
cas en el hijo (ver tabla 2).
También la mujer guarda un
hueso de todos los animales
ingeridos durante el emba-
razo con el fin de controlar
cualquier impureza que
pueda afectar la apariencia
de su hijo. Si se diera el caso,
durante o después del parto,
debera beber el agua mez-
clada con dichos huesos para
que su hijo deje de imitarlo o
desaparezcan las maculas
producidas por algiin animal.

g i

«matyiyya»



Seguin el modelo de represen-
tacion ndowe, el hijo se forma
con dos sustancias: «mat-
yiyya» (sangre) y «homo»
(semen). La madre aporta la
sangre que formard mas
tarde la carne. De aqui que
considere que se ve debili-
tada por una falta de sangre
durante todo el periodo de
gestacion. Pero, ademas, este
estado de debilidad se ve in-
crementado por la prescrip-
cion de no comer
profusamente durante el em-
barazo para evitar que su hijo
engorde en exceso en su inte-
rior y no pueda salir facil-
mente en el momento del
parto. En cambio, el genitor

Conceptos clave:

- Reforzar el «eviissu» / «evuhhu» (principio vital) y

colabora en la formacién de
los huesos del hijo (asociados

al color blanquecino del
semen) a través de las rela-

- No engordar

ciones sexuales mantenidas
con la madre gestante. De
aqui que durante los meses
de formacion del hijo sea fun-
damental la aportaciéon pe-
riddica del homo que lo ha
hecho venir porque, de lo
contrario, podria nacer con
los huesos blandos o huecos.
Sin embargo, esta idea ha ido
perdiendo fuerza, debido al
peso de la experiencia en los
casos en que uno de los geni-
tores ha emigrado y, por lo
tanto, el padre no ha contri-
buido en la formacion de su
hijo. Que este caso sirva de
ejemplo para ilustrar como
los modelos de representa-
cion paradigmaticos se man-




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n2 57

tienen hasta que los sucesos
adversos empiezan a sem-
brar dudas y ven quebran-
tada su capacidad de explicar
lo que pasa en el nivel de la
experiencia.

Sin embargo, la aportacién de
homo es necesaria sobre
todo hasta el séptimo mes de
embarazo en que el hijo ya
estd formado. Este periodo
coincide con la abstinencia
sexual, puesto que el semen
ya no fortalece el hijo, sélo lo
ensucia. Es a partir de enton-
ces que las practicas de lim-
pieza interior se
incrementan, evitando asi un
exceso de suciedad antes del
parto que, ademas, podria
ahogar al hijo.

Las practicas asociadas a esta
concepcion de reforzar la
fuerza vital «evussu» /

«evuhhu»® de la mujer ges-
tante, mientras se va viendo
debilitada con la aportacion
de sangre, y la del hijo, que
necesita sujetarse en el inte-
rior de su madre, son los pre-
parados medicinales del
«mosuka»’ y del «mbutte»®
que son considerados como
«vitaminas naturales». Las
mujeres ndowe conceptuali-
zan que, al recuperar su
fuerza perdida, ésta queda
calmada o inactiva. Sin em-
bargo, en este caso, las jove-
nes madres ndowe
sustituyen estas vitaminas
naturales por las sintéticas
recomendadas en las revisio-
nes médicas realizadas en el
hospital. Si bien, en este con-
texto hospitalario, cuando se
les habla de anemia lo aso-
cian igualmente a una falta de

Fuerza vital

sangre y entienden que la
funcionalidad de dichas vita-
minas sintéticas es la de re-
forzar el «eviussu» |/
«evuhhu». Los tratamientos
medicinales tradicionales se
equiparan o se sustituyen y
complementan mutuamente,
sin ruptura conceptual. Por lo
tanto, éste es otro ejemplo
que muestra coOmo, en este
caso, el modelo de represen-
tacion se mantiene pese a
que la practica se ve alterada.
De aqui que podamos afirmar
que, otras veces, la acultura-
cion o sustitucién de ciertos
aspectos tradicionales no im-
plica necesariamente un
cambio en la manera de con-
ceptualizar lo nuevo.




Fase 2

Nacimiento

Durante los dos meses ante-
riores al nacimiento, la mujer
se prepara para tener un
parto facil, rapido y limpio.
Todas las practicas estan re-
lacionadas con estos concep-
tos clave:

1) Comer un ultimo «mo-
suka» poderoso trata de
reforzar aun mds el
«evussu» / «evithhu» de
la madre y del hijo que ne-
cesitan todas sus fuerzas
para el alumbramiento,

2) Realizar lavativas y bafios
de vapor que entran en el
interior de la madre para
eliminar la suciedad (pro-

vocada por lo que ha co-
mido durante el embarazo
o por haber mantenido re-
laciones sexuales) que po-
dria ahogar al hijo durante
el parto,

3) Efectuar masajes que tra-

tan de moverlo y colocarlo
en posicion para el naci-
miento o ciertas sefiales en
el vientre de la madre pro-
nunciando algunas pala-
bras que le indican el
camino,

4) Depositar la calabaza del

«mbutte» en el suelo para
que la imite,

Conceptos clave:
- limpiar,

- despertar,

- reforzary

- colocar en posicion

5) Ingerir algunos alimentos

gelatinosos (caracoles y
salsas) que lo convierten en
resbaladizo o ciertas
hojas con algunas cuali-
dades (picantes al sabor,
rasposas al tacto o con
forma puntiaguda) que
tratan de despertarlo,

6) Beber el agua con los hue-

sos de todos los animales
consumidos durante su
gestacion para evitarle
cualquier problema,

7) Abrir a la madre cuando

empiezan las primeras
contracciones con una la-




Epata-Ekulako - Octubre 2012 Suplemento de Sango a Mboka n? 57
vativa que actia como di- latante («vumbbwé»).

o

&
'_ :.' . i
i

)

’
i
P

Give a baby in Africa a chanceat life.
Their Mother.




Si bien las jovenes mujeres
ndowe se preparan tradicio-
nalmente para el parto, son
muchas las que prefieren dar
a luz en el hospital. Respecto
a los ambitos de confianza,
hoy en dia, las mujeres
ndowe valoran mas, en caso
de un parto peligroso, las
atenciones médicas que pue-
den recibir en los hospitales,
lo cual no excluye que las
ideas sobre el tratamiento de
ciertos elementos simbdlicos
del parto (el cordén umbilical
que guarda relacién con la
fortaleza del hijo o la placenta
que representa su doble y
atafie, también, a la capaci-
dad reproductiva de su

Conceptos clave:

- tratamiento de los residuos simbolicos y
- preparacion para la vida futura del recién nacido

madre) y el desarrollo futuro
del hijo se mantengan con
igual fuerza. Las practicas
consideradas especialmente
importantes relacionadas
con estas ideas son:

1) Tirar la placenta al mar y
plantar el cordén umbilical
al pie de un banano® (aun-
que en el contexto del hos-
pital, a muchas madres se

les imposibilita recuperar-
los);

2) Cumplir con el ritual «taba
a matyiyya», que trata de
compensar simbdlica-
mente al patrigrupo de la
madre por la sangre ver-
tida durante el parto y la

pérdida de un nuevo miem-
bro;

3) Limpiar al recién nacido
con aceite («mavulé ma-a
koyi-koyi») mezclado con
semillas del bosque que eli-
minan el mal olor del
parto;

4) Limpiarlo por dentro con
sal para abrirle la gar-
ganta («ngundi») provo-
cdndole el vomito y la
expulsion de toda la sucie-
dad ingerida durante el
parto. Asimismo, justo des-
pués del nacimiento se ob-
serva también su
apariencia fisica y sus mo-
vimientos (para ver si tiene




Epata-Ekulako - Octubre 2012 Suplemento de Sango a Mboka n2 57
alguna senal o algun dis- tintivo especial o recuerda a algtn pariente).




Fase 3

Posparto

Los conceptos clave que pre-
dominan durante el periodo
«jayye» (posparto, puerpe-
rio), en el caso del hijo, estan
relacionados de nuevo con el
hecho de impedir que vuelva
al otro mundo. Para ello se le
engorda (signo de buena

salud), protege y se provocan
en él las ganas de quedarse en
esta otra dimension de la rea-
lidad y con su vida futura o
madurez fortaleciéndolo y
moldeandole el cuerpo con
masajes (se presta especial
atencién a su cabeza, al igual

que se hace con el sexo y
otras partes del cuerpo).

En el caso de la madre, todas
las practicas estan relaciona-
das con su restablecimiento,
es decir, que quede limpia,
seca (cicatrizada), fuerte y
llena de sangre.







Conceptos clave:

- evitar que el recién nacido vuelva (se enfade, se asuste, se debilite) y
- prepararlo para su madurez.

Durante este periodo del
«jayye», tanto la madre como
el hijo deben cumplir ciertas
prohibiciones y prescripcio-
nes que tienen como finali-
dad evitar que el recién
nacido vuelva (se enfade, se
asuste, se debilite).

Los distintivos del «jayye»
que son rojos (aceite «vitedi»
en todo el cuerpo, collar de la
madre y cuerdas en las extre-
midades del recién nacido)
los delimitan de tal forma
que se aislen en el ambito de
la cocina y evitar cualquier
contaminacion con elemen-
tos considerados peligrosos
(especialmente, el semen de

cualquier hombre, incluso el
del genitor) o seres no visi-
bles que podrian asustar al
recién nacido. Por lo tanto,
nadie de fuera puede tocar-
los, al igual que su entorno.

Asimismo, estos simbolos del
«jayye» también resultan ser
barreras para que algo de
fuera no entre (elementos pe-
ligrosos o contaminantes) o
lo que entre no salga (caso
del alimento materno, la
leche). Al caer la noche o du-
rante las horas de luna (aso-
ciada al mundo de los
espiritus), se cierra la puerta
trasera de la cocina para im-
pedir que cualquier espiritu

los dafie y, ademas, con el
polvo blanco («pémbbé») se
traza un circulo en la frente
del recién nacido y de la
madre y una ralla en su
pecho. Con estas sefales del
color blanco de los espiritus
se asemejan a ellos, provo-
cando asi su indiferencia, y
trazan barreras que les impo-
sibilita entrar en su interior.
Aunque existen todas estas
prescripciones y prohibicio-
nes que tratan de evitar cual-
quier peligro al recién nacido,
otros cuidados tienen como
finalidad que tenga ganas de
quedarse en su patrigrupo.
Segun el modelo de represen-




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n? 57

tacion ndowe, el recién na-
cido es consciente, ve y en-
tiende todo lo que se le dice.
Por esta razon recibe ademas
todo tipo de atenciones para
evitar que se enfade, se
asuste, llore, se debilite y
vuelva: se le habla, se le ama-
manta constantemente, se le
canta, se le ofrece comida y
bebida, se le otorga una iden-
tidad y se le trazan los simbo-
los blancos de los espiritus
para evitar que los pueda ver
y se asuste, al igual que se
prohibe que pueda estar en
contacto con el «homo»
(semen) portador de otro ser.
Un elemento simbdlico de
vital importancia es el cordén
umbilical (trozo todavia su-
jeto después de su naci-
miento), que debe secarse
con «mavulé ma-a mbiya»
(aceite de palma) e «ibuyu»
(ceniza) y caer rapidamente
(aunque, cuando se ha des-
prendido del todo se pone
s6lo aceite y cascara de cara-
col, que esta asociada al con-
cepto de dureza y tiene una
funcién cicatrizante). Su
caida significa que quiere
permanecer en esta otra di-
mension de la realidad. A
partir de este momento, tam-
bién para evitar que se en-
fade, se le otorga un nombre
a través del ritual «ivanjé ji-
a dina», que marca su inte-

gracion definitiva en su patri-
grupo (del padre o de la
madre).

Todos los elementos simbdli-
cos referidos en este ritual
son:

— La salida del espacio
prescrito de la cocina (in-
terior/exterior), cuando la
luna esta presente (aso-
ciada al mundo de los ante-
pasados) y aparece el
primer rayo de sol (que
representa el nacimiento
de un nuevo dia),

— Las gotas de agua que se
hacen deslizar encima de
una hoja de banano (tipo
de drbol que crece rdpida-
mente, otorga frutos y sim-
boliza crecimiento)
mientras se pronuncia su
nombre (al igual que su
personalidad futura) y, al
caer, se lo imprimen en
su «mbobo» (fontanela),
parte de la cabeza que no
estd cerrada.

Por lo tanto, a través de este
ritual recibe un nombre que
ha sido transmitido a través
de las generaciones y le vin-
cula a los antepasados de su
patrigrupo que, a su vez, se
convierten en sus
«mbombo» (homoénimos),
considerados sus dobles, que
cuidaran de él desde el otro
mundo.

El conjunto de practicas que

estdn encaminadas a prepa-
rar al recién nacido para su
buen desarrollo son:

1) A los dos dias de vida, se
efectia el «cnambo» colo-
cando pldatano machacado
y mezclado con picante en
Su pene para activar su po-
tencia en la madurez,

2) En su primer baiio, se le in-
troduce agua caliente en el
ano y «mbongollo» (pi-
cante) para que asi sea
fuerte en las peleas,

3) En sus barios diarios se le
salpica el cuerpo (excep-
tuando la barriga y la ca-
beza) con una hoja gruesa
(«diléyé ji-a ikayyi») o de
gran tamano («réku a
ikayyi») para hacerlo en-
gordar al igual que ésta,

4) Se le masajea para fortale-
cer su cuerpo, dar una
forma redondeada a su ca-
beza y reducir el tamaiio
de los testiculos,

5) Se le unta el cuerpo con
aceite rojo («vitedi»), que
se asocia a la sangre, para
que la vaya absorbiendo y
engorde -aunque el «vi-
tedi», ademds, contiene se-
millas perfumadas
(«pévé», «pivé», «ngu-
lla») que pretenden elimi-
nar definitivamente el mal
olor del parto.



Conceptos clave:

- limpiar/secar/fortalecer el cuerpo de la madre antes de que se cierre para que

Las practicas propias del
«jayye» (posparto) preten-
den ser eficaces, segun el sen-
tido atribuido por las
mujeres ndowe. Los concep-
tos dominantes son limpiar,
secar (o cicatrizar) y fortale-
cer el cuerpo de la madre
antes de que se cierre para
que vuelva a ser fecunda. Por
lo tanto, sigue especialmente
vigente el concepto de lim-
pieza, pues las mujeres conti-
ndan pensando que antes de
cerrarse de nuevo deben lim-
piar todo su interior. Para
limpiar y expulsar todas las
impurezas realizan:

1) Banos con agua de fuego
(«etuka e-a meyebba ma-

a veyya») con una esponja
vegetal de hojas de banano
(«itatwaka») embebida de
agua muy caliente que, por
efecto de las salpicaduras,
provoca contracciones que
ayudan a expulsar la san-
gre, permite la rapida recu-
peracion de la matriz y
fortalece el cuerpo debili-
tado;

2) Lavativas con agua con co-
rriente y cortezas, si-
guiendo las fases de la
luna;

3) Banios de vapor humedo
(«meyébba ma-a
veyya»). En todas estas
prdcticas se utiliza espe-
cialmente el agua que ha

vuelva a ser fecunda

estado en movimiento (la
del rio o del mar), que tiene
la funcién de limpiar o re-
mover toda la ‘suciedad’ in-
terior.

Asociado a este concepto de
limpieza interior, las madres
«jayye» (puérperas) no lle-
van ningun tipo de atadura
(en el pelo y en el cuerpo)
que impidiera la salida de ‘su-
ciedad’. También persiste el
concepto de fortalecer el
cuerpo (especialmente la ma-
triz) y recuperar toda la san-
gre perdida revitalizando, al
mismo tiempo, el «evissu» /
«evithhu». En este sentido, si
la mujer engorda podra pen-
sarse que ha recuperado la




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n? 57

sangre perdida y que, de
nuevo, puede volver a ser fe-
cunda.

Para fortalecer el cuerpo de-
bilitado:

1) Realiza barios con agua de
fuego que vigorizan su
musculatura;

2) Se unta el cuerpo con
aceite rojo (que se asocia a
la sangre) llamado «vi-
tedi» que, en un sentido
simbdlico, trata que en-
gorde de nuevo;

3) Come y descansa para tra-
tar de recuperar la sangre
perdida. Finalmente, para
secar (cicatrizar) y calmar
las heridas del parto efec-
tua bainos de vapor seco
(con brasas calientes) lla-
mados «makangan».

Todo ello es posible, porque
mientras dura el posparto
(«jayye»), 1a madre es aten-
dida por su madre u otra pa-
rienta de confianza con
experiencia procreativa, que
pretende crear las condicio-
nes 6ptimas para que cuide
de su hijo y recupere su salud
y, si es primipara, transmi-
tirle sus propios conocimien-
tos.

Si bien muchos de estos sabe-
res ya se adquieren desde la
ninez, observando a las ma-
dres familiares, es a través de
la experiencia que la madre
consigue completar su pro-
ceso de aprendizaje. Esta
mujer cuidadora se preocupa
del cumplimiento de todas
las practicas tradicionales
porque de ella depende la

pronta recuperacién de su
hija y su nieto y su propio
prestigio.

Ademas, una cuestion clave
es que el nivel de observancia
de estas practicas se debe,
fundamentalmente, al hecho
de que son muy valoradas
por las mujeres ndowe en
términos de eficacia, pues les
permiten recuperarse con
mayor rapidez.

Asimismo, durante este pe-
riodo la biomedicina no
aporta ninguna solucion
practica. Hecho que provoca
que, en este caso, no se pueda
optar por una combinacion
plural de practicas referidas
a la salud.



Conclusion

Estudio procesual y el sentido plural y variable de la salud.

Los modelos conceptuales
clave referidos ala salud pro-
veen la ldgica para llegar a
comprender lo que se hace
en el nivel de la experiencia.
Ademas, estos modelos son
cambiantes y significantes en
las distintas etapas del pro-
ceso procreativo (ver tabla
3). Esta variabilidad concep-
tual vinculada a la salud so6lo
se puede entrever en un estu-
dio procesual.

Esta dimensidon dinamica y
plural de la salud provee los
conceptos dominantes en las
distintas etapas sucesivas
que tienen su correlato en la
practica. En otras palabras,
esta nueva dimension contri-
buye a captar los sentidos
atribuidos a la salud en cada
momento y que guian las
practicas.

Ademas, este modelo proce-
sual permite exponer de
forma clara los diferentes
cambios que se producen en

algunos aspectos de la salud
procreativa de las mujeres
ndowe (ver tabla 4).

Resulta significativo que lo
que mas varia son las practi-
cas y no los modelos de re-
presentacion de éstas. Sin
embargo son justamente
estos modelos que prevale-
cen y hacen posible una com-
binacién plural a nivel de la
experiencia o una imbrica-
cion entre diferentes medici-
nas.

En otras palabras, esta di-
mension conceptual plural y
procesualmente variable per-
mite comprender la combi-
nacion practica del
pluralismo médico: El que a
veces se opte por la medicina
tradicional doméstica y espe-
cializada o por la biomedi-
cina.




Epata-Ekulako - Octubre 2012

Suplemento de Sango a Mboka n? 57

En este sentido, cabe recor-
dar que las mujeres han arti-
culado sus practicas
relacionadas con la salud do-
méstica con las de la medi-
cina tradicional especializada
y, también, han sabido conju-
gar actualmente, de igual ma-
nera, lo referido a la
biomedicina.

Todo ello recuerda lo que
Horton (1991 [1967]) ya
afirmaba en un maravilloso
articulo, que el pensamiento
opera mediante un proceso
semejante de abstraccidn,
andlisis y reintegracion: «Es
el resultado de un proceso
de abstraccion semejante al
que interviene en los mode-
los tedricos occidentales: el
proceso por el que los ras-
gos de los fenomenos que
constituyen prototiposy tie-
nen pertinencia explicativa
se incorporan a un esquema
teorico; mientras que se
omiten los rasgos que no
son pertinentes» (1991
[1967]: 84).

Una vez se han comprendido
las distintas légicas concep-
tuales que dominan todo el
proceso, se pueden llegar a
analizar los cambios, las re-
formulaciones o las sustitu-
ciones que se han producido

en la practica.

Cuando se entrecruzan mo-
delos raramente uno des-
plaza a otro sin mas. Primero
porque éstos son plurales y,
en todo caso, podria verse re-
formulado uno y alguno mas
(ver ejemplo 3) y, segundo,
dado que son paradigmaticos
no resultan facilmente reem-
plazables (ver ejemplo 1). Si
tomamos como ejemplo el
concepto vinculado a refor-
zar el «evussu» / «evuhhu»
(principio vital), las practicas
y la busqueda de servicios
asistenciales deberian ir en-
caminadas a cumplir esa
misma funciéon (ejemplo 1).
Como ya hemos visto, todo
indica que estas légicas sub-
yacentes son mas perdura-
bles de lo que parecen. Sélo
cuando el modelo ya no re-
siste mas al cambio, deja de
sostenerse (ver ejemplo 2).
En los procesos de acultura-
cion, en los que interviene el
pragmatismo de la gente, los
cambios acostumbran a pro-
ducirse en el nivel de la prac-
tica y éstos acostumbran a
ajustarse a las logicas de sig-
nificacion dominantes. Por lo
tanto, en estos procesos se
combinan distintas practicas
que se tornan conmensura-

bles para la gente, aunque
desde fuera no lo parezcan.
Es cuando las l6gicas aparen-
temente inconmensurables
(desde la perspectiva biomé-
dica, por ejemplo) funcionan
como productoras de con-
mensurabilidad (Muela,
2007)10.

Aunque, no tenemos que olvi-
dar que a la gente le debe in-
teresar el cambio, segin lo
que vive a nivel de la expe-
riencia y lo que supone que
es eficaz (ver ejemplo 4).

En definitiva, este ejemplo et-
nografico es claro porque
muestra que las poblaciones
no se aculturizan sin mas,
sino que combinan lo que
han formulado como es-
quema conceptual para pro-
ducir un entendimiento
profundo de las experiencias
vinculadas a la salud; pero
que mediante un proceso de
reintegracién, conjugan una
practica plural de medicinas
para segun qué modelo de re-
presentacion.

Todo ello no es de naturaleza
hibrida o extrafia, sino per-
fectamente comprensible y
significante con sus propios
modelos, productores de sen-
tido sobre lo que se realiza en
la practica. m



Tabla 1

Animal

Efecto que provoca el animal en el feto

Animales muertos («mobimba» /«ubimba»)

Muerte o lesién

Animales que estan gestando, con crias

Muerte o lesion

Carne de animal capturado con alguna trampa

Muerte o lesion

Pescados no enteros (partidos en varios trozos o mordidos)

Enfermedad «téma» (respiracion profunda)

Pescado «mbanya»

Aborto, enfermedad (dolor en un costado)

Pescado «monénni» (con forma de espada)

Aborto

«Nyuwa» (raya) o «jé6mbbé» (cangrejo)

Fuerte dolor de barriga, como si algo le pinchara por dentro.
Ese «algo» es la cola de la raya o la pinza del cangrejo.

«Mosébéni» (langosta)

Moverse hacia atras en el alumbramiento

«Njéku-loba» (caracola de mar)

No puede salir el dia del parto, queda atrapado dentro. Partos
dificiles.

«Eyoka» (galago)

Tres dedos, cara de raton, ruido gutural

«lyundalle» (poto, especie de prosimio)

Cogerse a algo y no soltarlo. Movimientos lentos y misma
apariencia con cara redonda y ojos saltones

«Botyema» (mono)

Misma apariencia con pelo y la misma cara

«Njlya» (gorila)

Misma apariencia con pelo y la misma cara

«Roku» (elefante)

Misma apariencia con piel arrugada

«Vizyéli» (antilope)

Al nifio le aparecera una joroba («vikulé»).

«Ngoyya» (cerdo)

Imita los ronquidos de este animal

«Viyye» (especie de antilope)

Dificultad en el parto: la cabeza sale pero vuelve a entrar

«Ribo» (especie de gacela)

Fuerte hemorragia en el parto

«Mosindji» (especie de civeta)

Manchas oscuras en la piel, cara parecida al gato

«Kudu a esityyi» / «Kudu a ezityyi» (tortuga de bosque)

Piel arrugada

Mayuwwe (tortuga de mar)

Piel arrugada

«Mongakko» (lagarto o iguana de colores)

Piel arrugada

«Mokombi» (cocodrilo)

Piel arrugada

«Ungolokodi» (camale6n)

Movimientos lentos, se movera poco a poco

Tabla 1. Animales prohibidos durante el embarazo




Tabla 2

Alimento Efecto que provoca el alimento ingerido

Caracoles | Mucha mucosidad y manchas blancas en el ombligo

Mango | Suciedad

Patas de cerdo | Mancha

Pifia | Mancha

Huevos | Debilidad y sin pelo en la cabeza

Cafia de azucar | Suefio durante el parto

Tabla 2. Alimentos no recomendados comer en exceso durante el embarazo




Tabla 3

Ser fecunda o estar
llena de sangre

Embarazo o «edibama»
(retraso)

Parto

Posparto
Volver a ser fecunda

Conceptos clave: evitar
peligro, reforzar y limpiar

Conceptos clave: limpiar,
despertar, reforzar y colo-
car en posicion para que el
parto sea facil, rapido y
limpio.

Conceptos clave: evitar
peligro, preparar al hijo
para su madurez / limpiar,
fortalecer y secar a la
madre.

Evitar que el hijo vuelva,
elementos peligrosos que
podrian alterar su forma-
cién (ciertos alimentos o
animales, agua en movi-
miento, semen de otro ge-
nitor, sangre, muerto).

Preparar al hijo, hacerlo
resbaladizo (alimentos ge-
latinosos), despertarlo y
colocarlo en posicion.

Evitar que el recién nacido
vuelva, elementos peligro-
sos 0 actos que podrian
provocar que se enfade, se
asuste o se debilite.
Preparar al recién nacido
para su madurez (identi-
dad, olor, potencia sexual,
estética de la cabeza, los
testiculos y su cuerpo).

Aportaciéon de sangre
(madre): carne.
Aportacion de semen
(padre): huesos.

Prohibicién de relaciones
sexuales: el semen ensucia.

Prohibicién de relaciones
sexuales, evitar el contacto
con el semen (incluso del
genitor).

Prohibicién de relaciones
sexuales, evitar el contacto
con el semen (incluso del
genitor).

Prohibicion de relaciones
sexuales, evitar el contacto
con el semen (incluso del
genitor).

Limpiar con agua que
fluye, expulsando definiti-
vamente la suciedad inte-
rior.

Limpiar suavemente el in-
terior con agua tranquila.

Prohibicion de relaciones
sexuales, evitar el contacto
con el semen (incluso del
genitor).

Limpiar con agua que
fluye, expulsando definiti-
vamente la suciedad inte-
rior.

Reforzar  «evussu»  /
«evithhu» de lamadre y del
hijo sin engordar. Engordar
o estar llena de sangre.
Fortalecer el cuerpo.

Reforzar mas el «evusu» /
«evithhu». Abrir la mujer
con «bumbbwé» (dila-
tante). Tratar los residuos
(placenta, cordéon umbili-
cal).

Engordar o estar llena de
sangre. Fortalecer el
cuerpo. Cerrarla o secarla
(cicatrizarla)

Tabla 3. Revision procesual de los conceptos clave relacionados con la salud procreativa ndowe




Tabla 4

Ejemplo 1: C1+ P1 =C1 + P2
[Embarazo]: C1 (reforzar «eviissu»/«evithhu») + P1 (vitaminas naturales) = C1 (reforzar
«evussu»/«evithhu») + P2 (vitaminas sintéticas)

Ejemplo 2: C1 + P1=C2 + P2
[Embarazo]: C1 (formacién huesos) + P1 (relaciones sexuales prescritas con el genitor) = C2
(no formacion huesos) + P2 (relaciones sexuales con el genitor, que dejan de ser prescritas)

Ejemplo 3: C1+P1=C2+P2[..]C3+P3=C3+P3
[Parto] Sélo se introduce el parto médico, pero todo lo que acontece después prevalece

Ejemplo4:C1C2C3..+P1P2P3..=C1C2C3..+P1P2P3 ..
[Posparto] No se produce ningin cambio, porque la biomedicina no ofrece ninguna solucidén practica y,
ademas, porque la salud doméstica resulta ser eficaz

Tabla 4. Cambios o reformulaciones que se producen en los modelos de representacion de la salud y en las
prdcticas (experiencia). C: Concepto clave o modelo conceptual. P: Prdctica




NOTAS

1. Este articulo se ha elaborado en el contexto del

proyecto de investigacion «Desigualtats socioe-
conomiques i diferencia cultural a 'ambit de
la salut a barris d’actuacio prioritaria de Ca-
talunya», dirigido por Teresa San Romdn Espi-
nosa, en convenio con Departament de
Salut-GRAFO (Grup de Recerca en Antropologia
Fonamental i Orientada) de la UAB; y del pro-
yecto 1+D (SE] 2006-10864), «Teoria transcultu-
ral de la procreacion de los grupos humanos.
La antropologia del parentesco como estudio
de los modelos socioculturales de la procrea-
cion y crianza de ninos» dirigido por Aurora
Gonzdlez Echevarria, en el marco del GETP
(Grupo de Estudio Transcultural de la Procrea-
cion) de la UAB.

Los Ndowe viven en la franja costera de Guinea
Ecuatorial, forman un grupo étnico de unas
40.000 personas y constituyen, aproximada-
mente, el 10% del total de la poblacién de Guinea
Ecuatorial y el 15% de la Regidn Continental. Sin
embargo, estas estimaciones censales varian por
causa de la fuerte emigracion a paises vecinos
(Gabdén y Camertn), especialmente.

Toda la informacién etnogrdfica es fruto de un
trabajo de campo desde 1993 en Guinea Ecuato-
rial entre los Ndowe, sobre salud, etnomedicina y
procreacién. Véanse las publicaciones: Vora al
mar (2002 [1997]) y Entre dos aguas (2004).

Todos los datos han sido recogidos en 100 entre-
vistas hechas en profundidad a mujeres Ndowe
de Guinea Ecuatorial, que han permitido recons-
truir sus historias procreativas (o biogramas).

5. En el texto, he optado por sefialar en cursiva

todas las concepciones nativas y entre paréntesis
su traduccion, para evitar dudosas interpretacio-
nes en la semdntica.

Este elemento vital constitutivo de la persona es
considerado su energia o fuerza vital interior,
que es variable segtin su potencia y su funcionali-
dad.

El «mosuka» es un preparado hecho con hojas,
carne (gallina, especialmente) o huevo. Todos
ellos considerados poderosos y efectivos para re-
forzar la fuerza vital del «evussu» / «evithhu».

El «mbutte» es un brebaje hecho con aguas tran-
quilas (del pozo o de la liana «etamwakani») y
cortezas.

El padre del recién nacido tira la placenta
(«ngdbi») en el mary planta (no entierra) su
cordon umbilical («motété») al pie de un banano
joven, que todavia no ha dado frutos, junto con
sus primeros excrementos (de la primera semana
de vida). Por ende, mientras este banano se des-
arrolle, nadie puede cortar sus hojas y sélo la
madre puede comer sus primeros frutos, que debe
coger sélo con las manos (no cortar).

10. Esta frase procede de la espléndida tesis doctoral

de Joan Muela que, al haberla leido mientras es-
taba redactando este texto, he querido dejar
constancia de lo mucho que me ha inspirado.



BIBLIOGRAFIA

FONS, VIRGINIA 1997 (2002) «Vora el mar». Organitzacid de la procreacio i estructures domestiques dels
ndowe de Guinea Equatorial. Bellaterra, Publicaciones de Antropologia Cultural, Universitat Autonoma
de Barcelona.

FONS, VIRGINIA 2004 «Entre dos aguas». Etnomedicina, Procreacion y Salud entre los ndowe de Guinea
Ecuatorial, Barcelona, Ceiba Ediciones.

HORTON, ROBIN 1991 (1967) «EI pensamiento tradicional africano y la ciencia occidental». En: Llo-
bera José R. (dir.), Ciencia y brujeria, Barcelona, Ed. Anagrama.

MUELA, JOAN 2007 «Malaria en Lipangalala: Pluralismo médico y procesos asistenciales para mala-
ria infantil en una comunidad africana». Tesis doctoral inédita, Universitat Autonoma de Barcelona.






Ftombba e-a N/Oweyé




